
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 94 (2004)

Heft: 4

Artikel: "Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen" : Empfehlung an den
Vorstand der "Katholischen Vereinigung für Ökumene" zum Verhältnis
zwischen der Altkatholischen und der Römisch-katholischen Kirche in
den Niederlanden

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen»
Empfehlung an den Vorstand der
«Katholischen Vereinigung für Ökumene»
zum Verhältnis zwischen der Altkatholischen und der
Römisch-katholischen Kirche in den Niederlanden*

Zur Publikation des Berichtes
«Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen»

Hintergrund

Im Februar 1997 ergriff die [römisch-katholische] St. Willibrord-Vereinigung

die Initiative zur Errichtung einer Studienkommission von altkatholischen

und römisch-katholischen Theologen, welche die Möglichkeiten
zur Verbesserung des Verhältnisses zwischen den beiden Kirchen untersuchen

sollte. Diese Kommission nahm faktisch die Arbeit der Bischöflichen
Kommission Rom-Utrecht wieder auf, die kurz nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil ihre Arbeit anfing und nach einem Intermezzo von vier
Jahren zum letzten Mal im Jahr 1985 zusammenkam. Die Notwendigkeit,

' Der vorliegende Text ist eine von Maja Weyermann vorgelegte und von der
Redaktion (UvA, AB) durchgesehene Übersetzung von: Het gezamenlijk erfgoed in

vreugde delen. Advies aan het bestuur van de Katholieke Vereniging voor Oecumene
inzake de verhouding tussen de Oud-Katholieke en de Rooms-Katholieke Kerk in
Nederland. 's-Hertogenbosch o. J. [2004], 27 S.; das holländische Original kann auch

heruntergeladen werden unter: www.okkn.nl/welkom/. Das in der Broschüre nicht
abgedruckte Geleitwort zur Veröffentlichung ist im Folgenden ebenfalls in deutscher
Übersetzung wiedergegeben. Anmerkungen und Ergänzungen in eckigen Klammern
stammen von der Redaktion. Diese dankt der «Katholieke Vereniging voor
Oecumene» für die Erlaubnis, den Text in Übersetzung zu publizieren, und hält auf ihren
Wunsch hin gern fest, dass eine Zustimmung der römisch-katholischen Bischofskonferenz

der Niederlande bislang nicht vorliegt (vgl. auch unten S. 278 f.).
Zum Thema der bisherigen römisch-katholisch - altkatholischen theologischen

Dialoge vgl. die folgenden neueren Veröffentlichungen, in denen teils auch ältere
Literatur verzeichnet ist: Urs von Arx. Römisch-katholische und Christkatholische Kirche

- Reflexionen eines Christkatholiken zu ihrem Verhältnis gestern, heute und morgen,

in: Roger Liggenstorf'er/Brigitte Muth-Oelschner (Hg.). (K)Ein Koch-Buch.
Anleitungen und Rezepte für eine Kirche der Hoffnung. FS Bischof Kurt Koch. Freiburg
Schweiz (Kanisius) 2000, 356-375: Jan Visser. Die Beziehungen zwischen dem Vati-

IKZ 94 (2004) Seiten 249-276 249



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

diese Aufgabe in der zweiten Hälfte der neunziger Jahre wieder
aufzunehmen, ergab sich zum Teil aus der Tatsache, dass die Resultate dieses

Dialogs in den siebziger und achtziger Jahren nie bestätigt worden waren.
Beide Kirchen hatten dafür ihre Gründe. Die Altkatholische Kirche der
Niederlande wollte gleichzeitig auch in Deutschland und der Schweiz eine
Übereinkunft erreichen. Aber sowohl in Deutschland als auch in Rom
wuchsen auf römisch-katholischer Seite die Zweifel an diesen Vereinbarungen.

Die Berichte und Erklärungen verschwanden in den Archiven. Ein

anfänglich mit viel Enthusiasmus begonnener Prozess der Annäherung
zwischen den beiden Kirchen geriet ins Stocken. Für die Beziehungen der
beiden Kirchen war diese Entwicklung nicht gut. Die Arbeit müsste
vollendet werden. Das war der wichtigste Grund für den Zentralvorstand der

Vereinigung, die genannte Studienkommission einzusetzen. Neue

Entwicklungen, wie der Beschluss der Altkatholischen Kirche, Frauen zur
Priesterweihe zuzulassen, waren zwar nicht der Anlass für die Errichtung
der Kommission, aber doch ein wichtiger Tatbestand, dem die Kommission

bei ihrer Tätigkeit Rechnung zu tragen hatte.
Die Kommission unter dem Vorsitz von Dr. P. Vriens OFM Cap hat drei

Jahre lang gearbeitet. Umständehalber dauerte es lange, bis die definitive
Fassung des Berichtes fertig gestellt war. Der Schlussbericht unter dem Titel
«Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen» wurde dem Zentralvorstand

der Vereinigung am 24. April 2002 unterbreitet. Der Vorstand nahm
die Empfehlung der Kommission an und überreichte den Bericht der
Römisch-katholischen Bischofskonferenz und den Altkatholischen Bischöfen.

Der Vorstand ist sich bewusst, dass - abgesehen von der Zulassung von
Frauen zur Priesterweihe - mehrere Umstände einer günstigen Aufnahme
des Berichts durch die römisch-katholische Seite eher hinderlich sind. Es

kan und der Utrechter Union aus altkatholischer Sicht, in: Hans Gerny/Harald
Rein/Maja Weyermann (Hg.), Die Wurzel aller Theologie: Sentire cum Ecclesia. FS

Urs von Arx, Bern (Stämpfli) 2003, 309-235; Kurt Koch, Die Beziehungen zwischen
der römisch-katholischen und der christkatholischen Kirche in der Schweiz, in: ebd.

326-347; Robert M. Nemkovich/James C. Timlin (Hg.), Journeying Together in
Christ. The Journey Continues. The Report of the Polish National Catholic)-(Roman
Catholic Dialogue 1989-2002, Huntington IN (Our Sunday Visitor) 2003, 123 S.;

Zdzislaw J. Kijas, Der Dialog zwischen der Polnisch-katholischen Kirche und der
Römisch-katholischen Kirche in Polen. Die Arbeit der Gemeinsamen Kommission in
den Jahren 1998-2003, in diesem Heft S. 217-248. An sich wäre auch noch auf die am
7. Juni 2002 neu konstituierte, je drei Mitglieder umfassende Christkatholisch -
Römisch-katholische Gesprächskommission in der Schweiz (CRGK) zu verweisen, doch
ist die Arbeit bislang in keiner Weise in Gang gekommen... (Anm. UvA).

250



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

sind Faktoren, die bereits zu Beginn der achtziger Jahre des vorigen
Jahrhunderts eine Rolle bei der Stagnation des Dialoges spielten. Der Wechsel
römisch-katholischer Priester zur Altkatholischen Kirche ist für die
Römisch-katholische Kirche auf der institutionellen Ebene ein ernstes
Problem. Andererseits vertritt die Altkatholische Kirche innerhalb des

ökumenischen Spektrums eine eigene theologische Position, die auf
besondere Weise andere christliche Kirchen und Glaubensgemeinschaften
herausfordert, ihre Identität zum Ausdruck zu bringen. Ausserdem ist die
Altkatholische Kirche aus römisch-katholischer Perspektive interessant,
weil die Gültigkeit ihres Amtes und ihrer Sakramente als solche von der
Römisch-katholischen Kirche bis heute faktisch nicht bestritten wird.

Warum eine Veröffentlichung

Der Vorstand hat beschlossen, den Bericht zu veröffentlichen, weil dieser

wichtige Punkte behandelt, die es verdienen, bekannt gemacht und weiter
studiert zu werden:

- Die geteilte Sorge um die Wiederherstellung der Gemeinschaft.

- Die Suche [nach der Gemeinschaft] auf den Spuren des gemeinsamen
Erbes, wie dies im Ökumenischen Direktorium (Nr. 102) angedeutet
wird. Das Direktorium folgt dabei der Vorgabe des Zweiten Vatikanischen

Konzils («Unitatis Redintegratio» Nr. 4) auf der Basis der

Überzeugung, dass es eine unvollkommene, aber reale Gemeinschaft gibt, die
auf vollkommene Gemeinschaft ausgerichtet ist, wie dies aufs Neue von
Papst Johannes Paul II («Ut unum sint» Nr. 47, 80, 84) betont wurde.

- Die historische Übersicht über den Bruch in der Kirche von Utrecht,
auch wenn in einzelnen Punkten andere Interpretationen möglich sind.

- Die ausdrückliche Bereitschaft, dem Bischof von Rom eine besondere

Stellung zuzuerkennen, auch wenn die genannten Voraussetzungen
nähere Präzisierungen erforderlich machen.

- Die Bereitschaft, auch über andere divergierende Punkte miteinander
ein vertiefendes Gespräch aufzunehmen.

- Die Suche nach konkreten, sichtbaren Formen der Zusammenarbeit.

Die Vorschläge, die der Bericht macht, sind ausdrücklich als Beispiele
gemeint und wollen «selbstverständlich nicht in bischöfliche
Verantwortungsbereiche eingreifen» (Nr. 39). Es wäre ausserordentlich zu bedauern,

wenn diese positiven und für die Ökumene so wesentlichen Punkte
unbeachtet bleiben würden.

251



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

Themen für weitere Studien und einen weiteren Dialog

Der Bericht hatte nie die Absicht, das letzte Wort zu den Beziehungen
zwischen den beiden Kirchen zu sagen. Das primäre Ziel des Berichts liegt
stattdessen darin, das Gespräch über zentrale Punkte in den Beziehungen
zwischen der Römisch-katholischen und der Altkatholischen Kirche wieder

in Gang zu bringen. Im Bericht werden daher wichtige Themen für weitere

Studien und einen weiteren Dialog aufgezeigt. Zum Abschluss stellen

wir einige wichtige Themen für einen möglichen Dialog zusammen.

1. Fragen, die weitere Gespräche und Studien verlangen:

- Die Zulassung zum Amt (Nr. 23). Neben dem Zölibat wird hier auch

die Zulassung von Frauen zum Amt genannt. Nr. 23 erwähnt, dass

die Altkatholische Kirche auf die Fortsetzung des Gesprächs
«zwischen den Kirchen, die zur Weihe von Frauen übergegangen sind,
und denjenigen Kirchen, die der Meinung sind, dass dies gegen
die Tradition verstösst» (mit Verweis auf «Ambt in de branding».
S. 28) hofft. Dieses Gespräch ist nicht auf die Niederlande
begrenzt, was aber nicht ausschliesst, dass das Gespräch in und von
den Niederlanden aus unterstützt werden kann.

- Das Prozedere bei der Bischofswahl (vgl. Nr. 26-30).

- Der Petrusdienst des Bischofs von Rom (vgl. Nr. 31-37).

- Ethische Fragen (Nr. 25).

2. Überlegungen zu Vorschlägen für die praktische Zusammenarbeit.
Diese betreffen:

- Pastorale Zusammenarbeit (Nr. 41

- Vertretungen in kirchlichen und gesellschaftlichen Beratungsgre¬
mien (Nr. 42).

- Entsendung von Beobachtern in die Leitungsorgane der je anderen

Kirche (Nationaler Pastoralrat, Kollegialvorstand und
Bischofskonferenz). Der Bericht macht keinen Unterschied zwischen einem

ständigen und einem ad /zoc-Beobachterstatus.

- Die Übernahme von internationalen Abmachungen für einen kolle¬

gialen Austausch beim Wechsel von Priestern von der einen zur
anderen Kirche.

In diesem Zusammenhang kann auch der Vorschlag, andere Dialoge
und Absprachen vor allem mit Kirchen des katholischen Typus zu Rate zu

ziehen, nützlich sein.

252



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

3. Der Vorschlag einer begrenzten Teilnahme an der Eucharistie in
besondern Fällen (Nr. 40) ist wertvoll, macht aber weitere Studien und
Präzisierungen erforderlich und zudem eine Abstimmung mit dem Päpstlichen

Rat für die Einheit in Rom.

Der Vorstand der Katholischen Vereinigung für Ökumene

29. Januar 2004

Präambel

1. Am 9. Dezember 1966 fand die erste Zusammenkunft einer kurz vorher
ernannten gemischten Bischöflichen Kommission Rom-Utrecht statt. Das

geschah auf Grund eines Auftrages, der einen Monat zuvor (am 7.

November 1966) durch die römisch-katholischen und die altkatholischen
Bischöfe der Niederlande formuliert worden war. Ausgangspunkt dieses

Auftrages waren nicht die Unterschiede, welche die Römisch-katholische
Kirche in den Niederlanden und die Altkatholische Kirche der Niederlande

noch voneinander trennten, sondern das gemeinsame Bekenntnis
beider Kirchen und der Kontext des Zweiten Vatikanischen Konzils. Von
hier aus wollte man eine neue Wahrnehmung der noch bestehenden
Unterschiede gewinnen.

2. Der genannten Kommission gelang es nach 16 Sitzungen, am 8.

Dezember 1968 einen «Entwurftext [concept-nota] bezüglich des Verhältnisses

zwischen der Altkatholischen Kirche und der Römisch-katholischen
Kirche in den Niederlanden» fertig zu stellen. Der Text sollte als

Ausgangspunkt für neue Formen des Umgangs zwischen den beiden Kirchen
dienen. Kurz vorher war anlässlich der 10. Internationalen Altkatholischen

Theologenkonferenz in Zürich (9.-14. September 1968) von
altkatholischer Seite die Basis für einen verbindlicheren Dialog zwischen
Altkatholiken und Römisch-Katholiken in allen in Frage kommenden
Ländern gelegt worden. Gut einen Monat später trafen sich, ebenfalls in

Zürich, die römisch-katholischen Teilnehmer verschiedener nationaler

Dialoge (27.-30. Oktober 1968). Anhand eines niederländischen Entwurfs
wurde eine Nota, die so genannte «Zürcher Nota», formuliert, die als Basis

für eine communicatio in sacris zwischen der Römisch-katholischen
Kirche und den verschiedenen altkatholischen Kirchen dienen sollte. Mit
einem Schreiben vom 21. August 1971 wurde diese inzwischen leicht ver-

253



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

änderte Nota von der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz
gutgeheissen. Am 8. Juni 1972 folgte die Annahme durch das Sekretariat
für die Förderung der Einheit der Christen der Römisch-katholischen Kirche,

in Übereinstimmung mit der Kongregation für die Glaubenslehre
derselben Kirche1. Dabei ging das Sekretariat davon aus, dass das jetzt
Erreichte in den lokalen Kirchen als Grundlage für eine Diskussion «über die
konkreten Anwendungen, die aus der <Zürcher Nota> folgten», dienen
konnte. Mit der Eingabe, diese Anwendungen in die Praxis umsetzen zu
dürfen, stiess der niederländische römisch-katholische Episkopat in Rom

jedoch auf Einwände.

3. Die daraus folgende Stagnation hinderte die beiden Erzbischöfe von
Utrecht, Johannes Kardinal Willebrands und Mgr. Marinus Kok,
allerdings nicht daran, im Blick auf die Beziehungen zwischen den beiden
Kirchen einige Regeln aufzustellen. Daraus folgten zwei - im Wortlaut übrigens

nicht absolut identische - Erklärungen: die erste unterschrieben von
Johannes Kardinal Willebrands im Namen des römisch-katholischen
Episkopats, die zweite von Erzbischof Kok im Namen des altkatholischen
Episkopats. In diesen Erklärungen, die auf den 28. August 1981 datiert sind,
werden Regeln für die gegenseitige Zulassung zum Empfang von Wort
und Sakrament (communicatio in sacris) formuliert. Diese Regeln
gründeten in der Feststellung, dass «das fortschreitende Gespräch zwischen
den beiden Kirchen eine grosse Gemeinschaft im Bekenntnis des überlieferten

katholischen Glaubens zum Vorschein gebracht hat: Dies wird deutlich

in der Anerkennung der göttlichen Offenbarung, dem Zeugnis der

Heiligen Schrift, dem Wesen der Kirche, der Lehre von den sieben
Sakramenten und vor allem der Funktion des Amtes, das in der apostolischen
Sukzession gründet und ausgeübt wird.»2 Diese Erklärungen, die, wie ge-

1 Der Text der «Zürcher Nota» in niederländischer Übersetzung findet sich in:
Archief van de Kerken 27 (1972) 1042-1044 [zum deutschen Originaltext vgl. etwa: IKZ
74(1984)122-123].

2 Diese beiden Erklärungen, die nicht gedruckt publiziert worden sind, tragen den

Titel «Erklärung in Hinblick auf das neue Verhältnis zwischen der Römisch-katholischen

und Altkatholischen Kirche in den Niederlanden» [= Verklaring omtrent de nieuwe

verhouding tussen de Rooms-Katholieke en de Oud-Katholieke Kerk in Nederland]
und «Erklärung im Hinblick auf ein neues Verhältnis zwischen der Altkatholischen
und der Römisch-katholischen Kirche in den Niederlanden» [= Verklaring omtrent een

nieuwe verhouding tussen de Oud-Katholieke en de Rooms-Katholieke kerk in
Nederland]. In den Erklärungen kamen noch andere Punkte zur Sprache, in denen man
übereinstimmte, wie etwa die Bedeutung der hierarchia veritatum für die Interpreta-

254



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

sagt, ein Ergebnis der so genannten «Zürcher Nota» sind, wurden jedoch
aus nicht ganz ersichtlichen Gründen nie veröffentlicht.

4. Die Bischöfliche Kommission Rom-Utrecht wurde nie offiziell
aufgelöst. Nach dem 28. August 1981 kam sie jedoch nur noch einmal, am
24. September 1985, zusammen. Die Initiative dazu ergriff Mgr. Marinus
Kok im Anschluss an den Besuch von Papst Johannes Paul IL in den Niederlanden.

Auf dieser letzten Sitzung wurde festgestellt, dass die Erklärungen
von 1981 wegen des Wunsches von altkatholischer Seite, sie gleichzeitig
mit ähnlichen Übereinkommen in Deutschland und der Schweiz zu
veröffentlichen, nicht publiziert werden konnten. In Deutschland aber kam es

zur Stagnation, da der dortige römisch-katholische Episkopat zur Bedingung

machte, die Situation der grossen Anzahl ehemals römisch-katholischer

Priester, die im Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland arbeiteten,

genauer zu regeln. Die Bischöfliche Kommission Rom-Utrecht schlug
daraufhin vor, die Frage der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

vorzulegen, um auf diesem Weg die Zustimmung für das Eingehen
verschiedenartiger, den örtlichen Verhältnissen angepasste Übereinkommen

zu erhalten. Seit 1988 wurden auf Initiative von Kardinal Willebrands
und Prof. Stalder in Bern Pläne für eine internationale Dialogkommission
geschmiedet. Die Frage des Wechsels römisch-katholischer Priester zu
altkatholischen Kirchen, die Vereinbarung der deutschen Altkatholiken
mit der Evangelischen Kirche in Deutschland über eine gegenseitige
Einladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie und neue Fragen wie
etwa die Möglichkeit einer zweiten kirchlichen Eheschliessung nach einer

Scheidung und die Zulassung von Frauen zur Priesterweihe erwiesen sich

jedoch zunächst noch als Hindernis. Was die erste Frage angeht, wurden
in der Zwischenzeit Fortschritte gemacht und liegen Vorschläge für pastorale

Regelungen vor. Die anderen Fragen scheinen nur in multilateralen
Gesprächen geregelt werden zu können, da unterschiedliche kirchliche
Traditionen davon betroffen sind.

5. In den Niederlanden war seit dem 21. Februar 1997 eine neue
gemischte Kommission Rom-Utrecht unter dem Vorsitz von Dr. P. Vriens

tion des Dogmas, die Bedeutung von Christus als Ursakrament und die Kirche als

Sakrament des Heiles für die ganze Welt, die Kollegialität der Bischöfe als
Grundstruktur der Kirche und das dreifache Amt von Bischof, Presbyter und Diakon, die
Gnadenlehre und die Mariologie.

255



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

(rk) aktiv. Die anderen römisch-katholischen Mitglieder waren Dr. Th.
Bell, Drs. O. Boelens, Prof. Dr. A. Houtepen und Prof. Dr. J. Jacobs. Die
altkatholischen Mitglieder waren Prof. Dr. J. Hallebeek, Prof. Dr. M.
Parmentier, Drs. D. Schoon und Prof. Dr. J. Visser. Als Sekretärin arbeitete
Frau A. van Roekel-van Houten in der Kommission mit. Es handelt sich

um eine Studienkommission, die auf Anregung der römisch-katholischen
St.-Willibrord-Vereinigung und mit Wissen der Bischofskonferenzen beider

Kirchen zustande gekommen ist. Sie hat den Auftrag, die St.-Willi¬
brord-Vereinigung zu beraten, wie die Beziehungen zwischen den beiden
Kirchen in den Niederlanden verbessert werden könnten. Die Kommission

kam im Laufe von drei Jahren 16 Mal zusammen. Sie liess sich dabei

durch das Gedankengut des Zweiten Vatikanums. der genannten
Erklärungen von 1981 und den vorläufigen Ergebnissen einer Reihe von
internationalen ökumenischen Dialogen leiten. Sie erstattet im vorliegenden
Text Bericht über ihre Erkenntnisse und macht Vorschläge für die Verbesserung

des gegenseitigen Verhältnisses. Sie tut dies in der Hoffnung auf
eine Entwicklung hin zur vollständigen Wiederherstellung der kirchlichen
Gemeinschaft.

Nach einem kurzen historischen Rückblick auf die Entstehung und die

Entwicklung des Schismas zwischen unseren beiden Kirchen (I) hält die
Kommission fest, was ihrer Meinung nach auf Grund der ökumenischen
Einsichten des Zweiten Vatikanums und der seither geführten internationalen

ökumenischen Dialoge über eine gemeinsame Auffassung von
Kirche, Sakramente und Amt festgestellt werden kann (II). Anschliessend
macht sie eine Aufstellung derjenigen historisch gewachsenen
Unterschiede, die weitere ökumenische Gespräche und gemeinsame Beratungen

erfordern (III). Einzelne Punkte, wie die Frage der Bischofswahl
durch das Presbyterium bzw. das Kapitel der Lokal- oder Teilkirche (IV)
und die Gestaltung des Petrusdienstes des Bischofs von Rom (V). werden,
da sie im Kern des Schismas standen, ausführlicher beleuchtet. Zum
Schluss gibt die Kommission einige Anregungen für die praktische
Zusammenarbeit zwischen beiden Kirchen (VI).

Die Kommission lädt den Vorstand der Katholischen Vereinigung für
Ökumene ein, sich mit diesen Vorschlägen auseinander zu setzen und sie,

falls sie Zustimmung finden, an die Bischofskonferenzen der Römisch-katholischen

Kirche und der Altkatholischen Kirche der Niederlande
weiterzuleiten.

256



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

I. Ein kurzer historischer Rückblick

6. «Die Angelegenheit der Kirche von Utrecht», die im ersten Viertel des

18. Jahrhunderts eine Rolle spielte, beeinfiusst noch immer die gegenseitigen

Beziehungen zwischen den Römisch-Katholiken und den Altkatholiken

in den Niederlanden. Der unmittelbare und wichtigste Anlass zu dieser

Frage, welche die beiden Kirchen einander entfremdete und nach

römischer Auffassung schliesslich zur Kirchentrennung führte, bildete
eine Meinungsverschiedenheit darüber, ob die vorreformatorisehe katholische

Kirche in den nördlichen Niederlanden in der 1559 errichteten
Utrechter Kirchenprovinz ununterbrochen weiterexistierte oder nicht. In
Rom vertrat man die Auffassung, dass die Kirchenprovinz durch Zutun der

von der weltlichen Obrigkeit begünstigten Protestantisierung verschwunden

war: Die Kirche von Utrecht war zu einem Missionsgebiet, auch

«Hollandse Zending» genannt, geworden, die nach der Errichtung der

Kongregation «De Propaganda Fide» im Jahr 1622 direkt der Autorität des

Heiligen Stuhls unterstellt worden war. In den Kreisen des Utrechter und

Haarlemer Klerus wurde diese Sichtweise abgelehnt. Auch die römischen
Instanzen haben im Lauf des 18. Jahrhunderts hinsichtlich der Kirche von
Utrecht nicht immer konsequent gehandelt. Auf der Seite der Utrechter
Kirche betonte man zu Beginn des 18. Jahrhunderts, dass eine Ortskirche
nicht an Erklärungen des Papstes oder an in Rom gefällte Entscheidungen
gebunden sein konnte, die nicht auf korrekte Weise verkündet worden waren

oder die Kompetenzen der Ortskirche verletzten. Auch war man der

Meinung, dass Wünsche und Beschlüsse hinsichtlich des kirchlichen Kurses,

die in diese Kompetenz fielen, auch dann ausgeführt werden konnten,

wenn der Papst sich dem widersetzte. Die Universalität der Kirche brachte

nun einmal mit sich, dass der Papst die allgemeinen Gesetze und besonderen

Gewohnheiten der einzelnen Partikularkirchen gelten lassen müsste,

die ja gerade in ihrer Unterschiedlichkeit die Universalität zum
Ausdruck brachten.

7. Aus diesem Grund ging das Vikariat («vicariaatsraad»), d.h. das

Utrechter Kapitel, 1723 dazu über, für den vakanten erzbischöflichen Sitz
einen neuen Bischof zu wählen. Trotz der Tatsache, dass man in Rom
diese Wahl für ungültig erklärte, wurde der erwählte Bischof 1724 durch
einen sich in der Republik aufhaltenden Missionsbischof geweiht. Damit
hatte sich -jedenfalls in den Augen der römischen Instanzen - eine bereits

seit längerem bestehende gegenseitige Entfremdung unbeabsichtigt und

ungewollt zu einem Schisma entwickelt.

257



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

8. Obwohl im Zusammenhang mit der Entstehung dieses Schismas
auch andere Faktoren eine Rolle spielten (zu nennen sind hier die
Beschuldigungen des Jansenismus und die Verpflichtung, diesem gemäss dem
Formular Alexanders VII. von 1665 abzuschwören, die Bulle Unigenitus von
1713 und die ständigen Streitigkeiten zwischen Welt- und Ordenspriestern),

kann behauptet werden, dass ein unterschiedliches Verständnis des

Verhältnisses zwischen Ortskirche und weiterer Kirchengemeinschaft,
zwischen den Rechten einer Ortskirche und der Jurisdiktion des Papstes in
der universalen Kirche schliesslich zu dem oben genannten Bruch geführt
hat. Für die seither bestehende «Römisch-katholische Kirche der
Altbischöflichen Klerisei» [Rooms-Katholieke Kerk van de Oud-Bischoppe-
lijke Clerezie] war dieser Bruch jedoch nicht dazu angetan, sich nicht mehr
als römisch-katholisch zu betrachten - das Gegenteil war der Fall.

9. Zurückblickend können wir feststellen, dass die Altkatholische Kirche

der Niederlande immer der Meinung war, dass die Handlungsweise
der Klerisei im ersten Viertel des 18. Jahrhunderts vollständig mit der
Auffassung der ecclesia primitiva über den historischen Primat
übereinstimmte, «wie denselben mehrere ökumenische Concilien und die Väter
der alten Kirche dem Bischof von Rom als dem primus inter pares (dem
erstem unter gleichen) zugesprochen haben mit Zustimmung der ganzen
Kirche des ersten Jahrtausends».3 Mit derselben Argumentation wurden

jedoch nach 1870 die dogmatischen Aussagen des Ersten Vatikanums über
den Primat und die Lehrautorität des Bischofs von Rom abgelehnt. Denn
in diesen Aussagen wurde nach altkatholischem Verständnis eine Auffassung

von Autorität zum Dogma erhoben, die weder mit der Schrift noch
mit der Tradition begründet werden konnte, denen zufolge alle Bischöfe
dieselben Befugnisse und Verantwortlichkeiten haben. Die niederländischen

Altkatholiken sprachen im Zusammenhang mit dem Ersten Vatikanum

denn auch von einem «erneuten Bruch zwischen uns und der Kirche
von Rom».4 Davor hatten sie auch das Mariendogma von 1854 unter
Berufung auf die ecclesia primitiva abgelehnt.

3 Dieses Zitat stammt aus der «Utrechter Erklärung» der altkatholischen Bischöfe
vom Jahr 1889 [vgl. jetzt: Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

(IBK), Offizielle Ausgabe in fünf Sprachen, hg. von Urs von Arx/Maja Weyermann.

Beiheft zu IKZ 91 (2001) 25-27. hier 25f.].
4 Vgl. den Hirtenbrief des altkatholischen Episkopats der Niederlande über «Het

primaatschap in de kerk [= Der Primat in der Kirche]», in: Archief van de Kerken 25

(1970) 909-914 [auch in: De Oud-Katholiek 86 (1970) 161-162|.

258



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

10. Die Aussagen des Ersten Vatikanums haben nicht nur die Kluft
zwischen Rom und Utrecht vertieft, sie haben auch zur Entstehung
altkatholischer Kirchen in Deutschland und der Schweiz und später in einigen
anderen Ländern geführt. Die beiden eben genannten Kirchen verstanden
sich - anders als die niederländische Kirche - als «Notkirchen», die ihre
Existenz den Irrtümern verdankten, die sich nach ihrem Verständnis
infolge des Ersten Vatikanums in der Kirche eingeschlichen hatten. Sie
schlössen 1889 mit der Altkatholischen Kirche von Utrecht eine Gemeinschaft

zum Zweck der Zusammenarbeit und nannten sich nach dem
Gründungsort «Utrechter Union». Diese Gemeinschaft wurde vor allem als

Instrument verstanden, der Universalität der Kirche auf episkopal-kollegiale
Weise Ausdruck zu verleihen, solange das Band mit Rom nicht
wiederhergestellt war.

11. Als Ausgangspunkt für ihre 1966 aufgenommene Arbeit betrachtete

die oben genannte Bischöfliche Kommission Rom-Utrecht jedoch
nicht das Erste Vatikanum und die Utrechter Erklärung von 1889, sondern
das ein Jahr zuvor beendete Zweite Vatikanische Konzil. Die altkatholischen

Kirchen waren überzeugt, dass dieses Konzil einen ersten Schritt in

Richtung Wiedergewinnung der Konziliarität und der kollegialen Leitung
der Kirche getan hatte und dies mit einer Umschreibung der «Primatsstruktur,

die wirklich im Dienst der Kirche steht», verbunden hatte5. Die
Kommission war der Meinung, dass auf dieser Grundlage aufgebaut werden

konnte. Dies ist auch die Überzeugung und der Ausgangspunkt der

Studienkommission, die seit Februar 1997 an der Arbeit war. Sie hat dabei

die Ergebnisse des sich weiter entwickelnden ökumenischen Dialogs über

Kirche, Sakramente und Amt sowie über Schrift, Tradition und Lehrautorität

mit berücksichtigt.

5 Aus den «Altkatholischen Thesen über den Primat», angenommen vom 20.

Internationalen Altkatholikenkongress vom 2.-6. September 1969 [sie] in Bonn, in: Archief
van de Kerken 25 (1970) 45^-6. [Das Zitat lässt sich nicht belegen. Am nächsten

kommt ihm die Rede von «einer der Kirche wirklich dienenden Umschreibung der Pri-
matialf'unktion» aus den «Thesen zur Frage des Primats» der 12. Internationalen
Altkatholischen Theologentagung vom 8.-13. September 1969 in Bonn, vgl. IKZ 59

(1969) 294-295, hier 295. Der 20. Internationale Altkatholikenkongress vom
3 -6. September 1970 in Bonn schloss sich auf einen Antrag hin der Erklärung der
Altkatholischen Bischöfe zum 18. Juli 1970 «Der Primat in der Kirche» an. die aber

besagte Formulierung nicht enthält, vgl. IKZ 60 (1970) 57-59: 412.]

259



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

11. Ein gemeinsames Verständnis der Kirche, der Sakramente
und des Amtes

12. Zwischen der Altkatholischen Kirche der Niederlande und der
Römischkatholischen Kirche bestehen keine wesentlichen Glaubensunterschiede

darüber, was hinsichtlich der Kirche als Volk Gottes, als Leib Christi und als

Gemeinschaft des Heiligen Geistes in Schrift und Tradition bezeugt wird.

13. Es gibt keine wesentlichen Unterschiede hinsichtlich der Verkündigung

und Spendung von Wort und Sakrament [bediening van woord en

sacrament], hinsichtlich des Verständnisses und der Praxis der sieben
Sakramente und hinsichtlich des Verhältnisses von Schrift und Tradition.

14. Beide Kirchen anerkennen die Gültigkeit der Beschlüsse der
ökumenischen Konzilien der ersten acht Jahrhunderte, der mittelalterlichen
Reformkonzilien und des Konzils von Trient, insofern diese mit der Lehre
der Alten Kirche übereinstimmen und mit Ausnahme jener Beschlüsse,
welche die kirchliche Disziplin betreffen6. Beide Kirchen halten
regelmässige konziliare Gespräche über die Auslegung von Schrift und Tradition

für das Wirken des Evangeliums in neuen Kontexten für sehr wertvoll.
Beide folgen dabei der Regel des Vinzenz von Lerin: «Wir halten fest an

dem, was überall, allezeit und von allen geglaubt worden ist, denn dies ist

wirklich katholisch.» Mit ihr sollen nicht Veränderungen ausgeschlossen,
sondern verhindert werden, dass diese ohne Beratung und ohne an den

Quellen der Tradition überprüft worden zu sein, eingeführt werden.

Lehraussagen beider Kirchen, die sie ohne gegenseitige Konsultation
beschlossen haben, binden die Glieder der beiden Kirchen nicht, aber zum
Gespräch darüber sind beide Kirchen bereit.

15. Zwischen der Altkatholischen Kirche und der Römisch-katholischen
Kirche gibt es weder Meinungsverschiedenheiten über die Notwendigkeit
und die Bedeutung der apostolischen episkope, noch über die Notwendigkeit

und die Bedeutung der apostolischen Sukzession im Bischofsamt, wie
sie seit den ersten Jahrhunderten zusammen mit derjenigen der Presbyter
und Diakone für den Aufbau der Kirche Christi als wesentlich betrachtet

worden ist. Beide Kirchen sehen den Auftrag zur apostolischen Verkündigung

als Quelle und Norm für die Ausübung einer autoritativen Leitung, die

der Treue zur apostolischen Tradition und der Bewahrung der kirchlichen

6 Vgl. die «Utrechter Erklärung» von 1889. Nr. 5 [vgl. Anm. 3].

260



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

koinonia dient. Sie sehen die Eingliederung in die kirchlichen Ämter als

sakramentales Zeichen, in dem Personen, die von der Kirche dazu

ausgewählt und vorbereitet wurden, unter Handauflegung und Gebet um den

Heiligen Geist zu Zeugen und Gesandten Christi geweiht werden.

III. Historisch gewachsene Unterschiede

16. Im Laufe der Jahrhunderte wurden bisweilen Entscheidungen gefällt,
die auch mit Glaubenseinsichten zusammenhingen und zu Unterschieden
hinsichtlich der Struktur der Kirche führten. Diese betreffen insbesondere
das Verhältnis zwischen Ortskirche und weiterer Kirchengemeinschaft,
die Autorität und das Funktionieren von Synode und Konzil, die Stellung
des Bischofs von Rom, die Rolle der Laien bei der Formulierung des

kirchlichen Kurses [beleid] und beim verbindlichen Lehren der Kirche,
die Organisation der Bischofswahl und die Bedingungen für die Zulassung

zu den kirchlichen Ämtern.

17. Viele dieser Unterschiede beruhen auf historischen Entscheidungen,

die aus in sich selbst legitimen und in beiden Gemeinschaften
zeitweise auch verteidigten Gestalten und Formen von Leitung und Verwaltung

hervorgegangen sind. Es ist angebracht, auf beiden Seiten den

zeitgebundenen Charakter dieser Entscheidungen anzuerkennen.

18. So will die Mitsprache der Laien an der Kirchenleitung, wie sie derzeit

in der Altkatholischen Kirche geregelt ist, keineswegs an der
Lehrautorität oder den hierarchischen Befugnissen der Bischöfe rütteln7. Auch in
leitenden Gremien der Römisch-katholischen Kirche sind seit dem Zwei-

7 Auf der Ebene der Kirchenprovinz liegt die Leitung der Altkatholischen Kirche
der Niederlande bei den Bischöfen (Art. 5), die diese Leitung mit dem so genannten
Kollegialvorstand («Collegiaal Bestuur») teilen. Der Kollegialvorstand setzt sich

zusammen aus den Bischöfen sowie aus Vertretern der Geistlichkeit und der Laien der
verschiedenen Bistümer. Die Abgrenzung der Befugnisse zwischen Episkopat und

Kollegialvorstand ist in Art. 155 des Statuts der Altkatholischen Kirche der Niederlande

festgelegt. Zu den dem Episkopat vorbehaltenen Befugnissen gehört die Aufsicht über
die Verkündigung des Evangeliums und das Bewahren der kirchlichen Lehre, die Sorge
für die Unterweisung im Glauben und für den Gottesdienst, die Spendung der Sakramente

und die Ausübung des Hirtenamtes und der kirchlichen Disziplin.
Die Synode hat keine Leitungsbefugnisse, sondern berät den Kollegialvorstand

und den Episkopat. Sie hat allerdings seit einigen Jahren das Recht, den Haushalt

festzulegen (Budgetrecht). Neben den leitenden Gremien gibt es zudem den Finanzrat, der

261



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

ten Vatikanum wichtige Erneuerungen durchgeführt worden. Dies gilt
sowohl auf der Ebene der universalen Kirche als auch in den einzelnen
Bistümern, die, unter Beibehaltung der spezifischen bischöflichen
Verantwortlichkeit, die Mitsprache von Priestern und Diakonen, Laien und
Ordensleuten gewährleisten. Doch hat die Kirche von Utrecht, aus der
sich die Altkatholische Kirche entwickelt hat, seit dem Ende des

17. Jahrhunderts mehr Gespür gehabt für die Überzeugung, dass jegliche
kirchliche Autorität ihrem Wesen nach in der Kirche selbst als Gemeinschaft

der Gläubigen wurzelt und dass es das von der weltlichen Obrigkeit
geschützte Recht der Ortskirche ist, gesamtkirchlich gefasste Beschlüsse
entweder zu rezipieren oder nicht zu rezipieren. Ausserdem anerkannte sie

früher als die Römisch-katholische Kirche das individuelle Recht auf
Gewissensfreiheit. Dabei wollte sie jedoch weder die Notwendigkeit
konziliarer Beschlussfassung für die universale Kirche noch einer besonderen

primatialen Rolle des Bischofs von Rom jemals bestreiten.

19. Auf der anderen Seite waren römisch-katholische Äusserungen
über den Jurisdiktionsprimat und die Lehrautorität des Bischofs von Rom

- ex sese et non ex consensu ecclesiae - kein Freibrief für amtliche Willkür,

sondern wollten auf ihre Art eine Freiheit der Rede in der Kirche
gewährleisten, die unabhängig von der Rezeption durch die lokalen oder
nationalen Kirchen ist, da man fürchtete, diese Rezeption sei zu anfällig
gegenüber politischer Beeinflussung.

20. Zugleich haben das Erste und das Zweite Vatikanische Konzil die

Bedeutung der weltweiten Gemeinschaft von Ortskirchen - aus denen und

in denen die universale Kirche besteht («Lumen Gentium» 23) - betont
und das Abstimmen auf den zentralen Kurs der Kirche in Gemeinschaft

sowohl beratendes Organ in finanziellen Angelegenheiten als auch ausführende
Instanz der Bischöfe und des Kollegialvorstandes ist.

Es ist nicht deutlich, ob die Befugnisse von Kollegialvorstand und Synode
selbständige Befugnissen sind, oder ob es sich hier um Befugnisse handelt, zu denen der

Episkopat delegiert hat. In der Praxis spielt diese recht theoretische Frage keine Rolle.
Die Bischöfe verfügen (jeder für sich) über ein Vetorecht gegenüber den Beschlüssen
des Kollegialvorstands (Art. 162) und der Festlegung des Haushaltes durch die
Synode. Dahinter steckt der Gedanke, dass die Bischöfe ihr Amt nicht niederlegen können

- wie dies bei demokratischen Organisationen im Gegensatz dazu der Fall ist -,
wenn sie aus Gewissensgründen einem bestimmten Beschluss oder einem bestimmten
Haushaltsposten nicht zustimmen können. Die ihnen kraft ihres Amtes eigene
Verantwortlichkeit wird so in der Organisation der Leitung vollkommen anerkannt.

262



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

mit dem Bischof von Rom zur Voraussetzung für die koinonia gemacht.
Das Zweite Vatikanum hat die Rolle und das Initiativrecht der Ortskirche
deutlicher herausgestellt. Auch innerhalb der Utrechter Union wurde mehr
Raum dafür geschaffen, dass die altkatholischen Ortskirchen einen eigenen

Kurs [beleid] verfolgen können.

21. Zeitgebundene kirchenpolitische Auffassungen und echte
Glaubenseinsichten waren bei der Bewahrung dieses Gleichgewichts nicht
immer einfach auseinander zu halten. Diese Einsicht macht den Weg frei für
gemeinsame Beratungen über zeitgemässe Formen der Konsultation und

Beratung zwischen den Kirchen auf den jeweiligen Ebenen von Ortskirche

und Universalkirche.

22. Neben solchen organisatorischen und ekklesiologischen
Akzentunterschieden ist durch die getrennte Entwicklung während einiger
Jahrhunderte auch eine je eigene liturgische und spirituelle Tradition mit
entsprechend charakteristischen Akzentuierungen entstanden. Ebenso sind in
wichtigen Punkten Unterschiede hinsichtlich kirchlichem Kurs [beleid]
und theologischer Einsicht entstanden. Manche Unterschiede bei der

Gegenseite können als wertvoll anerkannt werden, andere erfordern ein

weitergehendes ökumenisches Gespräch.

23. So legt die Römisch-katholische Kirche grossen Wert auf den
Zölibat ihrer Bischöfe und Priester und sieht sich auf Grund der Tradition
nicht dazu im Stande, Frauen zu diesen Ämtern zuzulassen. Die Altkatholische

Kirche wählt ihre Priester und Bischöfe auch aus Verheirateten und

ist der Meinung, dass die Zulassung von Frauen zur Weihe nicht unter
Berufung auf Schrift oder Tradition ausgeschlossen werden kann. Sie hofft,
dass das ökumenische Gespräch über diese Unterschiede im Verständnis
und in der Praxis zwischen den Kirchen, die zur Weihe von Frauen

übergegangen sind, und denjenigen Kirchen, die der Meinung sind, dass dies

gegen die Tradition verstösst, offen weitergeführt werden kann8.

s Vgl. Ambt in de Branding. Herderlijke Brief van de bisschoppen van de Oud-Katholieke

Kerk van Nederland bij het besluit tot het openstellen van het ambt voor vrouwen.

Amersfoort, den 24. August 1999, 28 [= Amt in der Brandung. Hirtenbrief der

Bischöfe der Altkatholischen Kirche der Niederlande zum Beschluss der Öffnung des

Amtes für Frauen. - Der holländische Text kann heruntergeladen werden unter:

www.okkn.nl/readers/ambt2PDF).

263



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

24. Die Tradition des Ordenslebens ist in der Altkatholischen Kirche
der Niederlande nicht weitergeführt worden. Es gibt auch keine Ordensleute

unter den Priestern und Diakonen, wie das in der Römisch-katholischen

Kirche der Fall ist. Es mag sein, dass hier historisch bedingte
Empfindlichkeiten bestehen, die mit den Konflikten zwischen Ordensleuten
und Weltpriestern während der Zeit, in der der Bruch zwischen den beiden
Kirchen entstanden ist, zusammenhängen, aber es besteht keine prinzipielle

Ablehnung dieser Lebensweise.

25. Im Laufe der Zeit sind zudem Unterschiede punkto moralischer
Überzeugungen und Richtlinien für die Lebensführung der Gläubigen
entstanden, z. B. hinsichtlich Ehe und Ehescheidung, sexuellen Beziehungen

und Methoden der Geburtenkontrolle. Auch über diese Unterschiede

muss das ökumenische Gespräch fortgesetzt werden.

IV. Die Frage der Bischofswahl

26. Der wirklich kritische Punkt zwischen den beiden Kirchen betrifft das

Verständnis der Bischofswahl sowie das Verständnis des Jurisdiktionsprimats

und der Lehrautorität des Bischofs von Rom, wie es vom Ersten
Vatikanischen Konzil definiert worden ist. Die Altkatholische Kirche stellte
sich seit der Bischofswahl für Utrecht im Jahr 1723 immer auf den Standpunkt,

dass die Ortskirche in der Wahl ihres Bischofs völlig frei sein muss.
Die Beschlüsse des Ersten Vatikanums konnte sie nicht akzeptieren, da

diese ihres Erachtens einer langen Tradition in der Kirche Abbruch taten,
welche die Befugnis, für die ganze Kirche geltende Lehrsätze zu verkündigen,

nur einem allgemeinen Konzil und jedenfalls nicht dem Bischof
von Rom ex sese et non ex consensu ecclesiae zuerkannte. Im Blick auf
beide Punkte sind jedoch in den bilateralen Dialogen der Römisch-katholischen

Kirche namentlich mit den Orthodoxen Kirchen, den Anglikanern
und dem Lutherischen Weltbund gemeinsame Erkenntnisse gereift, die
auch für das Gespräch der Altkatholischen Kirche mit der Römisch-katholischen

Kirche von wesentlicher Bedeutung sind9.

9 Es sei verwiesen a) auf den Schlussbericht der Anglikanisch-Römisch-katholischen
Internationalen Kommission (ARCIC) von 1981 -deutsch in: Harding Meyer

u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und
Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene. Band I 1931-1982. Paderborn

(Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 21991. 133-190; b) auf die Berichte des

264



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

Neben diesen beiden kritischen Punkten gibt es - als Folge der
getrennten Entwicklung beider Kirchen - noch einige andere Unterschiede
in der offiziellen Lehrtradition der beiden Kirchen. Sie betreffen die Stellung

Marias im Heilshandeln Gottes: Die römisch-katholischen dogmatischen

Definitionen von 1854 und 1950 werden von der Altkatholischen
Kirche nicht anerkannt. Ein Gespräch darüber wird jedoch nicht abgelehnt
und wäre im Zusammenhang mit den neueren Entwicklungen in der
Mariologie und den Beschlüssen des Zweiten Vatikanums auch empfehlenswert.

Die Position der Altkatholischen Kirche ist in dieser Hinsicht mit
derjenigen der Orthodoxen Kirchen vergleichbar.

27. Die Auffassungen der Altkatholischen Kirche hinsichtlich der Wahl
des Diözesanbischofs gehen zurück auf die ekklesiologischen Ansichten

von Zeger Bernard van Espen zu Beginn des 18. Jahrhunderts. Van Espen
kritisiert die bestehenden römisch-katholischen Kirchenstrukturen, die seit
der gregorianischen Reform von einer Verrechtlichung der kirchlichen
Verhältnisse und einer Konzentration von Einfluss und Befugnissen bei der
zentralen Leitung der Kirche in Rom gekennzeichnet wurden. Er tut dies

auf Grund der Praxis der Alten Kirche, die für ihn normativ ist, und auf
Grund der damaligen Kenntnisse der historischen Entwicklung: So hatten
sich beispielsweise viele Abweichungen von der ursprünglichen Tradition
durch die gefälschten pseudo-isidorischen Dekretalien eingeschlichen.

So kommt er zum Schluss, dass die Kirche von Utrecht das Recht hat,
ihren Diözesanbischof bzw. ihre Diözesanbischöfe selbst zu wählen, wie

Internationalen Lutherisch - Römisch-katholischen Dialogs von 1972 (Malta-
Bericht), 1980 (Wege zur Gemeinschaft), 1981 (Das geistliche Amt in der Kirche) -
deutsch in: ebd. 248-271, 296-322, 329-357; c) auf den sog. Lima-Text der Kommission

für Glaube und Kirchenverfassung des ÖRK über Taufe, Eucharistie und Amt von
1982 - deutsch in: ebd. 545-585; d) auf die ekklesiologischen Texte der Gemischten
Orthodox -Altkatholischen Theologischen Kommission von Chambésy 1979, Bonn

1979, Moskau 1981 und Chambésy 1983 - deutsch in: ebd. 37-52; Band II
1982-1990, 1992, 22-23; vgl. auch: Koinonia auf altkirchlicher Basis, Beiheft zu IKZ
79 (1989) 59-78; e) auf die Porvooer Gemeinsame Feststellung 1992 der britischen
und irischen anglikanischen Kirchen und der nordischen und baltischen lutherischen
Kirchen - deutsch in: Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender

Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf
Weltebene. Band III 1990-2001, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck)
2003, 749-777; f) auf die Meissener Gemeinsame Feststellung 1988 der Kirche von

England, des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR und der Evangelischen
Kirche in Deutschland)-(deutsch in: ebd. 732-748 [Text der Anm. modifiziert - Red. j.

265



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

dies in einer langen Tradition der Wahl durch das Domkapitel auch
praktiziert worden war, und zwar gemäss dem gemeinen Recht (ius commune).

28. Die Römisch-katholische Kirche kennt in diesem Punkt zwei
verschiedene Traditionen. Auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil wurde
darüber lebhaft diskutiert, ohne dass eine von beiden abgelehnt wurde. In
den westlich-lateinischen Kirchen wurde seit dem Konzil von Trient der
direkten Ernennung durch den Bischof von Rom - mit oder ohne
Vorschlag des betreffenden Domkapitels - der Vorzug gegeben. Die Bestätigung

der Ernennung liegt beim Domkapitel. Für die östlich-katholischen
Kirchen gilt jedoch, dass die Diözesansynode die Wahl vornimmt und
diese Wahl dann durch den Bischof von Rom bestätigt wird. Obwohl folglich

sowohl das Modell der Ernennung als das Modell der Bestätigung
durch Rom im Prinzip möglich sind (auch gemäss dem Codex des

Kirchenrechts von 1983, CIC c. 377 §1), kam es in der Praxis doch zu einer
immer weitergehenden Einschränkung der Rechte der diözesanen Kapitel.

29. In den ökumenischen Dialogen ist die Tendenz spürbar, die Wahl

vorrangig durch die Ortskirche vornehmen zu lassen und allenfalls der
Bestätigung durch den «Vorsitzenden des Liebesbundes» einen Platz im Pro-
zedere zuzugestehen. Über das Prozedere der Bischofswahl ist also ein
ökumenisches Gespräch ohne vorhergehende Bedingungen, in das auch
die Erfahrungen der verschiedenen Kirchentraditionen in Ost und West

eingebracht werden, möglich. Die Betonung des Votums der Ortskirche
bei der Nachfolge im Bischofsamt hat nach dem Zweiten Vatikanum auch

innerhalb der römisch-katholischen Theologie grosse Aufmerksamkeit
erhalten. In diesem Punkt wurden in den ökumenischen Dialogen weder von
den orthodoxen Kirchen noch von der anglikanischen Kirchengemeinschaft

Änderungen gefordert. Formale Unterschiede in dieser Frage sind
deshalb keine prinzipiellen Hindernisse für die vollständige Wiederherstellung

der Gemeinschaft.

30. Über die Notwendigkeit eines synodalen «Umfeldes» zur
Ausübung des Bischofsamtes bestehen innerhalb der meisten Traditionen
keine Meinungsverschiedenheiten. Bischöfe dürfen ihren apostolischen
Sendungsauftrag nicht wie Autokraten ausüben. Sie sind an die synodale
Beratung mit Presbytern, Diakonen und anderen kirchlichen Delegierten
und an die episkopal-kollegiale Beratung mit ihren Mitbischöfen gebunden.

Diese synodale Beratung kann verschieden gestaltet sein und unter-

266



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

schiedliche Grade von Autorität aufweisen. Beide Kirchen haben dabei

theologische und nichttheologische Argumente manchmal durcheinander

gebracht und sich, was die Leitungsformen betrifft, von den herrschenden

gesellschaftlichen Auffassungen leiten lassen. Beide Kirchen anerkennen
aber die spezifischen Befugnisse der Bischöfe hinsichtlich der Verkündigung

und Spendung von Wort und Sakrament sowie in der Ausübung
ihres apostolischen Sendungsauftrages. Für einen glaubwürdigen Kurs und
eine glaubwürdige Leitung ist gemäss beiden Kirchen die Partizipation
aller kirchlichen Ebenen [geledingen] notwendig, wobei die spezifische
Verantwortung der Bischöfe für die Treue gegenüber der Tradition und für
die Bewahrung der Einheit der Kirche beibehalten bleibt.

V. Der Petrusdienst des Bischofs von Rom

31. Hinsichtlich des Jurisdiktionsprimats des Bischofs von Rom ist ebenfalls

ein offenes Gespräch möglich. Dies geht hervor aus der Erklärung der
Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz von 1970, aus den

Änderungen, die das Zweite Vatikanum in diesem Punkt initiiert hat und die
durch die konkreten kirchenrechtlichen Bestimmungen von 1983, die jene
von 1917 ersetzen, durchgeführt worden sind, sowie aus dem von Johannes

Paul IL in seiner Enzyklika «Ut unum sint» ausgesprochenen Wunsch,
dass ein offener Dialog über die Ausgestaltung des Primats geführt werden

sollte. Dieser Dialog wird bereits seit längerer Zeit mit Anglikanern
und Lutheranern10 geführt und hat erste bedeutende Früchte getragen.
Konturen eines Konsenses beginnen sich abzuzeichnen.

10 Es sei verwiesen sowohl auf den Schlussbericht der Anglikanisch-Römisch-katholischen

Internationalen Kommission von 1981 mit seinen Feststellungen über

«Authority in the Church» (Venice 1976, besonders §§ 22-23; Windsor 1981 Elucidations;
Windsor 1982, besonders §§ 29-31) - deutsch in: Meyer, Band I [wie Anm. 9],
159-188 - als auch auf den neuesten Text der Kommission (ARCIC II) «The Gift of
Authority» - deutsch in: Meyer, Band III [wie Anm. 9], 262-289; ferner auf das wichtige
Dokument des «Groupe des Dombes» aus dem Jahr 1985: Le ministère de communion
dans l'Église universelle, in: Pour la communion des Églises. L'apport du Groupe des

Dombes 1937-1987, Paris (Centurion) 1988, 157-222, hier besonders §§ 152-162.

Von grosser Bedeutung waren auch die bereits früher veröffentlichten Texte des

Lutherisch - Römisch-katholischen Dialogs in den Vereinigten Staaten zum päpstlichen

Primat, nämlich «Peter in the New Testament» 1973 und «Differing Attitudes
Toward Papal Primacy» 1974 - deutsch in: Raymond Brown u.a. (Hg.), Der Petrus der

Bibel. Eine ökumenische Untersuchung, Stuttgart (Calwer)/Stuttgart (KBW) 1976,
besonders S. 166-167 (§§ 32-34). Auch in den internationalen Dialogen der Römisch-

267



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

32. Das Evangelium Jesu Christi als Botschaft des Friedens und der

Versöhnung zwischen allen Völkern und als Aufforderung an alle Getauften,

in geschwisterlicher Gemeinschaft und Einheit (koinonia) miteinander

zu leben, «auf dass die Welt glaube...» (Joh 17,21), bedarf der dauernden

Bemühungen aller Kirchenglieder, um das «Band der Einheit und des

Friedens zu bewahren».

33. Dem Wesen der christlichen koinonia entsprechend sollen die mit
der christlichen episkope Beauftragten ihre Sorge um die Einheit miteinander

und mit den Gliedern der Kirchengemeinschaft teilen und zu diesem
Zweck in Formen von synodaler und konziliarer Beratung zusammenkommen,

wie sie dies auch stets getan haben.

34. Seit den frühesten Zeiten haben die überallhin verbreiteten
Ortskirchen die Autorität einiger «apostolischer Sitze» als centra unitatis
anerkannt, an denen, wie man glaubte, die Tradition treu bewahrt und die

Verbindung zu den Nachbarkirchen aufrechterhalten wurde". Unter diesen

Kirchen nahm der Sitz von Rom wegen des Glaubenszeugnisses von
Petrus und Paulus im Martyrium, das dort im Gedächtnis bewahrt und
verehrt wurde, bereits vom ersten Jahrhundert an einen besonderen Platz ein.

katholischen Kirche mit dem Weltrat Methodistischer Kirchen (Nairobi-Bericht 1985.

besonders §§ 39-75 - deutsch in: Meyer, Band II [wie Anm. 9], 507-525)-und mit den

Disciples of Christ (vgl. Meyer, Band III [wie Anm. 9], 290-316) wurde über einen
ökumenischen Petrusdienst nachgedacht: als Diener an der Einheit der Kirche, als

Schiedsrichter bei Konflikten und als Hüter der wahren Bekenntnistradition, als Wächter

über die Einheit in der Sakramentsspendung und über die Sendung der Kirche, als

Sprecher und Führer der Christenheit als Ganze.

In seiner Enzyklika «Ut unum sint» von 1995 wies Johannes Paul II. auf diese Dialoge

hin (vgl. besonders §§ 88 ff.) und nahm die Aufforderung an, eine ökumenische
Debatte über einen Petrusdienst des Bischofs von Rom als Dienst an der Einheit zu
eröffnen, der von allen Kirchen anerkannt werden könnte. Ein erstes theologisches
Symposion mit Theologen aus verschiedenen kirchlichen Traditionen fand im November
1997 in Rom statt: James F. Puglisi (Hg.), Petrine Ministry and the Unity of the

Church. Toward a Patient and Fraternal Dialogue'. A Symposium Celebrating the

100lh Anniversary of the Foundation of the Society of the Atonement, Collegeville MN
(Liturgical Press) 1999 [Angaben der Anm. erweitert - Red.f

11 Erst später (im 4. und 5. Jahrhundert) begann man von fünf Patriarchaten zu

sprechen (Pentarchie). Damit waren jene von Rom, Konstantinopel, Alexandrien,
Antiochien und Jerusalem gemeint. Der Begriff «apostolische Sitze» ist jedoch weiter
gefasst als jener der fünf Patriarchate, die seit dem Konzil von Chalkedon im Jahr 451

(Kanon 28) die Struktur der universalen Kirche bildeten.

268



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

35. Der Dienst der apostolischen Sitze, unter ihnen derjenige Roms,
darf zu Recht als Petrusdienst betrachtet werden, obschon die Rolle von
Petrus unter den Zwölfen und den anderen Jüngern anders geartet war als

der hier gemeinte Petrusdienst. Was Petrus gemäss den Evangelien aufgetragen

wurde und was von ihm als Zeugen der messianischen Sendung
Jesu und seiner Auferstehung bekannt wird, muss den bleibenden Inhalt
eines Petrusdienstes in der Kirche bestimmen: die Sorge für die authentische

Verkündigung Christi und die Sorge für die Treue im Glauben und für
die Einheit der Christusgemeinschaften.

36. Aus historischen Gründen und um der Wiederherstellung der Einheit

willen sollten die betroffenen Kirchen sich damit einverstanden
erklären können, dass der apostolische Sitz von Rom unter den apostolischen

Sitzen den Vorsitz führt. Dabei wird vorausgesetzt, dass alle
Kirchen an der Ausgestaltung dieses Vorsitzes mitarbeiten können und
dass bestimmte Voraussetzungen hinsichtlich der Eigenverantwortung der
Ortskirchen für die Predigt des Evangeliums, die Feier der Liturgie, die

Ordnung des kirchlichen Lebens und die Pflege der eigenen Spiritualität
erfüllt werden - eine Verantwortung, die sich aus der Notwendigkeit
ergibt, das Evangelium in die Lebensweisen der in sehr verschiedenen
Kontexten situierten Menschen zu inkulturieren12.

37. Auf Grund der universalen Gemeinschaft aller im Namen des

Vaters, des Sohnes und des Geistes Getauften ist es schliesslich auch die
Aufgabe eines ökumenischen Petrusdienstes, diese universale Gemeinschaft
als Wortführer zu vertreten und ihren Interessen dort zu dienen, wo ein
öffentliches Zeugnis aller oder ein Plädoyer im Namen aller nötig ist, z.B.

im Kontext von Verfolgung, Folter und Verletzung der Religionsfreiheit.
Als servus servorum Dei und als os ecclesiae ist der Bischof von Rom für
unsere beiden Kirchen ein gemeinsames Zeichen der Einheit und ein Hüter

des gemeinsamen Glaubenserbes, das wir in Freude teilen.

VI. Vorschläge für Möglichkeiten der praktischen Zusammenarbeit

38. Bereits in der «Zürcher Nota» von 1971 haben beide Kirchen erklärt, dass

die Konflikte, die in der Vergangenheit zur Trennung geführt haben, heute in

einem Mass an Gewicht verloren haben, dass eine praktische Zusammenar-

Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil. «Lumen Gentium». Art. 13.

269



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

beit auf vielen Gebieten möglich und geboten ist, um den gemeinsamen Auftrag

zu erfüllen, dem Evangelium in dieser Zeit Gestalt zu geben.
39. Die Kommission ist der Meinung, dass beide Kirchen in ihren

internationalen Beziehungen über genügend Spielraum verfügen, um auf
nationaler Ebene Abmachungen zu treffen. Die Kommission gibt im
Folgenden Beispiele solcher Abmachungen über die praktische Zusammenarbeit,

will damit jedoch selbstverständlich nicht in bischöfliche
Verantwortungsbereiche eingreifen. Trotzdem weist sie daraufhin, dass ähnliche

Vorschläge auch in anderen bilateralen Dialogberichten, insbesondere in

jenen zwischen Anglikanern und Römisch-Katholiken und jenen
zwischen Altkatholiken und Orthodoxen gemacht worden sind.

40. Da die Ämter und die Verkündigung und Spendung von Wort und
Sakrament gegenseitig als vollwertig anerkannt werden, ist die gegenseitige

Teilnahme am geistlichen Erbe des anderen möglich und manchmal

geboten. Die Regelungen zur gegenseitigen Teilnahme an der Eucharistie,
die die Römisch-katholische Kirche für die Glieder der Orthodoxen
Kirchen getroffen hat, können daher im Prinzip auch für die Glieder der
Altkatholischen Kirche gelten13. Römisch-katholische Gläubige werden

umgekehrt herzlich zur Teilnahme an der Eucharistie der altkatholischen
Kirche eingeladen und können daran auch nach römisch-katholischer
Überzeugung freudig teilnehmen. Dies gilt für den Fall, dass es dazu

berechtigte Gründe gibt, wie etwa die fehlende Möglichkeit, die Eucharistie
in der eigenen Kirche zu feiern, oder wenn andere Umstände - ökumenische

Feiern anlässlich von Trauungen, Jubiläen, öffentlichen Festtagen
und Begräbnissen - für eine solche Teilnahme sprechen. Das sehnsüchtige
Verlangen nach voller Gemeinschaft zwischen beiden Kirchen wird nach

unserer Überzeugung durch die Teilnahme in besonderen Fällen verstärkt.

4L Beide Kirchen sollten Formen der pastoralen Zusammenarbeit in
den Gemeinden und auf diözesaner und nationaler Führungsebene fördern
und dafür Richtlinien erarbeiten.

13 1978 wurde dazu ein apostolisches Indult verfasst, dass dies ausschliesslich für
die Niederlande gelte. Auf Grund dessen wurde von Kardinal Willebrands und Erzbischof

Kok eine Regelung entworfen, die jedoch nie in Kraft gesetzt wurde, daman auf
eine ähnliche Übereinstimmung zwischen Römisch-Katholiken und Altkatholiken in
Deutschland und in der Schweiz wartete, um diese Bestimmung dann als allgemeine
Vereinbarung zu publizieren. Bis heute ist dies jedoch nicht geschehen.

270



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

42. Sie beschliessen - wenn das erwünscht ist -, einander in
kirchlichen und gesellschaftlichen Beratungsgremien zu vertreten, wie z.B. in
den verschiedenen Kommissionen des Rates der Kirchen und im Kontakt
mit der Regierung.

43. Sie beschliessen, Beobachter in die Leitungsorgane der anderen
Kirche auf diözesaner und nationaler Ebene zu entsenden, z. B. in die diö-
zesanen Pastoralkonferenzen, in den nationalen Pastoralrat, den
Kollegialvorstand der Altkatholischen Kirche und in die Bischofskonferenz.

44. Sie nehmen sich vor, die auf internationaler Ebene gemachten
Abmachungen über den Übertritt von Laien und Amtsträgern loyal
auszuführen und die kirchenrechtlichen Regeln der je anderen Kirche dabei zu
respektieren. Insbesondere in Bezug auf die Inkardination von Priestern
und Diakonen, die von der einen in die andere Kirche wechseln wollen,
verpflichten sich die betroffenen Bischöfe zum kollegialen Austausch14.

45. Sie nehmen sich ausserdem vor, das Gespräch über die oben

genannten Unterschiede hinsichtlich der Bedingungen für die Zulassung zu
den kirchlichen Ämtern, des Prozedere bei der Bischofswahl, des

Petrusdienstes des Bischofs von Rom, der kirchlichen Regelungen zur Ehe und
der unterschiedlichen Auffassungen über ethische Fragen, miteinander
fortzusetzen und, wo möglich, einander vor wichtigen Entscheidungen in
der Sache zu konsultieren.

Utrecht, im Februar 2002

Dr. Piet Vriens, Vorsitzender, Prof. Dr. Jan Jacobs,
Dr. Theo Bell, Prof. Dr. Martien Parmentier,
Drs. Olav Boelens, Drs. Dick Schoon,

Prof. Dr. Jan Hallebeek, Prof. Dr. Jan Visser

Prof. Dr. Anton Houtepen,

14 Die Kommission verweist zu diesem Punkt auf die in Deutschland zu Stande

gekommene Vereinbarung zwischen der Deutschen Bischofskonferenz und dem
Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland vom 21. Dezember 1999. die von
Bischof Karl Lehmann und Bischof Joachim Vobbe unterschrieben wurde. Ähnliche

Regelungen sind auch für die Niederlande vorbereitet, wurden aber bis anhin nicht

promulgiert. [Der Wortlaut der deutschen Vereinbarung findet sich unten S. 277 f.],

271



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

Literatur

1. Dokumente

1.1 Zürcher Nota. Nota über das Verhältnis zwischen den alt-katholischen
Kirchen und der römisch-katholischen Kirche, 1968

1.2. Nota de relationibus inter Ecclesias vetero-catholicas et Ecclesiam catho-
licam romanam Lateinische Übersetzung von 1.1), 1968

1.3. Sacra Congregatio pro Doctrina, Rescript bezüglich des neuen Verhält¬
nisses «Ecclesiam Catholicam Romanam et Ecclesiam Vetero-catholicam
in Neerlandica», 21. April 1978

a. Communicatio in sacris et
b. lus matrimoniale
(N.B. unterzeichnet von Kard. Seper und Secr. Hamer, aber nicht
promulgiert)

1.4. Verklaring omtrent de nieuwe verhouding tussen de Oud-Katholieke kerk
en de Rooms-Katholieke kerk in Nederland met prae-ambule van de RK
Aartsbisschop, kardinaal J. Willebrands [= Erklärung über das neue
Verhältnis zwischen der Altkatholischen und der Römisch-katholischen Kirche

in den Niederlanden mit einem Vorwort des römisch-katholischen
Erzbischofs, Kardinal Johannes Willebrands[, 28. August 1981

1.5. Verklaring omtrent de nieuwe verhouding tussen de Oud-Katholieke kerk
en de Rooms-Katholieke kerk in Nederland met prae-ambule van de OK
Aarstbisschop, mgr. M. Kok [= Erklärung über das neue Verhältnis
zwischen der Altkatholischen und der Römisch-katholischen Kirche in den

Niederlanden mit einem Vorwort des altkatholischen Erzbischofs Mgr.
Marinus Kok], 28. August 1981

1.6. Toespraak tot Zijne Heiligheid Paus Johannes Paulus II op 13 mei 1985

door Antonius Jan Glazemaker, Aartsbisschop van Utrecht [= Ansprache
von Antonius Jan Glazemaker, Erzbischof von Utrecht, an S. H. Papst
Johannes Paul II. am 13. Mai 1985], 1985

2. Dialogkommission Rom - Utrecht 1966-1981

2.1. J.A.G. Tans/M. Kok, Rome-Utrecht. Over de historische oorzaken van de

breuk tussen de rooms-katholieke kerk en de oud-katholieke kerken en de

huidige beoordeling van die oorzaken [= Die historischen Ursachen des

Bruches zwischen der römisch-katholischen Kirche und der altkatholischen

Kirche und die heutige Beurteilung dieser Ursachen], Hilver-
sum/Antwerpen, 1966

2.2. Nieuwe situatie tussen de Rooms-katholieke kerk en de Oud-katholieke
kerk in Nederland. Verslag in Katholiek Archief 21 jrg. 49, dd. 9 dec. 1966

(Historische schets van het Schisma Rome-Utrecht in de liturgische
dienst van maandag 7 november 1966 met verwijzing naar 2.3) [= Die

272



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

neue Situation zwischen der Römisch-katholischen Kirche und der
Altkatholischen Kirche in den Niederlanden. Bericht in: Katholiek Archief
21 (1966) 49 vom 9. Dezember 1966 (Historische Skizze des Schismas
Rom-Utrecht im Gottesdienst vom Montag, den 7. November 1966, mit
Hinweis auf 2.3)]

2.3. Rome-Utrecht. Oecumene, twee-maandelijks katholiek tijdschrift voor
oecumenische bezinning. Jaargang V nr. 4, 1966 [= Rom-Utrecht, in:
Oecumene, zweimonatlich erscheinende katholische Zeitschrift für
ökumenische Besinnung 5 (1966) Nr. 4]

2.4. Lijst van gespreksthemata Commissie Rome-Utrecht, Verslag van de eer¬

ste bijeenkomst van de Bisschoppelijke Commissie Rome-Utrecht [=
Verzeichnis der Gesprächsthemen der Kommission Rom-Utrecht, Bericht
der ersten Sitzung der Bischöflichen Kommission Rom-Utrecht], 9.

Dezember 1966

2.5. Schema rapport van de Commissie Rome-Utrecht. Uittreksel uit de brief van
prof. dr. H. Fiolet (Het rapport is niet tot stand gekomen) [= Schematischer
Bericht der Kommission Rom-Utrecht. Auszug aus dem Brief von Prof.
Dr. H. Fiolet (Der Bericht ist nicht zustande gekommen)], 12.Mai 1969

2.6. P. Amiet, Ortskirche-Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit
(Konsenstext der Christkatholisch - Römisch-katholischen Gesprächs-
kommission der Schweiz), in: IKZ 72 (1982) 33-45.

2.7. D.A.C.A. Gudde, De Nederlandse dialoog tussen de Oud-Katholieke
kerk en de Rooms-Katholieke kerk (1966-1997). Informatienota voor de

Nederlandse Bisschoppenconferentie 14/15 aprii 1997 [= Der niederländische

Dialog zwischen der Altkatholischen Kirche und der Römisch-katholischen

Kirche (1966-1997). Informationsnotiz für die Niederländische

Bischofskonferenz. vom 14./15. April 1997]

3. Kirchliche und andere für den Dialog wichtige Dokumente

3.1. Sieben Thesen zur Frage des Primats (Erklärung der 12. Internationalen
Altkatholischen Theologentagung 1969 in Bonn), in: IKZ 59 (1969)
294-295.

3.2. Erklärung der Altkatholischen Bischöfe zum 18. Juli 1870: Der Primat in
der Kirche, in: IKZ 60 (1970) 57-59

3.3. Herderlijke Brief over het Primaatschap in de kerk van de oud katholieke
Nederlandse bisschoppen, 28 augustus 1970 [= Hirtenbrief der niederländischen

altkatholischen Bischöfe über den Primat in der Kirche], in:
Archief van de kerken 25 1970) 909-915

3.4. Alt-katholische und Evangelische Kirchen auf dem Weg zur eucharisti¬
schen Gastfreundschaft [vgl. ÖR 34 (1985) 365-367]:
1. Dokumentation: Vereinbarung über eine gegenseitige Einladung

zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie (in 6 Punkten)

273



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

2. Erläuterungen (Lesehilfe zu den 6 Punkten)

3.5. Einige Bestimmungen aus dem altkatholischen Kirchenrecht, die für den

Dialog mit anderen Kirchen relevant sein können:
1. Statuut voor de Oud-Katholieke Kerk van Nederland [= Statut der Alt¬

katholischen Kirche der Niederlande]
2. Richtlijnen voor het deelnemen bij nog niet gerealiseerde kerkelijke

gemeenschap [= Richtlinien für die Teilnahme an der Eucharistie bei
noch nicht bestehender kirchlicher Gemeinschaft]

3. Vereinbarung der in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen
Bischöfe vom 12. September 1974

3.6. Johannes Paul IL, Enzyklika «Ut Unum Sint» über die Verpflichtung zur
Ökumene, 25. Mai 1995

3.7. Ambt in de branding. Herderlijke brief van de bisschoppen van de Oud-
Katholieke Kerk van Nederland bij het besluit tot het openstellen van het
ambt voor vrouwen, 24 augustus 1999 [= Amt in der Brandung. Hirtenbrief

der Bischöfe der Altkatholischen Kirche der Niederlande anlässlich
des Beschlusses zur Zulassung von Frauen zum priesterlichen Amt.
24. August 1999]

4. Artikel und interne Aufzeichnungen

4.1. M. Parmentier. OK visies op de geschillen Rome-Utrecht en m.n. op het

Primaat, 1763-1912 met als aanhangsels [= Altkatholische Sicht der
Differenzen zwischen Rom und Utrecht, namentlich im Bezug auf den
Primat. 1763-1912. Mit Anhängen]:
1. Decretum III van het Concüium provinciale Ultraiectense, 13.9.1763

2. Boeken en pamfletten over het Primaat 1763-1912 [= Bücher und

Flugschriften über den Primat 1763-1912]
4.2. M. Parmentier, Zur neuen altkatholischen Ekklesiologie. Auswahl

deutschsprachiger Literatur (seit dem 2. Weltkrieg) zuhanden der von der
IBK eingesetzten «Struktur-Kommission», zusammengestellt von Urs
von Arx, November 1995

4.3. M. Parmentier, Stellingen t.a.v. Rome-Utrecht [Thesen zum Verhältnis
Rom-Utrecht], Januar 1999

4.4. R. Huysmans, Canones uit de Codex 1983 die direct of indirect iets van
doen hebben met de oecumene [= Kanones aus dem Codex 1983, die
direkt oder indirekt etwas mit der Ökumene zu tun haben]

4.5. A. Houtepen, De Codex Juris Canonici/1983 en de oecumene. Interne
nota toegelicht op de vergadering van 9 januari 1998 [= Der Codex Iuris
Canonici 1983 und die Ökumene. Interner Bericht, vorgetragen auf der
Versammlung vom 9. Januar 1998]

4.6. O.G.M. Boelens, Körte notifie over twee punten (apostasie en geloofsaf-
val met excommunicatie in de CIC) [= Kurze Notiz zu zwei Punk-

274



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

ten (Apostasie und Glaubensabfall mit Exkommunikation im CIC)],
13. März 1998

4.7. J. Hallebeek, Questions of Canon Law concerning the consecration of a

bishop for the church of Utrecht, The casus resolutio of 1722 (Redigierte
Fassung einer Ansprache bei der Gedenkfeier der Bischofswahl von
Cornelis Steenhoven. Den Haag, 26. September 1998)

4.8. A. Houtepen, Einde aan de excommunicatie; Oecumene moet ons aller
opdracht zijn [= Das Ende der Exkommunikation. Ökumene muss unser
aller Auftrag sein], in: Hervormd Nederland, 30 Oktober 1987, 8-10

4.9. A. Houtepen, La réalité salvifique d'une communion imparfaite; Le 'sub¬

sistit in' dans LG 8 et UR 3 [vgl. La realtà salvifica di una comunione
imperfetta. «Il subsistit in» in LG 8 et UR 3, in: Studi Ecumenici 11 (1993)
157-175]

4.10. A. Houtepen, Ut Unum Sint en Orientale Lumen. Of: kan er uit Rome
iets goeds komen? [= Ut Unum Sint und Orientale Lumen. Oder: Kann
aus Rom etwas Gutes kommen?], 29 Juni 1995

4.11. H. Aldenhoven, Das ekklesiologische Selbstverständnis der Altkatholi¬
schen Kirchen, in: Österreichisches Archiv für Kirchenrecht 31 (1980)
401-430

4.12. K. Stalder, Der ekklesiologische und kirchenrechtliche Gehalt der Ut¬

rechter Union der Altkatholischen Kirchen, in: Österreichisches Archiv
für Kirchenrecht 31 (1980) 367400

4.13. Verslag van Symposium «Gezag en gezagsverhouding in een episcopale
Kerk» [= Bericht über das Symposium «Autorität und AutoritätsVerhältnis

in einer episkopalen Kirche»], Altkatholisches Seminar Amersfoort,
22.-23. Februar 1985 (Manuskript)

4.14. J. Jacobs, De toepassing van de resultaten van Vaticanum II: enkele her¬

meneutische' regeis. Uit: Jacobs, J., Het Tweede Vaticaans Oecumenisch
Concilie. Een terugblik, pag. 19-23 [= Die Anwendung der Ergebnisse
des Zweiten Vatikanums - einige «hermeneutische» Regeln. Aus: Jacobs,
J., Das Zweite Vatikanische Ökumenische Konzil. Ein Rückblick,
S. 19-23]

4.15. E.I. Cassidy, The Joint Declaration on the Doctrine of Justification. Pas¬

toral Consequences (Rede in Hongkong vom 19 Juli 1997), in: Ecumenical

Trends 26 (11/1977) 2-5
4.16. J. Visser, Ontwikkelingen in de relatie Rome-Utrecht sinds 1981 [= Ent¬

wicklungen in der Beziehung Rom-Utrecht seit 1981], 10. Januar 2000

275



Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen

English Summary

In 1997. the Dutch Roman Catholic «Society of St. Willbrord» - now «Catholic
Society for Ecumenism» (Katholieke Vereniging voor Oecumene) - set up a

mixed Roman Catholic-Old Catholic commission which actually resumed the
work of the mixed commision that was established by the two churches shortly
after the second Vatican council, but for various reasons ground to a halt in the
1980es. The Dutch study commission has now published the report of its three

years' labours («Joyfully sharing the common heritage»), which was presented to
the Board of the Society in April 2002.

The report first considers the background of the schism within the Dutch Catholic
church and the history of what became later the Old Catholic Church of the

Netherlands, a member church of the Union of Utrecht. It then outlines a common
understanding of church, sacraments and ministry, taking into account the second

Vatican council and the various ecumenical dialogues held on a world level in the

recent past. A number of topics like the role of the laity in the decision-making
process of the church, the election of a bishop, and the »Petrine ministry» are
discussed in greater detail. The report concludes by submitting some proposals for
closer practical cooperation between the two churches which the study commission

deems possible because of the considerable common ground in theology and

church life, which is a heritage from a common past.

276


	"Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen" : Empfehlung an den Vorstand der "Katholischen Vereinigung für Ökumene" zum Verhältnis zwischen der Altkatholischen und der Römisch-katholischen Kirche in den Niederlanden

