
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 94 (2004)

Heft: 3

Artikel: Communicantes : 40 Jahre Liturgie-Konstitution des 2. Vatikanischen
Konzils

Autor: Kraft, Sigisbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Communicantes
40 Jahre Liturgie-Konstitution des

2. Vatikanischen Konzils

Sigisbert Kraft

Vor dem Konzil

Als Johannes XXIII. am Fest Pauli Bekehrung 1959 ein Konzil ankündigte,
war noch nicht von der Liturgie als Konzilsthema die Rede. Seit dem frühen
Mittelalter hatte sich die Liturgie immer mehr zu einer Angelegenheit des

Klerus entwickelt. Das Volk durfte das geheimnisvolle Geschehen nur von
ferne mitverfolgen. Oft wurden am Hochaltar und an den vielen Seitenaltären

der Kirchen viele stille Messen ohne Kommunionausteilung gelesen.
Die vor allem von Frankreich und Deutschland ausgegangene Liturgische

Bewegung ist in der Kurie und von vielen Bischöfen mit erheblichem
Misstrauen beobachtet worden. Es konnte sich - im Unterschied zur
anglikanischen und altkatholischen Praxis - nur eine muttersprachliche Parallelliturgie

ausbilden. Bei der «Gemeinschaftsmesse» wurden während der stillen

lateinischen Zelebration des Priesters von Vorbetern die entsprechenden
deutschen Texte vorgetragen bzw. gemeinsam gebetet und deutsche Lieder

gesungen. Als eigentliche Liturgie galt allein, was der Priester betete.

Noch im September 1958 untersagte die «Instructio de Musica Sacra et

Sacra Liturgia» das Singen wörtlicher Übertragungen der Liturgietexte in
der Muttersprache, wie dies in der Deutschen Gregorianik längst üblich war.
Heinrich Kahlefeld und andere römisch-katholische Liturgiker haben
daraufhin für die Zentren der Liturgiereform und andere interessierte Gemeinden

und Gruppen entsprechende Paraphrasen bereitgestellt. Immerhin durfte

ab 1951 die bis dahin am frühen Karsamstagmorgen angesetzte Ostervi-

gil wieder als Nachtfeier begangen werden, Abendmessen wurden gestattet,
das Gebot der Nüchternheit vor dem Kommunionempfang erleichtert.

Das erste Konzilsdokument

Auf diesem Hintergrund ist es erstaunlich, dass am 4. Dezember 1963 als

erstes Dokument des 2. Vatikanischen Konzils die Liturgiekonstitution
von Papst Paul VI. und den Konzilsvätern unterschrieben und in Kraft
gesetzt werden konnte.

IKZ 94(2004) Seiten 145-155 145



Sigisbert Kraft

Auf die Anfrage an die römisch-katholischen Bischöfe, welche Themen

sie auf dem Konzil behandelt wissen wollten, hatte sich nämlich fast
ein Viertel der Antworten auf Fragen der Liturgie bezogen. Daher müsste
eine weitere vorbereitende Kommission zu diesem Thema berufen werden.

Bei der ersten Nominierung ihrer Mitglieder fehlten aus Deutschland
und Frankreich Bischöfe und Experten auf der Liste. Das änderte sich

allerdings in den folgenden Monaten.
Ebenfalls kam für viele die Ankündigung vom 16. Oktober 1962-fünf

Tage nach der Konzilseröffnung - überraschend, die Vorlage über die
Liturgie werde als erstes Thema behandelt. Manche fragten sich, ob so eine

etwaige Reform möglichst bald vom Tisch geschoben werden sollte. Eine
Reihe von Konzilsvätern erhoffte das, verlangte gar, die Liturgiefrage an

die Theologische Kommission zu verweisen, «was damals sehr gefährlich
hätte werden können»1. Der Eröffnungsgottesdienst des Konzils und die
den folgenden Sitzungstagen vorausgehenden Eucharistiefeiern wurden -
nach den Einzelzelebrationen der Konzilsväter und -theologen - jeweils
als missa lecta mit begleitender Chor- und Orgelmusik gehalten, wenn
nicht die ostkirchliche Liturgie gefeiert wurde. Das wurde freilich bald

zugunsten der missa recitata oder des lateinischen Hochamts verbessert.
Auch die oratio fidelium. die Fürbitten, wurden aufgenommen.

Viele Beobachter aus anderen Kirchen waren ebenfalls nicht für eine

Liturgieerneuerung aufgeschlossen. Vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil

hatte es nur wenige Berührungspunkte zwischen den Bemühungen um
Gottesdiensterneuerung in den verschiedenen Kirchen gegeben. Die
einzelnen Strömungen in der weiten Welt fanden erst seit 1962 in den «Studia

Liturgica», einer internationalen ökumenischen Vierteljahresschrift,
und durch die Gründung der Soeietas Liturgica mit ihren jährlichen
Kongressen seit 1967 zusammen2.

Angesichts dieser Ausgangslage und zahlreicher Vorbehalte und
Einsprüche während der Verhandlungen des Konzils ist es erstaunlich,
welches Ergebnis bereits ein gutes Jahr später erreicht werden konnte. Freilich,

«es müsste in vielen Fragen eine mittlere Linie zwischen Idealbild
und Überlieferung gezogen werden, eine Linie, die vom augenblicklichen
Stand der rivalisierenden Kräfte abhing und die im Wortlaut der Constitu-

1 Josef Andreas Jungmann, in: Das Zweite Vatikanische Konzil. Dokumente und

Kommentare. Teil 1 (LThK:). Freiburg (Herder) 1966. 13.
: Beides massgeblich initiiert von dem niederländischen reformierten Pfarrer und

Michaelsbruder Wiebe Vos.

146



Communicantes

tio selbst Schwankungen zeigt (vgl. die Behandlung der Volkssprache
in Artikel 36 und 63 oder die des Begriffspaares <Opfer und Sakramenb,
s. zu Artikel 6)»3.

Einen grossen Teil nehmen in der Konstitution die Fragen nach der

Bedeutung der Liturgie und insbesondere der Eucharistie für das Leben
der Kirche ein. Weiterhin werden die Sakramente und Sakramentalien, das

liturgische Jahr und die Kirchenmusik behandelt. Ausführlich und
erstmalig ist in einem solchen Zusammenhang von den Medien die Rede.

Voraussetzungen der Neuordung der Liturgie sind die Wahrung der
«gesunden Überlieferung» und die Öffnung der Tür «zu einem berechtigten
Fortschritt». Dem müssen «jeweils gründliche theologische, historische und

pastorale Untersuchungen vorausgehen»4. Liturgiereform lebt daher aus der

gebührenden Unterweisung, aus der pastoralen Hinführung zur piena et
actuosa participatio der Gemeinde, da sich vieles erst im Vollzug erschliesst.

Die Liturgie ist «die erste und unentbehrliche Quelle, aus der die
Christen wahrhaft christlichen Geist schöpfen sollen»5. Deshalb verlangt
die Konstitution, das Fach Liturgiewissenschaft sei zu den theologischen
Hauptfächern zu rechnen6. Darum müssen auch bei den Revisionen
liturgischer Bücher «Fachleute herangezogen und Bischöfe befragt werden»7.

Liturgie und Einheit

Ziel des Konzils ist es, so steht es im Vorwort der Constitutio, «das christliche

Leben unter den Gläubigen mehr und mehr zu vertiefen, die dem

Wechsel unterworfenen Einrichtungen den Notwendigkeiten unseres
Zeitalters besser anzupassen, zu fördern, was immer zur Einheit aller, die

an Christus glauben, beitragen kann, und zu stärken, was immer helfen
kann, alle in den Schoss der Kirche zu rufen. Darum hält es das Konzil
auch in besonderer Weise für seine Aufgabe, sich um Erneuerung und

Pflege der Liturgie zu sorgen. Dabei baut die Liturgie täglich die, welche

drinnen sind, zum heiligen Tempel im Herrn auf, zur Wohnung Gottes
im Geist bis zum Mass des Vollalters Christi.»8

3 Jungmann (wie Anm. 1 13. Aus diesem Dokumentarband werden nachfolgend
auch die Konzilstexte zitiert.

4 Art 23.
5 Art. 14.
6 Art. 16.
7 Art. 25.
8 Art. 1 und 2.

147



Sigisbert Kraft

Diese Sätze haben an Aktualität nichts verloren und dürfen nicht in

Vergessenheit geraten. Sie werden heute freilich - vor allem nach Lima -
in einem ökumenisch weiteren Sinn interpretiert werden müssen, als ihn
die meisten Konzilsväter im Sinne hatten9. Bedeuteten doch solche

Aussagen die Ermutigung zu einer Gottesdienstreform, die nach dem Konzil
in allen westlichen Kirchen begonnen hat10. Unter vielen anderen
Reformwerken seien vor allem die «Eucharistie à Taizé» von 1971 ", das

inzwischen weit verbreitete Buch «Die Feier der Eucharistie im Katholischen

Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland»12, das «Evangelische
Gottesdienstbuch»13, das seit Advent 2000 in der Kirche von England
eingeführte «Common Worship» sowie das an sich fertig gestellte «Gebet-
und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz» genannt14.

Einheit verlangt - wie es das nachkonziliare Missale Romanum deutlich

macht - keinen festen «Kanon», sondern gemeinsames Bekenntnis
und eine erkennbare Struktur. Vor allem haben die Ordnung der eucharistischen

Feier und ihrer einzelnen Teile unverwechselbare Bedeutung, die
nicht durch Weglassungen oder Veränderungen verdeckt werden darf. Für
die liturgische Ordnung hat als allgemeine Regel zu gelten: «Deshalb darf
durchaus niemand sonst, auch wenn er Priester wäre, nach eigenem
Gutdünken in der Liturgie etwas zufügen wegnehmen oder ändern.»15

Wenn in der Konstitution betont wird, das ius liturgicum stehe der Kirche

zu, der Gesamtkirche wie dem Bischof in der Ortskirche, dann ist dies

Dienst an der Einheit. Können doch die Gemeinden nicht als selbst
bestimmende Einzelgruppen, sondern nur in communio mit der ganzen Kir-

9 Vgl. dazu Sigisbert Kraft, Lex orandi - lex credendi. Altkatholische Überlegungen

20 Jahre nach der Veröffentlichung der Dokumente und der Eucharistischen

Liturgie von Lima, in: IKZ 92 (2002) 235-244.
10 Vgl. zum Ganzen die Beiträge in: Martin Klöckener/Benedikt Kranemann

(Hg.), Liturgiereformen. Historische Studien zu einem bleibenden Grundzug des

christlichen Gottesdienstes. Teil II: Liturgiereformen seit der Mitte des 19. Jahrhunderts

bis zur Gegenwart (LQF 88/2), Münster (Aschendorff) 2002, 751-1080.
11 Paris (Les Presses de Taizé) 1971.
12 München (Bremberger Verlagsgesellschaft) 1995; geringfügig verbesserte

Neuauflage 1997.
13 Agende für die Evangelische Kirche der Union und für die Vereinigte

Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands, Berlin (Evangelische Hauptbibelgesellschaft)
u.a. 1999.

14 Unzulänglichkeiten bei der Fertigung zögerten die für Ostern 2004 vorgesehene

Veröffentlichung hinaus.
'5 Art. 22.

148



Communicantes

che feiern. Es ist die doppelte Aufgabe des Bischofs, die Einheit in der

eigenen und mit den anderen Ortskirchen zu bewahren und zu fördern. Diese

konziliare Sorge wird in der römisch-katholischen Kirche freilich durch
die zentralistische Überhöhung von Papstamt und Kurie eingeschränkt.
Wildwuchs und unerleuchteter Eifer können sich aber nicht auf die
Liturgiekonstitution berufen. Die Vorwürfe vieler Traditionalisten gegen die

«neue Messe» übersehen ebenfalls die Grundlegung und die klare
Grenzziehung in der «Constitutio de sacra liturgia». Massgebend ist letztlich eine

«unverzichtbare Theologie der Liturgiereform»16.

Epiklese und Eucharistia

Das am Gründonnerstag 1969 auf der Grundlage der Liturgiekonstituion
herausgegebene neue Römische Missale zeigt, dass die Weisungen der
Konstitution zu weiteren liturgischen Forschungen aufgenommen sind,
aber auch das genus Romanum bewahrt bleibt. In den vier Hochgebeten ist
die verloren gegangene Epiklese wieder enthalten, wenngleich im Unterschied

zu den frühen preces eucharisticae den Verba Testamenti vorangestellt.

An dieser Stelle steht sie auch in den ersten deutschsprachigen
altkatholischen Messordungen von Eduard Herzog und Adolf Thürlings17
und später in vielen nachkonziliären Eucharistiebüchern der Ökumene.

Das hängt mit der westlichen Position zusammen, die in den Verba Testamenti

den Konsekrationsmoment sieht18.

In der römischen Tradition werden Opfervorstellung und priesterliche
potestas besonders betont. In der «Constitutio» heisst es von Christus:

«Gegenwärtig ist er im Opfer der Messe sowohl in der Person dessen, der
den priesterlichen Dienst vollzieht - denn derselbe bringt das Opfer jetzt
dar durch den Dienst der Priester, der sich einst am Kreuz selbst
dargebracht hat -, wie vor allem unter den eucharistischen Gestalten.»19 Das

wird mit einem Zitat aus dem Tridentinum belegt20.

16 Diana GOntner, Wer reformiert Liturgie? Zu den Trägern der Liturgiereform
des Zweiten Vatikanischen Konzils, in: Klöckener/Kranemann (wie Anm. 10).

788-814. hier 814.
17 Kraft (wie Anm. 9). 239.
18 Zur altkatholischen Sicht vgl. u.a. Herwig Aldenhoven. Darbringung und

Epiklese im Eucharistiegebet, in: IKZ 61 (1971) 79-117; 150-189; 62 (1972) 29-73.
'"Art. 7.
20 Konzil von Trient. Sess. XXII. Doctr. De ss. Missae sacrif.

149



Sigisbert Kraft

Zur Frage des Opfercharakters der Eucharistie sagt anders bereits die
Utrechter Erklärung der altkatholischen Kirchen von 1889: «In Erwägung,

dass die heilige Eucharistie in der katholischen Kirche von jeher den

wahren Mittelpunkt des Gottesdienstes bildet, halten wir es für unsere
Pflicht, auch zu erklären, dass wir den alten katholischen Glauben vom
heiligen Altarsakramente unversehrt in aller Treue festhalten, indem wir
glauben, dass wir den Leib und das Blut unseres Herrn Jesus Christus
selbst unter den Gestalten von Brod und Wein empfangen. Die eucharistische

Feier in der Kirche ist nicht eine fortwährende Wiederholung oder

Erneuerung des Sühneopfers, welches Christus ein für allemal am Kreuz
dargebracht hat; aber ihr Opfercharakter besteht darin, dass sie das

bleibende Gedächtnis desselben ist und eine auf Erden stattfindende reale

Vergegenwärtigung jener Einen Darbringung Christi für das Heil der erlösten

Menschheit, welche nach Hebr. IX, 11,12 fortwährend im Himmel von
Christus geleistet wird, indem er jetzt in der Gegenwart Gottes für uns
erscheint. (Hebr IX, 24).»21 Dann wird unter Berufung auf den 1.

Korintherbrief (10,17) betont, dass «die den Leib und das Blut des Herrn
empfangenden Gläubigen Gemeinschaft miteinander haben».

Von der Epiklese hatte die «Constitutio» noch nicht gesprochen. Es

bleibt auch noch ganz ausser Betracht, dass nicht nur die Deuteworte Jesu

und sein Handeln mit Brot und Wein, sondern auch sein «eucharistêsas» zu

demAuftrag «Tut dies zu meinem Gedächtnis!» (Lk 22,19; 1 Korll,24-25)
gehören. Jesus hat seine Stiftung mit der Ordnung des Pessachmahles
verbunden. Nachdem alle gegessen hatten, wurde der «Becher der Preisung»
eingeschenkt. Er trug diesen Namen, weil an dieser Stelle die grosse Bera-
cha gesprochen wurde, der Lobpreis auf Gottes grosse Taten, auf den
bleibenden Bund, den er mit seinem Volk geschlossen hat. Davon lesen wir auch

in 1 Kor 10,16: «Ist der Becher des Segens, über den wir die Beracha
sprechen, nicht Teilhabe am blutigen Opfertod Christi?» Pessach ist «nicht nur
ein Fest für die Vergangenheit, nicht nur ein Gebet der Hoffnung für die
Zukunft. Es ist ein Angriff auf die Zukunft, eine Beschwörung der Zukunft»22.

Die Frommen des ersten Bundes erfahren im lobpreisenden Gedächtnis

der Beracha, insbesondere zu Pessach, den machtvoll wirkenden Gott

21 Vgl. Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK).
Offizielle Ausgabe in fünf Sprachen. Beiheft zu IKZ 91 (2001), 26.

22 Albert Friedlander. Rechtfertigung und Glauben - ein Versuch, in: Martin
Stöhr (Hg.), Jüdische Existenz und die Erneuerung der christlichen Theologie. Versuch
der Bilanz des christlich-jüdischen Dialogs für die systematische Theologie (ACJD 1 1

München (Kaiser) 1981, 207-219, hier 218.

150



Communicantes

gegenwärtig, wie es das jüdische Bekenntnis am Osterabend, damals und
noch heute, sagt: «Nicht unsere Väter allein hat der Heilige erlöst, sondern

uns mit ihnen.» In der Mischna, der im 2. Jahrhundert n. Chr. vollendeten
Sammlung der mündlichen Überlieferung des Judentums, heisst es

entsprechend: «In jedem Zeitalter ist jeder verpflichtet, sich so anzusehen, als

wäre er selber aus Ägypten ausgezogen. Deshalb sind wir verpflichtet,

dem zu danken, den zu preisen, zu loben, zu verherrlichen, zu erhöhen,
der an uns und an unseren Vätern alle diese Wunder getan hat. Er hat uns

herausgeführt aus der Gefangenschaft in die Freiheit, aus dem Kummer in
die Freude, aus der Trauer ins Fest, aus der Finsternis in grosses Licht und

aus der Knechtschaft in die Erlösung. Vor Ihm wollen wir sprechen:
Halleluja.»23 Das ist im wahrsten Sinn eucharistische Realpräsenz!

Die Wurzel der Stiftung Jesu in der Feier des Ersten Bundes, die der
Alten Kirche wohl vertraut war24, ist weitestgehend vergessen, verdrängt
worden. Wie weit das geht, zeigt in besonderer Deutlichkeit der Augsburger

Weihbischof Max Ziegelbauer in seinem «Plädoyer für die Wiederentdeckung

des Katholischen»: «Das Wort Eucharistie (zu deutsch: Danksagung)

wird von Gottesgelehrten gerne als die gehaltvollste Bezeichnung
für die zentrale Feier katholischer Frömmigkeit betrachtet. Doch ist die

heilige Messe viel mehr als Danksagung an Gott: Sie ist die Zentralsonne
kirchlichen Lebens in ihrer dreifachen Eigenschaft als Opfer, Speise und

Tabernakelgut... Die heilige Messe ist nach der bleibenden Lehre des

Konzils von Trient (1562) ein vierfaches Opfer: Lobopfer, Dankopfer,
Sühnopfer und Bittopfer. Wer die Messe auf Danksagung reduziert, hat

das Wesen der heiligen Messe nicht voll erfasst.»25

Zukunftshoffung und Weiterentwicklung

Beim Konzil hatte ein Memorandum von Bischof Wilhelm Josef Duschak
SVD Aufsehen erregt26. Duschak, seit langem der Liturgischen Bewegung

23 Traktat Pessachim 10,5b.
24 Vgl. dazu Sigisbert Kraft, Das jüdische Erbe in der christlichen Liturgie

wiederentdecken, in: US 57 (2002) 262-272.
25 Max Ziegei.bauer, Die «alte» Kirche ist mir lieber. Ein Plädoyer für die Wieder-

entdeckung des Katholischen. Buttenwiesen (Stella Maris) 32O03, 38. Dabei geht sein

Blick vornehmlich auf die Zeit zwischen 1925 und 1965, wie er im Vorwort (S. 7)

schreibt.
26 Sein dem Konzil überreichtes Memorandum ist veröffentlicht in: Herder-Korrespondenz

17 (1962/63). 286-288.

151



Sigisbert Kraft

verbunden, war seit 30 Jahren als Missionar auf den Philippinen tätig, seit
11 Jahren als Bischof. Nun schlug er eine «ökumenische Messe vor, die
dem Einsetzungsgeschehnis mit all seinen wesentlichen Elementen, seiner

liturgischen Stimmung, seiner Verständlichkeit in Sprache und Geste,
seinem Sprach- und Gebetsgeist» entspricht, «die allen lebendigen
Gemeindemitgliedern, ja selbst Erst-Anwesenden ohne komplizierte
Erklärungen und geschichtliche Erläuterungen verständlich ist, nicht umbaut

von menschengemachten Gebeten, sondern von der Heiligen Schrift, wie
den Worten der Verheissung, den Reden Christi am Einsetzungsabend, den

Einsetzungsworten selbst, dem hohepriesterlichen Gebet und den
eucharistischen Mahnungen des 1. Kapitels des ersten Korintherbriefs». Er
fragt: «Müsste nicht das Konzil, das Ausgangspunkt einer grossen und

organisierten christlichen Unionsbewegung sein soll, den Grundstein legen
für eine Eucharistiefeier, die man allen Riten und allen an die Eucharistie

glaubenden christlichen Brüdern anbieten kann?» Seine Worte blieben

lange ungehört. Von den neu geschaffenen Hochgebeten weist nur das

vierte in die angegebene Richtung. Dreieinhalb Jahrzehnte später hat eine

neue Entwicklung begonnen. 1994 haben der Katholikos-Patriarch der

assyrischen Kirche und der Papst eine «Gemeinsame Christologische Erklärung»

unterzeichnet, die einen grundlegenden Konsens im Christusverständnis

festhält. Sieben Jahre später hat der Vatikan den mit Rom unierten

Chaldäern erlaubt, in der beiderseitigen Diasporasituation mit den

Assyrern Kommuniongemeinschaft aufzunehmen27. Die assyrische Kirche
hat eines der frühen Eucharistiegebete bis heute bewahrt, es besteht allein
aus Lobpreis und Gedächtnis der Heilstaten Gottes, zu denen vor allem

Menschwerdung, Tod, Auferweckung und Wiederkunft Jesu gehören.
Diese Anaphora enthält keinen Abendmahlsbericht; der Vollzug der

Stiftung Jesu in seinem Mahl, Eucharistia und Epiklese genügen28.

Der an der Hochschule in St. Georgen (Frankfurt) lehrende Dogmatiker

Walter Löser SJ kommentiert: «Die römische Entscheidung, die
Anaphora des Addai und Mari in ihrer Gültigkeit anzuerkennen, war
nur darum möglich, weil sich die Erkenntnis eingestellt hatte, dass der
eucharistische Einsetzungsbericht nicht unabdingbar zu einer Anaphora ge-

27 Vgl. Werner Löser, Die Diskussion um die Eucharistiegemeinschaft in der
katholischen Theologie, in: Thomas Söding (Hg.), Eucharistie. Positionen katholischer

Theologie. Regensburg (Pustet) 2002. 178-203, hier 193-195.
28 Eine deutsche Übersetzung findet sich in: Christ in der Gegenwart 54 (2002)

101.

152



Communicantes

hört, wenn nur gesichert ist, dass sie durch die anderen Elemente, die auf
keinen Fall fehlen dürfen (Dank, Lob, Bitte, Epiklese, Anamnese) geprägt
ist. Dazu gehört vor allem, dass klar erkennbar ist, dass das, was sich unter

dem Sprechen der Anaphora ereignet, zum Gedächtnis des Herrn
geschieht.»2y Diese «Erkenntnis» ist Frucht der ökumenischen Gespräche
und der ökumenischen Entwicklung der Liturgiewissenschaft. Kardinal
Walter Kasper sagt zu dem Vorgang: «Damit ist in der Mitte und am
Höhepunkt kirchlichen Lebens, der Feier der Eucharistie, Einheit in der Vielfalt

anerkannt worden.»30 Die Aussage gilt für die eucharistische Feier und

für das Amtsverständnis.
Wenn dies alles ernst genommen wird, müssen festgefahrene Positionen

kritisch überdacht werden. Auch die zwischenkirchliche Debatte um
Eucharistie und Amt lässt sich nicht mehr in der bisherigen Weise führen.
Der Standpunkt, die Feier des Herrenmahls sei nur dann «gültig», wenn
der geweihte Priester die Wandlungsworte über Brot und Wein spreche, ist
in seiner Ausschliesslichkeit nicht mehr vertretbar. Auch in den
Reformationskirchen wird eine Neubesinnung im Blick auf Glaube und Praxis der
alten Kirche einsetzen müssen. Eine Kurzform der Abendmahlsliturgie,
die sich auf biblische Texte, Sanctus, Vater unser, Einsetzungsbericht
beschränkt31, und die seltene Feier des Abendmahls entsprechen nicht der
Praxis der frühen Gemeinden. In der anglikanischen Kirchengemeinschaft
gibt es beispielhafte Lösungen und Lösungsvorschläge für eine Versöhnung

der Ämter, ohne dass Abstriche an der historischen Sukzession und

der Teilhabe am einen Amt in der ganzen Ökumene gemacht werden. Der

Weg zu der von Bischof Duschak ersehnten missa oecumenica ist nicht
mehr versperrt.

Und heute

Ein Bekenntnis der Liturgiekonstitution scheint offensichtlich noch nicht

genügend ins Bewusstsein der Feiernden aller Kirchen gekommen zu sein:

«In der irdischen Liturgie nehmen wir vorauskostend an jener himmlischen

Liturgie teil, die in der heiligen Stadt Jerusalem gefeiert wird, zu der

wir pilgernd unterwegs sind, wo Christus sitzt zur Rechten Gottes, der

29 Löser (wie Anm. 27). 194.
10 Vgl. Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe. Ökumenische Perspektiven der Zukunft.

KNA-Dokument Nr. 13. 2001. 6.
31 Vgl. Evangelisches Gottesdienstblich (wie Anm. 13). Grundform I.

153



Sigisbert Kraft

Diener des Heiligtums und des wahren Zeltes. In der irdischen Liturgie
singen wir dem Herrn mit der ganzen Schar des himmlischen Heeres den

Lobgesang der Herrlichkeit.»32 Mag sein, dass dieser Text nicht nüchtern

genug ist, um eine Realität anzusagen. Doch bekennen wir am Ende jeder
Präfation unsere Gemeinschaft mit der Oberen Schar, die nirgends dichter
erfahrbar wird als dann, wenn wir im Gottesdienst in die Eucharistia der
Vollendeten einstimmen. Zu keiner Stunde sind wir auch unseren Toten

näher, mit denen vereint zu sein wir am Ziel des Lebens erhoffen.
Manche Erwartungen sind weder in der römisch-katholischen noch in

anderen Kirchen eingetreten - Erwartungen von der wachsenden Teilnahme

der Gemeinden an der Eucharistiefeier und am Stundengebet, eines

neuen Bewusstseins für die Feier des Kirchenjahres.
Bleibt die Frage: Sind liturgische Grundsatzfragen in unserer Zeit

nicht Glasperlenspiele? Der vor hundert Jahren geborene Oratorianer
Heinrich Kahlefeld schreibt in einem erst nach seinem Tod veröffentlichten

Buch: «Wie die Heilsbotschaft, so ist nun auch die Begehung des

Todesgeheimnisses des Herrn eine wirkende Macht. Dem tut die Unan-
sehnlichkeit der Gemeinde inmitten der Welt keinen Abbruch: denn - so

die Erfahrung des Apostels - an solcher <Schwachheit> kommt die Kraft
des Erhöhten erst voll zu ihrer unverwechselbaren Erscheinung (vgl. 2 Kor
12,7-9; 13,4).»«

«Kirche ist anders» lautet der Titel eines Buches von Peter Beier34,

dem 1996 verstorbenen Präses der Evangelischen Kirche im Rheinland.
Kirche ist anders, anders als das, was in den Medien und in vielen Köpfen
mit «Kirche» verbunden wird. Peter Beier schreibt: «Elementar und über
die Massen kenntlich will Jesus Christus, das eine Wort Gottes, sich durch
Brot und Wein den Menschen verbinden, so dass zu schmecken und zu
sehen ist, wie gründlich die Liebe des Gekreuzigten und Auferweckten die

Gaben, von denen der natürliche Mensch lebt, durchdringt, heiligt,
schützt, verändert und damit anzeigt, was hingebende Geistesgegenwart
Gottes bedeutet. Durch Wort und Wasser berufen, durch Wort und

gebrochenes Brot, durch Wort und geteilten Kelch erinnert, verkündet
die Kirche den Tod des Herrn, bis er kommt. Wozu ist Kirche da? Dass

32 Art. 8.
33 Heinrich Kahlefeld, Das Abschiedsmahl Jesu und die Eucharistie der Kirche,

Frankfurt am Main (Knecht) 1980. 87.
34 pETFR Beier, Kirche ist anders. Anrede. Aufruf. Zeugnis. Neukirchen-Vluyn

(Neukirchener) 1990. 8f.

154



Communicantes

sie hört und gehorcht. So arm darf die Kirche sein, und so reich wird sie

bleiben.»

Sigisbert Kraft (geb. 1927 in Bingen D), Dr. theol., war 1985/86-1995
Bischof des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken Deutschlands und
lehrte 1972-1982 Pastoraltheologie, 1979-1991 Liturgiewissenschaft am
Bischöflichen Seminar in Bonn.

Adresse: Unterdorfstrasse 18, D-68753 Waghäusel-Kirrlach, Deutschland

English Summary

On the occasion of the 40lh anniversary of the groundbreaking Constitution

on the Liturgy of Vatican II it is fitting to recall its intention and its
emphasis on the link between liturgical reform and ecumenical rapprochement.

Recent liturgical books of other denominations also witness to this
connection. The Constitution's directives to promote historical research

into the sources of the liturgical tradition have led to an important new
understanding of the nature of the Eucharist, of what is called real presence,
sacrifice, epicletic dimension, and of the theological status of the verba
testamenti which are no longer deemed to be absolutely necessary for
a "valid" celebration (see the recent Roman Catholic recognition of the

"validity" of the ancient anaphora of Addai and Mari, being used in the

Assyrian church). This is a milestone on the way of the churches growing
together by sharing their common heritage in various, non-unified forms.
The goal of a sort of missa oecumenica, however, is still ahead of us.

155


	Communicantes : 40 Jahre Liturgie-Konstitution des 2. Vatikanischen Konzils

