Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 94 (2004)

Heft: 3

Artikel: Communicantes : 40 Jahre Liturgie-Konstitution des 2. Vatikanischen
Konzils

Autor: Kraft, Sigisbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404981

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Communicantes
40 Jahre Liturgie-Konstitution des
2. Vatikanischen Konzils

Sigisbert Kraft

Vor dem Konzil

Als Johannes XXIII. am Fest Pauli Bekehrung 1959 ein Konzil ankiindigte,
war noch nicht von der Liturgie als Konzilsthema die Rede. Seit dem friihen
Mittelalter hatte sich die Liturgie immer mehr zu einer Angelegenheit des
Klerus entwickelt. Das Volk durfte das geheimnisvolle Geschehen nur von
ferne mitverfolgen. Oft wurden am Hochaltar und an den vielen Seitenalti-
ren der Kirchen viele stille Messen ohne Kommunionausteilung gelesen.

Die vor allem von Frankreich und Deutschland ausgegangene Liturgi-
sche Bewegung ist in der Kurie und von vielen Bischdfen mit erheblichem
Misstrauen beobachtet worden. Es konnte sich — im Unterschied zur angli-
kanischen und altkatholischen Praxis — nur eine muttersprachliche Parallel-
liturgie ausbilden. Bei der «Gemeinschaftsmesse» wurden wihrend der stil-
len lateinischen Zelebration des Priesters von Vorbetern die entsprechenden
deutschen Texte vorgetragen bzw. gemeinsam gebetet und deutsche Lieder
gesungen. Als eigentliche Liturgie galt allein, was der Priester betete.

Noch im September 1958 untersagte die «Instructio de Musica Sacra et
Sacra Liturgia» das Singen wortlicher Ubertragungen der Liturgietexte in
der Muttersprache, wie dies in der Deutschen Gregorianik ldngst iiblich war.
Heinrich Kahlefeld und andere romisch-katholische Liturgiker haben da-
rauthin fiir die Zentren der Liturgiereform und andere interessierte Gemein-
den und Gruppen entsprechende Paraphrasen bereitgestellt. Immerhin durf-
te ab 1951 die bis dahin am frilhen Karsamstagmorgen angesetzte Ostervi-
gil wieder als Nachtfeier begangen werden, Abendmessen wurden gestattet,
das Gebot der Niichternheit vor dem Kommunionemptfang erleichtert.

Das erste Konzilsdokument

Auf diesem Hintergrund ist es erstaunlich, dass am 4. Dezember 1963 als
erstes Dokument des 2. Vatikanischen Konzils die Liturgiekonstitution
von Papst Paul VI. und den Konzilsvitern unterschrieben und in Kraft ge-
setzt werden konnte.

IKZ 94 (2004) Sciten 145-155 145



Sigisbert Kraft

Auf die Anfrage an die romisch-katholischen Bischofe, welche The-
men sie auf dem Konzil behandelt wissen wollten, hatte sich nimlich fast
ein Viertel der Antworten auf Fragen der Liturgie bezogen. Daher musste
eine weitere vorbereitende Kommission zu diesem Thema berufen wer-
den. Bei der ersten Nominierung ihrer Mitglieder fehlten aus Deutschland
und Frankreich Bischofe und Experten auf der Liste. Das iinderte sich
allerdings in den folgenden Monaten.

Ebenfalls kam fiir viele die Ankiindigung vom 16. Oktober 1962 — fiinf
Tage nach der Konzilseroffnung — iiberraschend, die Vorlage iiber die Li-
turgie werde als erstes Thema behandelt. Manche fragten sich, ob so eine
etwaige Reform moglichst bald vom Tisch geschoben werden sollte. Eine
Reihe von Konzilsvitern erhoffte das, verlangte gar, die Liturgiefrage an
die Theologische Kommission zu verweisen, «was damals sehr geféhrlich
hitte werden kdnnen»!. Der Eroffnungsgottesdienst des Konzils und die
den folgenden Sitzungstagen vorausgehenden Eucharistiefeiern wurden —
nach den Einzelzelebrationen der Konzilsviiter und -theologen — jeweils
als missa lecta mit begleitender Chor- und Orgelmusik gehalten, wenn
nicht die ostkirchliche Liturgie gefeiert wurde. Das wurde freilich bald
zugunsten der missa recitata oder des lateinischen Hochamts verbessert.
Auch die oratio fidelium, die Fiirbitten, wurden aufgenommen.

Viele Beobachter aus anderen Kirchen waren ebenfalls nicht fiir eine
Liturgieerneuerung aufgeschlossen. Vor dem Zweiten Vatikanischen Kon-
zil hatte es nur wenige Beriihrungspunkte zwischen den Bemithungen um
Gottesdiensterneuerung in den verschiedenen Kirchen gegeben. Die ein-
zelnen Stromungen in der weiten Welt fanden erst seit 1962 in den «Stu-
dia Liturgica», einer internationalen dkumenischen Vierteljahresschrift,
und durch die Griindung der Societas Liturgica mit ihren jihrlichen Kon-
gressen seit 1967 zusammen?.

Angesichts dieser Ausgangslage und zahlreicher Vorbehalte und Ein-
spriiche wihrend der Verhandlungen des Konzils ist es erstaunlich, wel-
ches Ergebnis bereits ein gutes Jahr spiter erreicht werden konnte. Frei-
lich, «es musste in vielen Fragen eine mittlere Linie zwischen Idealbild
und Uberlieferung gezogen werden, eine Linie, die vom augenblicklichen
Stand der rivalisierenden Krifte abhing und die im Wortlaut der Constitu-

I JOSEF ANDREAS JUNGMANN, in: Das Zweite Vatikanische Konzil. Dokumente und
Kommentare, Teil 1 (LThK?), Freiburg (Herder) 1966, 13.

? Beides massgeblich initiiert von dem niederlindischen reformierten Pfarrer und
Michaelsbruder Wiebe Vos.

146



Communicantes

tio selbst Schwankungen zeigt (vgl. die Behandlung der Volkssprache
in Artikel 36 und 63 oder die des Begriffspaares <«Opfer und Sakrament>,
s. zu Artikel 6)»3.

Einen grossen Teil nehmen in der Konstitution die Fragen nach der
Bedeutung der Liturgie und insbesondere der Eucharistie fiir das Leben
der Kirche ein. Weiterhin werden die Sakramente und Sakramentalien, das
liturgische Jahr und die Kirchenmusik behandelt. Ausfiihrlich und erst-
malig ist in einem solchen Zusammenhang von den Medien die Rede.

Voraussetzungen der Neuordung der Liturgie sind die Wahrung der «ge-
sunden Uberlieferung» und die Offnung der Tiir «zu einem berechtigten
Fortschritt». Dem miissen «jeweils griindliche theologische, historische und
pastorale Untersuchungen vorausgehen»+. Liturgiereform lebt daher aus der
gebiihrenden Unterweisung, aus der pastoralen Hinfiihrung zur plena et ac-
tuosa participatio der Gemeinde, da sich vieles erst im Vollzug erschliesst.

Die Liturgie ist «die erste und unentbehrliche Quelle, aus der die
Christen wahrhaft christlichen Geist schopfen sollen»?. Deshalb verlangt
die Konstitution, das Fach Liturgiewissenschaft sei zu den theologischen
Hauptfichern zu rechnen®. Darum miissen auch bei den Revisionen litur-
gischer Biicher «Fachleute herangezogen und Bischofe befragt werden»’.

Liturgie und Einheit

Ziel des Konzils ist es, so steht es im Vorwort der Constitutio, «das christ-
liche Leben unter den Gldaubigen mehr und mehr zu vertiefen, die dem
Wechsel unterworfenen Einrichtungen den Notwendigkeiten unseres
Zeitalters besser anzupassen, zu fordern, was immer zur Einheit aller, die
an Christus glauben, beitragen kann, und zu stdrken, was immer helfen
kann, alle in den Schoss der Kirche zu rufen. Darum hiélt es das Konzil
auch in besonderer Weise fiir seine Aufgabe, sich um Erneuerung und
Pflege der Liturgie zu sorgen. ... Dabei baut die Liturgie tiglich die, wel-
che drinnen sind, zum heiligen Tempel im Herrn auf, zur Wohnung Gottes
im Geist bis zum Mass des Vollalters Christi.»8

3 JUNGMANN (wie Anm. 1), 13. Aus diesem Dokumentarband werden nachfolgend
auch die Konzilstexte zitiert.

4 Art 23.

SArt, 14,

5 Art, 16.

7 Art. 25,

§ Art. | und 2.

147



Sigisbert Kraft

Diese Sitze haben an Aktualitédt nichts verloren und diirfen nicht in
Vergessenheit geraten. Sie werden heute freilich — vor allem nach Lima —
in einem 6kumenisch weiteren Sinn interpretiert werden miissen, als ihn
die meisten Konzilsviter im Sinne hatten®. Bedeuteten doch solche Aus-
sagen die Ermutigung zu einer Gottesdienstreform, die nach dem Konzil
in allen westlichen Kirchen begonnen hat'®. Unter vielen anderen Re-
formwerken seien vor allem die «Eucharistie a Taizé» von 197111, das in-
zwischen weit verbreitete Buch «Die Feier der Eucharistie im Katholi-
schen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland»!2, das «Evangelische
Gottesdienstbuch» 3, das seit Advent 2000 in der Kirche von England ein-
gefiihrte «Common Worship» sowie das an sich fertig gestellte «Gebet-
und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz» genannt!4.

Einheit verlangt — wie es das nachkonziliare Missale Romanum deut-
lich macht — keinen festen «Kanon», sondern gemeinsames Bekenntnis
und eine erkennbare Struktur. Vor allem haben die Ordnung der eucharis-
tischen Feier und ihrer einzelnen Teile unverwechselbare Bedeutung, die
nicht durch Weglassungen oder Veridnderungen verdeckt werden darf. Fiir
die liturgische Ordnung hat als allgemeine Regel zu gelten: «Deshalb darf
durchaus niemand sonst, auch wenn er Priester wire, nach eigenem Gut-
diinken in der Liturgie etwas zufiigen wegnehmen oder éindern.» !>

Wenn in der Konstitution betont wird, das ius liturgicum stehe der Kir-
che zu, der Gesamtkirche wie dem Bischof in der Ortskirche, dann ist dies
Dienst an der Einheit. Kénnen doch die Gemeinden nicht als selbst be-
stimmende Einzelgruppen, sondern nur in communio mit der ganzen Kir-

9 Vgl. dazu SicisBerT KrAFT, Lex orandi — lex credendi. Altkatholische Uberle-
gungen 20 Jahre nach der Veroffentlichung der Dokumente und der Eucharistischen
Liturgie von Lima, in: IKZ 92 (2002) 235-244.

10 Vgl. zum Ganzen die Beitrige in: MARTIN KLOCKENER/BENEDIKT KRANEMANN
(Hg.), Liturgiereformen. Historische Studien zu einem bleibenden Grundzug des
christlichen Gottesdienstes. Teil 1I: Liturgiereformen seit der Mitte des 19. Jahrhun-
derts bis zur Gegenwart (LQF 88/2), Miinster (Aschendorff) 2002, 751-1080.

'l Paris (Les Presses de Taizé) 1971.

12 Miinchen (Bremberger Verlagsgesellschaft) 1995, geringfiigig verbesserte Neu-
auflage 1997.

13 Agende fiir die Evangelische Kirche der Union und fiir die Vereinigte Evange-
lisch-Lutherische Kirche Deutschlands, Berlin (Evangelische Hauptbibelgesellschaft)
u.a. 1999.

14 Unzulidnglichkeiten bei der Fertigung zogerten die fiir Ostern 2004 vorgesehene
Veroffentlichung hinaus.

15 Art. 22.

148



Communicantes

che feiern. Es ist die doppelte Aufgabe des Bischofs, die Einheit in der ei-
genen und mit den anderen Ortskirchen zu bewahren und zu férdern. Die-
se konziliare Sorge wird in der romisch-katholischen Kirche freilich durch
die zentralistische Uberhhung von Papstamt und Kurie eingeschriinkt.
Wildwuchs und unerleuchteter Eifer konnen sich aber nicht auf die Litur-
giekonstitution berufen. Die Vorwiirfe vieler Traditionalisten gegen die
«neue Messe» iibersehen ebenfalls die Grundlegung und die klare Grenz-
ziehung in der «Constitutio de sacra liturgia». Massgebend ist letztlich ei-
ne «unverzichtbare Theologie der Liturgiereform»!'°.

Epiklese und Eucharistia

Das am Griindonnerstag 1969 auf der Grundlage der Liturgiekonstituion
herausgegebene neue Romische Missale zeigt, dass die Weisungen der
Konstitution zu weiteren liturgischen Forschungen aufgenommen sind,
aber auch das genus Romanum bewahrt bleibt. In den vier Hochgebeten ist
die verloren gegangene Epiklese wieder enthalten, wenngleich im Unter-
schied zu den frithen preces eucharisticae den Verba Testamenti vorange-
stellt. An dieser Stelle steht sie auch in den ersten deutschsprachigen alt-
katholischen Messordungen von Eduard Herzog und Adolf Thiirlings!’
und spiter in vielen nachkonziliaren Eucharistiebiichern der Okumene.
Das hidngt mit der westlichen Position zusammen, die in den Verba Testa-
menti den Konsekrationsmoment sieht!8.

In der romischen Tradition werden Opfervorstellung und priesterliche
potestas besonders betont. In der «Constitutio» heisst es von Christus:
«Gegenwirtig ist er im Opfer der Messe sowohl in der Person dessen, der
den priesterlichen Dienst vollzieht — denn derselbe bringt das Opfer jetzt
dar durch den Dienst der Priester, der sich einst am Kreuz selbst darge-
bracht hat —, wie vor allem unter den eucharistischen Gestalten.»!® Das
wird mit einem Zitat aus dem Tridentinum belegt=0.

16 DiaNna GUNTNER, Wer reformiert Liturgie? Zu den Trigern der Liturgiereform
des Zweiten Vatikanischen Konzils, in: KLOCKENER/KRANEMANN (wie Anm. 10),
788-814, hier 814.

7 KRAFT (wie Anm. 9), 239.

I8 Zur altkatholischen Sicht vgl. u.a. HERWIG ALDENHOVEN, Darbringung und Epi-
klese im Eucharistiegebet, in: IKZ 61 (1971) 79-117; 150-189; 62 (1972) 29-73.
9 Art. 7.
20 Konzil von Trient, Sess. XXII, Doctr. De ss. Missae sacrif.

149



Sigisbert Kraft

Zur Frage des Opfercharakters der Eucharistie sagt anders bereits die
Utrechter Erkldrung der altkatholischen Kirchen von 1889: «In Erwi-
gung, dass die heilige Eucharistie in der katholischen Kirche von jeher den
wahren Mittelpunkt des Gottesdienstes bildet, halten wir es fiir unsere
Pflicht, auch zu erkléren, dass wir den alten katholischen Glauben vom
heiligen Altarsakramente unversehrt in aller Treue festhalten, indem wir
glauben, dass wir den Leib und das Blut unseres Herrn Jesus Christus
selbst unter den Gestalten von Brod und Wein empfangen. Die eucharisti-
sche Feier in der Kirche ist nicht eine fortwidhrende Wiederholung oder
Erneuerung des Siihneopfers, welches Christus ein fiir allemal am Kreuz
dargebracht hat; aber ihr Opfercharakter besteht darin, dass sie das blei-
bende Gedichtnis desselben ist und eine auf Erden stattfindende reale Ver-
gegenwirtigung jener Einen Darbringung Christi fiir das Heil der erldsten
Menschheit, welche nach Hebr. IX, 11,12 fortwihrend im Himmel von
Christus geleistet wird, indem er jetzt in der Gegenwart Gottes fiir uns er-
scheint. (Hebr IX, 24).»2! Dann wird unter Berufung auf den 1. Korin-
therbrief (10,17) betont, dass «die den Leib und das Blut des Herrn emp-
fangenden Gldubigen Gemeinschaft miteinander haben».

Von der Epiklese hatte die «Constitutio» noch nicht gesprochen. Es
bleibt auch noch ganz ausser Betracht, dass nicht nur die Deuteworte Jesu
und sein Handeln mit Brot und Wein, sondern auch sein «eucharistésas» zu
dem Auftrag «Tut dies zu meinem Gedéchtnis!» (Lk 22,19; | Kor 11,24-25)
gehoren. Jesus hat seine Stiftung mit der Ordnung des Pessachmabhles ver-
bunden. Nachdem alle gegessen hatten, wurde der «Becher der Preisung»
eingeschenkt. Er trug diesen Namen, weil an dieser Stelle die grosse Bera-
cha gesprochen wurde, der Lobpreis auf Gottes grosse Taten, auf den blei-
benden Bund, den er mit seinem Volk geschlossen hat. Davon lesen wir auch
in 1 Kor 10,16: «Ist der Becher des Segens, iiber den wir die Beracha spre-
chen, nicht Teilhabe am blutigen Opfertod Christi?» Pessach ist «nicht nur
ein Fest fiir die Vergangenheit, nicht nur ein Gebet der Hoftnung fiir die Zu-
kunft. Es ist ein Angriff auf die Zukunft, eine Beschworung der Zukunft»22.

Die Frommen des ersten Bundes erfahren im lobpreisenden Gedicht-
nis der Beracha, insbesondere zu Pessach, den machtvoll wirkenden Gott

21 Vgl. Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK). Offi-
zielle Ausgabe 1n fiinf Sprachen, Beiheft zu IKZ 91 (2001), 26.

22 ALBERT FRIEDLANDER, Rechtfertigung und Glauben — ein Versuch, in: Martin
Stohr (Hg.), Jiddische Existenz und die Ermeuerung der christlichen Theologie. Versuch
der Bilanz des christlich-jiidischen Dialogs fiir die systematische Theologie (ACJD 11),
Miinchen (Kaiser) 1981, 207-219, hier 218.

150



Communicantes

gegenwirtig, wie es das jiidische Bekenntnis am Osterabend, damals und
noch heute, sagt: «Nicht unsere Viter allein hat der Heilige erlost, sondern
uns mit ihnen.» In der Mischna, der im 2. Jahrhundert n. Chr. vollendeten
Sammlung der miindlichen Uberlieferung des Judentums, heisst es ent-
sprechend: «In jedem Zeitalter ist jeder verpflichtet, sich so anzusehen, als
wiire er selber aus Agypten ausgezogen. (...) Deshalb sind wir verpflich-
tet, dem zu danken, den zu preisen, zu loben, zu verherrlichen, zu erhéhen,
der an uns und an unseren Vitern alle diese Wunder getan hat. Er hat uns
herausgefiihrt aus der Gefangenschaft in die Freiheit, aus dem Kummer in
die Freude, aus der Trauer ins Fest, aus der Finsternis in grosses Licht und
aus der Knechtschaft in die Erlésung. Vor Ihm wollen wir sprechen: Hal-
leluja.»2? Das ist im wahrsten Sinn eucharistische Realprisenz!

Die Wurzel der Stiftung Jesu in der Feier des Ersten Bundes, die der
Alten Kirche wohl vertraut war?4, ist weitestgehend vergessen, verdriangt
worden. Wie weit das geht, zeigt in besonderer Deutlichkeit der Augsbur-
ger Weihbischof Max Ziegelbauer in seinem «Plddoyer fiir die Wiederent-
deckung des Katholischen»: «Das Wort Eucharistie (zu deutsch: Danksa-
gung) wird von Gottesgelehrten gerne als die gehaltvollste Bezeichnung
fiir die zentrale Feier katholischer Frommigkeit betrachtet. Doch ist die
heilige Messe viel mehr als Danksagung an Gott: Sie ist die Zentralsonne
kirchlichen Lebens in ihrer dreifachen Eigenschaft als Opfer, Speise und
Tabernakelgut... Die heilige Messe ist nach der bleibenden Lehre des
Konzils von Trient (1562) ein vierfaches Opfer: Lobopfer, Dankopfer,
Siihnopfer und Bittopfer. Wer die Messe auf Danksagung reduziert, hat
das Wesen der heiligen Messe nicht voll erfasst.»2>

Zukunftshoffung und Weiterentwicklung

Beim Konzil hatte ein Memorandum von Bischof Wilhelm Josef Duschak
SVD Aufsehen erregt?6. Duschak, seit langem der Liturgischen Bewegung

23 Traktat Pessachim 10,5b.

% Vgl. dazu Sicisert KRrAFT, Das jiidische Erbe in der christlichen Liturgie
wiederentdecken, in: US 57 (2002) 262-272.

25 MAX ZIEGELBAUER, Die «alte» Kirche ist mir lieber. Ein Pladoyer fiir die Wieder-
entdeckung des Katholischen, Buttenwiesen (Stella Maris) 2003, 38. Dabei geht sein
Blick vornehmlich auf die Zeit zwischen 1925 und 1965, wie er im Vorwort (S. 7)
schreibt.

26 Sein dem Konzil iiberreichtes Memorandum ist verdffentlicht in: Herder-Korres-
pondenz 17 (1962/63), 286-288.

151



Sigisbert Kraft

verbunden, war seit 30 Jahren als Missionar auf den Philippinen tétig, seit
11 Jahren als Bischof. Nun schlug er eine «0kumenische Messe vor, die ...
dem Einsetzungsgeschehnis mit all seinen wesentlichen Elementen, sei-
ner liturgischen Stimmung, seiner Verstindlichkeit in Sprache und Geste,
seinem Sprach- und Gebetsgeist» entspricht, «die allen lebendigen Ge-
meindemitgliedern, ja selbst Erst-Anwesenden ohne komplizierte Erkla-
rungen und geschichtliche Erlduterungen verstdndlich 1st, nicht umbaut
von menschengemachten Gebeten, sondern von der Heiligen Schrift, wie
den Worten der Verheissung, den Reden Christi am Einsetzungsabend, den
Einsetzungsworten selbst, dem hohepriesterlichen Gebet und den eucha-
ristischen Mahnungen des 1. Kapitels des ersten Korintherbriefs». Er
fragt: «Miisste nicht das Konzil, das Ausgangspunkt einer grossen und or-
ganisierten christlichen Unionsbewegung sein soll, den Grundstein legen
fiir eine Eucharistiefeier, die man allen Riten und allen an die Eucharistie
glaubenden christlichen Briidern anbieten kann?» Seine Worte blieben
lange ungehort. Von den neu geschaffenen Hochgebeten weist nur das
vierte in die angegebene Richtung. Dreieinhalb Jahrzehnte spiter hat eine
neue Entwicklung begonnen. 1994 haben der Katholikos-Patriarch der as-
syrischen Kirche und der Papst eine «Gemeinsame Christologische Erkla-
rung» unterzeichnet, die einen grundlegenden Konsens im Christusver-
stindnis festhilt. Sieben Jahre spiter hat der Vatikan den mit Rom unier-
ten Chalddern erlaubt, in der beiderseitigen Diasporasituation mit den As-
syrern Kommuniongemeinschaft aufzunehmen?’. Die assyrische Kirche
hat eines der frithen Eucharistiegebete bis heute bewahrt, es besteht allein
aus Lobpreis und Gedichtnis der Heilstaten Gottes, zu denen vor allem
Menschwerdung, Tod, Auferweckung und Wiederkunft Jesu gehoren.
Diese Anaphora enthilt keinen Abendmahlsbericht; der Vollzug der Stif-
tung Jesu in seinem Mabhl, Eucharistia und Epiklese geniigen?8.

Der an der Hochschule in St. Georgen (Frankfurt) lehrende Dogmati-
ker Walter Loser SJ kommentiert: «Die romische Entscheidung, die Ana-
phora des Addai und Mari (...) in ihrer Giiltigkeit anzuerkennen, (...) war
nur darum moglich, weil sich die Erkenntnis eingestellt hatte, dass der eu-
charistische Einsetzungsbericht nicht unabdingbar zu einer Anaphora ge-

27Vgl. WERNER LOSER, Die Diskussion um die Eucharistiegemeinschaft in der ka-
tholischen Theologie, in: Thomas Soding (Hg.), Eucharistie. Positionen katholischer
Theologie, Regensburg (Pustet) 2002, 178-203, hier 193-195.

28 Eine deutsche Ubersetzung findet sich in: Christ in der Gegenwart 54 (2002)
101.

152



Communicantes

hort, wenn nur gesichert ist, dass sie durch die anderen Elemente, die auf
keinen Fall fehlen diirfen (Dank, Lob, Bitte, Epiklese, Anamnese) geprigt
ist. Dazu gehort vor allem, dass klar erkennbar ist, dass das, was sich un-
ter dem Sprechen der Anaphora ereignet, zum Gedichtnis des Herrn ge-
schieht.»?® Diese «Erkenntnis» ist Frucht der 6kumenischen Gespriche
und der okumenischen Entwicklung der Liturgiewissenschaft. Kardinal
Walter Kasper sagt zu dem Vorgang: «Damit ist in der Mitte und am Ho-
hepunkt kirchlichen Lebens, der Feier der Eucharistie, Einheit in der Viel-
falt anerkannt worden.»3° Die Aussage gilt fiir die eucharistische Feier und
fiir das Amtsverstindnis.

Wenn dies alles ernst genommen wird, miissen festgefahrene Positio-
nen kritisch liberdacht werden. Auch die zwischenkirchliche Debatte um
Eucharistie und Amt lisst sich nicht mehr in der bisherigen Weise fiihren.
Der Standpunkt, die Feier des Herrenmahls sei nur dann «giiltig», wenn
der geweihte Priester die Wandlungsworte {iber Brot und Wein spreche, ist
in seiner Ausschliesslichkeit nicht mehr vertretbar. Auch in den Reforma-
tionskirchen wird eine Neubesinnung im Blick auf Glaube und Praxis der
alten Kirche einsetzen miissen. Eine Kurzform der Abendmabhlsliturgie,
die sich auf biblische Texte, Sanctus, Vater unser, Einsetzungsbericht be-
schriankt3!, und die seltene Feier des Abendmahls entsprechen nicht der
Praxis der frithen Gemeinden. In der anglikanischen Kirchengemeinschaft
gibt es beispielhafte Losungen und Losungsvorschlige fiir eine Versoh-
nung der Amter, ohne dass Abstriche an der historischen Sukzession und
der Teilhabe am einen Amt in der ganzen Okumene gemacht werden. Der
Weg zu der von Bischof Duschak ersehnten missa oecumenica ist nicht
mehr versperrt.

Und heute

Ein Bekenntnis der Liturgiekonstitution scheint offensichtlich noch nicht
geniigend ins Bewusstsein der Feiernden aller Kirchen gekommen zu sein:
«In der irdischen Liturgie nehmen wir vorauskostend an jener himmli-
schen Liturgie teil, die in der heiligen Stadt Jerusalem gefeiert wird, zu der
wir pilgernd unterwegs sind, wo Christus sitzt zur Rechten Gottes, der

29 LOsER (wie Anm. 27), 194,

30 Vgl. Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe. Okumenische Perspektiven der Zukunft,
KNA-Dokument Nr. 13, 2001, 6.

31 Vgel. Evangelisches Gottesdienstbuch (wie Anm. 13), Grundform I.



Sigisbert Kraft

Diener des Heiligtums und des wahren Zeltes. In der irdischen Liturgie
singen wir dem Herrn mit der ganzen Schar des himmlischen Heeres den
Lobgesang der Herrlichkeit.»32 Mag sein, dass dieser Text nicht niichtern
genug ist, um eine Realitit anzusagen. Doch bekennen wir am Ende jeder
Prifation unsere Gemeinschaft mit der Oberen Schar, die nirgends dichter
erfahrbar wird als dann, wenn wir im Gottesdienst in die Eucharistia der
Vollendeten einstimmen. Zu keiner Stunde sind wir auch unseren Toten
niher, mit denen vereint zu sein wir am Ziel des Lebens erhoffen.

Manche Erwartungen sind weder in der romisch-katholischen noch in
anderen Kirchen eingetreten — Erwartungen von der wachsenden Teilnah-
me der Gemeinden an der Eucharistiefeier und am Stundengebet, eines
neuen Bewusstseins fiir die Feier des Kirchenjahres.

Bleibt die Frage: Sind liturgische Grundsatzfragen in unserer Zeit
nicht Glasperlenspiele? Der vor hundert Jahren geborene Oratorianer
Heinrich Kahlefeld schreibt in einem erst nach seinem Tod verdffentlich-
ten Buch: «Wie die Heilsbotschaft, so ist nun auch die Begehung des
Todesgeheimnisses des Herrn eine wirkende Macht. Dem tut die Unan-
sehnlichkeit der Gemeinde inmitten der Welt keinen Abbruch; denn — so
die Erfahrung des Apostels — an solcher «<Schwachheit> kommt die Kraft
des Erhohten erst voll zu ihrer unverwechselbaren Erscheinung (vgl. 2 Kor
12,7-9; 13,4).»33

«Kirche ist anders» lautet der Titel eines Buches von Peter Beier?*,
dem 1996 verstorbenen Prises der Evangelischen Kirche im Rheinland.
Kirche ist anders, anders als das, was in den Medien und in vielen Kopfen
mit «Kirche» verbunden wird. Peter Beier schreibt: «Elementar und iiber
die Massen kenntlich will Jesus Christus, das eine Wort Gottes, sich durch
Brot und Wein den Menschen verbinden, so dass zu schmecken und zu
sehen ist, wie griindlich die Liebe des Gekreuzigten und Auferweckten die
Gaben, von denen der natiirliche Mensch lebt, durchdringt, heiligt,
schiitzt, verindert und damit anzeigt, was hingebende Geistesgegenwart
Gottes bedeutet. Durch Wort und Wasser berufen, (...) durch Wort und
gebrochenes Brot, durch Wort und geteilten Kelch erinnert, verkiindet
die Kirche den Tod des Herrn, bis er kommt. (...) Wozu ist Kirche da? Dass

32 Art. 8.

33 HEINRICH KAHLEFELD, Das Abschiedsmahl Jesu und die Eucharistie der Kirche,
Frankfurt am Main (Knecht) 1980, 87.

3 PeTER BEIER, Kirche ist anders. Anrede, Aufruf, Zeugnis, Neukirchen-VIuyn
(Neukirchener) 1990, &f.

154



Communicantes

sie hort und gehorcht. So arm darf die Kirche sein, und so reich wird sie
bleiben.»

Sigisbert Kraft (geb. 1927 in Bingen D), Dr. theol., war 1985/86—1995
Bischof des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken Deutschlands und
lehrte 1972—-1982 Pastoraltheologie, 19791991 Liturgiewissenschaft am
Bischdflichen Seminar in Bonn.

Adresse: Unterdorfstrasse 18, D-68753 Waghidiusel-Kirrlach, Deutschland

English Summary

On the occasion of the 40" anniversary of the groundbreaking Constitu-
tion on the Liturgy of Vatican I1 it is fitting to recall its intention and its em-
phasis on the link between liturgical reform and ecumenical rapproche-
ment. Recent liturgical books of other denominations also witness to this
connection. The Constitution’s directives to promote historical research
into the sources of the liturgical tradition have led to an important new un-
derstanding of the nature of the Eucharist, of what is called real presence,
sacrifice, epicletic dimension, and of the theological status of the verba
testamenti which are no longer deemed to be absolutely necessary for
a “valid” celebration (see the recent Roman Catholic recognition of the
“validity” of the ancient anaphora of Addai and Mari, being used in the
Assyrian church). This is a milestone on the way of the churches growing
together by sharing their common heritage in various, non-unified forms.
The goal of a sort of missa oecumenica, however, is still ahead of us.

155



	Communicantes : 40 Jahre Liturgie-Konstitution des 2. Vatikanischen Konzils

