
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Bassam Tibi, Fundamentalismus im Is¬

lam. Eine Gefahr für den Weltfrieden?

Darmstadt (Wissenschaftliche
Buchgesellschaft) 2000, XIV, 223 S.

[32003, XXII, 223 S.], Euro 19.90.

Der Autor Bassam Tibi (geb. 1944)
stammt «aus der ältesten islamischen
Ulema-Notablen-Familie von Damaskus»

(S. 137) und kam 1962 nach
Deutschland. Er sieht sich als

«Begründer der Fachrichtung der Islamo-
logie im deutschsprachigen Raum»,
die er als «sozialwissenschaftliche
Beschäftigung mit dem Islam» definiert,
die nicht zu verwechseln sei «mit der

philologischen, chronologisch-historischen

Islamwissenschaft» (S. 149).
Nach Gastprofessuren in Berkeley,
Harvard, Princeton, Ankara und Israel
lehrt er nun in Göttingen und fühlt sich
als «Syrer, Muslim, Semit, Mitbegründer

des jüdisch-islamischen Dialogs
und ehemaliger Linker» (so in einer
Vortragsankündigung). Er selbst sieht
sich als «ein Muslim, der europäischer
Bürger geworden ist» (S. 155), «als
liberaler Reform-Muslim» (S. IX). Dazu
ist er Träger des deutschen
Bundesverdienstkreuzes I. Klasse.

Leider verfällt er immer wieder in
Polemik gegen die deutsche intellektuelle

Szene. Diese Polemik beginnt
schon mit der Widmung an zwei junge
deutsche Nachwuchswissenschaftler,
ohne die der Autor «als Fremder weniger

gut die Ausgrenzungen der
deutschen Universität» hätte überleben
können und die hoffen lassen, «dass es

in ferner Zukunft für einen nichteuro¬

päischen Wissenschaftler an der
deutschen Universität einmal möglich sein

wird, zu wirken, ohne als <Gastarbei-
ter> inferiorisiert zu werden» (S. V).
Die Polemik setzt sich fort im Vorwort
bei der Definition des Gegenstandes
der Untersuchung: «Unter Fundamentalismus

verstehen Wissenschaftler
und Experten, die mit dieser Erscheinung

vertraut sind, die Politisierung
von Religion.» (S. IX, ähnlich S. 161)
Die Erklärung des Brockhaus-Lexikons,

Fundamentalismus sei «das

kompromisslose Festhalten an (polit.,
religiösen) Grundsätzen» scheint hier
doch angemessener. Auch wenn man,
wie Tibi, den islamistischen
Fundamentalisten die Religiosität absprechen

will, bleiben sie doch geprägt
durch die islamische und damit religiöse

Kultur und Zivilisation.
Eine wesentliche Leistung des

Christentums ist die politische Trennung

von Kirche und Staat, angelegt
schon in Jesu Frage nach dem Zinsgroschen,

dann im Überwinden sozialer
Schranken (Herr-Knecht, Mann-Frau,
Jude-Samariter), im Überleben der
Urkirche trotz Verfolgung, endlich in
Investiturstreit, religiöser Duldung nach
dem Dreissigjährigen Krieg,
Judenemanzipation nach Aufklärung und
Säkularisation und schliesslich im
konsequenten Ernstnehmen der Persönlichkeit

des Einzelnen in der modernen
Demokratie, das sich gegen alle totalitären

Systeme von rechts oder links
wendet. Das ist beim Islam nicht möglich,

wo Toleranz theoretisch und
theologisch nicht so grundsätzlich gewährt

268



Bibliographie

wird wie im Christentum, das diese
Toleranz in der Praxis allerdings auch erst
nach grossen inneren Widerständen
und noch immer nicht ganz selbstverständlich

zu üben gelernt hat. So hat
das Festhalten an religiösen Grundsätzen

durchaus auch gesellschaftliche
und politische Konsequenzen, und es

mündet religiöse Bindung in der
Demokratie nicht unbedingt in eine
sachfremde Politisierung der Religion.

Das Buch von Tibi will die 1991 bis
1995 in fünf Bänden erschienenen
Ergebnisse des Fundamentalismuspro-
jekts der «American Academy of Arts
and Sciences» von Martin Marty und
Scott Appleby «in Deutschland einführen»

(S. XI), deren Unkenntnis der
deutschen Wissenschaft vorgehalten
wird (ebd., vgl. auch S. 177, Anm. 1:

Das Forschungsprojekt ist Dieter Senghaas

«nicht bekannt. Ich frage mich,
wie in diesem Kreis auf der Basis einer
Kombination von Zensur und Ignoranz
Friedensforschung betrieben wird!»).
Nach den beiden einleitenden Kapiteln
wird in Kapitel 3 und 4 «die fundamentalistische

Revolte gegen den Westen

am Beispiel der islamischen Revolution»

(S. XIII) dargestellt. In Kapitel 5

folgt der Gegensatz zwischen westlichem

säkularisiertem Nationalstaat
und der von den Fundamentalisten
angestrebten «Gottesherrschaft», dann
wird in zwei Kapiteln die Scharia, das

«islamische Gottesgesetz», behandelt.
Dem Iran, wo die «Vision eines
fundamentalistischen Staates in Gestalt einer
<Gottesherrschaft> Wirklichkeit geworden»

ist, ist das Kapitel 8 gewidmet. Es

folgen «die neue Welt- und Sicherheits-

politik» (Kapitel 9) und in Kapitel 10

der «Terrorismus als neue sicherheitspolitische

Bedrohung» (S. XII), «es

handelt sich - neben Kommunismus
und Faschismus - um eine dritte, neue

Spielart des Totalitarismus» (S. 160).
Das abschliessende Kapitel 11 zieht
Schlussfolgerungen und stellt vier
zentrale Thesen auf: a) «Islamischer -

Fundamentalismus ist eine
defensivkulturelle Antwort auf die Moderne»
(S. 165); b) «Kulturelle Bedrohungen
und politische Herausforderungen
bedingen die Sehnsucht nach Gewissheit
im Gegensatz zu modernem säkularem
Wissen» (S. 167); c) «Fundamentalismus

ist eine Revolte gegen den Westen»

(S. 172); d) «Nicht der Iran,
sondern die arabische Niederlage im
Sechs-Tage-Krieg 1967 war der
Ausgangspunkt» (S. 173) für den
Fundamentalismus.

Zweifellos ist diese Darstellung der

politischen Dimension des nahöstlichen

Gegensatzes zwischen
islamisch-nationalistischen Volksbewegungen

und den westlichen Demokratien

sehr beachtenswert. Sie kommt
von einem Angehörigen der einheimischen

Oberschicht, der sich gut in den
westlichen Sprachen und Denkkategorien

auszudrücken weiss und der den
Abstand zwischen beiden Kulturen
überwinden kann. Sehr nützlich und
instruktiv ist ein «Glossar arabischer
Begriffe» (S. 205-208). Manches in dieser

Darstellung erinnert an den
deutschen Kulturkampf vor 130 Jahren.

Auch damals stand auf der einen Seite

mit dem Papsttum und seinen

Parteigängern eine «religiöse» Gruppierung,
der politisches Machtstreben
vorgeworfen wurde. Auf der anderen Seite
wehrte die preussisch-deutsche Regierung

die unberechtigten Ansprüche des

Papstes ab, sah sich aber auch als

Vollstreckerin der Reformation Luthers und

269



Bibliographie

der deutschen nationalen Ideale. Am
Ende erfolgte dann ein für beide Seiten

tragbarer Ausgleich, der heute allgemein

akzeptiert erscheint. Ist die Hoffnung

unsinnig, dass die Entwicklung
nach Khomeini im Iran - die Bassam
Tibi noch nicht berück-sichtigen konnte

- in eine ähnliche Richtung gehen
wird? Muss der gute Wille westlicher
Politiker, den Tibi wiederholt ablehnt
(S. 118, 126), wirklich ganz vergebens
sein? Die Feindesliebe und das Hoffen
wider alle Hoffnung gehören zu den
christlichen Grundlagen unserer Kultur,

und wie wäre eine Zukunft der
Demokratie möglich, wenn wir nicht
immer wieder die Toleranz aufbringen
würden, auch dem politischen Gegner
seinen Lebensraum zu gönnen? Es ist
sicher gegen alle Logik, die Verächter
der Demokratie bei ihrem demokratiefeindlichen

Tun gewähren zu lassen.

Aber müssen wir sie denn mit Zwangsmitteln

eliminieren? Müssen wir nicht
versuchen, sie durch unser gutes
Beispiel, unsere Grosszügigkeit zu gewinnen.

Man wird solchem Idealismus die

Entwicklung zum Drittten Reich
entgegenhalten. Aber in den
Schuldbekenntnissen nach dem Ende des Zweiten

Weltkriegs bekannten unsere Väter
nicht die mangelnde Gewalt gegen die
Täter der Gewalt, sondern die
mangelnde Liebe und Solidarität, das

mangelnde Zeugnis von der eigenen
Überzeugung. Wir selbst dürfen in der Hektik

der Tagespolitik, wo immer wieder
die «angemessene» Antwort, die
schnelle Vergeltung, das «Auge um Auge»

gefordert ist, die grossen Ideale
nicht vergessen, zu denen die
Unverletzlichkeit der Person und die Achtung
der Menschenwürde auch des dafür
«Unwürdigen» gehören. Unsere Ge¬

sellschaft, und hier vor allem die
Kirche, muss sich neben der Strenge und

Logik des Gesetzes immer auch noch
einen Freiraum für Gnade, Liebe und
Mitmenschlichkeit bewahren, wie z. B.

Gefangenenseelsorge und Kirchenasyl.
Am Ende seines Buches empfiehlt

Tibi in den «Schlussfolgerungen»
gegen den durch den religiösen
Fundamentalismus drohenden
«weltanschaulichen Zusammenprall der
Zivilisationen» die «Idee einer von der
menschlichen Vernunft geleiteten
internationalen Moralität» (S. 175).
Diese Idee entspricht offenbar dem

Projekt Weltethos, das Hans Küng seit
mehr als einem Jahrzehnt vertritt, und
der Ökumene der abrahamitischen
Religionen, die Küngs Schüler, Josef
Kuschel, empfiehlt. Kuschel hat im selben

Verlag wie Tibi ein Buch über «Christentum

und nichtchristliche Religionen»

(Darmstadt 1994) herausgegeben.

Allerdings werden diese beiden
Autoren von Tibi, der mit Vorwürfen
über die Ignoranz seiner deutschen

Kollegen wirklich nicht spart, mit
keinem Wort erwähnt.

Ewald Kessler, Heidelberg

Wolfgang Kasack, Christus in der russi¬
schen Literatur. Ein Gang durch
ihre Geschichte von den Anfängen
bis zum Ende des 20. Jahrhunderts.

Stuttgart (Urachhaus) 2000,409 S.,

Euro 30.00

Religiöse Themen sind ein wichtiger
Bestandteil der Literaturen aller Völker,

wobei sich zu allen Zeiten die
Häufigkeit und Intensität dieser Themen

270



Bibliographie

unterscheidet. Unter den christlichen
Völkern waren die Anfänge der
Schriftlichkeit mit christlichen Inhalten
verbunden, setzte sich doch der Kreis der

Schriftkundigen im Wesentlichen aus
Klerikern zusammen, die - selbst wenn
sie keine kirchliche Gebrauchsliteratur
oder theologische Abhandlungen
verfassten - auch in säkularen Werken das

christliche Weltbild vermittelten.
Aufklärung und Säkularisierung haben in
der westlichen Welt mit der Zeit christliche

Themen oftmals in ein literarisches

Abseits gedrängt.
Im orthodoxen Osten - jedenfalls

in Russland - hat die Aufklärung erst
mit einiger Verspätung in Literatur,
Kultur und Gesellschaft prägende
Bedeutung gewonnen. Bis dahin (also
weit über die mitteleuropäische
Aufklärung hinaus) hat das christliche
Weltbild im Osten Bestand gehabt.
Das hatte verschiedene Ursachen. Auf
dem Balkan müsste sich das orthodoxe
Christentum gegen die islamische
Herrschaft behaupten; in Russland war die

Auseinandersetzung mit dem lateinischen

Westen allgegenwärtig. Die
Betonung christlich-orthodoxer Positionen

diente als identitätsstiftender Faktor.

Schliesslich half im christlichen
Osten auch das byzantinische Prinzip
der Symphonia, des «harmonischen»
Miteinanders von Kaiser und Patriarch
(das ja bis zu den Umwälzungen als

Folge des Ersten Weltkrieges fortlebte),

das christliche Weltbild vertiefter
zu bewahren als im viel stärker
säkularisierten Westen. Dies alles gilt in
besonderem Masse für Russland, wo
allerdings die Versuche Zar Peters des

Grossen, das Christentum pragmatischem

Nützlichkeitsdenken unterzuordnen,

eine Entchristlichung fast der

gesamten gebildeten Gesellschaft zur
Folge hatte, die erst im 19. Jh. - und
dies auch nur in Teilen der Gesellschaft

- überwunden wurde. Ein anderer Teil
der Intelligenz war gleichzeitig ins
freidenkerisch-atheistische Lager
abgewandert, hat sich in der damaligen
Presse lautstark geäussert und auf diese

Weise künftigen gottlosen Ideologien

den Boden bereiten helfen.
Wenn der westliche Leser von

«Christus in der russischen Literatur»
hört, dann denkt er an Dostojewski,
vielleicht an Gogol, sicherlich an Solow-

jow, z.B. an dessen «Antichrist». Und
der westliche Literaturfreund mag sich
erinnern an das, was man in den

vergangenen 20 bis 30 Jahren mitunter
lesen konnte: In der Sowjetunion haben
Tausende von atheistisch erzogenen
Menschen Christus auf dem Wege über
die russische Literatur kennen gelernt,
die trotz aller Zensurmassnahmen doch
noch so viel Christliches enthielt, dass

dies vielen nachdenklichen Menschen
auffiel und sie inspirierte, von sich aus

weiterzufragen und weiterzusuchen.

Wolfgang Kasack, geb. 1927, von
1969-1992, Professor für Russische
Literatur an der Universität Köln,
Verfasser zahlreicher Monographien,
Aufsätze und Nachschlagewerke, Träger
mancher Auszeichnung (z.B. Alexan-
der-Men-Preis 1997), gibt in diesem
Buch einen Überblick darüber, wo das

Bild Christi - in welcher Gestalt auch

immer - in der russischsprachigen
Literatur erscheint. Es handelt sich um eine

ungeheuer breite Vielfalt von Christus-
Bildern, die Kasack präsentiert, und

er interpretiert die je eigene Christus-
Vorstellung eines jeden Autors.

Im Grunde handelt es sich bei
diesem Band um eine spezielle Geschich-

271



Bibliographie

te der russischen Literatur - und zwar
unter dem Gesichtspunkt christologi-
scher Aussagen, wobei, wie Wolfgang
Kasack einschränkend bemerkt, die
vorgestellten Beispiele zum Teil die

einzigen Fundstellen im Schaffen
eines Autors darstellen, zum Teil aber
auch für das Schaffen eines anderen
Autors typisch sein können. Kasack

legt den Schwerpunkt seiner Studien
auf das 20. Jh. Die altrussische Literatur,

deren christliche Grundlegung
unbestritten ist, umfasst nur knapp 15,

das 18. Jh. mit Gawrila Derzhawin
1743-1816) und Fürst Antioch Kantemir

(1708-1744) nur 6 Seiten. Mit 55
Seiten ist das 19. Jh., dessen Literatur
bereits tausendfach von allen Seiten
beleuchtet wurde, relativ wenig
umfangreich vertreten; es finden sich hier
aber doch nicht wenige Namen, die
dem literarisch allgemein Gebildeten
im Westen fremd sein dürften - dies
neben den Heroen des Jahrhunderts
wie Dostojewski, Gogol, Puschkin, Leo
Tolstoj auch A.K. Tolstoj, Turgenjew,
Leskow, Tschechow, Tjuttschew u.a.
Das «Silberne Zeitalter» (1890-1917)
umfasst immerhin 75 Seiten und bietet
eine breite Palette typischer und weniger

typischer Christus-Bilder; die im
Westen bekanntesten Autoren sind hier
Remisow, Brjussow, Mandelstam,
Bunin, Arsenjew, Zwetajewa, Sologub,
Bely, Hippius, Majakowski.

Die russische Literatur (Inland und

Emigration) der Jahre 1917-1953, also

vom Oktober-Umsturz 1917 bis zum
Tode Stalins (über die Neue Ökonomische

Politik 1921-1928, den Terror
der Stalinschen Grossen Säuberungen
1936-1938 und den Zweiten
Weltkrieg), wird auf über 60 Seiten, die

Literatur von Stalins Tod bis zur
Perestrojka (1953-1985) auf 80 Seiten
abgehandelt; hier kennt man mitunter
Namen aus den Jahrzehnten der Lenin-
und Stalinperiode: Achmatowa,
Bulgakow, Bedny, Redlich, Paustowski,
Ehrenburg, Pasternak, den Emigranten
Nabokow u.a. Aus den nachstalinschen
Jahrzehnten sind dem Nichtfachmann
meist nur wenige Namen bekannt:
vielleicht Iskander, sicherlich Jewtu-
schenko, Chasanow, Brodski, Strata-
nowski und nicht zu vergessen Wladimir

Lindenberg, der sein Opus in
deutscher Sprache verfasste. Aus den Jahren
seit der Perestroika (1985-1998) kennt
man wieder mehr Namen: z.B. Aitma-
tow, Solouchin, Scharow, Wosnessens-

ki, Awerinzew.
Ein ausführlicher Anmerkungsapparat

und ein umfassendes Register
schliessen ein eingängig geschriebenes
Werk ab, das den Leser mit den

Christus-Vorstellungen der russischsprachigen

Literatur vor allem im 20. Jh. und

zugleich mit wesentlichen Zügen der

russischsprachigen Literatur dieses

Zeitraumes überhaupt vertraut macht - ein
Buch, das sich hervorragend für den

weihnachtlichen Gabentisch eignet, als

Geschenk für sich selber oder für einen
Menschen, dem man sich geistig
verbunden weiss.

(Vgl. auch noch vom selben Autor:
Christus in der russischen Literatur.
Ein Gang durch die Literaturgeschichte

von ihren Anfängen bis zum Ende
des 20. Jahrhunderts. Wissenschaftliche

Ausgabe mit Anthologie in russischer

Sprache [Arbeiten und Texte zur
Slavistik 67], München [Sagner] 1999,
295 S. Anm. der Red.)

Gerd Stricker, Zürich

272


	Bibliographie

