Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 4

Artikel: Eucharistische Theologien im Luthertum : ekklesiologische und
sakramententheologische Perspektiven

Autor: Brodd, Sven-Erik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404977

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eucharistische Theologien im Luthertum
Ekklesiologische und sakramententheologische
Perspektiven®

Sven-Erik Brodd

Allgemeine Einfithrung

Es scheint mir wichtig, gleich klarzustellen, dass es die lutherische Kirche
und daher die eine lutherische Lehre oder Theologie der Eucharistie nicht
gibt. Das Letztere wird noch offensichtlicher, wenn wir die gegenwirtigen
eucharistischen Liturgien der lutherischen Kirchen nebeneinander stel-
len.! Die Vielfalt ldsst sich etwa durch den Vergleich eines deutschen lu-
therischen Abendmahlsgottesdienstes und seinem liturgisch recht einge-
schrinkten Handlungsgefiige mit einer Messe (Missa) der Schwedischen
Kirche ziemlich gut illustrieren. Im deutschen und norwegischen Luther-
tum muss der Vorsteher der Eucharistie nicht einmal ordiniert sein, wih-
rend in der Kirche von Schweden der Priester von einem in apostolischer
Sukzession stehenden Bischof ordiniert wird. Dies deutet nicht nur Unter-

* Uberarbeiteter Text des Referats gehalten auf der 38. Internationalen Altkatholi-
schen Theologenkonferenz vom 25.-30. August 2003 in Mennorode, Elspeet (NL).
Ubersetzung aus dem Englischen von Maja Weyermann und UvA.

I Der Ausdruck «Lutherische Kirche» ist ekklesiologisch betrachtet problema-
tisch. Vgl. z.B. Frank C. Senn, Lutheran Movement, but Evangelical Catholic Church,
Dialog — A Journal of Theology 30 (1991), 248-250; Wolf-Dieter Hauschild, Konfes-
sionelles Selbstbewusstsein und kirchliche Identitidtsangst. Zur Griindung der Verei-
nigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands im Jahr 1948, in: Jiirgen Jezio-
roski, Kirche im Dialog. 40 Jahre Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands,
Hannover (Lutherisches Kirchenamt der VELKD) 1988, 19-47.

Der Ausdruck «Lutherische Kirche» stammt aus dem deutschen Luthertum des
19. Jahrhunderts. In Schweden zum Beispiel wurde die Moglichkeit, eine Kirche nach
einer Person zu benennen, abgelehnt. Es gibt aus der Zeit vor 1982 keinen offiziellen
Text, der den Ausdruck «evangelisch-lutherisch» fiir die Schwedische Kirche (Svens-
ka Kyrkan) verwendet. Er kam erst auf, als es plotzlich notwendig wurde, die «funda-
mentalen Lehren» der Kirche zu identifizieren. Vgl. Lars Eckerdal, Om Svenska Kyr-
kan som trossamfund. Svenska kyrkans beteckning, bestimning och bendmning i
svensk lagstiftning [Uber die Schwedische Kirche als Glaubensgemeinschaft. Die
Schwedische Kirche. Ihre Bezeichnung und Definition in der schwedischen Gesetzge-
bung), Kyrkohistorisk Arskrift 88 (1988) 87-106.

[KZ 93 (2003) Seiten 249-265 249



Sven-Erik Brodd

schiede im Verstindnis der Eucharistie und des ordinationsgebundenen
Amtes an, sondern auch in der Sakramententheologie und Ekklesiologie
im Allgemeinen. Wiirde man Nordamerika oder Afrika mit einbeziehen,
konnten die Beispiele noch um ein Vielfaches erweitert werden. Als die
Kirchen auf das «Lima-Dokument» des Okumenischen Rates antworte-
ten,? wurde es offensichtlich, dass der Konsens oder auch nur die Kon-
vergenz innerhalb der lutherischen Traditionen nicht ausreichte, um sie als
eine kohidrente Tradition von anderen Traditionen zu unterscheiden. Das
wird noch deutlicher, wenn die Antworten auf das «Lima-Dokument», die
sich auf ekklesiologische Fragen wie etwa das ordinationsgebundene Amt
und die Sakramententheologie beziehen — und das sind Themen, die ja
sehr miteinander verbunden sind —, in die Untersuchung der eucharisti-
schen Theologie integriert werden.?

Weshalb ist dies so? Es gibt mehrere Griinde dafiir, und ich werde zu-
nichst versuchen, auf einige hinzuweisen.

Erstens ist das Luthertum als strukturierte Bewegung historisch gese-
hen eine ziemlich spite Erscheinung des 19. Jahrhunderts. Urspriinglich
war es eine abwehrende Reaktion gegen die Bestrebungen fiir eine luthe-
risch-reformierte Einheit in Deutschland, daraus entstand spiter eine welt-
weite Bewegung zur Vereinigung der Lutheraner, dann auch der lutheri-
schen Kirchen.# Vorher gab es keine wirkliche Begegnung der Kirchen,
die auf verschiedene Art am lutherischen Erbe teilhaben. In den nordi-
schen Landern zum Beispiel entwickelten sich die von Deutschland inspi-
rierten reformatorischen Bewegungen sehr unterschiedlich. Die Ge-
schichte der Kirche in Didnemark-Norwegen ist anders verlaufen als die
der Kirche in Schweden-Finnland. Heute kommen diese Unterschiede und
voneinander abweichenden Entwicklungen innerhalb der Kirchen deut-
lich in der heutigen 6kumenischen Bewegung zum Vorschein.’ Bis ins

2 Baptism, Eucharist and Ministry 1982—1990. Report on the Process and Respon-
ses (FOP 149), Geneva (WCC) 1990.

3 Michael Seils, Lutherische Konvergenz? Analyse der lutherischen Stellungnah-
men zu den Konvergenzerkldarungen «Taufe, Eucharistie und Amt» der Kommission
fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen (LWB-Re-
port 25), Stuttgart (Kreuz) 1988.

4 Bengt Wadensjo, Toward a World Lutheran Communion. Developments in Lu-
theran Cooperation up to 1929 (SHEU 18), Stockholm (Almqvist & Wiksell) 1971.

3 Dies kann in den unterschiedlichen Haltungen festgestellt werden, welche die di-
nische und norwegische Kirche einerseits und die schwedische und finnische Kirche
andererseits in bestimmten Situationen einnehmen — etwa beim Besuch des Papstes in
den Nordischen Lindern 1989 oder bei der Feier zu Ehren der hl. Brigitte in Rom

250



Eucharistische Theologien im Luthertum

20. Jahrhundert gab es zwischen den nordischen Kirchen iiberhaupt keine
Gemeinschaft. Die erste offizielle Kirchengemeinschaft, welche die
schwedische Kirche eingegangen ist, war jene mit der Kirche von England
1920/1922. Der schwedische Erzbischof empfahl 1830 den schwedischen
Immigranten in Nordamerika, sich anglikanischen Gemeinden anzu-
schliessen.® Historisch gesehen ist also das Luthertum keine Selbstver-
standlichkeit.

Zweitens gibt es ein systematisch-theologisches Problem, insofern es
im Luthertum eigentlich keine einheitliche ekklesiologische Grundstruk-
tur gibt. Da die von Martin Luther und Philipp Melanchthon inspirierten
Reformatoren nicht eine neue Kirche errichten wollten, sondern auf eine
Reformation der bestehenden lateinischen Kirche hinzielten, bestand fiir
die Ausarbeitung einer vollstindigen, kohdrenten Ekklesiologie keine
Notwendigkeit.” Es geniigten ekklesiologische Elemente, die als korrekti-
ve Prinzipien fiir eine bereits existierende Kirche dienten. Es ist daran zu
erinnern, dass die «Confessio Augustana» den Anspruch erhebt, nichts zu
lehren, was gegen die katholische Kirche gerichtet ist, selbst nicht gegen

1991, als der finnische und der schwedische Erzbischof die Heilige zusammen mit dem
Papst in einer Vesper am Hochaltar des Petersdoms feierten, wogegen die Vertreter an-
derer lutherischer Traditionen protestierten. Dieser Unterschied zwischen Ost und
West im nordischen ekklesialen Leben kann auch anhand der Haltung gegeniiber der
«Leuenberger Konkordie» beobachtet werden, die von den didnischen und norwegi-
schen Kirchen, nicht aber von den finnischen und schwedischen Kirchen unterzeich-
net worden ist; Erstere sind damit, dhnlich wie die Kirche von England mit der «Ge-
meinsamen Feststellung von Meissen», eine okumenische Beziehung mit der
Evangelischen Kirche in Deutschland eingegangen. Ein sachverwandter Unterschied
zeigt sich in der Haltung zum «Porvoo Common Statement»: Die Kirche von Dine-
mark hat es nicht unterzeichnet, und die Kirche von Norwegen hat es nur widerwillig
angenommen. Die Kirchen von Finnland und Schweden dagegen sind sehr aktiv in der
«Porvoo-Gemeinschaft» engagiert. Vgl. dazu Lars Osterlin, Churches of Northern
Europe in Profile. A Thousand Years of Anglo-Nordic Relations, Norwich (Canterbury
Press) 1995; Sven-Erik Brodd, Europe’s Regional Ecclesiastical Divisions from an
Ecumenical Perspective, KZG 12 (1999) 537-550. — Eine knappe geschichtliche An-
merkung mag diese Unterschiede etwas erkldren: Finnland gehorte bis 1809 zu
Schweden, Dinemark und Norwegen bildeten bis 1814 ein gemeinsames Reich, da-
nach war Norwegen bis 1905 mit Schweden in einem Bundesstaat vereinigt.

6 Carl Henrik Lyttkens, The Growth of Swedish-Anglican Intercommunion be-
tween 1833 and 1922 (BTP 24), Lund (Gleerup) 1970.

7 Vgl. Ola Tjprhom, Kirken — troens mor. Et gkumenisk bidrag til en luthersk ek-
klesiologi [Die Kirche — die Mutter des Glaubens. Ein 6kumenischer Beitrag zu einer
lutherischen Ekklesiologie] (Kirkeforum PF’s studiebibliotek 43), Oslo (Verbum)
1999.

251



Sven-Erik Brodd

die romische Kirche, wie man sie aus ihren friithesten Lehren kennt.8 Nicht
einmal in den Liturgien ist etwas gegen die katholische Kirche zu finden.?
So enthilt etwa die Confessio Augustana eine lange Apologie der Messe. !0
Dennoch trugen die Reformatoren einige Elemente zur Reform selbst bei
und diese Elemente hatten ekklesiologische Konsequenzen, die schliess-
lich zu einem Schisma fiihrten.

Um das Luthertum zu verstehen, ist es sodann wichtig, sich bewusst
zu sein, dass wihrend der Reformationen im 16. Jahrhundert zwei fun-
damentale Anséatze hinsichtlich der Lehre existierten, welche die luthe-
rischen Theologen noch heute beschiftigen. Einige lutherische Theolo-
gen scheinen alle die Ekklesiologie korrigierenden Elemente auf eine
ziemlich reduzierende Art zu isolieren, was im protestantischen Luther-
tum weit verbreitet ist. Der «Neuprotestantismus» war eine Erfindung aus
der Zeit des endenden 18. Jahrhunderts und entwickelte sich zu Beginn
des 19. Jahrhunderts zu einem etablierten Konzept.!! Dieser Protestan-
tismus hat das Luthertum wihrend langer Zeit stark beeinflusst. Andere
lutherische Theologen versuchen die schon im 16. Jahrhundert vorhan-
dene konstitutive (lateinische) Ekklesiologie als notwendige fundamen-
tale Voraussetzung fiir die korrektiven Prinzipien der Reformationen
ernst zu nehmen. Einer der dafiir verwendeten Ausdriicke ist «evangeli-
sche Katholizitdt». Hier geht es um eine Ekklesiologie, die eine Reihe
von Kriterien fiir eine fortlaufende Reformation der katholischen Kirche

8 Vgl. Confessio Augustana, Epilog zu XXI, in: Die Bekenntnisschriften der evan-
gelisch-lutherischen Kirche (=BSLK), Gottingen (V&R) 1930 101986, 83cd; Confes-
sio Augustana, Einleitung zu XXII, in: ebd., 84.

? Vgl. Confessio Augustana, Epilog zu XXVIII, 5, in: BSLK (wie Anm. 8), 132.

10 «Man legt den Unseren mit Unrecht auf, dass sie die Messe sollen abgetan ha-
ben. Denn das ist offentlich, dass die Messe, ohn Ruhm zu reden, bei uns mit grosse-
rer Andacht und Ernst gehalten wird dann bei den Widersachern... So ist auch in den
offentlichen Ceremonien der Messe keine merklich Anderung geschehen, dann dass an
etlichen Orten teutsch Gesinge, das Volk damit zu lehren und zu uben, neben lateini-
schem Gesang gesungen werden... So man nun keine Neuigkeit hierin, die in der
Kirchen vor Alters nicht gewesen, furgenummen hat, auch in den offentlichen Cere-
monien der Messen kein merklich Anderung geschehen, allein dass die anderen unno-
tigen Messen, etwa durch einen Missbrauch gehalten neben der Pfarrmess, gefallen
seind...»; vgl. Confessio Augustana, Art. 24, in: BSLK (wie Anm. 8), 91-95.

Il Protestantismus, Katholizismus, Liberalismus, Kommunismus und alle ande-
ren auf -ismus endenden Erscheinungen suggerieren ein geschlossenes System von
Ideen — eine Erscheinung, die in der Geschichte vorher nicht bekannt war. Protes-
tanten gab es wihrend der ganzen Geschichte der Kirche, nicht aber den Protestan-
tismus.

252



Eucharistische Theologien im Luthertum

integriert.!? Die verschiedenen Interpretationen evangelischer Katholi-
zitit beriicksichtigen nicht nur die entscheidenden Kriterien (norma nor-
mans), sondern auch die Normativitit der Tradition (norma normata).
Diese unterschiedlichen Wahrnehmungen von Kirche und Tradition ha-
ben selbstverstiandlich auch Auswirkungen auf die Sakramententheolo-
gie und das Verstindnis der Eucharistie und charakterisieren die ver-
schiedenen lutherischen Traditionen.

Um die eucharistische Theologie in den lutherischen Traditionen zu
verstehen, ist es notwendig, sich mit jeder einzelnen lutherischen Tradi-
tion fiir sich auf eine induktive Weise zu befassen. Es ist offensichtlich,
dass die verschiedenen Traditionen auch in sich selbst Unterschiede auf-
weisen. Seit der letzten Formulierung eines lutherischen Bekenntnisses
sind beinahe fiinfhundert Jahre vergangen, und in dieser Zeit haben in al-
len Traditionen, die auf den Lehren der Reformation des 16. Jahrhunderts
beruhen, Entwicklungen in der Lehre und Verinderungen in der Praxis
stattgefunden. Um zu verstehen, wofiir das Luthertum heute eintritt, muss
man die gegenwirtig geltenden Liturgien und die damit zusammenhin-
gende eucharistische Praxis und Frommigkeit analysieren. Dadurch wird
es moglich, die Relevanz fundamentaler Lehren des 16. Jahrhunderts zur
Geltung zu bringen. Okumenische Stellungnahmen und Dialoge des
20. Jahrhunderts pridsentieren hiufig ein lutherisches Verstiandnis der Eu-
charistie, das moderne wissenschaftliche geschichtliche und systema-
tisch-theologische Erkenntnisse beriicksichtigt. Um also etwas Allgemei-
nes iiber die Eucharistie im Luthertum auszusagen, muss man die heutige
eucharistische Frommigkeit und Liturgie mit der Lehre des 16. Jahrhun-
derts, der Reduktionstheologie des aus dem 19. Jahrhundert stammenden
Protestantismus und der modernen ékumenischen Theologie miteinander
in Beziehung setzen.

Ich bin der Meinung, dass die Dokumente der nationalen bilateralen
Dialoge, auch wenn sie untereinander nicht vollstindig vereinbar sind, die
gegenwirtige Situation lutherischer Theologie und Kirche ziemlich gut
widerspiegeln. Sie geben ein zutreffendes und differenziertes Bild dessen,
was Luthertum heute ist. Die auf internationaler Ebene gefiihrten Dialoge
zwischen dem Lutherischen Weltbund (LWB) und anderen christlichen
Gemeinschaften sind dagegen nicht unproblematisch. Die internationale

12 Sven-Erik Brodd, Evangelisk katolicitet. Ett studium av innehall och funktion
under 1800- och 1900-talen [Evangelische Katholizitit. Eine Untersuchung zu Inhalt
und Funktion im 19. und 20. Jahrhundert] (BTP 39), Lund (Gleerup) 1982.

253



Sven-Erik Brodd

Evangelisch-lutherisch/R&misch-katholische Studienkommission stellt im
sog. Malta-Bericht von 1972 fest: «Eine besondere Schwierigkeit besteht
darin, dass es fiir die Lutheraner oft schwierig ist, das gegenwaértige luthe-
rische Glaubensverstidndnis verbindlich zu umschreiben.»!? Einer der lu-
therischen Teilnehmer, Prof. Hans Conzelmann, dussert sich dazu in einem
Sondervotum wie folgt: «In manchen Punkten besteht keine einheitliche
utherische> Meinung, z.B. iber Wesen und Bedeutung des Kirchenrechts,
des Apostelamts, dariiber hinaus des Amtes iliberhaupt, der Ordination
usw.»!4 Diese ungeklidrten Punkte sind noch immer vorhanden, und ich
denke, dass ein lutherisch-lutherischer 6kumenischer Dialog nétig ist. !>
Bis jetzt habe ich eine Anzahl von Elementen présentiert, die fiir das
Verstidndnis einer lutherischen eucharistischen Theologie notig sind:

1. Die gegenwirtige eucharistische Liturgie und Frommigkeit in jeder
einzelnen Kirche.

2. Die Lehren iiber die Eucharistie in der Reformation des 16. Jahrhun-
derts, wobei im Auge zu behalten ist, dass es auch in anderen Lindern
als Deutschland Reformatoren gab, selbst wenn der Einfluss Martin
Luthers und Philipp Melanchtons ausserordentlich gross war.!6

3. Erklidrungen und Stellungnahmen der in unserer Zeit gefiihrten 6ku-
menischen Dialoge.

13 Bericht der Evangelisch-lutherisch/Romisch-katholischen Studienkommission
«Das Evangelium und die Kirche», 1972 («Malta-Bericht»), in: Harding Meyer u.a.
(Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Simtliche Berichte und Konsens-
texte interkonfessioneller Gespriache auf Weltebene. Band 1, 1931-1982, Paderborn
(Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 21991, 251.

14 H. Meyer (wie Anm. 13), 270. Dieselbe Beobachtung machte der rémisch-ka-
tholische Theologe Heinz Schiirmann, ebd., 269. Zum Lutherischen Weltbund im oku-
menischen Dialog vgl. Pirjo Tyédrinoja, Ad veram unitatem. Luterilainen identiteetti
Luterilaisen maailmanliiton ja roomalaiskatolisen vilisissd oppikeskusteluissa vuosi-
na 1967-1984 [Die lutherische Identitédt im Dialog zwischen Lutherischem Weltbund
und Roémisch-katholischer Kirche 1967-1984] (Studia missiologica et oecumenica
Fennica 58), Helsinki (Luther-Agricola-Seura) 1994.

IS Sven-Erik Brodd, Neue Schritte im lutherischen Okumenismus. Spiritualitit und
die lutherische Gemeinschaft. Bemerkungen zu verschiedenen Formen der Spiritua-
litdt im Luthertum als 6kumenisches Problem, in: Lutherischer Okumenismus auf dem
Weg. Dokumentation iiber die Konsultation von Klingenthal, 5-8 Juni 1990 (LWB
Dokumentation 32), Stuttgart (Kreuz) 1993, 125-132.

'6 Zur Situation in Schweden vgl. z. B. Remi Kick, Tel un navire sur la mer dé-
chainée. La communauté chrétienne dans I’ceuvre de Laurentius Petri, archevéque
d’Uppsala (1531-1573) (STL 52), Lund (Lund University Press) 1997.

254



Eucharistische Theologien im Luthertum

4. Der Einfluss des Protestantismus des 19. Jahrhunderts auf einige luthe-
rische Traditionen. Diese sind stark von der Art und Weise geprigt, wie
der Protestantismus die Reformation des 16. Jahrhunderts interpretiert
hat.

Die Herausforderung besteht dann in der Frage, wie man mit dieser Si-
tuation umgeht. Ist es iiberhaupt moglich, von einer Art von gemeinsa-
mem lutherischem Verstidndnis der Eucharistie zu sprechen? Oder besteht
die wichtigste Aufgabe darin, aus einer weltweiten Perspektive heraus die
Idee, es gebe ein solches gemeinsames Verstindnis, zu dekonstruieren?
Nun, ich will kurz und ohne den Anspruch zu erheben, etwas Endgiiltiges
zu sagen, versuchen, die Moglichkeit zu erortern, dass es doch einige Pers-
pektiven eines lutherischen Verstidndnisses der Eucharistie gibt. Zu die-
sem Zweck werde ich einige 6kumenische Dokumente, die Antwort der
Kirche von Norwegen zum «Lima-Dokument» und einige Beispiele aus
einem gegenwartigen liturgischen Formular heranziehen.!” Es gibt dabei
einige kontroverse Probleme wie die Fragen der Realpridsenz (praesentia
realis) und des eucharistischen Opfers, die fiir eine Darstellung einer eu-
charistischen Theologie niitzlich sein kdnnen. Dann sollte man natiirlich
auch nicht vergessen, dass die lutherischen Traditionen mit denjenigen
Kirchen, die zur grossen katholischen Tradition gehoren, sehr viele Ele-
mente gemeinsam haben. Diese hier aufzuzahlen ist nicht nétig, denn sie
sind, etwa in den Dokumenten 6kumenischer Dialogkommissionen, leicht
zuginglich.

Die Realprisenz

Seit den Anfidngen hat das Luthertum ein offensichtliches Problem, das
freilich erst im Protestantismus im vollen Ausmass zutage getreten ist: Es
handelt sich um die Unterscheidung zwischen dusserlich—Ausserlichkeit
und innerlich—Innerlichkeit. Diese Unterscheidung (distinctio) wird in der
lutherischen Ekklesiologie und eucharistischen Theologie sehr oft in eine
Trennung (separatio) verwandelt, was sich natiirlich auch auf die Theolo-
gie der Realpriisenz auswirkt. Auf diese Weise wird vor allem im prote-
stantischen Luthertum die wahre Kirche tendenziell unsichtbar und die
Eucharistie spiritualisiert.

17 Zur Entwicklung der Liturgien in den skandinavischen Kirchen nach der Refor-
mation vgl. Frank C. Senn, Christian Liturgy. Catholic and Evangelical, Minneapolis
MI (Fortress) 1997, 393447, 467477 etc.

255



Sven-Erik Brodd

Wenn wir uns zeitgendssischen dkumenischen Dokumenten zuwen-
den, scheint der liberale Protestantismus allerdings erschopft zu sein. Im
Text des internationalen anglikanisch-lutherischen Dialogs von 1972 fin-
det sich eine ziemlich allgemeine Sichtweise der Realprisenz: «Beide
Kirchen bekriftigen die wahre Gegenwart (Realprisenz) Christi in die-
sem Sakrament, aber keine von beiden versucht genau zu definieren, wie
dies geschieht. In der eucharistischen Handlung, die Konsekration und
Empfang einschliesst, werden Brot und Wein, die Brot und Wein bleiben,
zu Mitteln, durch die Christus wahrhaft gegenwirtig ist und durch sich
den Kommunikanten gibt.»!® Im Prinzip ist diese Art der Formulierung
offen fiir verschiedene Interpretationen der Realpridsenz wie Transsubs-
tantiation, Transfiguration, bestimmte Sichtweisen von Konsubstantia-
tion usw. Dies wurde im lutherisch/romisch-katholischen Dialog in den
USA festgestellt, der auch den Lutheranern die Moglichkeit einrdumt, die
Lehre der Transsubstantiation anzunehmen.'? Unter den lutherischen Re-
formatoren des 16. Jahrhunderts scheint jedoch eine Konvergenz zur pa-
tristischen Analogie zwischen der hypostatischen Vereinigung Christi
und der Realpridsenz bestanden zu haben. Eine der spiten deutschen Be-
kenntnisschriften, die «Formula Concordiae» (1577), konnte die Denk-
weise 1llustrieren. Zuerst wird auf Justin den Mirtyrer, Cyprian, Augusti-
nus, Leo den Grossen, Gelasius und andere Bezug genommen.
Anschliessend wird folgende Schlussfolgerung gezogen: «... dass,
gleichwie in Christo zwo unterschiedliche, unvorwandelte Naturen un-
zertrennlich voreiniget sein, also im heiligen Abendmahl die zwei Wesen,
das natiirliche Brot und der wahre natiirliche Leib Christi in der geor-
denten Handlung des Sakraments allhier auf Erden zusammen gegen-
wirtig sein; wiewohl solche Vereinigung des Leibs und Bluts Christi mit
Brot und Wein nicht ein persdnliche Vereinigung wie beider Naturen in
Christo, sunder ... ein sakramentliche Voreinigung ... »2° Die Apologie

18 Bericht der von der Lambeth-Konferenz und dem Lutherischen Weltbund auto-
risierten Gespriche, 1970-1972 («Pullach-Bericht»), § 68, in: H. Meyer (wie Anm.
13),63 f.

1 Vgl. Die Eucharistie. Eine lutherisch/romisch-katholische Stellungnahme, in:
Harding Meyer (Hg.), Luthertum und Katholizismus im Gesprich. Ergebnisse und
Stand des katholisch/lutherischen Dialogs in den USA und auf Weltebene (Okumeni-
sche Perspektiven 3), Frankfurt a.M. (Lembeck/Knecht) 1973, 97-110, hier 107-109
(= § 2c); Das Herrenmahl. Bericht der Gemeinsamen Romisch-katholischen/Evange-
lisch-lutherischen Kommission, 1978, § 49, in: H. Meyer (wie Anm. 13), 286. Vgl.
schon Apologia Confessionis X, 2, in: BSLK (wie Anm. 8), 248.

20 Solida Declaratio VII,36 f., in: BSLK (wie Anm. 8), 983 f.

256



Eucharistische Theologien im Luthertum

des Augsburger Bekenntnisses stellt fest, dass «unsers Herrn Christus
Leib und Blut wahrhaftiglich (vere et substantialiter) im Nachtmahl Chris-
ti zugegen ... »,2! und Martin Luther riumt ein, dass die sakramentale Ver-
einigung nicht endet, bis der Zweck der Konsekration, namlich die Kom-
munion der Gliubigen, erfiillt ist.2?

Das lutherische Verstidndnis der Eucharistie hidlt im Allgemeinen daran
fest, dass die Realprisenz ein terminus technicus fiir die sakramentale Pré-
senz in den eucharistischen Elementen ist. In der Antwort auf das «Lima-
Dokument» stellt die Kirche von Norwegen fest: «In der Tradition unse-
rer Kirche ist es wichtig, nicht nur die Gegenwart Jesu mit der Feier der
Eucharistie und dem eucharistischen Mahl als Ganzem, sondern in einer
besonderen Weise mit den Elementen von Brot und Wein, die die Gldubi-
gen in der Eucharistie empfangen, zu verbinden. Dieses Verstindnis hat
nach unserer Auffassung seine Grundlage in den oben erwihnten Einset-
zungsworten. Sie betonen den sakramentalen Realismus, der gemaiss lu-
therischem Denken jeden Zweifel an der Wirksamkeit des Sakraments
ausrdumt: Genau im Zeitpunkt des Essens und Trinkens von Brot und
Wein empfangen wir Leib und Blut Christi und dadurch die Friichte sei-
nes siihnenden Todes. Der Aspekt des Mahles wird in unserer Kirche so
stark betont, um einer Spiritualisierung der Eucharistie zu wehren, die zu
einer Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem eucharistischen Geschehen oder zu
Zweifeln an der Wirksamkeit des Sakramentes fiihren konnte.»2?

Die Aussage ist interessant, weil sie die Realpriisenz in einer Weise
interpretiert, die sich fast ausschliesslich auf das Mahl, auf die Kommu-
nion bezieht. Daher haben Lutheraner auf Grund einer bestimmten Sicht-
weise Schwierigkeiten, die substanzielle Gegenwart Christi in den Ele-
menten zu erklidren. Trotz der Argumentation der Kirche von Norwegen in
ihrer Antwort auf das «Lima-Dokument» scheint die unmittelbare Gefahr
einer Spiritualisierung des Sakraments zu bestehen.

Der internationale lutherisch/robmisch-katholische Dialog iiber die Eu-
charistie von 1978 nimmt dieses Dilemma wahr und wendet es auf die Dau-

21 Apologia Confessionis X, 1, in: BSLK (wie Anm. 8), 247 f.

22 Sven-Erik Brodd, Nattvarden i luthersk tradition [Das Abendmahl in der lutheri-
schen Tradition], in: René Kieffer (Hg.), Nattvardens teologi [Theologie des Abend-
mabhls], Stockholm (Verbum) 1996, 47-75.

23 The Response of the Church of Norway to the Faith and Order Statement on
«Baptism, Eucharist and Ministry», E. 3.1, in: Max Thurian (Hg.), Churches Respond
to BEM. Official Responses of the «Baptism, Eucharist and Ministry» text. Vol. 11
(FOP 132), Geneva (WCC) 1986, 105-122, hier 115.

23]



Sven-Erik Brodd

er der sakramentalen Gegenwart an.2* Das Problem scheint darin zu beste-
hen, dass unter allen Kirchen mit lutherischem Erbe nur die Kirche von
Schweden Tabernakel in Kathedralen, Kirchen und Sakristeien kennt.
Wahrscheinlich gibt es keine andere Kirche, in der die Priester dort, wo sich
kein Tabernakel befindet, die nach der Messe iibrig gebliebenen Elemente
konsumieren.?’ Im Grossen und Ganzen wird im Luthertum die Realprisenz
nicht mit den Elementen assoziiert, wenn der Gottesdienst beendet ist.

Abgesehen von allen historischen Ursachen scheint die eucharistische
Praxis in einem ekklesiologischen Problem begriindet zu sein, ndmlich in
der Frage, wie die Beziechung zwischen dem Leib Christi in der Eucharistie
(Corpus Christi verum) und der Kirche, die im analogen Sinn Leib Christi
ist (Corpus Christi mysticum), zu denken ist. Das Problem besteht nicht
darin, ob die Lutheraner das Sakrament nach Beendigung des Gottesdiens-
tes autbewahren oder es konsumieren, sondern darin, dass sie mit ihrer Pra-
xis eine Theologie zu erkennen geben, die impliziert, dass die Realpridsenz
nach der Beendigung der Liturgie zu bestehen aufhért. Die in der lutheri-
schen Reformation vertretene Theologie sah hingegen, wie erwihnt, den
Zweck der konsekrierten Elemente in der heiligen Kommunion.

Aus einer ekklesiologischen Perspektive kann man sagen, dass die Lu-
theraner immer, zumindest bis zum oben erwihnten Auftreten des Protes-
tantismus, die objektive Realprisenz verteidigt haben, so dass demgemass
die Wirksamkeit des Altarsakraments nicht von der personlichen Heiligkeit
oder dem personlichen Glauben des Zelebranten oder des Kommunikanten
(manducatio oralis, manducatio indignorum) abhiingt. Die Schwierigkeit
war jedoch, wie die wahre Kirche (ecclesia vera, pura) in einer Kirche zu
definieren ist, die sich aus wahren Glidubigen, Apostaten, Brauchen und
Missbrduchen (ecclesia mixta) zusammensetzt. Daraus ergaben sich Prob-
leme, den wahren Leib Christi und den mystischen Leib Christi, die wahre
Kirche, miteinander in Beziehung zu bringen. In der Folge erwies es sich
fiir die Lutheraner auch als schwierig, Dingen, Formen und Institutionen
irgendeine mit der Inkarnation zusammenhéingende Bedeutung zu geben.
In den eucharistischen Theologien sind Handlungen und Personen Bedeu-
tungstrager, und wenn der Terminus «Leib Christi» fiir die eucharistische

24 Das Herrenmahl (wie Anm. 19), § 52-55, in: H. Meyer (wie Anm. 13), 287.

2 Sven-Erik Brodd, Det 6verblivna [Was iibrigbleibt (scil. von den Abendmabhls-
elementen)], in: Nattvardspastoral [Abendmahlspastoral], Stockholm (Verbum) 1995,
146-168; Torbjorn Axner, Utvirdering av 1986 ars kyrkohandbok [Eine Auswertung
der Agende von 1986] (Svenska kyrkans utredningar 1998,7), Stockholm (Svenska
kyrkans centralstyrelse) 1998.

258



Eucharistische Theologien im Luthertum

Versammlung verwendet wird, ist die versammelte Gemeinde mit ihrem
Tun das Zeichen dafiir. Die Realprisenz ist daher nur fiir einen einzigen
Zweck so eng mit Brot und Wein verbunden: fiir die Kommunion. Die sa-
kramentale Gegenwart ist ausserhalb des Aktes des Essens und Trinkens
(manducatio) ohne Bedeutung und Wirksamkeit. Die ekklesiologischen
Grundlagen dafiir entstanden wihrend der Reformationszeit, als unter-
schieden wurde zwischen der wahren Kirche, die im eigentlichen Sinn
(proprie dicta) nicht sichtbar war (abscondita, invisibilis), und der Kirche
im Allgemeinen (ecclesia large dicta), die in der Verkiindigung des Evan-
geliums (pure) und in der Spendung der Sakramente (recte) wahrgenom-
men werden konnte.?¢ Fiir die Lutheraner war das Problem nie das Ereig-
nis, sondern die Gestalt. Deshalb war es in der vorherrschenden
lutherischen Theologie moglich «Kirche» und «Evangelium» zu trennen,
eine Idee, die etwa meiner eigenen Tradition, in der die Kirche als im Evan-
gelium integriert verstanden wird, fremd ist.2’ Aus diesem Grund haben die
Lutheraner im Allgemeinen Schwierigkeiten damit, die Kirche als Sakra-
ment zu erkennen, auch wenn dies seit den 1920er Jahren zur Ekklesiolo-
gie der Schwedischen Kirche gehort.?8 Ein ekklesiologisches Modell, das
die Kirche als Mysterium, als Instrument und wirksames Zeichen entwirft,
erdffnet Raum fiir eine eucharistische Theologie, welche die Realprisenz
nicht exklusiv auf die Elemente der Kommunion, das Essen und Trinken,
konzentriert, sondern auf alle Bedeutungen der Christusgegenwart in den
eucharistischen Elementen und deren Rolle in einer eucharistischen Ekkle-
siologie ausweitet. Solche Vorstellungen sind im Luthertum selten, auch

2 Harding Meyer/Heinz Schiitte, Die Auffassung von Kirche im Augsburgischen
Bekenntnis, in: dies. u.a. (Hg.), Confessio Augustana. Bekenntnis des einen Glaubens.
Gemeinsame Untersuchung lutherischer und katholischer Theologen, Paderborn (Bo-
nifacius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 1980, 169—-197.

27 Ragnar Persenius, Kyrkans identitet. En studie 1 kyrkotinkandets profilering
inom Svenska kyrkan i ekumeniskt perspektiv, 1937-1952 [Die Identitét der Kirche.
Eine Untersuchung zur Entwicklung der Ekklesiologie in der Schwedischen Kirche in
dkumenischer Sicht], Stockholm (Verbum) 1987.

8 Peter Bexell, Gemenskapens sakrament i Yngve Brilioths kyrkofromhet [Das
Sakrament der Gemeinschaft in der Kirchenfrommigkeit von Yngve Brilioth], in: Alf
Hirdelin (Hg.), Svensk spiritualitet. Ti studier av forhallandet tro — kyrka — praxis
[Schwedische Spiritualitit. Zehn Studien tiber das Verhiltnis von Glauben — Kirche —
Praxis] (Tro & Tanke 1994,1-2), Uppsala (Svenska kyrkans forskningsrad) 1994,
217-263; Ragnar Persenius, Nadens budbirare. Om den sakramentala folkkyrkan
[Die Botin der Gnade. Uber die sakramentale Volkskirche], Stockholm (Verbum)
1999.

259



Sven-Erik Brodd

wenn ein paar Aspekte und Themen durch den Einfluss der 6kumenischen
Dialoge auf einige Kirchen eine Wirkung in dieser Richtung auszuiiben be-
ginnen. Die Kirche von Norwegen schreibt in ihrer Antwort auf BEM:
«Wir anerkennen, dass diese Thematik ihre Grundlage im Zeugnis der
Schrift und in der eucharistischen Praxis der frithen Kirche hat und dass sie
unsere Kirche herausfordert, in der Feier der Eucharistie in grosserem
Mass aus diesem thematischen Reichtum zu schdpfen. Dies ist bis zu einem
gewissen Grad dank der liturgischen Revision in unserer Kirche auch ge-
schehen. Wir verweisen hier speziell darauf, was liber die Eucharistie als
Danksagung und ihre Bedeutung als Gedachtnis Christi und seiner Taten
(anamnesis) sowie was iiber die Rolle des Heiligen Geistes in der Feier der
Eucharistie (epiklesis) gesagt wird — des Geistes, der uns einerseits im eu-
charistischen Mahl Christus vermittelt und der andererseits eine Gemein-
schaft von Christen im Glauben und im Geist schafft. Die trinitarische
Struktur und der trinitarische Charakter der Gemeinschaft in der Eucharis-
tie erhalten auf diese Weise einen stirkeren Ausdruck, als es bis dahin in
der Tradition unserer Kirche iiblich war.»%?

Das eucharistische Opfer

Was den Stellenwert der Eucharistie als Opfer angeht, findet sich im interna-
tionalen lutherisch/anglikanischen Dialog von 1972 eine freimiitige Aussage
fiir die Lage sowohl im Anglikanismus als auch im Luthertum. Sie lautet:
«Beide Traditionen bekriftigen, dass Christi Opfer ein fiir allemal fiir die Siin-
den der ganzen Welt dargebracht wurde. Ohne diese grundlegende Wahrheit
leugnen zu wollen, wiirden wir jedoch beide anerkennen, dass die Eucharistie
in einem gewissen Sinne Opfer mit einschliesst. In ihr bringen wir unseren
Lobpreis und unsere Danksagung, uns selbst und alles, was wir sind, dar und
begehen vor Gott das Gedéchtnis des Opfers Christi. Chrisii erlosendes Han-
deln wird fiir unsere Teilhabe gegenwiirtig. Viele Anglikaner und einige Lu-
theraner glauben, dass in der Eucharistie die Selbst-Darbringung der Kirche
aufgenommen wird in seine eine Hingabe. Andere Anglikaner und viele Lu-
theraner ziehen das Verstidndnis von Opfer nicht in dieser Weise heran.»3°

In den letzten Jahrzehnten ist es in vielen kirchlichen Traditionen des
Luthertums — zumindest unter Theologen — zu einer wachsenden Aner-
kennung der Relevanz, iiber ein eucharistisches Opfer zu sprechen, ge-

29 The Response (wie Anm. 23), E. 2.1, in: M. Thurian (wie Anm. 23), 113.
30 Bericht (wie Anm. 18), § 69, in: H. Meyer (wie Anm. 13), 64.

260



Eucharistische Theologien im Luthertum

kommen. Dies findet seinen Widerhall in der Antwort der Kirche von Nor-
wegen auf das «Lima-Dokument»: «Was das Verstindnis der Eucharistie
als Gedachtnis des Opfers Christi am Kreuz (anamnesis) anbelangt, ver-
bindet das Lima-Dokument diesen Gedanken mit dem traditionellen Ver-
stindnis der Eucharistie als Opferhandlung. Wir neigten in unserer Tradi-
tion dazu, einseitig das Opfer Christi, das ein fiir allemal am Kreuz ...
vollendet worden war, zu betonen. Es ist uns nicht gelungen, die Fiille des
biblischen Materials zu reflektieren, das auch von einer Dimension des
Opfers im sakramentalen Akt spricht.»3! Diese Bereitschaft, das eucharis-
tische Opfer neu zu iiberdenken, fiihrte auch in den neuen Messliturgien
zu konkreten Resultaten. Dies kann man am Beispiel des Eucharistiege-
betes der Schwedischen Kirche von 1986 zeigen, in dem das Opfer in der
Messe hervorgehoben wird. Im Eucharistiegebet I betet der Zelebrant
nach der Epiklese und den Konsekrationsworten, aber vor der Proklama-
tion des Glaubensgeheimnisses die folgende anamnesis: «Heiliger Vater,
wir feiern dieses Mahl zum Gedéchtnis des Leidens und des Todes deines
Sohnes, seiner Auferstehung und Himmelfahrt. Du schenkst uns das Brot
des Lebens und den Kelch des Heils, dass wir davon essen und daraus trin-
ken bis zu dem Tag, da Er wiederkommen wird in Herrlichkeit. Wir bitten
dich, blicke auf sein vollkommenes und immerwéhrendes Opfer, durch
das du die Welt mit dir versohnt hast. Lass uns alle durch den Heiligen
Geist in dem einen Leib Christi versammelt sein und zu einem vollkom-
menen und lebendigen Opfer in Christus werden.» Und im Eucharistiege-
bet I'V betet der vorstehende Priester oder Bischof in der anamnesis: «Hier
ist sein [Christi] Leib und Blut, das Opfer, das uns mit dir [Vater] versohnt
hat.» In den verschiedenen Traditionen gibt es durchaus Opfertheologien,
die es Lutheranern letztlich ermoglichen, das eucharistische Opfer unter
Riick-griff auf ihre eigene Tradition zu verteidigen. Der orthodoxe luthe-
rische Theologe Johann Gerhard aus dem 17. Jahrhundert umschreibt in
seiner «Confessio Catholica» die Messe als eine Représentation (reprae-
sentatio) in dem Sinn, dass in ihr Christus sakramental gegenwirtig ist,
woraus er folgert, dass auch die memoria des einen vollbrachten und un-
versehrten Opfers in der Messe gegenwirtig ist.’? In heutiger Ausdrucks-
weise wiirde man hier von einer anamnetischen Sicht des eucharistischen
Opfers sprechen.

31 The Response (wie Anm. 23), E. 2.5, in: M. Thurian (wie Anm. 23), 114.

32 Johann Gerhard, Confessio Catholica. In qua doctrina catholica et evangelica, quam
ecclesiae Augustanae confessioni addictae profitentur, ex romano-catholicorum suffragiis
confirmatur, tom. II, Francofurti et Lipsiae (Censchius) 1679, pars II, art. XIV, 1,6.

261



Sven-Erik Brodd

Aus einer nordischen Perspektive sind die Verweise auf das Opfer in der
Messe ziemlich interessant, da die Vorstellung des Opfers im nordischen kul-
turellen und kirchlichen Leben iiberhaupt nicht existiert.?? Dies wirft wiede-
rum Fragen hinsichtlich des Priestertums aller getauften Glaubigen auf, das
eng mit der Vorstellung der Kirche als einer Opferpriesterschaft verbunden
1st.3¢ Das allgemeine Priestertum wird im heutigen lutherischen kirchlichen
Leben nicht notwendigerweise auf das Opfer bezogen, sondern auf Macht
und die Machtbalance zwischen Laien und Klerus.?> Dies hat sich aus der
Perspektive der eucharistischen Theologie und des ordinationsgebundenen
Amtes als ziemlich wirkungslos erwiesen. In vielen lutherischen Kirchen
entstanden Spannungen zwischen Klerus und Laien, und dies wirkte sich auf
die Intention der Reformation des 16. Jahrhunderts kontraproduktiv aus, wel-
che die Vorstellung, dass der Laienstand mit der «Welt» und der Klerus mit
der «Kirche» assoziiert wurde, zurechtriicken wollte. Im lutherisch/romisch-
katholischen Dialog stellten beide Dialogpartner iibereinstimmend fest,
«dass die gemeinsame Taufe ein wichtiger Ausgangspunkt fiir die Frage nach
eucharistischer Gemeinschaft ist».3¢ Gewohnlich lehren die Lutheraner, dass
die Taufe der Akt ist, wodurch eine Person zu einem Mitglied der Kirche wird
und somit nicht mehr Objekt der Mission ist. Sie ist auch die Eingliederung
in die konigliche Priesterschaft. Bereits wihrend der 1930er Jahre erkannten
Theologen der Kirche von Schweden das Potenzial einer Interpretation der
Kirche als eucharistischer Gemeinschaft und dass die Teilnahme an der
Messe die wichtigste Weise ist, das allgemeine Priestertum auszuiiben.’” Der

3 Sven-Erik Brodd, Makten och offret. Tva problematiska perspektiv pa kyrkans
dmbete [Die Macht und das Opfer. Zwei problematische Aspekte des kirchlichen Am-
tes], in: Valborg Lindgirde/Ake Viberg (Hg.), Drabbad. Texter om kallelse och helh-
jartat engagemang [Betroffen. Texte iiber Berufung und aufrichtiges Engagement]
(Studia theologica Holmiensia 6), Orebro (Libris) 2002.

34 Die Idee eines universalen Priestertums wird in den lutherischen Bekenntnis-
schriften in Deutschland — wie sie etwa in BSLK (vgl. Anm. 8) gesammelt vorliegen —
nur ein einziges Mal erwéhnt, und zwar in Melanchthons «Tractatus de potestate et
primatu papae», 69, aus dem Jahr 1537 (1540), wo ein Verweis auf | Petr 2,9 vorliegt
und das Priestertum der ganzen Kirche zugeeignet wird. Daher habe die Kirche das
Recht, Amtstriger zu wihlen und zu ordinieren; vgl. BSLK, 491.

35 Vgl. Preben Espelsen u. a. (Hg.), Det almindelige prestedgmme og det folke-
kirkelige demokratie [Das Allgemeine Priestertum und die volkskirchliche Demokra-
tie], Frederiksberg (Anis) 1996.

36 Bericht (wie Anm. 13), § 70, in: H. Meyer (wie Anm. 13), 267.

31 Gunnar Rosendal, Var Herres Jesu Kristi lekamens och blods sakrament [Das
Sakrament des Leibes und Blutes unseres Herrn Jesus Christus], Osby (Pro Ecclesia)

262



Eucharistische Theologien im Luthertum

Begriff der Partizipation ist hier entscheidend, weil es die eucharistische
Theologie beeinflusst. Es besteht ein Unterschied zwischen der weitaus
tiblichsten Ausdrucksweise des Luthertums, wonach die Gldubigen «das
Sakrament Empfangende» sind, und dem, was ich mit «am Sakrament
Partizipierende» meine.*® Wenn die Kirche als Priesterschaft wihrend der
Eucharistie an Christus partizipiert, hat sie auch Teil an seinem allgeniig-
samen Opfer auf Golgatha. Dies wurde im lutherisch/romisch-katholi-
schen Dialog in den USA (1967) ernst genommen, wo es heisst: «Ausser-
dem ist die katholische Aussage, dass die Kirche in der Messe «Christus
opfert>, im Laufe der letzten fiinfzig Jahre in zunehmendem Masse so er-
klart worden, dass dadurch lutherische Befiirchtungen, die Allgeniigsam-
keit des Opfers Christi werde beeintréichtigt, zerstreut werden. Die Glie-
der des Leibes Christi sind durch Christus so mit Gott und miteinander
vereint, dass sie Teilhaber werden an seiner Anbetung, seiner Selbsthin-
gabe, seinem Opfer fiir den Vater. Durch dieses Einswerden zwischen
Christus und den Christen <opfert> die Abendmahlsgemeinde Christus, in-
dem sie einwilligt, in der Kraft des Heiligen Geistes durch ihn dem Vater
dargebracht zu werden.»* Der von praktisch allen Lutheranern in 6kume-
nischen Dialogen vertretene Standpunkt ist jedoch die Ansicht, dass die
Kirche im Geschehen des eucharistischen Opfers nicht Subjekt sein
kann.40

Wenn im Luthertum das allgemeine Priestertum mit Macht und nicht
mit Opfer assoziiert wird, wirkt sich dies selbstverstindlich auch darauf
aus, wie das ordinationsgebundene Amt, die Laienschaft und vor allem
Macht selbst verstanden und wie Macht in lutherischen Traditionen aus-
geiibt wird.

1938. Vgl. dazu Jouko M.V. Heikkinen, Unio Substantialis et Sacramentalis. Gunnar
Rosendalin evangelis-katolinen ehtoolliskisitys [Der evangelisch-katholische Begriff
der Eucharistie von Gunnar Rosendal] (STKJ 168), Helsinki 1990. Vgl. auch andere
schwedische Theologen wie etwa Yngve Brilioth, Eucharistic Faith and Practice,
Evangelical and Catholic, London (SPCK) 1930 [schwedisch 1926]; Gustav Aulén,
Eucharist and Sacrifice, Philadelphia (Muhlenberg) 1958.

38 Vgl. Kirche und Rechtfertigung. Das Verstiandnis der Kirche im Licht der Recht-
fertigungslehre. Gemeinsame romisch-katholische/evangelisch-lutherische Kommis-
sion, § 4.1-2, Paderborn (Bonifacius)/Frankfurt a. M. (Lembeck) 1994, 61-76.

39 Die Eucharistie (wie Anm. 19), hier 100 (= 2b).

40 Elisabeth Honig, Die Eucharistie als Opfer nach den neueren 6kumenischen Er-
klarungen (KKTS 54), Paderborn (Bonifacius) 1989.

263



Sven-Erik Brodd

Operative Ekklesiologie, selbstkritischer Okumenismus
und Eucharistie — einige Schlussbemerkungen

Der franzosische Theologe Yves Congar hat seinerzeit umschrieben, was
als operative Ekklesiologie bezeichnet werden kann. Diese geht von der
Annahme aus, dass die Frommigkeit und die Liturgie, wie sie in den ver-
schiedenen Traditionen zu finden sind, etwas liber das Selbstverstindnis
dieser Traditionen aussagen.*! Damit wird der Leitsatz lex orandi lex cre-
dendi est im Sinn eines induktiven Weges des Verstehens zur Geltung ge-
bracht. Daher bin ich der Meinung, dass ein angemessenes Verstdndnis der
Eucharistie im Luthertum auf einer Analyse der eucharistischen Praxis in
den verschiedenen Kirchen beruhen muss. Dann kann man die diesbeziig-
lichen lehrhaften Grundannahmen in den lutherischen Glaubenslehren
untersuchen, die fast 500 Jahre alt sind, wie auch in den Verdnderungen,
die sich im Lauf der Geschichte des Luthertums ergeben haben. Ich habe
schon die Notwendigkeit erwihnt, dabei den Einfluss des Protestantismus
zu berticksichtigen wie auch die Einsichten der 6kumenischen Dialogtex-
te, in denen die Lutheraner durch ihre Gesprachspartner gezwungen wer-
den, Glaubenslehre, Praxis und neue Impulse in eine Synthese zu integ-
rieren. Aus diesem Grund sind dkumenische theologische Dialoge von
immenser Wichtigkeit.

Es wird oft gesagt, dass sich die Kirchen heute in einem 6kumenischen
Winter befinden. Seltsamerweise scheint dieser Winter die ganze Erde zu
umfassen, und ein Sommer wire dann nirgends zu finden. Ich kann dies
nicht glauben. Im Gegenteil, alle Kirchen versuchen derzeit, die Ergeb-
nisse der okumenischen Dialoge zu verarbeiten. Im Luthertum ist dies of-
fensichtlich. Es gibt Veriinderungen im Verstindnis der Mission, in der Pas-
toraltheologie, in der eucharistischen Theologie, ganz allgemein in der
Sakramententheologie, in der Auffassung des ordinationsgebundenen
Amtes, in der Liturgie usw. Es iiberrascht nicht, dass es auch Abwehrre-
aktionen gibt, einschliesslich eines in einigen Teilen der Welt neu beleb-
ten Konfessionalismus und wachsenden Protestantismus. Aber all das

41 Yves Congar, LU «ecclesia» ou communauté chrétienne, sujet integral de I’action
liturgique, in: Jean-Pierre Jossua (Hg.), La liturgie aprés Vatican I1. Bilans, études, per-
spectives (UnSa 66), Paris (Cerf) 1967, 241-282; Sven-Erik Brodd, Kyrkosyn och
gudstjdanst. Om ecklesiologiskt studium av liturgy [Kirchenbild und Gottesdienst.
Uber das ekklesiologische Studium der Liturgie), in: Hedwig Brander Jonsson (Hg.),
Forskning om gudstjéanst [Untersuchungen zum Gottesdienst] (Tro & Tanke 2000, 2)
Uppsala (Svenska kyrkans forskningsrad) 2000, 83-99.

264



Eucharistische Theologien im Luthertum

hiangt mit den Ergebnissen der 6kumenischen Dialoge zusammen, auch
die meines Erachtens negativen Reaktionen.*?

Was ich in diesem Exposé angedeutet habe, ist also, dass sich die oku-
menischen Dialoge derzeit in einem Prozess informeller Rezeption befin-
den, indem sie die Kirchen zu internen Veridnderungen fiihren und gleich-
zeitig Reaktionen hervorrufen, die von religioser Gleichgiiltigkeit bis zu
einem neuem Konfessionalismus, der sich nach dem Wittenberg oder
Trient des 16. Jahrhunderts zuriicksehnt, reichen. Aber ein moderner oder
vielmehr postmoderner Mensch ist unfahig zu mehr als einer postmoder-
nen Mentalitidt des Herauspickens und Wihlens, die letztlich in der Auf-
klarung wurzelt und nicht im 16. Jahrhundert.

Ich habe in meinen Ausfiihrungen auch versucht, ein Prinzip der Selbst-
priifung einzufiihren, das meiner Meinung nach auf 6kumenische Dialoge
anwendbar sein sollte. Einer der Griinde fiir die relativ schwache Position
der Dialoge in der Postmoderne ist, dass die Reprisentanten der Kirchen zu
viel vom Erbe der Apologetik iibernehmen. Ich nehme in Dialogen, an de-
nen engagierte Lutheraner teilnehmen, weniger eine Uberpriifung der wirk-
lichen lutherischen Traditionen als vielmehr Abstraktionen wahr, deren ein-
ziger Zweck die Konstruktion einer Wirklichkeit ist, die als Luthertum oder
— schlimmer — als lutherische Kirche bezeichnet wird. Zudem werden auch
zu wenig Analysen der tatsdchlich existierenden kirchlichen Wirklichkeit,
die diskutiert werden sollte, vorgelegt. Damit will ich sicher nicht einer Art
von theologischem Indifferentismus das Wort reden, im Gegenteil. Gegen-
seitiges Verstindnis vollzieht sich immer in Liebe und Wahrheit, und eine
Kritik gegeniiber der Tradition und der Kirche, zu der ein Theologe oder ei-
ne Theologin gehért, muss immer auf ein tieferes Verstidndnis der gottlichen
Offenbarung, die der katholischen Kirche gegeben ist, hinzielen.

Sven-Erik Brodd (geb. 1949 in Oskarshamn, Schweden), Prof. Dr. theol. 1982
Promotion in Uppsala, 1986—1993 Direktor der Internationalen Studienabtei-
lung der Schwedischen Kirche und Mitarbeiter in der Forschungsabteilung die-
ser Kirche, seit 1993 o. Professor fiir Systematische Theologie, seit 2000 Dekan
der Theologischen Fakultdit; 1998 Gastprofessor am General Theological Semi-
nary, New York; 1998-2003 Gastprofessor am University College, Chichester.

Adresse: Uppsala Universitet, Teologiska fakulteten, Box 1604, SE-75 146
Uppsala, Schweden.

42 Sven-Erik Brodd, 1. agenda nascosta. Risultati impliciti nei dialoghi tra le tradizioni
cattolica e luterano-melantoniana, in: Mario Russotto (Hg.), Le relazioni cattolico-luterane
a tre decenni dal Vaticano II, Citta del Vaticano (Libreria editrice Vaticana) 1997, 101-106.

265



	Eucharistische Theologien im Luthertum : ekklesiologische und sakramententheologische Perspektiven

