
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 4

Artikel: Eucharistische Theologien im Luthertum : ekklesiologische und
sakramententheologische Perspektiven

Autor: Brodd, Sven-Erik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eucharistische Theologien im Luthertum
Ekklesiologische und sakramententheologische
Perspektiven*

Sven-Erik Brodd

Allgemeine Einführung

Es scheint mir wichtig, gleich klarzustellen, dass es die lutherische Kirche
und daher die eine lutherische Lehre oder Theologie der Eucharistie nicht
gibt. Das Letztere wird noch offensichtlicher, wenn wir die gegenwärtigen
eucharistischen Liturgien der lutherischen Kirchen nebeneinander
stellen.1 Die Vielfalt lässt sich etwa durch den Vergleich eines deutschen
lutherischen Abendmahlsgottesdienstes und seinem liturgisch recht
eingeschränkten Handlungsgefüge mit einer Messe (Mässa) der Schwedischen
Kirche ziemlich gut illustrieren. Im deutschen und norwegischen Luthertum

muss der Vorsteher der Eucharistie nicht einmal ordiniert sein, während

in der Kirche von Schweden der Priester von einem in apostolischer
Sukzession stehenden Bischof ordiniert wird. Dies deutet nicht nurUnter-

* Überarbeiteter Text des Referats gehalten auf der 38. Internationalen Altkatholischen

Theologenkonferenz vom 25.-30. August 2003 in Mennorode, Elspeet (NL).
Übersetzung aus dem Englischen von Maja Weyermann und UvA.

1 Der Ausdruck «Lutherische Kirche» ist ekklesiologisch betrachtet problematisch.

Vgl. z.B. Frank C. Senn, Lutheran Movement, but Evangelical Catholic Church,

Dialog - A Journal of Theology 30 (1991), 248-250; Wolf-Dieter Hauschild,
Konfessionelles Selbstbewusstsein und kirchliche Identitätsangst. Zur Gründung der
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands im Jahr 1948, in: Jürgen Jezio-
roski, Kirche im Dialog. 40 Jahre Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands,
Hannover (Lutherisches Kirchenamt der VELKD) 1988, 19^7.

Der Ausdruck «Lutherische Kirche» stammt aus dem deutschen Luthertum des

19. Jahrhunderts. In Schweden zum Beispiel wurde die Möglichkeit, eine Kirche nach

einer Person zu benennen, abgelehnt. Es gibt aus der Zeit vor 1982 keinen offiziellen
Text, der den Ausdruck «evangelisch-lutherisch» für die Schwedische Kirche (Svens-
ka Kyrkan) verwendet. Er kam erst auf, als es plötzlich notwendig wurde, die
«fundamentalen Lehren» der Kirche zu identifizieren. Vgl. Lars Eckerdal, Om Svenska kyrkan

som trossamfund. Svenska kyrkans beteckning, bestämning och benämning i

svensk lagstiftning [Über die Schwedische Kirche als Glaubensgemeinschaft. Die
Schwedische Kirche. Ihre Bezeichnung und Definition in der schwedischen Gesetzgebung],

Kyrkohistorisk Ârskrift 88 (1988) 87-106.

IKZ 93 (2003) Seiten 249-265 249



Sven-Erik Brodd

schiede im Verständnis der Eucharistie und des ordinationsgebundenen
Amtes an, sondern auch in der Sakramententheologie und Ekklesiologie
im Allgemeinen. Würde man Nordamerika oder Afrika mit einbeziehen,
könnten die Beispiele noch um ein Vielfaches erweitert werden. Als die
Kirchen auf das «Lima-Dokument» des Ökumenischen Rates antworteten

,2 wurde es offensichtlich, dass der Konsens oder auch nur die

Konvergenz innerhalb der lutherischen Traditionen nicht ausreichte, um sie als
eine kohärente Tradition von anderen Traditionen zu unterscheiden. Das
wird noch deutlicher, wenn die Antworten auf das «Lima-Dokument», die
sich auf ekklesiologische Fragen wie etwa das ordinationsgebundene Amt
und die Sakramententheologie beziehen - und das sind Themen, die ja
sehr miteinander verbunden sind -, in die Untersuchung der eucharistischen

Theologie integriert werden.3
Weshalb ist dies so? Es gibt mehrere Gründe dafür, und ich werde

zunächst versuchen, auf einige hinzuweisen.
Erstens ist das Luthertum als strukturierte Bewegung historisch gesehen

eine ziemlich späte Erscheinung des 19. Jahrhunderts. Ursprünglich
war es eine abwehrende Reaktion gegen die Bestrebungen für eine
lutherisch-reformierte Einheit in Deutschland, daraus entstand später eine
weltweite Bewegung zur Vereinigung der Lutheraner, dann auch der lutherischen

Kirchen.4 Vorher gab es keine wirkliche Begegnung der Kirchen,
die auf verschiedene Art am lutherischen Erbe teilhaben. In den nordischen

Ländern zum Beispiel entwickelten sich die von Deutschland
inspirierten reformatorischen Bewegungen sehr unterschiedlich. Die
Geschichte der Kirche in Dänemark-Norwegen ist anders verlaufen als die
der Kirche in Schweden-Finnland. Heute kommen diese Unterschiede und
voneinander abweichenden Entwicklungen innerhalb der Kirchen deutlich

in der heutigen ökumenischen Bewegung zum Vorschein.5 Bis ins

2 Baptism, Eucharist and Ministry 1982-1990. Report on the Process and Responses

(FOP 149), Geneva (WCC) 1990.
3 Michael Seils, Lutherische Konvergenz? Analyse der lutherischen Stellungnahmen

zu den Konvergenzerklärungen «Taufe, Eucharistie und Amt» der Kommission
für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen (LWB-Re-
port 25), Stuttgart (Kreuz) 1988.

4 Bengt Wadensjö, Toward a World Lutheran Communion. Developments in
Lutheran Cooperation up to 1929 (SHEU 18), Stockholm (Almqvist & Wiksell) 1971.

5 Dies kann in den unterschiedlichen Haltungen festgestellt werden, welche die
dänische und norwegische Kirche einerseits und die schwedische und finnische Kirche
andererseits in bestimmten Situationen einnehmen - etwa beim Besuch des Papstes in
den Nordischen Ländern 1989 oder bei der Feier zu Ehren der hl. Brigitte in Rom

250



Eucharistische Theologien im Luthertum

20. Jahrhundert gab es zwischen den nordischen Kirchen überhaupt keine
Gemeinschaft. Die erste offizielle Kirchengemeinschaft, welche die
schwedische Kirche eingegangen ist, war jene mit der Kirche von England
1920/1922. Der schwedische Erzbischof empfahl 1830 den schwedischen

Immigranten in Nordamerika, sich anglikanischen Gemeinden anzu-
schliessen.6 Historisch gesehen ist also das Luthertum keine
Selbstverständlichkeit.

Zweitens gibt es ein systematisch-theologisches Problem, insofern es

im Luthertum eigentlich keine einheitliche ekklesiologische Grundstruktur

gibt. Da die von Martin Luther und Philipp Melanchthon inspirierten
Reformatoren nicht eine neue Kirche errichten wollten, sondern auf eine
Reformation der bestehenden lateinischen Kirche hinzielten, bestand für
die Ausarbeitung einer vollständigen, kohärenten Ekklesiologie keine

Notwendigkeit.7 Es genügten ekklesiologische Elemente, die als korrektive

Prinzipien für eine bereits existierende Kirche dienten. Es ist daran zu
erinnern, dass die «Confessio Augustana» den Anspruch erhebt, nichts zu
lehren, was gegen die katholische Kirche gerichtet ist, selbst nicht gegen

1991, als der finnische und der schwedische Erzbischof die Heilige zusammen mit dem

Papst in einer Vesper am Hochaltar des Petersdoms feierten, wogegen die Vertreter
anderer lutherischer Traditionen protestierten. Dieser Unterschied zwischen Ost und
West im nordischen ekklesialen Leben kann auch anhand der Haltung gegenüber der

«Leuenberger Konkordie» beobachtet werden, die von den dänischen und norwegischen

Kirchen, nicht aber von den finnischen und schwedischen Kirchen unterzeichnet

worden ist; Erstere sind damit, ähnlich wie die Kirche von England mit der
«Gemeinsamen Feststellung von Meissen», eine ökumenische Beziehung mit der

Evangelischen Kirche in Deutschland eingegangen. Ein sachverwandter Unterschied
zeigt sich in der Haltung zum «Porvoo Common Statement»: Die Kirche von Dänemark

hat es nicht unterzeichnet, und die Kirche von Norwegen hat es nur widerwillig
angenommen. Die Kirchen von Finnland und Schweden dagegen sind sehr aktiv in der
«Porvoo-Gemeinschaft» engagiert. Vgl. dazu Lars Österlin, Churches of Northern
Europe in Profile. A Thousand Years of Anglo-Nordic Relations, Norwich (Canterbury
Press) 1995; Sven-Erik Brodd, Europe's Regional Ecclesiastical Divisions from an

Ecumenical Perspective, KZG 12 (1999) 537-550. - Eine knappe geschichtliche
Anmerkung mag diese Unterschiede etwas erklären: Finnland gehörte bis 1809 zu
Schweden, Dänemark und Norwegen bildeten bis 1814 ein gemeinsames Reich,
danach war Norwegen bis 1905 mit Schweden in einem Bundesstaat vereinigt.

6 Carl Henrik Lyttkens, The Growth of Swedish-Anglican Intercommunion
between 1833 and 1922 (BTP24), Lund (Gleerup) 1970.

7 Vgl. Ola Tj0rhom, Kirken - troens mor. Et 0kumenisk bidrag til en luthersk ek-

klesiologi [Die Kirche - die Mutter des Glaubens. Ein ökumenischer Beitrag zu einer
lutherischen Ekklesiologie] (Kirkeforum PF's studiebibliotek 43), Oslo (Verbum)
1999.

251



Sven-Erik Brodd

die römische Kirche, wie man sie aus ihren frühesten Lehren kennt.8 Nicht
einmal in den Liturgien ist etwas gegen die katholische Kirche zu finden.9
So enthält etwa die Confessio Augustana eine lange Apologie der Messe.I0
Dennoch trugen die Reformatoren einige Elemente zur Reform selbst bei
und diese Elemente hatten ekklesiologische Konsequenzen, die schliesslich

zu einem Schisma führten.
Um das Luthertum zu verstehen, ist es sodann wichtig, sich bewusst

zu sein, dass während der Reformationen im 16. Jahrhundert zwei
fundamentale Ansätze hinsichtlich der Lehre existierten, welche die
lutherischen Theologen noch heute beschäftigen. Einige lutherische Theologen

scheinen alle die Ekklesiologie korrigierenden Elemente auf eine
ziemlich reduzierende Art zu isolieren, was im protestantischen Luthertum

weit verbreitet ist. Der «Neuprotestantismus» war eine Erfindung aus
der Zeit des endenden 18. Jahrhunderts und entwickelte sich zu Beginn
des 19. Jahrhunderts zu einem etablierten Konzept." Dieser Protestantismus

hat das Luthertum während langer Zeit stark beeinfiusst. Andere
lutherische Theologen versuchen die schon im 16. Jahrhundert vorhandene

konstitutive (lateinische) Ekklesiologie als notwendige fundamentale

Voraussetzung für die korrektiven Prinzipien der Reformationen
ernst zu nehmen. Einer der dafür verwendeten Ausdrücke ist «evangelische

Katholizität». Hier geht es um eine Ekklesiologie, die eine Reihe
von Kriterien für eine fortlaufende Reformation der katholischen Kirche

8 Vgl. Confessio Augustana, Epilog zu XXI, in: Die Bekenntnisschriften der
evangelisch-lutherischen Kirche (=BSLK), Göttingen (V&R) 1930 l01986, 83cd; Confessio

Augustana, Einleitung zu XXII, in: ebd., 84.
9 Vgl. Confessio Augustana, Epilog zu XXVIII, 5, in: BSLK (wie Anm. 8). 132.
10 «Man legt den Unseren mit Unrecht auf. dass sie die Messe sollen abgetan

haben. Denn das ist öffentlich, dass die Messe, ohn Ruhm zu reden, bei uns mit grosserer

Andacht und Ernst gehalten wird dann bei den Widersachern... So ist auch in den

öffentlichen Ceremonien der Messe keine merklich Änderung geschehen, dann dass an
etlichen Orten teutsch Gesänge, das Volk damit zu lehren und zu üben, neben lateinischem

Gesang gesungen werden... So man nun keine Neuigkeit hierin, die in der
Kirchen vor Alters nicht gewesen, furgenummen hat, auch in den öffentlichen
Ceremonien der Messen kein merklich Änderung geschehen, allein dass die anderen unnötigen

Messen, etwa durch einen Missbrauch gehalten neben der Pfarrmess, gefallen
seind...»; vgl. Confessio Augustana, Art. 24, in: BSLK (wie Anm. 8), 91-95.

11 Protestantismus, Katholizismus, Liberalismus, Kommunismus und alle anderen

auf -ismus endenden Erscheinungen suggerieren ein geschlossenes System von
Ideen - eine Erscheinung, die in der Geschichte vorher nicht bekannt war. Protestanten

gab es während der ganzen Geschichte der Kirche, nicht aber den Protestantismus.

252



Eucharistische Theologien im Luthertum

integriert.12 Die verschiedenen Interpretationen evangelischer Katholizität

berücksichtigen nicht nur die entscheidenden Kriterien (norma nor-
mans), sondern auch die Normativität der Tradition (norma normata).
Diese unterschiedlichen Wahrnehmungen von Kirche und Tradition
haben selbstverständlich auch Auswirkungen auf die Sakramententheologie

und das Verständnis der Eucharistie und charakterisieren die
verschiedenen lutherischen Traditionen.

Um die eucharistische Theologie in den lutherischen Traditionen zu
verstehen, ist es notwendig, sich mit jeder einzelnen lutherischen Tradition

für sich auf eine induktive Weise zu befassen. Es ist offensichtlich,
dass die verschiedenen Traditionen auch in sich selbst Unterschiede
aufweisen. Seit der letzten Formulierung eines lutherischen Bekenntnisses
sind beinahe fünfhundert Jahre vergangen, und in dieser Zeit haben in
allen Traditionen, die auf den Lehren der Reformation des 16. Jahrhunderts
beruhen, Entwicklungen in der Lehre und Veränderungen in der Praxis

stattgefunden. Um zu verstehen, wofür das Luthertum heute eintritt, muss
man die gegenwärtig geltenden Liturgien und die damit zusammenhängende

eucharistische Praxis und Frömmigkeit analysieren. Dadurch wird
es möglich, die Relevanz fundamentaler Lehren des 16. Jahrhunderts zur
Geltung zu bringen. Ökumenische Stellungnahmen und Dialoge des

20. Jahrhunderts präsentieren häufig ein lutherisches Verständnis der
Eucharistie, das moderne wissenschaftliche geschichtliche und
systematisch-theologische Erkenntnisse berücksichtigt. Um also etwas Allgemeines

über die Eucharistie im Luthertum auszusagen, muss man die heutige
eucharistische Frömmigkeit und Liturgie mit der Lehre des 16. Jahrhunderts,

der Reduktionstheologie des aus dem 19. Jahrhundert stammenden
Protestantismus und der modernen ökumenischen Theologie miteinander
in Beziehung setzen.

Ich bin der Meinung, dass die Dokumente der nationalen bilateralen

Dialoge, auch wenn sie untereinander nicht vollständig vereinbar sind, die

gegenwärtige Situation lutherischer Theologie und Kirche ziemlich gut
widerspiegeln. Sie geben ein zutreffendes und differenziertes Bild dessen,

was Luthertum heute ist. Die auf internationaler Ebene geführten Dialoge
zwischen dem Lutherischen Weltbund (LWB) und anderen christlichen
Gemeinschaften sind dagegen nicht unproblematisch. Die internationale

12 Sven-Erik Brodd. Evangelisk katolicitet. Ett Studium av innehält och funktion
under 1800- och 1900-talen [Evangelische Katholizität. Eine Untersuchung zu Inhalt
und Funktion im 19. und 20. Jahrhundert] (BTP39), Lund (Gleerup) 1982.

253



Sven-Erik Brodd

Evangelisch-lutherisch/Römisch-katholische Studienkommission stellt im

sog. Malta-Bericht von 1972 fest: «Eine besondere Schwierigkeit besteht

darin, dass es für die Lutheraner oft schwierig ist, das gegenwärtige
lutherische Glaubensverständnis verbindlich zu umschreiben.»13 Einer der
lutherischen Teilnehmer, Prof. Hans Conzelmann, äussert sich dazu in einem
Sondervotum wie folgt: «In manchen Punkten besteht keine einheitliche
<lutherische> Meinung, z.B. über Wesen und Bedeutung des Kirchenrechts,
des Apostelamts, darüber hinaus des Amtes überhaupt, der Ordination
usw.»14 Diese ungeklärten Punkte sind noch immer vorhanden, und ich
denke, dass ein lutherisch-lutherischer ökumenischer Dialog nötig ist.15

Bis jetzt habe ich eine Anzahl von Elementen präsentiert, die für das

Verständnis einer lutherischen eucharistischen Theologie nötig sind:

1. Die gegenwärtige eucharistische Liturgie und Frömmigkeit in jeder
einzelnen Kirche.

2. Die Lehren über die Eucharistie in der Reformation des 16. Jahrhun¬

derts, wobei im Auge zu behalten ist, dass es auch in anderen Ländern
als Deutschland Reformatoren gab, selbst wenn der Einfluss Martin
Luthers und Philipp Melanchtons ausserordentlich gross war.16

3. Erklärungen und Stellungnahmen der in unserer Zeit geführten öku¬

menischen Dialoge.

13 Bericht der Evangelisch-Iutherisch/Römisch-katholischen Studienkommission
«Das Evangelium und die Kirche», 1972 («Malta-Bericht»), in: Harding Meyer u.a.

(Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte

interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene. Band 1, 1931-1982, Paderborn

(Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck)21991, 251.
14 H. Meyer (wie Anm. 13), 270. Dieselbe Beobachtung machte der römisch-katholische

Theologe Heinz Schürmann, ebd., 269. Zum Lutherischen Weltbund im
ökumenischen Dialog vgl. Pirjo Työrinoja, Ad veram unitatem. Luterilainen identiteetti
Luterilaisen maailmanliiton ja roomalaiskatolisen välisissä oppikeskusteluissa vuosi-
na 1967-1984 [Die lutherische Identität im Dialog zwischen Lutherischem Weltbund
und Römisch-katholischer Kirche 1967-1984] (Studia missiologica et oecumenica
Fennica 58), Helsinki (Luther-Agricola-Seura) 1994.

15 Sven-Erik Brodd, Neue Schritte im lutherischen Ökumenismus. Spiritualität und
die lutherische Gemeinschaft. Bemerkungen zu verschiedenen Formen der Spiritualität

im Luthertum als ökumenisches Problem, in: Lutherischer Ökumenismus auf dem

Weg. Dokumentation über die Konsultation von Klingenthal, 5-8 Juni 1990 (LWB
Dokumentation 32), Stuttgart (Kreuz) 1993, 125-132.

16 Zur Situation in Schweden vgl. z. B. Remi Kick, Tel un navire sur la mer
déchaînée. La communauté chrétienne dans l'œuvre de Laurentius Petri, archevêque
d'Uppsala (1531-1573) (STL 52), Lund (Lund University Press) 1997.

254



Eucharistische Theologien im Luthertum

4. Der Einfluss des Protestantismus des 19. Jahrhunderts auf einige luthe¬

rische Traditionen. Diese sind stark von der Art und Weise geprägt, wie
der Protestantismus die Reformation des 16. Jahrhunderts interpretiert
hat.

Die Herausforderung besteht dann in der Frage, wie man mit dieser
Situation umgeht. Ist es überhaupt möglich, von einer Art von gemeinsamem

lutherischem Verständnis der Eucharistie zu sprechen? Oder besteht
die wichtigste Aufgabe darin, aus einer weltweiten Perspektive heraus die
Idee, es gebe ein solches gemeinsames Verständnis, zu dekonstruieren?

Nun, ich will kurz und ohne den Anspruch zu erheben, etwas Endgültiges
zu sagen, versuchen, die Möglichkeit zu erörtern, dass es doch einige
Perspektiven eines lutherischen Verständnisses der Eucharistie gibt. Zu
diesem Zweck werde ich einige ökumenische Dokumente, die Antwort der
Kirche von Norwegen zum «Lima-Dokument» und einige Beispiele aus

einem gegenwärtigen liturgischen Formular heranziehen.17 Es gibt dabei

einige kontroverse Probleme wie die Fragen der Realpräsenz (praesentia
realis) und des eucharistischen Opfers, die für eine Darstellung einer
eucharistischen Theologie nützlich sein können. Dann sollte man natürlich
auch nicht vergessen, dass die lutherischen Traditionen mit denjenigen
Kirchen, die zur grossen katholischen Tradition gehören, sehr viele
Elemente gemeinsam haben. Diese hier aufzuzählen ist nicht nötig, denn sie

sind, etwa in den Dokumenten ökumenischer Dialogkommissionen, leicht
zugänglich.

Die Realpräsenz

Seit den Anfängen hat das Luthertum ein offensichtliches Problem, das

freilich erst im Protestantismus im vollen Ausmass zutage getreten ist: Es

handelt sich um die Unterscheidung zwischen äusserlich-Äusseriichkeit
und innerlich-Innerlichkeit. Diese Unterscheidung (distinctio) wird in der

lutherischen Ekklesiologie und eucharistischen Theologie sehr oft in eine

Trennung (separatio) verwandelt, was sich natürlich auch auf die Theologie

der Realpräsenz auswirkt. Auf diese Weise wird vor allem im
protestantischen Luthertum die wahre Kirche tendenziell unsichtbar und die

Eucharistie spiritualisiert.

17 Zur Entwicklung der Liturgien in den skandinavischen Kirchen nach der
Reformation vgl. Frank C. Senn, Christian Liturgy. Catholic and Evangelical, Minneapolis
MI (Fortress) 1997, 393-447, 467-477 etc.

255



Sven-Erik Brodd

Wenn wir uns zeitgenössischen ökumenischen Dokumenten zuwenden,

scheint der liberale Protestantismus allerdings erschöpft zu sein. Im
Text des internationalen anglikanisch-lutherischen Dialogs von 1972 findet

sich eine ziemlich allgemeine Sichtweise der Realpräsenz: «Beide
Kirchen bekräftigen die wahre Gegenwart (Realpräsenz) Christi in
diesem Sakrament, aber keine von beiden versucht genau zu definieren, wie
dies geschieht. In der eucharistischen Handlung, die Konsekration und

Empfang einschliesst, werden Brot und Wein, die Brot und Wein bleiben,
zu Mitteln, durch die Christus wahrhaft gegenwärtig ist und durch sich
den Kommunikanten gibt.»18 Im Prinzip ist diese Art der Formulierung
offen für verschiedene Interpretationen der Realpräsenz wie Transsubstantiation,

Transfiguration, bestimmte Sichtweisen von Konsubstantia-
tion usw. Dies wurde im lutherisch/römisch-katholischen Dialog in den

USA festgestellt, der auch den Lutheranern die Möglichkeit einräumt, die
Lehre der Transsubstantiation anzunehmen.19 Unter den lutherischen
Reformatoren des 16. Jahrhunderts scheint jedoch eine Konvergenz zur
patristischen Analogie zwischen der hypostatischen Vereinigung Christi
und der Realpräsenz bestanden zu haben. Eine der späten deutschen
Bekenntnisschriften, die «Formula Concordiae» (1577), könnte die Denkweise

illustrieren. Zuerst wird auf Justin den Märtyrer, Cyprian, Augustinus,

Leo den Grossen, Gelasius und andere Bezug genommen.
Anschliessend wird folgende Schlussfolgerung gezogen: «... dass,

gleichwie in Christo zwo unterschiedliche, unvorwandelte Naturen
unzertrennlich voreiniget sein, also im heiligen Abendmahl die zwei Wesen,
das natürliche Brot und der wahre natürliche Leib Christi in der geor-
denten Handlung des Sakraments allhier auf Erden zusammen gegenwärtig

sein; wiewohl solche Vereinigung des Leibs und Bluts Christi mit
Brot und Wein nicht ein persönliche Vereinigung wie beider Naturen in
Christo, sunder ein sakramentliche Voreinigung »20 Die Apologie

18 Bericht der von der Lambeth-Konferenz und dem Lutherischen Weltbund
autorisierten Gespräche, 1970-1972 («Pullach-Bericht»), § 68, in: H. Meyer (wie Anm.
13), 63 f.

19 Vgl. Die Eucharistie. Eine lutherisch/römisch-katholische Stellungnahme, in:

Harding Meyer (Hg.), Luthertum und Katholizismus im Gespräch. Ergebnisse und
Stand des katholisch/lutherischen Dialogs in den USA und auf Weltebene (Ökumenische

Perspektiven 3), Frankfurt a.M. (Lembeck/Knecht) 1973, 97-110, hier 107-109
§ 2c); Das Herrenmahl. Bericht der Gemeinsamen Römisch-katholischen/Evange-

lisch-lutherischen Kommission, 1978, § 49, in: H. Meyer (wie Anm. 13), 286. Vgl.
schon Apologia Confessionis X, 2, in: BSLK (wie Anm. 8), 248.

20 Solida Declaratio VII.36 f., in: BSLK (wie Anm. 8), 983 f.

256



Eucharistische Theologien im Luthertum

des Augsburger Bekenntnisses stellt fest, dass «unsers Herrn Christus
Leib und Blut wahrhaftiglich (vere et substantialiter) im Nachtmahl Christi

zugegen »,21 und Martin Luther räumt ein, dass die sakramentale
Vereinigung nicht endet, bis der Zweck der Konsekration, nämlich die
Kommunion der Gläubigen, erfüllt ist.22

Das lutherische Verständnis der Eucharistie hält im Allgemeinen daran
fest, dass die Realpräsenz ein terminus technicus für die sakramentale
Präsenz in den eucharistischen Elementen ist. In der Antwort auf das «Lima-
Dokument» stellt die Kirche von Norwegen fest: «In der Tradition unserer

Kirche ist es wichtig, nicht nur die Gegenwart Jesu mit der Feier der
Eucharistie und dem eucharistischen Mahl als Ganzem, sondern in einer
besonderen Weise mit den Elementen von Brot und Wein, die die Gläubigen

in der Eucharistie empfangen, zu verbinden. Dieses Verständnis hat
nach unserer Auffassung seine Grundlage in den oben erwähnten
Einsetzungsworten. Sie betonen den sakramentalen Realismus, der gemäss
lutherischem Denken jeden Zweifel an der Wirksamkeit des Sakraments
ausräumt: Genau im Zeitpunkt des Essens und Trinkens von Brot und
Wein empfangen wir Leib und Blut Christi und dadurch die Früchte seines

sühnenden Todes. Der Aspekt des Mahles wird in unserer Kirche so
stark betont, um einer Spiritualisierung der Eucharistie zu wehren, die zu
einer Gleichgültigkeit gegenüber dem eucharistischen Geschehen oder zu
Zweifeln an der Wirksamkeit des Sakramentes führen könnte.»23

Die Aussage ist interessant, weil sie die Realpräsenz in einer Weise

interpretiert, die sich fast ausschliesslich auf das Mahl, auf die Kommunion

bezieht. Daher haben Lutheraner auf Grund einer bestimmten Sichtweise

Schwierigkeiten, die substanzielle Gegenwart Christi in den

Elementen zu erklären. Trotz der Argumentation der Kirche von Norwegen in
ihrer Antwort auf das «Lima-Dokument» scheint die unmittelbare Gefahr
einer Spiritualisierung des Sakraments zu bestehen.

Der internationale lutherisch/römisch-katholische Dialog über die
Eucharistie von 1978 nimmt dieses Dilemma wahr und wendet es auf die Dau-

21 Apologia Confessionis X, 1, in: BSLK (wie Anm. 8), 247 f.
22 Sven-Erik Brodd. Nattvarden i luthersk tradition [Das Abendmahl in der lutherischen

Tradition], in: René Kieffer (Hg.). Nattvardens teologi [Theologie des Abendmahls].

Stockholm (Verbum) 1996. 47-75.
21 The Response of the Church of Norway to the Faith and Order Statement on

«Baptism, Eucharist and Ministry», E. 3.1. in: Max Thurian (Hg.), Churches Respond
to BEM. Official Responses of the «Baptism. Eucharist and Ministry» text. Vol. II
(FOP 132), Geneva (WCC) 1986. 105-122, hier 115.

257



Sven-Erik Brodd

er der sakramentalen Gegenwart an.24 Das Problem scheint darin zu bestehen,

dass unter allen Kirchen mit lutherischem Erbe nur die Kirche von
Schweden Tabernakel in Kathedralen, Kirchen und Sakristeien kennt.
Wahrscheinlich gibt es keine andere Kirche, in der die Priester dort, wo sich
kein Tabernakel befindet, die nach der Messe übrig gebliebenen Elemente
konsumieren.25 Im Grossen und Ganzen wird im Luthertum die Realpräsenz
nicht mit den Elementen assoziiert, wenn der Gottesdienst beendet ist.

Abgesehen von allen historischen Ursachen scheint die eucharistische
Praxis in einem ekklesiologischen Problem begründet zu sein, nämlich in
der Frage, wie die Beziehung zwischen dem Leib Christi in der Eucharistie

(Corpus Christi verum) und der Kirche, die im analogen Sinn Leib Christi
ist (Corpus Christi mysticum), zu denken ist. Das Problem besteht nicht
darin, ob die Lutheraner das Sakrament nach Beendigung des Gottesdienstes

aufbewahren oder es konsumieren, sondern darin, dass sie mit ihrer Praxis

eine Theologie zu erkennen geben, die impliziert, dass die Realpräsenz
nach der Beendigung der Liturgie zu bestehen aufhört. Die in der lutherischen

Reformation vertretene Theologie sah hingegen, wie erwähnt, den

Zweck der konsekrierten Elemente in der heiligen Kommunion.
Aus einer ekklesiologischen Perspektive kann man sagen, dass die

Lutheraner immer, zumindest bis zum oben erwähnten Auftreten des

Protestantismus, die objektive Realpräsenz verteidigt haben, so dass demgemäss
die Wirksamkeit des Altarsakraments nicht von der persönlichen Heiligkeit
oder dem persönlichen Glauben des Zelebranten oder des Kommunikanten
(manducatio oralis, manducano indignorum) abhängt. Die Schwierigkeit
war jedoch, wie die wahre Kirche (ecclesia vera, pura) in einer Kirche zu
definieren ist, die sich aus wahren Gläubigen, Apostaten, Bräuchen und
Missbräuchen (ecclesia mixta) zusammensetzt. Daraus ergaben sich Probleme,

den wahren Leib Christi und den mystischen Leib Christi, die wahre

Kirche, miteinander in Beziehung zu bringen. In der Folge erwies es sich
für die Lutheraner auch als schwierig, Dingen, Formen und Institutionen
irgendeine mit der Inkarnation zusammenhängende Bedeutung zu geben.
In den eucharistischen Theologien sind Handlungen und Personen

Bedeutungsträger, und wenn der Terminus «Leib Christi» für die eucharistische

24 Das Herrenmahl (wie Anm. 19), § 52-55, in: H. Meyer (wie Anm. 13), 287.
25 Sven-Erik Brodd, Det överblivna [Was übrigbleibt (seil, von den Abendmahlselementen)],

in: Nattvardspastoral [Abendmahlspastoral], Stockholm (Verbum) 1995,

146-168; Torbjörn Axner, Utvärdering av 1986 ârs kyrkohandbok [Eine Auswertung
der Agende von 1986] (Svenska kyrkans utredningar 1998.7), Stockholm (Svenska
kyrkans centralstyrelse) 1998.

258



Eucharistische Theologien im Luthertum

Versammlung verwendet wird, ist die versammelte Gemeinde mit ihrem
Tun das Zeichen dafür. Die Realpräsenz ist daher nur für einen einzigen
Zweck so eng mit Brot und Wein verbunden: für die Kommunion. Die
sakramentale Gegenwart ist ausserhalb des Aktes des Essens und Trinkens
(manducatio) ohne Bedeutung und Wirksamkeit. Die ekklesiologischen
Grundlagen dafür entstanden während der Reformationszeit, als
unterschieden wurde zwischen der wahren Kirche, die im eigentlichen Sinn

(proprie dicta) nicht sichtbar war (abscondita, invisibilis), und der Kirche
im Allgemeinen (ecclesia large dicta), die in der Verkündigung des

Evangeliums (pure) und in der Spendung der Sakramente (rede) wahrgenommen

werden konnte.26 Für die Lutheraner war das Problem nie das Ereignis,

sondern die Gestalt. Deshalb war es in der vorherrschenden
lutherischen Theologie möglich «Kirche» und «Evangelium» zu trennen,
eine Idee, die etwa meiner eigenen Tradition, in der die Kirche als im
Evangelium integriert verstanden wird, fremd ist.27 Aus diesem Grund haben die
Lutheraner im Allgemeinen Schwierigkeiten damit, die Kirche als Sakrament

zu erkennen, auch wenn dies seit den 1920er Jahren zur Ekklesiologie

der Schwedischen Kirche gehört.28 Ein ekklesiologisches Modell, das

die Kirche als Mysterium, als Instrument und wirksames Zeichen entwirft,
eröffnet Raum für eine eucharistische Theologie, welche die Realpräsenz
nicht exklusiv auf die Elemente der Kommunion, das Essen und Trinken,
konzentriert, sondern auf alle Bedeutungen der Christusgegenwart in den

eucharistischen Elementen und deren Rolle in einer eucharistischen
Ekklesiologie ausweitet. Solche Vorstellungen sind im Luthertum selten, auch

26 Harding Meyer/Heinz Schütte, Die Auffassung von Kirche im Augsburgischen
Bekenntnis, in: dies. u.a. (Hg.), Confessio Augustana. Bekenntnis des einen Glaubens.
Gemeinsame Untersuchung lutherischer und katholischer Theologen, Paderborn
(Boniface/Frankfurt a.M. (Lembeck) 1980, 169-197.

27 Ragnar Persenius, Kyrkans identitet. En Studie i kyrkotänkandets profilering
inom Svenska kyrkan i ekumeniskt perspektiv, 1937-1952 [Die Identität der Kirche.
Eine Untersuchung zur Entwicklung der Ekklesiologie in der Schwedischen Kirche in
ökumenischer Sicht], Stockholm (Verbum) 1987.

28 Peter Bexell, Gemenskapens Sakrament i Yngve Brilioths kyrkofromhet [Das
Sakrament der Gemeinschaft in der Kirchenfrömmigkeit von Yngve Brilioth], in: Alf
Härdelin (Hg.), Svensk spiritualitet. Ti studier av förhallandet tro - kyrka - praxis
[Schwedische Spiritualität. Zehn Studien über das Verhältnis von Glauben - Kirche -
Praxis] (Tro & Tanke 1994,1-2), Uppsala (Svenska kyrkans forskningsrâd) 1994,

217-263; Ragnar Persenius, Nâdens budbärare. Om den sakramentala folkkyrkan
[Die Botin der Gnade. Über die sakramentale Volkskirche], Stockholm (Verbum)
1999.

259



Sven-Erik Brodd

wenn ein paar Aspekte und Themen durch den Einfluss der ökumenischen

Dialoge auf einige Kirchen eine Wirkung in dieser Richtung auszuüben
beginnen. Die Kirche von Norwegen schreibt in ihrer Antwort auf BEM:
«Wir anerkennen, dass diese Thematik ihre Grundlage im Zeugnis der
Schrift und in der eucharistischen Praxis der frühen Kirche hat und dass sie

unsere Kirche herausfordert, in der Feier der Eucharistie in grösserem
Mass aus diesem thematischen Reichtum zu schöpfen. Dies ist bis zu einem

gewissen Grad dank der liturgischen Revision in unserer Kirche auch
geschehen. Wir verweisen hier speziell darauf, was über die Eucharistie als

Danksagung und ihre Bedeutung als Gedächtnis Christi und seiner Taten

(anamnesis) sowie was über die Rolle des Heiligen Geistes in der Feier der
Eucharistie (epiklesis) gesagt wird - des Geistes, der uns einerseits im
eucharistischen Mahl Christus vermittelt und der andererseits eine Gemeinschaft

von Christen im Glauben und im Geist schafft. Die trinitarische
Struktur und der trinitarische Charakter der Gemeinschaft in der Eucharistie

erhalten auf diese Weise einen stärkeren Ausdruck, als es bis dahin in
der Tradition unserer Kirche üblich war.»29

Das eucharistische Opfer

Was den Stellenwert der Eucharistie als Opfer angeht, findet sich im
internationalen lutherisch/anglikanischen Dialog von 1972 eine freimütige Aussage
für die Lage sowohl im Anglikanismus als auch im Luthertum. Sie lautet:

«Beide Traditionen bekräftigen, dass Christi Opfer ein für allemal für die Sünden

der ganzen Welt dargebracht wurde. Ohne diese grundlegende Wahrheit

leugnen zu wollen, würden wir jedoch beide anerkennen, dass die Eucharistie
in einem gewissen Sinne Opfer mit einschliesst. In ihr bringen wir unseren

Lobpreis und unsere Danksagung, uns selbst und alles, was wir sind, dar und

begehen vor Gott das Gedächtnis des Opfers Christi. Christi erlösendes Handeln

wird für unsere Teilhabe gegenwärtig. Viele Anglikaner und einige
Lutheraner glauben, dass in der Eucharistie die Selbst-Darbringung der Kirche
aufgenommen wird in seine eine Hingabe. Andere Anglikaner und viele
Lutheraner ziehen das Verständnis von Opfer nicht in dieser Weise heran.»30

In den letzten Jahrzehnten ist es in vielen kirchlichen Traditionen des

Luthertums - zumindest unter Theologen - zu einer wachsenden
Anerkennung der Relevanz, über ein eucharistisches Opfer zu sprechen, ge-

29 The Response (wie Anm. 23), E. 2.1, in: M. Thurian (wie Anm. 23). 113.
10 Bericht (wie Anm. 18), § 69, in: H. Meyer (wie Anm. 13). 64.

260



Eucharistische Theologien im Luthertum

kommen. Dies findet seinen Widerhall in der Antwort der Kirche von
Norwegen auf das «Lima-Dokument»: «Was das Verständnis der Eucharistie
als Gedächtnis des Opfers Christi am Kreuz (anamnesis) anbelangt,
verbindet das Lima-Dokument diesen Gedanken mit dem traditionellen
Verständnis der Eucharistie als Opferhandlung. Wir neigten in unserer Tradition

dazu, einseitig das Opfer Christi, das ein für allemal am Kreuz
vollendet worden war, zu betonen. Es ist uns nicht gelungen, die Fülle des

biblischen Materials zu reflektieren, das auch von einer Dimension des

Opfers im sakramentalen Akt spricht.»31 Diese Bereitschaft, das eucharistische

Opfer neu zu überdenken, führte auch in den neuen Messliturgien
zu konkreten Resultaten. Dies kann man am Beispiel des Eucharistiegebetes

der Schwedischen Kirche von 1986 zeigen, in dem das Opfer in der
Messe hervorgehoben wird. Im Eucharistiegebet I betet der Zelebrant
nach der Epiklese und den Konsekrationsworten, aber vor der Proklamation

des Glaubensgeheimnisses die folgende anamnesis: «Heiliger Vater,
wir feiern dieses Mahl zum Gedächtnis des Leidens und des Todes deines

Sohnes, seiner Auferstehung und Himmelfahrt. Du schenkst uns das Brot
des Lebens und den Kelch des Heils, dass wir davon essen und daraus trinken

bis zu dem Tag, da Er wiederkommen wird in Herrlichkeit. Wir bitten
dich, blicke auf sein vollkommenes und immerwährendes Opfer, durch
das du die Welt mit dir versöhnt hast. Lass uns alle durch den Heiligen
Geist in dem einen Leib Christi versammelt sein und zu einem vollkommenen

und lebendigen Opfer in Christus werden.» Und im Eucharistiegebet

IV betet der vorstehende Priester oder Bischof in der anamnesis: «Hier
ist sein [Christi] Leib und Blut, das Opfer, das uns mit dir [Vater] versöhnt
hat.» In den verschiedenen Traditionen gibt es durchaus Opfertheologien,
die es Lutheranern letztlich ermöglichen, das eucharistische Opfer unter

Rück-griff auf ihre eigene Tradition zu verteidigen. Der orthodoxe
lutherische Theologe Johann Gerhard aus dem 17. Jahrhundert umschreibt in
seiner «Confessio Catholica» die Messe als eine Repräsentation (reprae-
sentatio) in dem Sinn, dass in ihr Christus sakramental gegenwärtig ist,

woraus er folgert, dass auch die memoria des einen vollbrachten und
unversehrten Opfers in der Messe gegenwärtig ist.32 In heutiger Ausdrucksweise

würde man hier von einer anamnetischen Sicht des eucharistischen

Opfers sprechen.

11 The Response (wie Anm. 23), E. 2.5, in: M. Thurian (wie Anm. 23), 114.
32 Johann Gerhard, Confessio Catholica. In qua doctrina catholica et evangelica, quam

ecclesiae Augustanae confessioni addictae profitentur, ex romano-catholicorum suffragiis
confirmatur, tom. II, Francofurti et Lipsiae (Censchius) 1679, pars II, art. XIV, 1,6.

261



Sven-Erik Brodd

Aus einer nordischen Perspektive sind die Verweise auf das Opfer in der
Messe ziemlich interessant, da die Vorstellung des Opfers im nordischen
kulturellen und kirchlichen Leben überhaupt nicht existiert.33 Dies wirft wiederum

Fragen hinsichtlich des Priestertums aller getauften Gläubigen auf, das

eng mit der Vorstellung der Kirche als einer Opferpriesterschaft verbunden
ist.34 Das allgemeine Priestertum wird im heutigen lutherischen kirchlichen
Leben nicht notwendigerweise auf das Opfer bezogen, sondern auf Macht
und die Machtbalance zwischen Laien und Klerus.35 Dies hat sich aus der

Perspektive der eucharistischen Theologie und des ordinationsgebundenen
Amtes als ziemlich wirkungslos erwiesen. In vielen lutherischen Kirchen
entstanden Spannungen zwischen Klerus und Laien, und dies wirkte sich auf
die Intention der Reformation des 16. Jahrhunderts kontraproduktiv aus, welche

die Vorstellung, dass der Laienstand mit der «Welt» und der Klerus mit
der «Kirche» assoziiert wurde, zurechtrücken wollte. Im lutherisch/römischkatholischen

Dialog stellten beide Dialogpartner übereinstimmend fest,
«dass die gemeinsame Taufe ein wichtigerAusgangspunkt für die Frage nach

eucharistischer Gemeinschaft ist».36 Gewöhnlich lehren die Lutheraner, dass

die Taufe der Akt ist, wodurch eine Person zu einem Mitglied der Kirche wird
und somit nicht mehr Objekt der Mission ist. Sie ist auch die Eingliederung
in die königliche Priesterschaft. Bereits während der 1930er Jahre erkannten

Theologen der Kirche von Schweden das Potenzial einer Interpretation der
Kirche als eucharistischer Gemeinschaft und dass die Teilnahme an der
Messe die wichtigste Weise ist, das allgemeine Priestertum auszuüben.37 Der

33 Sven-Erik Brodd, Makten och offret. Tvâ problematiska perspektiv pâ kyrkans
ämbete [Die Macht und das Opfer. Zwei problematische Aspekte des kirchlichen Amtes],

in: Valborg Lindgärde/Ake Viberg (Hg.). Drabbad. Texter om kallelse och helh-

järtat engagemang [Betroffen. Texte über Berufung und aufrichtiges Engagement]
(Studia theologica Holmiensia 6). Örebro (Libris) 2002.

34 Die Idee eines universalen Priestertums wird in den lutherischen Bekenntnisschriften

in Deutschland - wie sie etwa in BSLK (vgl. Anm. 8) gesammelt vorliegen -
nur ein einziges Mal erwähnt, und zwar in Melanchthons «Tractatus de potestate et

primatu papae». 69, aus dem Jahr 1537 (1540), wo ein Verweis auf 1 Petr 2,9 vorliegt
und das Priestertum der ganzen Kirche zugeeignet wird. Daher habe die Kirche das

Recht. Amtsträger zu wählen und zu ordinieren; vgl. BSLK, 491.
35 Vgl. Preben Espelsen u. a. (Hg.), Det almindelige praested0mme og det folke-

kirkelige demokratie [Das Allgemeine Priestertum und die volkskirchliche Demokratie],

Frederiksberg (Anis) 1996.
36 Bericht (wie Anm. 13). § 70. in: H. Meyer (wie Anm. 13), 267.
37 Gunnar Rosendal, Vär Herres Jesu Kristi lekamens och blods Sakrament [Das

Sakrament des Leibes und Blutes unseres Herrn Jesus Christus], Osby (Pro Ecclesia)

262



Eucharistische Theologien im Luthertum

Begriff der Partizipation ist hier entscheidend, weil es die eucharistische

Theologie beeinfiusst. Es besteht ein Unterschied zwischen der weitaus
üblichsten Ausdrucksweise des Luthertums, wonach die Gläubigen «das

Sakrament Empfangende» sind, und dem, was ich mit «am Sakrament

Partizipierende» meine.38 Wenn die Kirche als Priesterschaft während der
Eucharistie an Christus partizipiert, hat sie auch Teil an seinem allgenügsamen

Opfer auf Golgatha. Dies wurde im lutherisch/römisch-katholischen

Dialog in den USA (1967) ernst genommen, wo es heisst: «Ausserdem

ist die katholische Aussage, dass die Kirche in der Messe <Christus

opferri, im Laufe der letzten fünfzig Jahre in zunehmendem Masse so
erklärt worden, dass dadurch lutherische Befürchtungen, die Allgenügsamkeit

des Opfers Christi werde beeinträchtigt, zerstreut werden. Die Glieder

des Leibes Christi sind durch Christus so mit Gott und miteinander
vereint, dass sie Teilhaber werden an seiner Anbetung, seiner Selbsthingabe,

seinem Opfer für den Vater. Durch dieses Einswerden zwischen
Christus und den Christen <opfert> die Abendmahlsgemeinde Christus,
indem sie einwilligt, in der Kraft des Heiligen Geistes durch ihn dem Vater

dargebracht zu werden.»39 Der von praktisch allen Lutheranern in
ökumenischen Dialogen vertretene Standpunkt ist jedoch die Ansicht, dass die
Kirche im Geschehen des eucharistischen Opfers nicht Subjekt sein
kann.40

Wenn im Luthertum das allgemeine Priestertum mit Macht und nicht
mit Opfer assoziiert wird, wirkt sich dies selbstverständlich auch darauf

aus, wie das ordinationsgebundene Amt, die Laienschaft und vor allem
Macht selbst verstanden und wie Macht in lutherischen Traditionen
ausgeübt wird.

1938. Vgl. dazu Jouko M.V. Heikkinen, Unio Substantialis et Sacramentalis. Gunnar
Rosendalin evangelis-katolinen ehtoolliskäsitys [Der evangelisch-katholische Begriff
der Eucharistie von Gunnar Rosendal] (STKJ 168), Helsinki 1990. Vgl. auch andere

schwedische Theologen wie etwa Yngve Brilioth, Eucharistie Faith and Practice,

Evangelical and Catholic, London (SPCK) 1930 [schwedisch 1926]; Gustav Aulén,
Eucharist and Sacrifice, Philadelphia (Muhlenberg) 1958.

38 Vgl. Kirche und Rechtfertigung. Das Verständnis der Kirche im Licht der
Rechtfertigungslehre. Gemeinsame römisch-katholische/evangelisch-lutherische Kommission,

§ 4.1-2, Paderborn (Bonifacius)/Frankfurt a. M. (Lembeck) 1994, 61-76.
39 Die Eucharistie (wie Anm. 19), hier 100 2b).
40 Elisabeth Honig, Die Eucharistie als Opfer nach den neueren ökumenischen

Erklärungen (KKTS 54), Paderborn (Bonifacius) 1989.

263



Sven-Erik Brodd

Operative Ekklesiologie, selbstkritischer Ökumenismus
und Eucharistie - einige Schlussbemerkungen

Der französische Theologe Yves Congar hat seinerzeit umschrieben, was
als operative Ekklesiologie bezeichnet werden kann. Diese geht von der
Annahme aus, dass die Frömmigkeit und die Liturgie, wie sie in den
verschiedenen Traditionen zu finden sind, etwas über das Selbstverständnis
dieser Traditionen aussagen.41 Damit wird der Leitsatz lex orandi lex
credendi est im Sinn eines induktiven Weges des Verstehens zur Geltung
gebracht. Daher bin ich der Meinung, dass ein angemessenes Verständnis der
Eucharistie im Luthertum auf einer Analyse der eucharistischen Praxis in
den verschiedenen Kirchen beruhen muss. Dann kann man die diesbezüglichen

lehrhaften Grundannahmen in den lutherischen Glaubenslehren
untersuchen, die fast 500 Jahre alt sind, wie auch in den Veränderungen,
die sich im Lauf der Geschichte des Luthertums ergeben haben. Ich habe

schon die Notwendigkeit erwähnt, dabei den Einfluss des Protestantismus
zu berücksichtigen wie auch die Einsichten der ökumenischen Dialogtexte,

in denen die Lutheraner durch ihre Gesprächspartner gezwungen werden,

Glaubenslehre, Praxis und neue Impulse in eine Synthese zu
integrieren. Aus diesem Grund sind ökumenische theologische Dialoge von
immenser Wichtigkeit.

Es wird oft gesagt, dass sich die Kirchen heute in einem ökumenischen
Winter befänden. Seltsamerweise scheint dieser Winter die ganze Erde zu
umfassen, und ein Sommer wäre dann nirgends zu finden. Ich kann dies
nicht glauben. Im Gegenteil, alle Kirchen versuchen derzeit, die Ergebnisse

der ökumenischen Dialoge zu verarbeiten. Im Luthertum ist dies
offensichtlich. Es gibt Veränderungen im Verständnis der Mission, in der
Pastoraltheologie, in der eucharistischen Theologie, ganz allgemein in der

Sakramententheologie, in der Auffassung des ordinationsgebundenen
Amtes, in der Liturgie usw. Es überrascht nicht, dass es auch Abwehrreaktionen

gibt, einschliesslich eines in einigen Teilen der Welt neu belebten

Konfessionalismus und wachsenden Protestantismus. Aber all das

41 Yves Congar. L'«ecclesia» ou communauté chrétienne, sujet integral de l'action
liturgique, in: Jean-Pierre Jossua (Hg.), La liturgie après Vatican II. Bilans, études,
perspectives (UnSa 66), Paris (Cerf) 1967. 241-282; Sven-Erik Brodd, Kyrkosyn och

gudstjänst. Om ecklesiologiskt Studium av liturgy [Kirchenbild und Gottesdienst.
Über das ekklesiologische Studium der Liturgie], in: Hedwig Brander Jonsson (Hg.).
Forskning om gudstjänst [Untersuchungen zum Gottesdienst] (Tro & Tanke 2000, 2)

Uppsala (Svenska kyrkans forskningsrâd) 2000, 83-99.

264



Eucharistische Theologien im Luthertum

hängt mit den Ergebnissen der ökumenischen Dialoge zusammen, auch
die meines Erachtens negativen Reaktionen.42

Was ich in diesem Exposé angedeutet habe, ist also, dass sich die
ökumenischen Dialoge derzeit in einem Prozess informeller Rezeption befinden,

indem sie die Kirchen zu internen Veränderungen führen und gleichzeitig

Reaktionen hervorrufen, die von religiöser Gleichgültigkeit bis zu
einem neuem Konfessionalismus, der sich nach dem Wittenberg oder
Trient des 16. Jahrhunderts zurücksehnt, reichen. Aber ein moderner oder
vielmehr postmoderner Mensch ist unfähig zu mehr als einer postmodernen

Mentalität des Herauspickens und Wählens, die letztlich in der
Aufklärung wurzelt und nicht im 16. Jahrhundert.

Ich habe in meinen Ausführungen auch versucht, ein Prinzip der
Selbstprüfung einzuführen, das meiner Meinung nach auf ökumenische Dialoge
anwendbar sein sollte. Einer der Gründe für die relativ schwache Position
der Dialoge in der Postmoderne ist, dass die Repräsentanten der Kirchen zu
viel vom Erbe der Apologetik übernehmen. Ich nehme in Dialogen, an

denen engagierte Lutheraner teilnehmen, weniger eine Überprüfung der
wirklichen lutherischen Traditionen als vielmehr Abstraktionen wahr, deren

einziger Zweck die Konstruktion einer Wirklichkeit ist, die als Luthertum oder

- schlimmer - als lutherische Kirche bezeichnet wird. Zudem werden auch

zu wenig Analysen der tatsächlich existierenden kirchlichen Wirklichkeit,
die diskutiert werden sollte, vorgelegt. Damit will ich sicher nicht einer Art
von theologischem Indifferentismus das Wort reden, im Gegenteil.
Gegenseitiges Verständnis vollzieht sich immer in Liebe und Wahrheit, und eine

Kritik gegenüber der Tradition und der Kirche, zu der ein Theologe oder eine

Theologin gehört, muss immer auf ein tieferes Verständnis der göttlichen
Offenbarung, die der katholischen Kirche gegeben ist, hinzielen.

Sven-Erik Brodd (geb. 1949 in Oskarshamn, Schweden), Prof. Dr. theol. 1982

Promotion in Uppsala, 1986-1993 Direktor der Internationalen Studienabteilung

der Schwedischen Kirche und Mitarbeiter in der Forschungsabteilung dieser

Kirche, seit 1993 o. Professorfür Systematische Theologie, seit 2000 Dekan
der Theologischen Fakultät; 1998 Gastprofessor am General Theological Seminary,

New York; 1998-2003 Gastprofessor am University College, Chichester.

Adresse: Uppsala Université!, Teologiska fakulteten, Box 1604, SE-75 146

Uppsala. Schweden.

42 Sven-Erik Brodd, L'agenda nascosta. Risultati impliciti nei dialoghi tra le tradizioni
cattolica e luterano-melantoniana, in: Mario Russotto (Hg.), Le relazioni cattolico-luterane

a tre decenni dal Vaticano II, Città del Vaticano (Libreria editrice Vaticana) 1997, 101 -106.

265


	Eucharistische Theologien im Luthertum : ekklesiologische und sakramententheologische Perspektiven

