Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 4

Artikel: Eucharistie und Kirchengemeinschatt : eine anglikanische Sicht
Autor: Avis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404976

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eucharistie und Kirchengemeinschaft -
eine anglikanische Sicht*

Paul Avis

Einfiihrende Bemerkungen

Die Lehre der Eucharistie und die Frage der Kirchengemeinschaft mitein-

ander zu bedenken entspricht guter theologischer Methodik. Die beiden

Fragenkomplexe stehen ja in engem Zusammenhang — fiir Anglikaner wie

auch fiir Romisch-Katholiken, Orthodoxe und Altkatholiken. Daher ar-

beitet dieses Referat mit drei Hypothesen:

a) Es ist theologisch fundiert und niitzlich, Eucharistie und Kirchenge-
meinschaft miteinander zu verbinden.

b) Diese Verbindung von Eucharistie und Kirchengemeinschaft ist ein
Kennzeichen eines authentisch katholischen Typus von Ekklesiologie.

c) Wo wir in einer Kirche oder kirchlichen Tradition (z. B. in einigen pro-
testantischen Freikirchen) keinen solchen ausgearbeiteten theologi-
schen Zusammenhang zwischen Eucharistie und Kirchengemein-
schaft finden, liegt eine grundlegende andere Ekklesiologie vor, und
dies hat Auswirkungen in Bezug auf die Einstellung zur Okumene und
die Praxis der zwischenkirchlichen eucharistischen Gastfreundschaft.

Ich gehe zuniéchst auf die Frage von Eucharistie und Kirchengemein-
schaft im Allgemeinen ein, um dann die kiirzlich erfolgten Diskussionen
zwischen Anglikanern und Romisch-Katholiken in England, welche ein
Licht auf die sachliche Zusammengehdrigkeit von Eucharistie und Kir-
chengemeinschaft werfen, ndher zu untersuchen.

Was theologisch auf dem Spiel steht, ist das immer wiederkehrende —
und in der Reformation entscheidend gewordene — Problem des Verhilt-
nisses zwischen dem, was gemiss dem Evangelium fiir das Heil notwen-
dig ist, und dem, was fiir die kirchliche Gemeinschaft unabdingbar ist. An-
ders gesagt: Das Problem liegt in der Diskrepanz zwischen den von den
Kirchen immer wieder betonten Voraussetzungen, die zu erfiillen sind,
einerseits damit ein Mensch das Heil durch Christus erlangt, andererseits

* Uberarbeiteter Text des Referats gehalten auf der 38. Internationalen Altkatholi-
schen Theologenkonferenz vom 25.-30. August 2003 in Mennorode, Elspeet (NL).
Ubersetzung aus dem Englischen von UvA.

1KZ 93 (2003) Seiten 223-248 223



Paul Avis

damit er voll in die kirchliche Gemeinschaft aufgenommen wird. Sind die
Zulassungsbedingungen fiir den Himmel und die irdische Kirche iden-
tisch? Ist es schwieriger, in die Kirche mit ihren Vorrechten zu gelangen,
als in den Himmel zu kommen?

Die Traditionen der Reformation (z. B. Artikel VI der 39 Religionsar-
tikel der Kirche von England aus den Jahren 1562—-1571)! bestehen dar-
auf, dass die Heilsvoraussetzungen in der Bibel deutlich offenbart sind. Es
herrscht Ubereinstimmung zwischen der Alten Kirche und den Reforma-
tionskirchen (und die Kirche von England ist sowohl altkirchlich als auch
reformatorisch!), dass die Taufe normalerweise heilsnotwendig ist.2 Das
ist unbestritten. Dieses Erfordernis der Kirchendisziplin ist jedoch, wie
die friihe Kirche erkannte, mit Flexibilitdt zu handhaben. So anerkannten
die Kirchenviter, dass es ebenso eine Begierdetaufe und eine Bluttaufe
(Martyrium) gibt wie eine Wassertaufe. Eine schwierigere Frage lautet
hingegen: Ist eine volle christliche Initiation normalerweise — und mit der-
selben Art von Voraussetzungen — heilsnotwendig? Die Initiation ist die
Eingliederung neuer Christen und Christinnen in den mystischen Leib
Christi, nicht bloss in eine einzelne Konfession. Die Initiation ist ein Mys-
terium, nicht ein soziologisches Phinomen. Es handelt sich um einen
Heilsprozess, in den initiiert wird.

Nun aber schliesst nach katholischem Verstidndnis die volle christliche
Initiation die Teilnahme an der Eucharistie und so den ersten Empfang der
heiligen Kommunion ein. Dies ist der abschliessende Hohepunkt der sa-
kramentalen Initiation, die sonst unvollendet bleibt. Kann man von einem
Menschen, der den sakramentalen Leib Christi nie empfangen hat, sagen,
er sei voll in den mystischen Leib Christi initiiert und eingegliedert wor-
den? Sollten wir dies verneinen, dann sollten wir meines Erachtens aber

I «VI. Von der Hinlédnglichkeit der heiligen Schriften zur Seligkeit: Die heilige
Schrift enthilt alle Dinge, die zur Seligkeit nothwendig sind; so dass es von keinem
Menschen verlangt werden kann, irgend etwas, was darin nicht zu lesen ist, oder durch
sie nicht bewiesen werden kann, als Glaubensartikel anzunehmen, oder fiir erforder-
lich und nothwendig zur Seligkeit zu halten.» [Die im «Book of Common Prayer» ent-
haltenen Texte werden in der Regel wiedergegeben nach: Das Allgemeine Gebetbuch,
und die Verwaltung der Sakramente, und anderer Gebrduche und Ceremonien der Kir-
che, nach dem Gebrauch der Kirche von England, nebst dem Psalter oder den Psalmen
Davids, interpungiert, wie solche in den Kirchen gebetet oder gesungen werden soll-
ten, so wie auch die Art und Weise der Ordination und Weihe der Bischofe, Priester und
Diaconen, London (SPCK) 1938 — UvA]

2Vgl. z. B. Augsburger Bekenntnis, Art. 9: «(Unsere Kirchen) lehren, dass die Tau-
fe zum Heil notwendig ist ...».

224



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

auch folgern, dass — menschlich gesprochen — die Teilnahme an der Eu-
charistie normalerweise ein Erfordernis fiir das Heil ist. Bei einer solchen
Aussage verwirft man gewohnlich, entsetzt iiber das Schreckgespenst von
Exklusivitit, die Hinde und beginnt sich einzubilden, man schwenke auf
den Weg zur Inquisition ein. Aber ich gehe einfach von einem Grundprin-
zip aus, das in der Schrift und der urspriinglichen Tradition vorgegeben ist,
also von dem, was offenbart ist: Es gibt von Gott gegebene Gnadenmittel,
die uns zum Heil fiithren, und wir sind verpflichtet, sie gehorsam zu emp-
fangen — und zwar ohne uns allzu sehr dariiber den Kopf zu zerbrechen,
ob diese Folgerung der Heilsarmee, den Quékern oder anderen Formen ei-
nes sakramentenlosen Christentums gerecht wird. lhrem Herrn stehen
oder fallen sie (Rom 14,4)!

Die Feststellung, dass die Teilnahme an der Eucharistie normalerweise
heilsnotwendig ist, enthalt natiirlich auch ein ernsthaftes pastorales Di-
lemma. Wie steht es mit all jenen, die zwar getauft wurden, aber nicht wei-
ter schritten zu Firmung (confirmation) und Erstkommunion? Wie steht es
mit jenen, die zwar bei der Firmung ihre erste Kommunion erhielten, aber
nachher vom Kommunionempfang abgefallen sind? Wenn wir davon aus-
gehen, dass die Teilnahme an der Eucharistie normalerweise heilsnotwen-
dig ist: Meint das eine hédufige, gelegentliche oder einmalige Teilnahme?
Diese pastoralen Gegebenheiten bringen mich dazu, dass wir iliber das
Heil nicht im Sinn eines Schwarz-Weiss-Gegensatzes, wo jemand entwe-
der ganz oder iiberhaupt nicht gerettet ist, denken sollten, sondern auf ei-
ne Abstufungen und Wachstum unterscheidende Weise. Es mag in unter-
schiedlichem Ausmass geschehen, wie wir uns Gottes Heilsgabe in
Christus aneignen, wie wir sie erfahren und sie unser Leben gestalten und
verwandeln lassen. In der Praxis werden die meisten diese Sicht des
christlichen Lebens vertreten. Was ich jetzt betonen will, ist dies: Genau
wie die Taufe — auf Grund der Weisung des Herrn (Mt 28,19; Mk 16,16
[langer Markusschluss]; Joh 3,5; Apg 2,38) — normalerweise heilsnot-
wendig ist, so ist auch die Teilnahme an der Eucharistie — auf Grund der
Weisung des Herrn (Mt 26,27: «alle»; Mk 14,24: «fiir viele»; Joh 6,53 f.)
— normalerweise heilsnotwendig. Es ist an der Kirche, diese Wahrheit zu
verkiinden, zu lehren und zu leben, und an den Gldubigen, ihr zu gehor-
chen, nicht zu erortern, ob diese «harte Rede» (Joh 6,60) annehmbar ist.

Wenn also die heilige Kommunion normalerweise heilsnotwendig ist
- oder, um die Latte etwas tiefer zu hingen, normalerweise einfach not-
wendig ist, um ein christliches Leben zu leben —, dann ist es eine schwer-
wiegende Handlung, Getauften die Eucharistie zu verweigern, indem man

225



Paul Avis

sie nicht zur Kommunion zulédsst oder ihnen verbietet, dass sie diese aus
der Hand eines Amtstréigers einer anderen Tradition empfangen. Denn hier
wird, wie immer man es ansieht, ihr Heil behindert und ihr Weg erschwert.
Zumindest werden sie daran gehindert, ihr christliches Leben so zu leben,
wie es uns zu leben geboten ist.

Zweifellos sind Eucharistie und Kirchengemeinschaft grundsitzlich
miteinander verbunden. Einerseits ist die Eucharistie kein isolierter Ritus
ohne Fundament und ohne Konsequenzen. Sie ist eine ekklesiologische
Realitédt; Der sakramentale Leib und der ekklesiale Leib stehen in engster
Beziehung zueinander. Andererseits muss die Gemeinschaft, die wir in der
Kirche erfahren, einen sakramentalen Ausdruck finden, und zwar unver-
meidlicherweise, weil der Kirche wesenhaft eine sakramentale Eigen-
schaft oder Dimension eignet; deshalb kann die Kirche Christi auch in ei-
nem gewissen Sinn als universales Heilssakrament beschrieben werden.?

Das kiirzlich erschienene Buch der romisch-katholischen Kanonistin
Miriam Wijlens «Sharing the Eucharist» arbeitet die gegenseitige Verwie-
senheit von eucharistischer Theologie und Ekklesiologie klar heraus.* Es
zeigt erschopfend, wie die romisch-katholische Eucharistiedisziplin, die
im Kirchenrecht enthalten ist, die ekklesiologischen Grundsitze und
Wertvorstellungen des Zweiten Vatikanischen Konzils widerspiegelt. Das
Konzil gab die Anstoss erregende Redeweise von «Hiresie», «Schisma»
und «Sekte» im Blick auf nicht romisch-katholische christliche
Gemeinschaften auf. Zum ersten Mal anerkannte es in ihnen Elemente
echter Kirchlichkeit, nicht zuletzt in ihrer Taufe, und machte sich infol-
gedessen die neue Redeweise von «kirchlichen Gemeinschaften» und
«wirklicher, wenn auch unvollkommener Gemeinschaft» zu Eigen.

Eine unmittelbare Folge dieses Wandels in der Beurteilung der nicht-
romisch-katholischen Gemeinschaften war eine Milderung der Eucharis-
tiedisziplin (obwohl sie uns kaum mild erscheint). Das absolute kanoni-
sche Verbot des Kommunionempfanges fiir getaufte nicht Romisch-Ka-
tholiken wurde ersetzt durch eine Okonomie, nach welcher dieser unter
ausserordentlichen Umstidnden doch zuléssig ist. Ohne Zweifel iibte der
moralische Druck fiir eine Lockerung der Regeln einen gewissen Einfluss
auf die veridnderte theologische Bewertung der anderen Christen aus. Ich

¥ Vgl. die dogmatische Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils tiber die
Kirche «Lumen Gentium», c. 48.

4 Miriam Wijlens, Sharing the Eucharist. A Theological Evaluation of Post-Conci-
liar Legislation, Lanham MD (University Press of America) 2000.

226



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

komme auf das Problem einer gegenseitigen Teilnahme an der Eucharis-
tie, das zwischen Anglikanern und Romisch-Katholiken besteht, spiter
zurick.

Die Eucharistie im klassischen Anglikanismus

Die offizielle anglikanische Lehre iiber die Eucharistie ist, zumindest was
die Kirche von England angeht, in den sog. historic formularies niederge-
legt. Obwohl diese «Formularien» der Kirche von England fiir die iibrigen
Kirchen der Anglikanischen Gemeinschaft nicht bindend sind, sind sie
doch allgemein in ihre eigenen Ordnungen iibernommen oder integriert
worden, so dass es eine erkennbar gemeinsame anglikanische theologi-
sche Position zur Eucharistie gibt.

Diese «historischen Formularien» sind: das «Allgemeine Gebetbuch»
(Book of Common Prayer) von 1662; die «Neununddreissig Religionsar-
tikel» (Thirty-Nine Articles of Religion) von 1571 und das Ordinale (Or-
dering of Bishops, Priests and Deacons) von 1550/1662. Fiir die Anglika-
ner gibt es keine Sammlung von offiziellen Bekenntnistexten im Stil
analysierender Erorterung wie etwa den «Denzinger» fiir die Romisch-
Katholiken oder das «Konkordienbuch» fiir die Lutheraner.> Das heisst,
dass das, was die Anglikaner hinsichtlich der Eucharistie glauben, nur mi-
nimal und indirekt ausgesagt wird. Die vollstindigste Aussage findet sich
im «Book of Common Prayer» (BCP), aber diese liegt natiirlich in einer
liturgischen und doxologischen, nicht in einer analytischen und thetischen
Sprache vor. So miissen wir feststellen, dass die Anglikaner ithren Glauben
beziiglich der Eucharistie auf indirekte Weise gemiss dem Grundsatz
Lex orandi lex credendi bekennen.

Dieses etwas schwer fassbare Textmaterial wird ergénzt durch die
Schriften der klassischen anglikanischen Theologen von Thomas Cran-
mer und John Jewel aus der Mitte des 16. Jahrhunderts bis zu William
Wake und Daniel Waterland aus der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts.

5Vgl. Heinrich Denzinger, Enchiridion symbolorum et definitionum quae de rebus
fidei et morum a conciliis oecumenicis et summis pontificibus emanarunt, Wiirzburg
(Stahel) 1854. Die Sammlung wurde immer wieder aktualisiert — letzte (39.) Auflage
(mit schon zuvor etwas veridndertem Titel): Freiburg i. Br. (Herder) 2001. Das von Pe-
ter Hiinermann, dem jiingsten Herausgeber, bearbeitete Werk weist jetzt auch eine
deutsche Paralleliibersetzung auf. Kritische Ausgabe des Konkordienbuches von 1580
in: Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche (= BSLK), Gottin-
gen 1930 191986 [Anm. UvA].

227



Paul Avis

Aus jiingerer Zeit stammen die Lehraussagen der Lambeth-Konferenzen
und die 6kumenisch erarbeiteten Ubereinstimmungen, denen die Angli-
kanische Gemeinschaft grundsitzlich zugestimmt hat (besonders der
«Schlussbericht» der Anglikanisch/Romisch-Katholischen Internationa-
len Kommission von 1982).% Fiir die Kirche von England kommen
schliesslich noch die Berichte der «Doctrine Commission» und die Erkla-
rungen des «House of Bishops» in Betracht. Okumenisch erarbeitete ge-
meinsame Feststellungen, die nur einige, aber nicht alle Kirchen der An-
glikanischen Gemeinschaft betreffen, haben nur fiir diese Kirchen
Gewicht (z. B. Porvoo, Reuilly).”

Wie C. W. Dugmore zeigte,® haben die englischen Reformatoren kei-
neswegs unkritisch tibernommen, was Luther, Calvin oder Zwingli iiber
das Abendmahl dusserten. Vielmehr gewannen sie den realsymbolischen
Strang patristischer Theologie, der von Augustinus herriihrt, zuriick. Dies
war die hauptsichliche Alternative zum ausgepriagteren Realismus des
Ambrosius, von dem jene Entwicklungslinie ausging, die letztlich zum
Transsubstantiationsdogma des Vierten Laterankonzils von 1215 fiihrte.
Die augustinische Tradition war zugleich realistisch und symbolisch. Die
Einheit von Zeichen (signum) und der bezeichneten Wirklichkeit (res sa-
cramenti) wird durch die Kraft des Heiligen Geistes in Erfiillung der Ver-
heissung Christi bewirkt. Das Interesse des Augustinus an schriftgemis-
sen Zeichen, vor allem jenen des Johannesevangeliums, und an dem
Zeichencharakter der Sprache bildete die Grundlage fiir die Ausbildung

6 Auf Deutsch abgedruckt in: Harding Meyer u. a. (Hg.), Dokumente wachsender
Ubereinstimmung. Séamtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespri-
che auf Weltebene. Band 1, 1931-1982, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a. M. (Lem-
beck) 21991, 133-190 [Anm. UvA].

7 Vgl. Together in Mission and Ministry. The Porvoo Common Statement with Es-
says on Church and Ministry in Northern Europe. Conversations between The British
and Irish Anglican Churches and The Nordic and Baltic Lutheran Churches (GS 1083),
London (Church House Publishing) 1993; deutsche Teiliibersetzung in: Porvoo: Kir-
chen kommen zueinander. The Porvoo Common Statement. Die Porvooer Gemeinsa-
me Feststellung. Vollstindige zweisprachige Textausgabe hg. von Thadddus A. Schnit-
ker (Hefte fiir Gemeindearbeit und Theologie 12), Bonn (Willibrord-Buchhandlung)
1999; Called to Common Witness. The Reuilly Common Statement with Essays on
Church, Eucharist and Ministry. Conversations between The British and Irish Angli-
can Churches and The French Lutheran and Reformed Churches (GS 1329), London
(Church House Publishing) 1999 [Anm. UvA].

8 C. William Dugmore, The Mass and the English Reformers, London (Macmillan)
1958.

228



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

einer semiotischen oder realsymbolischen Deutung der Wirksamkeit der
Sakramente. Entscheidend ist hier, dass die Zeichentheorie des Augusti-
nus nicht bloss auf Bezeichnung oder Referenz abstellt — es gibt nichts
Mechanisches dabei. Ein Sakrament ist nicht ein Wegweiser, der von sich
weg auf etwas anderes weist. Vielmehr partizipiert das Zeichen an der
Wirklichkeit, die es bezeichnet. Es sind nicht zwei Elemente (das Zeichen
und das Bezeichnete), sondern deren drei, die im Spiel sind: das aktive
Subjekt, das Zeichen und die bezeichnete Wirklichkeit. So ist sogar die
Zeichentheorie der Sprache personalistisch, relational und dynamisch.
Ubertragen auf die Frage nach der Wirksamkeit der sakramentalen Zei-
chen erlaubt diese Betonung des Subjekts, das die Verbindung zwischen
dem Zeichen und dem Bezeichneten bewirkt, im Heiligen Geist das Sub-
jekt des sakramentalen Signifikationsprozesses zu sehen.?

Dieser Ansatz stand im Einklang mit der reformatorischen Betonung
von Glaube und Wort und mit der eschatologischen Spannung zwischen
der gegenwirtigen Erfahrung von Kirche und ihrem wahren Sein in den
Augen Gottes. Die Wiederaufnahme des augustinischen Ansatzes hin-
sichtlich der Eucharistie war natiirlich ein Teil der in der Reformation
allgemein herrschenden neuen Rezeption des Augustinus. Damit soll
selbstverstindlich nicht der enorme Einfluss des Augustinus auf die
mittelalterliche Theologie, nicht zuletzt auf den heiligen Thomas von
Aquin, iibersehen werden. Augustinus war aber doch der Kirchenvater par
excellence, der die Situation und die Erfahrung der Reformatoren des frii-
hen 16. Jahrhunderts ansprach, der die Tiefen menschlicher Schwiche und
Verkehrtheit auslotete und die Hohen der gottlichen Allmacht und die
Weite der gottlichen Gnade ausmass.

Da Gottes Gabe in der Kommunion nach Glauben ruft und Glauben
entlockt, wird dieser realsymbolische Standpunkt des Augustinus biswei-
len als «Rezeptionismus» missverstanden: ndmlich im Sinn der Vorstel-
lung, dass die Gegenwart Christi im Sakrament abhingig sei vom Glau-
ben des Kommunikanten, dass er nur fiir den Glauben gegenwiirtig sei. Es
wire jedoch ein verkehrtes Verstindnis der Reformatoren, ihre Lehre in
diesem Sinn zu interpretieren. Dies ist unvereinbar mit ihren tiefsten theo-

? Als Einfiihrung in die Fragen der Sprachzeichentheorie des Augustinus vgl. Ro-
bert A. Markus, Signs and Meanings. World and Text in Ancient Christianity, Liver-
pool (Liverpool University Press) 1996, vor allem Kapitel 3: «Augustine on Signs».
Eine Darstellung eines kritischen und symbolischen Realismus findet sich bei Paul
Avis, God and the Creative Imagination. Metaphor, Symbol and Myth in Religion and
Theology, London (Routledge) 1999.

229



Paul Avis

logischen Uberzeugungen und stellt sie als solche hin, deren Logik im
hochsten Ausmass widerspriichlich gewesen ist. Die Reformatoren wiren
die letzten gewesen, die die Wirksamkeit des Sakraments von mensch-
licher Anstrengung abhingig gemacht hitten, von menschlichen Werken,
die irgendwie Gottes Gnade auslosen sollen. Sie waren keine Anhédnger
des Pelagianismus — dieser war ihnen vielmehr ein Gréuel.

Die Reformatoren sahen die Einheit von Zeichen und Wirklichkeit im
Sakrament auf zwei Arten widergespiegelt: einmal durch die Einheit, die
zwischen dem Christen und Christus im Akt der Kommunion besteht, dann
durch die Einheit unter allen Christen in der Gemeinschaft der Kirche. Das
Thema der communio hat nach dessen Vernachlidssigung im Mittelalter Luther
wieder entdeckt. Fiir Luther ist Christus unter seinem Volk gegenwiirtig durch
Wort und Sakrament, und er schenkt sich ihm durch die von ihm eingesetzten
Mittel (Brot und Kelch), die in Glauben mit Danksagung zu empfangen sind.
Da er wahrhaft gegenwirtig ist in der sich schenkenden Gnade, sollte diese
communio, wie die Reformatoren insistierten, hiufig gefeiert werden.

Hier liegt sicher Realismus vor: Es gibt wahre Gemeinschaft, weil es
den wahren Leib und das wahre Blut Christi gibt. Aber es ist ein Rea-
lismus, der durchschossen ist mit einem Gespiir fiir die Unvollkommen-
heit aller irdischen Mittel, welche die transzendente Macht Gottes verkor-
pern und bereithalten. Es gibt keine Verwandlung der Materie von Brot
und Wein in Leib und Blut, keine Transsubstantiation; die Ausdrucks-
weise der Reformatoren ist «in, mit, unter und durch». Was wir stattdes-
sen haben, ist ein Gefiihl fiir die Dynamik der Bewegung von Gott zum
Menschen und vom Menschen zu Gott, nicht aber ein Versuch, eine
Wiederholung des Opfers auf Golgota zu erreichen und wiederzugewin-
nen und in einem zeitlosen Augenblick festzuhalten. Das sehen wir im Fall
von Erzbischof Thomas Cranmer (1489-1556), iiber dessen eucharisti-
sche Theologie die Gelehrten viel gestritten haben.

Cranmers Theologie der Eucharistie entwickelte sich wihrend der Zeit
der beiden Ausgaben des Gebetbuches (1549 und 1552) und dariiber hin-
aus. Er machte einen Weg vom mittelalterlichen Transsubstantianismus
der Scholastik tiber eine lutherische Phase, in der er lieber von der «wah-
ren» statt von der «realen» Gegenwart sprach, zu einem Standpunkt, der
von Martin Bucer beeinflusst und nahe dem Calvins war, wonach es im
Leib und Blut Christi eine wirksame, wenn auch nur geistliche Kommu-
nion gibt. Die ziemlich augustinische Ausdrucksweise effectual significa-
tion, die Cranmer selbst verwendet, scheint eine passende Bezeichnung
fiir seine endgiiltige Position zu sein. 1551 sagt er: «Leib und Blut Christi

230



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

werden uns in der Tat gegeben, aber nicht leiblich oder fleischlich, son-
dern geistlich und wirksam.»!® Obwohl bestimmte Elemente in seinen
Schriften auf einen «Rezeptionismus» hin tendieren, so ist doch gewiss,
dass Cranmer kein Zwinglianer im Sinn eines blossen «Memorialismus»
ist. Er fiihrt die augustinische realsymbolische Interpretation fort und ver-
traut auf das dynamische Wirken des Heiligen Geistes, der Christus im Sa-
krament gegenwértig macht.

Der von Cranmer wiederholt gebrauchte Ausdruck «wirksam» (effec-
tual) widerhallt in den «Thirty-Nine Articles» — Cranmer war ja der
Hauptverantwortliche fiir thren Wortlaut. Sie stellen fest, dass die Sakra-
mente «wirksame Zeichen der Gnade» sind. Die Taufe wird als ein instru-
mentales Zeichen beschrieben. Die Eucharistie ist «die Teilhabe am Leib
Christi». Nach einer Zuriickweisung der Transsubstantiation, weil «sie
das Wesen des Sakraments zerstort», versichern die Artikel, dass «der
Leib Christi im Abendmahl nur auf eine himmlische und geistliche Weise
gegeben, empfangen und genossen wird». Die «Ubeltiter» haben nicht
Anteil an Christus im Sakrament, da es ja «auf die rechte Art, wiirdig und
glaubig» empfangen werden muss.!!

Von iiberragendem Gewicht unter den klassischen anglikanischen
Theologen ist Richard Hooker (1554-1600), der als Gemeindepfarrer das
«Book of Common Prayer» in der Ausgabe von 1559 verwendet haben
wird — das ist eine Kombination oder ein Kompromiss zwischen Cranmers
beiden Gebetbiichern (so sind z. B. die Spendeworte beim Abendmabhl, die
aus den beiden Ausgaben stammen und eine je unterschiedliche theologi-
sche Akzentuierung aufweisen, miteinander verbunden). Hooker legt im
fiinften Buch seiner Schrift «Of the Laws of Ecclesiastical Polity» ein Eu-
charistieverstindnis dar, das seiner Sache gewiss, massvoll, zutiefst reli-
gios und nicht irgendeiner Parteirichtung verpflichtet ist.!?

10 Vgl. Diarmaid MacCulloch, Thomas Cranmer. A Life, New Haven CT (Yale)
1996, 616, sowie 180 ff.; 392 f.; 614 f. Ferner Peter N. Brooks, Thomas Cranmer’s
Doctrine of the Eucharist. An Essay in Historical Development, London (Macmillan)
1965 21992.

IE Artikel XXV, XX VI, XXVIII, XXIX.

12 Richard Hooker, Works, hg. von W. Speed Hill, 6 Binde (Folger Library Edition),
Cambridge MA (Belknap — Harvard University Press) 1977-1998. Die Belege bezie-
hen sich auf «Of the Laws of Ecclesiastical Polity» nach Buch, Kapitel und Abschnitt.
Zu Hooker vgl. auch Paul Avis, Art. «<Hooker», in: Adrian Hastings (Hg.), The Oxford
Companion to Christian Thought, Oxford (OUP) 2000, 308 f. Uber Hooker und die
ganze Schar von gelehrten Bischofen der Kirche von England orientiert Paul Avis, An-
glicanism and the Christian Church, Edinburgh (T&T Clark) 2002 (verb. 2. Auflage).

231



Paul Avis

Hooker bedauert einmal die voreiligen Spekulationen iiber die heili-
gen Mysterien und wie mit theologischen Argumenten um sich geworfen
wird. Er fordert seine streitsiichtigen Zeitgenossen eindringlich auf,
«mit Schweigen zu meditieren, was wir im Sakrament haben, und weni-
ger iiber das Wie zu disputieren» (V, LXVII, 3). Theologische Zuriick-
haltung und ein eher praktisch als spekulativ orientierter Ansatz, sich den
heiligen Mysterien zu néhern, blieben fiir den Anglikanismus kennzeich-
nend.

Dann besteht Hooker darauf, dass die Sakramente «wirklich geben,
was sie verheissen, und sind, was sie bezeichnen», weil das Werk des Hei-
ligen Geistes, das «die notwendige innere Ursache» der Gnade ist, durch
eine gottliche Einrichtung untrennbar mit «dem notwendigen dusseren
Mittel», dem Sakrament selbst, verbunden ist. Die Sakramente sind des-
halb, wie Hooker erklirt, «wirksame Mittel, durch welche Gott, wenn wir
die Sakramente in Anspruch nehmen, jene Gnade, die fiir das ewige Leben
zur Verfiigung steht, in unsere Hénde iiberliefert, welche Gnade das
Sakrament darstellt oder bezeichnet» (V, LX, 1; V, LVII, 5). Im Fall von
Hooker wird deutlich, dass spekulative Zuriickhaltung kein Hindernis fiir
eine positive Aussage von offenbarter Wahrheit ist.

Schliesslich verwirft Hooker im Blick auf die Frage nach der Art und
Weise der Gegenwart Christi im Sakrament sowohl die romischen als
auch die lutherischen Versuche, eine leibhafte Gegenwart Christi in den
Elementen, also Transubstantiation oder Konsubstantion, zu postulieren.
Dies, nicht die Befiirwortung eines unqualifizierten Rezeptionismus, ist
das Anliegen der folgenden Aussage Hookers: «Die Realpréasenz des aller-
heiligsten Leibes und Blutes Christi ist deshalb nicht im Sakrament [d.h.
in den Elementen] zu suchen, sondern im wiirdigen Empfianger des Sa-
kraments» (V, LXVII, 6). Er formuliert stattdessen eine Position, die dem
augustinischen Realsymbolismus der englischen Reformatoren nahe
kommt: «Diese durch die einwirkende gottliche Macht geheiligte Speise
ist in Wahrheit und Wirklichkeit fiir die glaubigen Empfinger in der Weise
eines werkzeuglichen Mittels eine Ursache jener mystischen Teilhabe ...,
die fiir sie und in ithnen» der Leib Christi ist (V, LXII, 12). Die wahre mys-
tische Teilhabe, die Verbindung und Vereinigung von Christus und Christ
— das ist Hookers grosses Thema und charakteristische Redeweise —, be-
ginnt in der Taufe und wird in der Eucharistie verstarkt. Die mystische Ge-
meinschaft mit Christus ist nach anglikanischer Auffassung das Geburts-
recht und die Berufung eines jeden Christen.

232



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

Der Preis, den die Reformatoren fiir die Wiederentdeckung des ver-
nachlédssigten lebenswichtigen Aspektes einer eucharistischen Theologie,
namlich der communio, bezahlten, bestand darin, dass die Opferdimen-
sion der eucharistischen Handlung teilweise in Vergessenheit geriet.!? Ich
rede absichtlich von einer partiellen Vergessenheit und nicht einem voll-
standigen Verlust, weil der Sinn fiir das eucharistische Opfer bei den Re-
formatoren nicht ganz fehlt. Anders gesagt: Er war in einer abgeschwich-
ten Form vorhanden. Er war selbst auf solch minimale Art und Weise noch
vorhanden, weil er von der Eucharistie einfach nicht ablosbar ist: Die Eu-
charistie ist keine Eucharistie mehr, wenn man sie von Opfervorstellungen
entleert. Ob unter theologischen oder anthropologischen Gesichtspunkten
betrachtet, das eucharistische Geschehen gehort jedenfalls in die Welt des
Opfers.

Sogar der Abendmabhlsritus des «Book of Common Prayer» von 1662
enthilt, wenn auch in einer durchaus dem Kommunionempfang unterge-
ordneten Weise, Elemente einer an Gott gerichteten Darbringung und
Selbsthingabe in Vereinigung mit der ein fiir alle Mal erfolgten Selbsthin-
gabe Christi.

Die Erzbischofe von Canterbury and York hoben dies in ihrer Entgeg-
nung («Saepius Officio») auf die pdpstliche Bulle «Apostolicae curae»
von 1896, welche die anglikanischen Weihen und die Eucharistie als «ab-
solut null und nichtig» verurteilten, eindringlich hervor. Sie hielten fest:

«Wir fahren fort, ein immerwihrendes Gedichtnis des kostbaren Todes Chris-
ti, der unser Fiirsprecher beim Vater und die Siihne fiir unsere Siinden ist, sei-
ner Vorschrift gemiiss bis zu seiner Wiederkunft zu feiern. Denn zunichst brin-
gen wir ein Opfer des Lobes und des Dankes dar; dann machen wir geltend
und vergegenwirtigen vor dem Vater das Kreuzesopfer und dadurch erbitten
wir vertrauensvoll um Vergebung der Siinden und um alle anderen Wohltaten
des Leidens des Herren fiir die ganze Kirche; und zuletzt bringen wir uns
selbst als Opfer dem Schopfer aller Dinge dar, was wir schon durch die Dar-
bringung seiner Schépfungsgaben angedeutet haben.»

13 Vgl. Yngve Brilioth, Eucharistic Faith and Practice Evangelical and Catholic,
London (SPCK) 1930; Francis Clark, Eucharistic Sacrifice and the Reformation,
Westminster MD (Newman)/London (DTL) 1960; Gustaf Aulén, Eucharist and Sacri-
fice, Edinburgh (Oliver & Boyd) 1958; William R. Crocket, Eucharist: Symbol of
Transformation, New York (Pueblo) 1989; Christopher J. Cocksworth, Evangelical
Eucharistic Thought in the Church of England, Cambridge (CUP) 1993,

14 Vgl. Stephen W. Sykes (Hg.), Sacrifice and Redemption. Durham Essays in
Theology, Cambridge (CUP) 1991.

233



Paul Avis

«Diese ganze Handlung», so schliessen die Erzbischofe, «in der das
Volk notwendigerweise seine Rolle mit dem Priester wahrzunehmen hat,
sind wir gewohnt, eucharistisches Opfer zu nennen.» >

Es ist ein Fehler, anzunehmen — wie es vorgekommen ist —, der Ritus
von 1662 ermangle der Opferdimension und sei deshalb schlicht unkatho-
lisch. Was ihm jedoch trotz der Beteuerungen der Erzbischéfe fehlt, ist ein
unverhohlener und expliziter Hinweis darauf, dass das Opfer auf Golgota
vor dem Gnadenthron des Vaters vergegenwirtigt oder dargestellt oder
geltend gemacht wird. Cranmer und die anderen Reformatoren reagierten
offensichtlich heftig gegen die mittelalterliche Praxis einer Hiufung siih-
nender Messen zum Wohl der Lebenden und Toten. Sie unterschieden
nicht explizit zwischen Siihnopfer und eucharistischem Opfer. Am ehes-
ten ist dies bei Cranmer der Fall in der folgenden denkwiirdigen Aussage:
«Das 1st das Opfer des Priesters und des Volkes, nicht dass sie Siihne leis-
ten fiir die Siinde, sondern ... um im Geheimnis gottesdienstlich zu feiern,
was nur einmal dargebracht wurde fiir den Lohn der Siinde.»'6

Hookers Forderer, John Jewel, sagte liber den Opferaspekt der Eucha-
ristie, dass das auf Golgota ein fiir alle Mal vollbrachte Opfer «wieder
belebt und im Vollzug der heiligen Mysterien erneut vor unseren Augen
ausgebreitet wird» und dass wir in diesem Sinn «Christus darbringen, d.h.
ein exemplum, ein Gedéchtnis, eine Erinnerung». Aber das «unblutige
Opfer» in der Eucharistie ist eigentlich ein Gebetsopfer von Lob und
Dank.!” Das eucharistische Opfer wird also von den anglikanischen Re-
formatoren beibehalten und findet sich im Ritus des «Book of Common
Prayer», wenn auch nicht so explizit und deutlich, wie man sich das wiin-
schen mochte.

Die Eucharistie in der neueren anglikanischen Diskussion

Die Bischofe der Kirche von England haben kiirzlich die anglikanische
Abendmahlslehre in der Schrift «The Eucharist: Sacrament of Unity» (im
Folgenden ESU) erneut vorgetragen.'® Dies wurde veranlasst (man konn-

15 Vgl. Christopher Hill/Edward Yarnold (Hg.), Anglican Orders. The Documents
in the Debate, Norwich (Canterbury Press) 1997, 292 f.

16 Thomas Cranmer, Works, hg. fiir die Parker Society von John Edmund Cox,
Band I, 1844, 359 — zitiert bei C.W. Dugmore (wie Anm. 8), 194.

17 John Jewel, Works, hg. fiir die Parker Society von John Ayre, Band I, 1845, 167;
Band I1, 1847, 729, 734 f. — zitiert bei C. W. Dugmore (wie Anm. 8), 231.

'8 The Eucharist; Sacrament of Unity, London (Church Publishing House) 2001.

234



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

te sagen: provoziert) durch eine Erkldarung der drei romisch-katholischen
Bischofskonferenzen von England und Wales, Schottland und Irland:
«One Bread One Body» (in Folgenden OBOB).!? Im Wesentlichen stimm-
ten die anglikanischen Bischéfe mit der Theologie von OBOB iiberein,
aber sie erhoben Einwinde gegen bestimmte Annahmen beziiglich des
Anglikanismus und waren alles andere als einverstanden mit den Folge-
rungen der Theologie fiir die Disziplin in Bezug auf Eucharistiefeiern.
Der Skandal der unter den Christen herrschenden Spaltung ist wohl in
der Eucharistie am schmerzlichsten spiirbar. Der Umstand, dass getaufte
Christen und Christinnen aus bestimmten Traditionen geméss gewissen
kirchlichen Regeln nicht die heilige Kommunion am Altar anderer Kir-
chen empfangen diirfen, ist ein ernsthafter «Stolperstein» fiir den Glauben
—etwas, was am Glauben irremacht, im Sinn des neutestamentlichen Wor-
tes skandalon. Dieser Umstand zeigt, dass die gegenseitige Anerkennung
der Taufe, des grundlegenden Sakraments der christlichen Initiation, die
gliicklicherweise seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil unter den west-
lichen Kirchen der Fall ist, noch nicht zur vollen gegenseitigen Anerken-
nung der Eucharistie oder des ordinationsgebundenen Amtes gefiihrt hat.
Mit der Veroffentlichung von «One Bread One Body» forderten die er-
wihnten romisch-katholischen Bischofskonferenzen — und zwar mit einer
vorbildlichen 6kumenischen Hoflichkeit — ihre 6kumenischen Partner zu
einer Stellungnahme auf. Der Text ist eine grossartige Darlegung der
Theologie der Eucharistie in der Lehre der romisch-katholischen Kirche.
Aber er legt auch die — sehr restriktiven und strengen — Regeln der ro-
misch-katholischen Kirche betreffs Abendmahlsgemeinschaft mit nicht
Romisch-Katholiken fest. Im Lauf der Argumentation stellt OBOB, direkt
oder implizit, einige Dinge in Frage, die den Anglikanern nun schon wirk-
lich am Herzen liegen: anglikanische Eucharistiefeiern, die anglikanischen
Weihen, besonders das Bischofsamt, die Identitiit der Kirche von England
als Teil der Einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche.
«One Bread One Body» bekriftigt, dass zwischen der romisch-katho-
lischen Kirche und anderen Kirchen eine sakramentale Kluft liegt, was
Papst Johannes Paul II. kiirzlich in seiner Enzyklika «Ecclesia de eucharis-
tia»bestitigt hat.29 Der perstnliche Schmerz, der durch diese von den er-
wihnten Texten bestitigten Grundsitze verursacht wird, kann nicht iiber-

12 One Bread One Body, London (Catholic Truth Society)/Dublin (Veritas) 1998.
20 Enzyklika «Ecclesia de eucharistisa» von Papst Johannes Paul II. an die Bi-
schote ... 17. April 2003 (VApS 159), Bonn 2003 [Anm. UvA].

235



Paul Avis

schitzt werden. Er trifft Mischehen und 6kumenische Gemeinschaften in
religiosen Hiusern und in Institutionen fiir theologische Ausbildung. Der
Umstand, dass etwas schmerzt, bedeutet aber an sich nicht, dass es nicht
richtig und nétig ist. Es mag gute und notwendige Griinde geben, warum
der Schmerz ausgehalten werden sollte. Wir sollten uns nicht von Senti-
mentalititen in Sachen kirchlicher Gemeinschaft leiten lassen; verletzte
Gefiihle sind kein zuverldssiger Fiihrer. Aber das seelische Leiden, das
diese Grundsitze verursachen, weisen darauf hin, dass das Problem drin-
gend zu 16sen ist. Es wirft ein Schlaglicht auf eine Prioritit fiir uns alle, die
im 0kumenischen Dialog engagiert sind, ndmlich zu versuchen, echte von
falschen Griinden fiir eine schmerzliche Situation zu unterscheiden. «The
Eucharist: Sacrament of Unity» zeigt, dass die Bischofe der Kirche von
England von den in «One Bread One Body» vorgebrachten Griinden nicht
tiberzeugt sind. Sie differieren nicht beziiglich der Theologie, aber sie be-
streiten die daraus gezogenen Konsequenzen.

Der unmittelbare Kontext, der unter keinen Umstiéinden aus den Augen
verloren werden sollte, ist der ausserordentliche Fortschritt in den angli-
kanisch/romisch-katholischen Beziehungen — seien sie theologischer, per-
sOnlicher oder praktischer Art — seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil,
vor allem in England. Die Kirche von England und die roémisch-katholi-
sche Kirche sind an vielen Formen 6kumenischer Zusammenarbeit auf je-
der Ebene kirchlichen Lebens beteiligt. Vor Ort gibt es viel gemeinsames
Wirken in Dienst und Mission. Es gibt warme personliche Freundschaften
zwischen anglikanischen und romisch-katholischen Bischifen, Geist-
lichen und Laien.

Der Englische Anglikanisch/Romisch-Katholische Ausschuss («En-
glish Anglican-Roman Catholic Committee» = ARC) ist ein Begegnungs-
ort, wo theologische Probleme freimiitig diskutiert und ortliche Einheits-
initiativen, vor allem in Okumenischen Einrichtungen wie etwa
gemeinsamen Church Schools, gefordert werden. Die Anglikanisch/Ro-
misch-katholische Internationale Kommission («Anglican-Roman Catho-
lic International Commission» = ARCIC) ist seit den spidten 1960er Jahren
an der Arbeit, und ihre Berichte haben eine bedeutende Glaubensiiberein-
stimmung in vielen Bereichen einschliesslich Eucharistie und Amt nach-
gewiesen. Sowohl OBOB als auch ESU stiitzen sich darauf. Die Berichte
von ARCIC betreffend Amt und Eucharistie sind von der Lambeth-Konfe-
renz und der Generalsynode der Kirche von England als «im Wesentlichen
in Einklang mit dem Glauben von Anglikanern» beurteilt worden.

236



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

Auf diesem Hintergrund sollte es nicht iiberraschen, dass die anglika-
nischen Bischofe an der tatsdchlichen Theologie der Eucharistie von «One
Bread One Body» wenig auszusetzen haben. Punkt fiir Punkt bejahen sie
diese Theologie. Sie legen die eucharistische Lehre der Kirche von Eng-
land, die ihren Platz inmitten der weltweiten Anglikanischen Gemein-
schaft hat, dar, indem sie sich auf die offizielle Lehre und die Liturgien der
Kirche von England stiitzen, besonders auf das «Book of Common Pray-
er» von 1662 (BCP) und die Formulare des neuen Gebetbuchs «Common
Worship»2! und die 6kumenischen Vereinbarungen, die formell gebilligt
worden sind.

Weder die Lehre der Realprisenz noch die Lehre der Eucharistie als
Opfer stehen hier zur Diskussion. Die Anglikaner glauben nicht, dass sie
eine andere Eucharistielehre vertreten als die romisch-katholische. Vor-
ausgesetzt, dass man die Anglikaner diese Glaubenslehren auf eine Art
und Weise ausdriicken lisst, die ihrer Tradition, ithrer Sprache und ihrer
Begrifflichkeit entspricht, sind bemerkenswerte 6kumenische Konver-
genzen zu erkennen. Das Haus der Bischofe pflichtet besonders fiinf be-
deutenden Feststellungen von OBOB bei.

|. Die sakramentale ldentifizierung der Eucharistie mit dem einen voll-
kommenen und allgentigsamen Opfer Christi (OBOB 30). Eine Identi-
fizierung, die sakramental bewirkt wird, stellt eine wesentliche Ver-
bindung zwischen der Eucharistie und dem Tod Christi her unter
vollstindigem Ausschluss jeder Vorstellung einer Wiederholung von
Golgota. Diese sakramentale Identifizierung wird im BCP klar bejaht
(«an welchem er [durch das Eine und allemal geschehene Opfer seiner
selbst] eine vollige, vollkommene und geniigende Aufopferung, Gabe
und Genugthuung fiir die Siinden der ganzen Welt darbrachte, und ein
bleibendes Denkmal seines kostbaren Todes einsetzte, und in seinem
heiligen Evangelio befahl, es fortzusetzen ...» Sie wird gleichermassen
bejaht in neueren anglikanischen Liturgien und in der rezipierten Ar-
beit von ARCIC, die davon spricht, dass wir hineingezogen werden in
die Bewegung der Selbsthingabe Christi.

2. Die Lehre, dass die Christen in der Eucharistie durch den Heiligen
Geist sakramental mit der vollkommenen, auf den Vater gerichteten

21 Vgl. etwa Common Worship. Services and Prayers for the Church of England,
London (Church House Publishing) 2000 [Anm. UvA].

237



Paul Avis

Selbstdarbringung oder dem Opfer Christi vereinigt werden (OBOB
34). Wenn wir uns in der Eucharistie als ein lebendiges Opfer in dank-
barer Antwort auf das uns zugute kommende Opfer Christi darbringen,
dann tun wir dies eindeutig nicht auf Grund eigener Stirke oder Ver-
dienste, denn wir sind, wie das BCP sagt, nicht wiirdig, Gott irgendein
Opfer darzubringen. Wir sind dazu allein deswegen in der Lage, weil
Christus uns mit sich vereinigt in seiner vollkommenen Hingabe an
den Vater — eine Hingabe, die sein ganzes Leben und Amt dem Heils-
ratschluss des Vaters weihte und am Kreuz seinen Hohepunkt fand.
Unsere Selbsthingabe ist gehalten in der seinigen. Wir haben nichts
darzubringen ausserhalb seines vollkommenen und allgeniigsamen
Opfers. Sowohl sein Opfer als auch unsere Antwort finden in der Eu-
charistie einen sakramentalen Ausdruck. Dieser Gedanke ist deutlich
zu finden sowohl im BCP («... deine viterliche Giite wolle dies unser
Lob- und Dankopfer barmherzig annehmen ... und hier, o Herr, opfern
wir und bringen dir uns selbst, unsere Seelen und Leiber zu einem le-
bendigen, heiligen und dir wohlgefilligen Opfer dar ... durch Jesum
Christum, unsern Herrn ...») als auch in zeitgentssischen anglikani-
schen Liturgien wie auch in der bahnbrechenden Arbeit von ARCIC.

3. Das Verstiindnis des Sakraments als ein im Kontext des Glaubens «in-
strumentales Zeichen» der gottlichen Gnade (OBOB 16). Die Rede-
weise von Zeichen und Symbol ist natiirlich im Blick auf Sakramente
unvermeidlich, aber das sollte im Sinn eines qualifizierten Realismus,
nicht reduktionistisch aufgefasst werden. Die Sakramente bewirken,
was sie bezeichnen, und sind Gnadenmittel, vorausgesetzt, dass die an-
gebotene Gnade nicht ausgeschlagen wird. Wie wir gesehen haben,
dussern sich die anglikanischen «Formularien», auch wenn sie die ent-
scheidende Rolle des Glaubens betonen, deutlich iiber die Wirksam-
keit der Sakramente, deren Grund die Verheissungen Christi und die
Kraft des Heiligen Geistes sind.

4. Die Feststellung, dass es in der Eucharistie zu einer wahren, wirk-
lichen und personalen Gemeinschaft des Christen mit Christus kommt
(OBOB 50). Dies ist das sine qua non einer Theologie der Eucharistie
und eine Wahrheit, die wahrscheinlich alle historischen Traditionen
der Kirche bejahen. Ohne einen Schatten von Zweifel bekennen die
anglikanischen «Formularien» und die liturgischen Texte wie auch an-
glikanische Schriftsteller aus élterer und jlingerer Zeit eine wahre Ver-

238



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

einigung und Gemeinschaft mit und Teilhabe an Christus in seinem
Leib und Blut. Das «Prayer of Humble Access» des BCP zum Beispiel
verwendet das johanneische Bild der Einwohnung, verweist aber, vol-
lig frei von der Tendenz, dies zu «spiritualisieren» oder es dtherisch
aufzuldsen, in naturhaften Wendungen auf die Heiligung unserer Lei-
ber wie auch unserer Seelen. Wie wir gesehen haben, gebraucht Hoo-
ker typischerweise die Sprache der Einverleibung, Teilhabe, Ein-
wohnung, «mystischen Verbindung» und mystischen hochzeitlichen
Vereinigung.

. Das Bewusstsein, dass in der Eucharistie die Christen in Gemeinschaft
mit den Heiligen und den entschlafenen Gliubigen verbunden sind
(OBOB 36). Dieses Bewusstsein, dass die in der Eucharistie gegebene
Gemeinschaft die gegenwirtige Generation iibersteigt und diese und die
kommende Welt umfasst, ist in der Tat wesentlich fiir das Verstiandnis der
Eucharistie. Es ist auch fiir die anglikanische eucharistische Theologie
grundlegend. Obwohl das BCP keinen Text fiir die Anrufung der Heili-
gen bietet und seine Lehre der communio sanctorum im Vergleich mit
anderen Liturgien mager ist, kommt die Wahrheit der Gemeinschaft der
Heiligen dennoch unbestreitbar vor. Das «Prayer for the Church Mili-
tant» preist Gottes «heiligen Namen fiir alle deine Knechte, die im Glau-
ben an dich und in deiner Furcht aus diesem Leben abgeschieden sind»,
und bittet um die «Gnade, ihren guten Beispielen so zu folgen, dass wir
mit ihnen deines himmlischen Reiches theilhaftig werden mogen». Dem
Sanctus gehen die Worte voraus: «Darum mit Engeln und Erzengeln,
und mit allen Bewohnern des Himmels, loben und erheben wir deinen
herrlichen Namen ...» Und die Kollekte fiir Allerheiligen richtet sich an
«Gott, der du deine Auserwihlten in dem geheimnisvollen Leibe deines
Sohnes Jesu Christi, unseres Herrn, zu einer Gemeine und einer Genos-
senschaft zusammen verbunden hast ...».

Die anglikanischen Leitungsgremien haben in einer beeindruckenden

Reihe von Erkldarungen — von der Antwort der Erzbischofe von Canterbury
und York auf «Apostolicae curae» iiber die Berichte von ARCIC zu
Eucharistie und Amt bis zur neuesten Erkliarung iiber die Eucharistie —
versucht, hinsichtlich ihrer Lehre der romisch-katholischen Kirche «Zusi-
cherungen» zu geben. In den vergangenen Jahren hat das Haus der Bi-
schofe noch weitere Texte verdffentlicht: «Apostolicity and Succession»,
«May They All Be One» (die Antwort auf die Enzyklika «Ut unum sint»)

239



Paul Avis

und «Bishops in Communion».?? Im Licht von OBOB miissen sich An-
glikaner fragen, ob ithre wohlbedachten Ausfiihrungen von Rom ernst
genommen werden.

Das Haus der Bischofe stellt zwei schwerwiegende Annahmen iiber den
Anglikanismus, die ihr romisch-katholisches Gegeniiber in OBOB ge-
macht hat, in Frage. Dabei werfen die Bemerkungen der Bischofe weiteres
Licht auf das anglikanische Verstindnis kirchlicher Gemeinschatft.

1. Wir anerkennen nicht, so sagen die Bischofe der Kirche von England,
die Beschreibung der anglikanischen Kirchen, wonach sie zu jenen
«christlichen Gemeinschaften, die in der Reformation wurzeln»
(OBOB 41 und 117), gehoren. Obwohl die Kirche von England von
der Reformation stark geprigt worden ist, fiihrt sie ihren Ursprung auf
die Anfinge des Christentums in England zuriick und betont ihre Kon-
tinuitdt mit der Kirche der Apostel und Viter. Die Kirchen der Angli-
kanischen Gemeinschaft gehoren zu der Einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche, die zur Zeit der Reformation (wenn auch na-
tiirlich nicht nur damals) eine Reform erfahren hat. Es ist fiir den An-
glikanismus nicht besonders kennzeichnend, seine Legitimitét laut-
stark zu verkiinden oder Vergleiche mit anderen Kirchen anzustellen.
Die Kirche von England hilt einfach fest, dass sie «zur wahren und
apostolischen Kirche Christi gehort» (Canon A1) und dass sie «ein Teil
der Einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche» ist (Ca-
non C15: Vorwort zur «Declaration of Assent», welche u. a. die Geist-
lichen vor ihrer Ordination abgeben miissen).??

2. Ein weiterer Anstoss ist in den Augen des Hauses der Bischofe der Kir-
che von England die von OBOB 41 sich zu Eigen gemachte Ansicht, die
anglikanischen Weihen und infolgedessen die anglikanischen Eucharis-

22 Apostolicity and Succession, London (Church House Publishing) 1994; May
They All Be One. A Response of the House of Bishops of the Church of England to
Ut unum sint, London (Church House Publishing) 1997; Bishops in Communion. Col-
legiality in the Service of the Koinonia of the Church, London (Church House Publis-
hing) 2000. [Vgl. Enzyklika «Ut unum sint» von Johannes Paul II. iiber den Einsatz fiir
die Okumene, 25. Mai 1995 (VApS 121), Bonn 1995 — UvA]

23 The Canons of the Church of England. Canons Ecclesiastical promulged by the
Convocations of Canterbury and York in 1964 und 1969 and by the General Synod of
the Church of England from 1970, Sixth edition, London (Church House Publishing)
2000 [Anm. UvA].

240



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

tiefeiern wiesen einen Mangel auf: Es fehle ihnen die «Giiltigkeit». Wir
sind uns, so sagen die Bischofe, voll bewusst, dass sich Prizedenzfille
fiir diese Haltung in der Bulle «Apostolicae curae», in der Lehre des
Zweiten Vatikanischen Konzils und jiingst im «Lehrmissigen Kom-
mentar zur Schlussformel der <Professio Fidei>» der Pipstlichen Glau-
benskongregation finden.?* In der Gemeinsamen Feststellung von
Porvoo einigten sich die britischen und irischen anglikanischen Kirchen
und die nordischen und baltischen lutherischen Kirchen auf ein reiche-
res Verstdndnis der Apostolizitit des ordinationsgebundenen Amtes der
Kirche, und zwar dank der bahnbrechenden Vorarbeit des «LLima-Doku-
ments» liber Taufe, Eucharistie und Amt und des anglikanisch-lutheri-
schen «Niagara-Berichts».2 Die Anglikaner sind nach wie vor nicht
tiberzeugt von den Argumenten in «Apostolicae curae» und von den in
der offiziellen Lehre der rémisch-katholischen Kirche vorgetragenen
Deduktionen, wonach anglikanischen Eucharistiefeiern die Fiille der
von der romisch-katholischen Kirche beanspruchten Heilsmittel (OB-
OB 41) abgehe, weil sie «die authentische und volle Wirklichkeit des eu-
charistischen Geheimnisses nicht bewahrt» (der Ausdruck wird weder
hier noch in Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils hinreichend er-
ldutert) hitten (OBOB 91).

Wihrend die Bischofe der Kirche von England der eucharistischen
Theologie von «One Bread One Body» durchaus beipflichten, widerspre-
chen sie den Regeln der romisch-katholischen Kirche hinsichtlich ge-

24 Vgl. Kongregation fiir die Glaubensiehre, Lehramtliche Stellungnahmen zur
«Professio Fidei», 1998 (VApS 144), Bonn 1998, 17-25, hier 24(=§ 11); S. 11-15 fin-
det sich auch die deutsche Ubersetzung des als Motu Proprio erlassenen Apostolischen
Schreibens «Ad tuendam fidem» von Papst Johannes Paul II. vom 18. Mai 1988 mit
der neuen Schlussformel der «Professio Fidei». Auf diese bezieht sich der Kommen-
tar von Kardinal Joseph Ratzinger, in dem er die 1896 erfolgte Erkldrung Papst Leos
XIII. iiber die Ungiiltigkeit der anglikanischen Weihen zu jenen Wahrheiten der ka-
tholischen Lehre zihlt, die auch ohne formellen Akt der Definition auf unfehlbare
Weise zu glauben vorgelegt werden [Anm. UvA].

25 The Porvoo Common Statement (wie Anm. 7); Taufe, Eucharistie und Amt.
Konvergenzerkldarungen der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des
Okumenischen Rates der Kirchen («Lima-Dokument»), in: H. Meyer (wie Anm. 6),
545-585; Bericht der Anglikanisch/Lutherischen Konsultation iiber Episkopé («Nia-
gara-Bericht») 1987, in: Harding Meyer u. a. (Hg.), Dokumente wachsender Uberein-
stimmung. Siamtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf
Weltebene. Band 2, 1982-1990, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a. M. (Lembeck)
1991, 62-91.

241



Paul Avis

meinsamer Abendmahlsfeiern, die als Ergebnis von OBOB nun anschei-
nend strenger angewandt werden. Die Regeln bringen mit sich, dass An-
glikaner (und nicht romisch-katholische Christen anderer Traditionen) die
heilige Kommunion bei einer romisch-katholischen Eucharistiefeier nicht
empfangen diirfen ausser in «ausserordentlichen oder einzigartigen»
Situationen. Dariiber hinaus gibt es schlechterdings keine Situationen, in
denen romisch-katholische Gldubige die heilige Kommunion von angli-
kanischen Geistlichen empfangen diirfen. In ihrem Vorwort zu «The Eu-
charist: Sacrament of Unity» beschreiben die Erzbischofe von Canterbu-
ry und York diese Regelung als «verletzend und nicht hilfreich».

Die Bischofe fiihren dann aus (vgl. 34), dass die Anglikaner wegen ih-
rer Auffassung, dass Taufe und Eucharistie innerhalb der Theologie der
koinonia in einer integralen Beziehung zueinander stehen und beide im
Blick auf die endgiiltige Offenbarung des Reiches Gottes einen prolep-
tisch-eschatologischen Charakter haben, dem allgemeinen Ausschluss
von nicht Romisch-Katholiken vom Empfang der heiligen Kommunion
bei romisch-katholischen Eucharistiefeiern nicht zustimmen. Sie finden
auch die Einschrinkungen zu diesem Verbot verwirrend, wenn dann doch
in aussergewdohnlichen oder einzigartigen Situationen eine Erlaubnis ge-
wihrt wird. Es wird kaum tiberraschen, dass sie angesichts ihrer Zurtick-
weisung der romisch-katholischen Bestreitung der Giiltigkeit der anglika-
nischen Weihen das an Romisch-Katholiken gerichtete Verbot, bei
anglikanischen Eucharistiefeiern — und sei es auch in ganz aussergewhn-
lichen Situationen — die Kommunion zu empfangen, als einen 6kumeni-
schen, theologischen und pastoralen Affront betrachten. Sie hoffen, dass
eine gegenseitige kirchliche Anerkennung zu gegebener Zeit moglich
wird, und zwar unter Anerkennung der Authentizitit der anglikanischen
Weihen. Sie warten sehnsiichtig darauf, dass das rémisch-katholische Ver-
bot der gegenseitigen eucharistischen Gastfreundschaft aufgehoben wird.

«Ein 6kumenischer, theologischer und pastoraler Affront». Warum
diese starken Worte? Es ist nicht so, dass die Anglikaner der Meinung
sind, der Kommunionempfang sei an keine Voraussetzungen gebunden;
die anglikanischen Bischofe befiirworten keine beliebigen bedingungslo-
sen Formen der Vergemeinschaftung unter Christen. Sie praktizieren
nicht, was die Freikirchen bisweilen «einen offenen Tisch» nennen, noch
laden sie «alle, die den Herrn lieb haben» ein, am Abendmabhl teilzuneh-
men. Die Bischofe pflichten vielmehr grundsitzlich den Bedingungen, die
OBOB fiir den Sakramentsempfang festlegt, bei — erstens: den katholi-
schen Glauben bekunden; zweitens: in Gemeinschaft mit der katholischen

242



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

Kirche stehen —, aber sie pflichten diesen Grundsétzen mit einer gewissen
Interpretation bei, da es ihr Anliegen ist, ein weiteres Verstdandnis von Ka-
tholizitdt als das von OBOB zur Geltung kommen lassen.

Was die Bedingung, den katholischen Glauben zu bekunden, anbe-
langt, bezweifeln die anglikanischen Bischofe bei Laien die Angemessen-
heit von strikten Priifungen hinsichtlich der Eucharistielehre. Sie weisen
auf die stillschweigende Art und Weise hin, mit denen die Glaubigen ihre
Zustimmung zum Glauben der Kirche betreffs der Eucharistie geben, in-
dem sie an der Liturgie aktiv teilnehmen. Die Bischofe fragen: Geniigt das
nicht? Was die Bedingung der katholischen Gemeinschaft anbelangt, be-
jahen die Bischofe den Zusammenhang zwischen sakramentaler und
kirchlicher communio, indem sie darauf hinweisen, dass die Eucharistie
die Glaubigen nach anglikanischem Verstindnis in die Gemeinschaft stellt
mit der heilige Dreifaltigkeit und mit «allen, die vor dir stehen im Himmel
und auf Erden», mit allen Ortskirchen und ihren Bischofen und mit den
entschlafenen Gldubigen. Sie fragen wieder: Geniigt das nicht?

Die Bischofe plidieren fiir einen gemeinsamen Empfang der Eucharis-
tie, bevor volle kirchliche Gemeinschaft zustande gekommen ist (35):

«Wihrend wir die Absicht, den vollen und wahren Charakter der Eucharistie
gegen willkiirliche Feiern unter unangemessenen Umstidnden (z.B. ohne
Ubereinstimmung im apostolischen Glauben) zu schiitzen, begriissen, glau-
ben wir nicht, der Abendmahlsempfang sei fiir den Endpunkt der Einheit, die
zwischen zwei getrennten Kirchen schon erreicht ist, zu reservieren ... Die
Einheit im Leib Christi, die durch die Taufe herbeigefiihrt ist, ruft nach einer
weiteren Verwirklichung in der Eucharistie, bevor dieser letzte Punkt erreicht
ist. Die Eucharistie ist eine der grossten Gaben Gottes an die Kirche, und sie
ist zum Aufbau des Leibes Christi gegeben. Wir unterschreiben die 6kumeni-
sche Einsicht, dass Christus seine Kirche als eine eucharistische Gemeinschaft
aufbaut. Wir glauben nicht, dass eucharistische Gemeinschaft fiir die volle
kirchliche Gemeinschaft in sichtbarer und strukturierter Form reserviert sein
muss, weil die Eucharistie die Hauptquelle der Einheit der Kirche ist und ein
Mittel, diese aufzubauen.»

Und sie fiigen zur Unterstiitzung dieser Behauptung bei (37):

«Die 6kumenische Vorgehensweise, die von der Kirche von England durch-
weg verfolgt worden ist und sich in den Vereinbarungen von Meissen, Fetter
Lane und Reuilly?® niedergeschlagen hat (und von der Lambeth-Konferenz

26 Auf dem Weg zu sichtbarer Einheit. Eine gemeinsame Feststellung, 18. Mirz
1988, Meissen. Kirche von England, Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR,
Evangelische Kirche in Deutschland, Berlin — Hannover 21988 [englischer und deut-

243



Paul Avis

wiederholt gebilligt worden ist), besteht darin, volle sichtbare Einheit durch
klar definierte und gegenseitig vereinbarte Phasen [stages] zu suchen. Dieser
Ansatz impliziert, dass unterschiedliche Grade von wirklicher, in der Taufe
begriindeter Gemeinschaft durch entsprechende Grade von eucharistischer
Gemeinschaft [eucharistic sharing] ausgedriickt werden konnen. Die Grade
eucharistischer Gemeinschaft, an die wir denken, sind: zuerst gegenseitige eu-
charistische Gastfreundschaft; dann die Teilnahme von Amtstrigern in den
Eucharistiefeiern der je anderen Kirche, aber noch ohne Leitungsfunktion
oder Konzelebration ...; zuletzt die volle Austauschbarkeit von Amtstrigern
als Teilmoment der vollen sichtbaren Einheit.»

Die Kirche von England 14dt, wie andere anglikanische Kirchen auch,
getaufte Kommunikanten anderer christlicher, den dreifaltigen Gott be-
kennender Kirchen, die mit ihrer Kirche in Frieden leben, ein, die heilige
Kommunion in anglikanischen Eucharistiefeiern zu empfangen. Die An-
glikaner sollten freilich in dieser Sache nicht versuchen, zu beanspruchen,
besser als andere zu sein. Es geschah erst in den spiten 1960er und frithen
1970er Jahren, dass sie selbst zu dieser Position gelangten. Paradoxer-
weise widerspiegelt diese Entwicklung das tiefe 6kumenische Verstidndnis
von koinonia und ihrer Verwurzelung in der Taufe, das durch das Zweite
Vatikanische Konzil einen kriftigen Impuls erhalten hat. In anderen Wor-
ten: Eine subtile Verschiebung in der Ekklesiologie ermodglichte eine gast-
freundlichere Einstellung bei der Zulassung zur Kommunion.

Anschliessende, im Schoss des Englischen Anglikanisch/Rémisch-
Katholischen Ausschusses (ARC) gefiihrte Diskussionen zielten auf die
ekklesiologischen Unterschiede zwischen der anglikanischen Kirche und
der romisch-katholischen Kirche. Romisch-katholische Teilnehmer des
ARC dusserten die These, dass die grundlegende Differenz zwischen An-
glikanern und Romisch-Katholiken — die auch ESU als Ganzes durchzieht
—1m Verstéindnis des Wesens der Kirche liege. Nach rémisch-katholischer

scher Text]; vgl. zuletzt Ingolf U. Dalferth/Paul Oppenheim (Hg.), Einheit bezeugen.
Zehn Jahre nach der Meissener Erklarung — Witnessing to Unity. Ten years after the
Meissen Declaration. Beitrige zu den theologischen Konferenzen von Springe und
Cheltenham zwischen der EKD und der Kirche von England, Frankfurt a. M. (Lem-
beck) 2003 — dort auch S. 522-544 der Text der Vereinbarung in beiden Sprachen. An-
glican — Moravian Conversations. The Fetter Lane Common Statement with Essays in
Moravian and Anglican History by Colin Podmore. The Church of England and The
Moravian Church in Great Britain and Ireland, London (Council for Christian Unity of
the General Synod of the Church of England) 1996. Zu Reuilly siche Anm. 7 [Anm.
UvAL

244



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

Lehre, so sagen sie, ist die eine Kirche schon sichtbar in einer bestimmten
Gemeinschaft mit allen wesentlichen Elementen verwirklicht, und inso-
fern ist sie vollstindig. Obwohl sie in diesem Sinn vollstindig ist, ist sie
nicht vollkommen, sondern gezeichnet durch personliche und institutio-
nelle Siinde und durch innere Spaltungen, die eine Folge der Siinde sind.
Sie ist auch dadurch verwundet und verarmt, dass viele getauftte Christen
von ihr getrennt sind.

Sie sagen dann weiter, dass die Ekklesiologie des Anglikanismus und
anderer Traditionen, die «durch die Reformation gepriigt» sind, davon
ziemlich verschieden sei, denn fiir diese existiere die Kirche Christi in kei-
ner der kirchlichen Gemeinschaften auf (im obigen Sinn) vollstindige
Weise. Vielmehr existiere sie auf authentische Weise in mehreren ver-
schiedenen Traditionen, die alle mit demselben Recht zur Einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche gehorten. Alle konnten grundsitz-
lich als wahre Kirchen anerkannt werden. Die Schlussfolgerung ist dann,
dass fiir die Kirchen dieser Traditionen die 6ékumenischen Bestrebungen
eine gemeinsame Suche nach einer sichtbaren Einheit seien, die bisher
noch nirgends existiere.

Auf diese romisch-katholische Anfrage driingen sich einige Bemerkun-
gen aus anglikanischer Sicht auf. Zuerst ist das anglikanische Verstidndnis
der Kirche, wie es in ESU 39 dargelegt wird, zur Kenntnis zu nehmen:

«Fiir die Anglikaner existiert die Katholische Kirche aus all jenen Ortskirchen
in der ganzen Welt, die den katholischen Glauben (wie er in den Schriften be-
griindet ist und in den 6kumenischen Glaubenssymbolen ausgedriickt wird)
und die katholischen Sakramente (in erster Linie die Herrensakramente Taufe
und Abendmahl), denen das apostolische Amt der Aufsicht (episkope) dient,
gemeinsam haben. Fiir die Anglikaner findet sich die sichtbare Kirche Christi,
wo immer «das reine Wort Gottes gepredigt wird, und die Sakramente nach der
Einsetzung Christi gehorig verwaltet werden> (Art. XIX). In diesem Sinn ver-
wendet das BCP die Ausdriicke <Katholische Kirche> (im <Prayer for all Con-
ditions of men>) oder <universale Kirche> (im «Prayer for the Church Militant>)
... Die Kirche heisst <geheimnisvoller Leib deines Sohnes, welcher ist die ge-
segnete Gemeine aller Glaubigen> (im zweiten Gebet nach der Kommunion)
und besteht aus <allen, die sich Christen nennen und als solche bekennen> (im
<Prayer for all Conditions of men»). Die Anglikaner haben durchweg alle, die
im Namen der Heiligen Dreifaltigkeit mit Wasser getauft worden sind, als
Glieder der Katholischen Kirche anerkannt (bezeichnenderweise im <Aufruf
an alle Christen> fiir die Einheit der Kirche, den die Lambeth Konferenz von
1920 erlassen hat).»

245



Paul Avis

Wir kdnnen dieser Aussage Folgendes entnehmen:

1. Die Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche ist sowohl eine
empirische Wirklichkeit in der Welt als auch ein Gegenstand des Glau-
bens, wie sie im Glaubenssymbol bekannt werden. Als solche transzen-
diert sie die empirischen Erscheinung, in der sie sich immer konkret zeigt.

2. Die eine Kirche ist nicht exklusiv und ohne Rest mit einer der christ-
lichen Gemeinschaften in der Welt, sei es die anglikanische oder die
romisch-katholische, zu identifizieren, sondern sie umfasst verschie-
dene «Kirchen».

3. Die Kirche von England und andere anglikanische Kirchen glauben,
dass sie «ein Teil» der einen Kirche sind oder zur einen Kirche «geho-
ren» und dass sie in sichtbarer Kontinuitéit mit der Kirche der Apostel
und Viter stehen.

4. Was die Anglikaner angeht, «gehort» auch die romisch-katholische
Kirche zur einen Kirche und ist «ein Teil» der einen Kirche, und zwar
ein sehr grosser Teil. Dasselbe gilt von den Ostkirchen. Fiir die Angli-
kaner ist es auch moglich, dasselbe von gewissen protestantischen Kir-
chen zu sagen auf Grund griindlich ausgearbeiteter gemeinsamer Fest-
stellungen zu Glauben und kirchlicher Verfassung (die Vereinbarung
von Meissen mit der Evangelischen Kirche in Deutschland, die Ver-
einbarung von Fetter Lane mit den Bohmischen Briidern, die Verein-
barung von Reuilly mit der Evangelisch-Lutherischen und der Refor-
mierten Kirche von Frankreich und das Anglikanisch-Methodistische
Abkommen?7).

5. Eine «wahre» Kirche wird in der reformatorischen Tradition als eine
Kirche definiert, wo das Heil durch den Empfang von gottgegebenen
Gnadenmitteln geschenkt wird. Thre Identitit ist in erster Linie durch
die Kennzeichen der wahren Wortverkiindigung und durch die rechte
Sakramentenspendung gegeben. Es gibt auch einen breiten 6kumeni-
schen Konsens dariiber, dass auch das apostolische Amt der Aufsicht
(episkopé) fiir die Kontinuitdt und Einheit der Kirche notwendig ist.
Eine wahre Kirche ist aber gewiss nicht eine vollkommene Kirche, ei-
ne Kirche ohne Unzulidnglichkeiten.

6. Gemeinschaft mit einem universalen Primat ist fiir die Anglikaner kein
notwendiges Kennzeichen einer wahren Kirche. Dennoch, so formu-
liert das Haus der Bischofe in «May They All Be One», d. h. in seiner

246

27 Siehe Anm. 7, 26 und 28 [UvAL.



Eucharistie und Kirchengemeinschaft — eine anglikanische Sicht

Antwort auf «Ut unum sint», «haben wir keine Miihe, anzuerkennen,
dass alle Kirchen miteinander in sichtbarer Gemeinschaft stehen miis-
sen, noch haben wir Miihe mit der seit alters bezeugten Auffassung,
dass die Kirche von Rom und der Bischof von Rom eine besondere
Verantwortung dafiir haben, die Einheit der Kirche zum Ausdruck zu
bringen und zu beschiitzen», und «die Anglikaner lehnen so keines-
wegs den Grundsatz und die Praxis eines personalen Amtes auf Welt-
ebene, das im Dienst der Einheit steht, ab» (48 und 44).

7. Dieser anglikanische ekklesiologische Ansatz ist nicht relativistisch.
Er impliziert nicht, dass alle Teile der Kirche von gleicher ekklesialer
Giiltigkeit sind in dem Sinn, dass sie gleichermassen eng dem aposto-
lischen Vorbild von Glauben und Kirchenordnung entsprechen. Um
genau zu sein: Die Anglikaner betonen im Allgemeinen, dass das drei-
gegliederte Amt in historischer Sukzession fiir die abschliessende vol-
le sichtbare Gemeinschaft der christlichen Kirche notwendig ist, ob-
wohl es fiir die Anglikaner nicht in dem Sinn notwendig ist, dass sie
nur so die kirchliche Authentizitéit bestimmter anderer Kirchen aner-
kennen kénnen.2®

Es wire daher falsch, zu unterstellen, dass, was die Anglikaner angeht,
sichtbare Einheit zurzeit noch nicht existiere und giinzlich ein kiinftiges
Ziel sei. Die Einheit der universalen sichtbaren Kirche existiert in dem
Mass, wie eine Reihe von Bedingungen zwischen zwei oder mehreren
Kirchen erfiillt sind: das gemeinsame Bekenntnis zum apostolischen
Glauben; die gegenseitige Anerkennung der Giiltigkeit der Taufe; Abend-
mahlsgemeinschaft auf der Grundlage einer als iibereinstimmend festge-
stellten Theologie und eines gemeinsamen Amtes; Formen der Konzilia-
ritit wie gegenseitige Konsultation und Verantwortlichkeit in Sachen
Kirchenleitung. Die Lehre der romisch-katholischen Kirche, insbesonde-
re des Zweiten Vatikanischen Konzils und der Enzyklika «Ut unum sint»,
scheint anzuerkennen, dass kirchliche Gemeinschaft eine gestufte Wirk-
lichkeit ist und in einer teilweisen und unvollkommenen Gestalt existiert.
Wie ESU 12 hervorhebt, gehen auch die Anglikaner von einem abgestuf-
ten Verstindnis von koinonia aus: Gemeinschaft mag in grosserem oder

2 Fir ein neueres Beispiel vgl. An Anglican-Methodist Covenant. Common
Statement of the Formal Conversations between the Methodist Church of Great Bri-
tain and the Church of England, Peterborough (Methodist Publishing House)/London
(Church House Publishing) 2001.

247



Paul Avis

geringerem Mass vorhanden sein, es gibt Schritte und Phasen auf dem
Weg zu vollerer Gemeinschaft. Das entspricht der oben gemachten Aus-
sage iiber die progressiv sich vollziehende Heilsaneignung durch die Gna-
denmittel, besonders die Sakramente. Daraus scheint zu folgen, dass,
wenn es unterschiedliche Grade von kirchlicher Gemeinschaft gibt, es
auch unterschiedliche Grade eucharistischer Gemeinschaft geben sollte.
Wenn die Eucharistie die Kirche macht, wie insbesondere Henri de Lubac
uns gelehrt hat, dann bewirkt sie auch die Einheit der Kirche.?? Eucharis-
tische Gemeinschaft sollte daher in angemessenem Mass in der wachsen-
den Gemeinschaft zwischen Kirchen, die noch nicht in voller kirchlicher
Gemeinschaft stehen, ihren Beitrag leisten konnen.

Paul Avis (geb. 1947 in Essex, England), Revd. Dr. Studien an der Universitdit
von London (B.D. und PhD). Er ist Generalsekretdr des Council for Christian
Unity der Kirche von England und Direktor des Centre for the Study of the
Christian Church, ferner Sub-Dean of Exeter Cathedral und Research Fellow
of the Department of Theology der Universitit von Exeter.

Adresse: Church House, Great Smith Street, London SWIP 3NZ, United
Kingdom.

* Vgl. Henri de Lubac, Die Kirche. Eine Betrachtung, Einsiedeln (Johannes)
1968, 127 ff.; ders., Glauben aus der Liebe. «Catholicisme», Einsiedeln (Johannes)
1970, 74: «Die Sakramente miissen, sofern sie Mittel des Heils sind, als Werkzeuge der
Einheit begriffen werden.» Ferner Paul Avis, Christians in Communion, London
(Chapman Mowbray) 1990, 56-59; Paul McPartlan, The Eucharist Makes the
Church. Henri de Lubac and John Zizioulas in Dialogue, Edinburgh (T&T Clark)
1993.

248



	Eucharistie und Kirchengemeinschaft : eine anglikanische Sicht

