
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 4

Artikel: Eucharistie und Kirchengemeinschaft : eine anglikanische Sicht

Autor: Avis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eucharistie und Kirchengemeinschaft -
eine anglikanische Sicht*

Paul Avis

Einführende Bemerkungen

Die Lehre der Eucharistie und die Frage der Kirchengemeinschaft miteinander

zu bedenken entspricht guter theologischer Methodik. Die beiden

Fragenkomplexe stehen ja in engem Zusammenhang - für Anglikaner wie
auch für Römisch-Katholiken, Orthodoxe und Altkatholiken. Daher
arbeitet dieses Referat mit drei Hypothesen:
a) Es ist theologisch fundiert und nützlich, Eucharistie und Kirchenge¬

meinschaft miteinander zu verbinden.
b) Diese Verbindung von Eucharistie und Kirchengemeinschaft ist ein

Kennzeichen eines authentisch katholischen Typus von Ekklesiologie.
c) Wo wir in einer Kirche oder kirchlichen Tradition (z. B. in einigen pro¬

testantischen Freikirchen) keinen solchen ausgearbeiteten theologischen

Zusammenhang zwischen Eucharistie und Kirchengemeinschaft

finden, liegt eine grundlegende andere Ekklesiologie vor, und
dies hat Auswirkungen in Bezug auf die Einstellung zur Ökumene und
die Praxis der zwischenkirchlichen eucharistischen Gastfreundschaft.

Ich gehe zunächst auf die Frage von Eucharistie und Kirchengemeinschaft

im Allgemeinen ein, um dann die kürzlich erfolgten Diskussionen
zwischen Anglikanern und Römisch-Katholiken in England, welche ein

Licht auf die sachliche Zusammengehörigkeit von Eucharistie und

Kirchengemeinschaft werfen, näher zu untersuchen.
Was theologisch auf dem Spiel steht, ist das immer wiederkehrende -

und in der Reformation entscheidend gewordene - Problem des Verhältnisses

zwischen dem, was gemäss dem Evangelium für das Heil notwendig

ist, und dem, was für die kirchliche Gemeinschaft unabdingbar ist.
Anders gesagt: Das Problem liegt in der Diskrepanz zwischen den von den

Kirchen immer wieder betonten Voraussetzungen, die zu erfüllen sind,
einerseits damit ein Mensch das Heil durch Christus erlangt, andererseits

* Überarbeiteter Text des Referats gehalten auf der 38. Internationalen Altkatholischen

Theologenkonferenz vom 25.-30. August 2003 in Mennorode, Elspeet (NL).
Übersetzung aus dem Englischen von UvA.

IKZ 93 (2003) Seiten 223-248 223



Paul Avis

damit er voll in die kirchliche Gemeinschaft aufgenommen wird. Sind die

Zulassungsbedingungen für den Himmel und die irdische Kirche
identisch? Ist es schwieriger, in die Kirche mit ihren Vorrechten zu gelangen,
als in den Himmel zu kommen?

Die Traditionen der Reformation (z. B. Artikel VI der 39 Religionsartikel

der Kirche von England aus den Jahren 1562-1571)1 bestehen darauf,

dass die Heilsvoraussetzungen in der Bibel deutlich offenbart sind. Es

herrscht Übereinstimmung zwischen der Alten Kirche und den
Reformationskirchen (und die Kirche von England ist sowohl altkirchlich als auch

reformatorisch!), dass die Taufe normalerweise heilsnotwendig ist.2 Das
ist unbestritten. Dieses Erfordernis der Kirchendisziplin ist jedoch, wie
die frühe Kirche erkannte, mit Flexibilität zu handhaben. So anerkannten
die Kirchenväter, dass es ebenso eine Begierdetaufe und eine Bluttaufe
(Martyrium) gibt wie eine Wassertaufe. Eine schwierigere Frage lautet

hingegen: Ist eine volle christliche Initiation normalerweise - und mit
derselben Art von Voraussetzungen - heilsnotwendig? Die Initiation ist die

Eingliederung neuer Christen und Christinnen in den mystischen Leib
Christi, nicht bloss in eine einzelne Konfession. Die Initiation ist ein
Mysterium, nicht ein soziologisches Phänomen. Es handelt sich um einen

Heilsprozess, in den initiiert wird.
Nun aber schliesst nach katholischem Verständnis die volle christliche

Initiation die Teilnahme an der Eucharistie und so den ersten Empfang der

heiligen Kommunion ein. Dies ist der abschliessende Höhepunkt der
sakramentalen Initiation, die sonst unvollendet bleibt. Kann man von einem
Menschen, der den sakramentalen Leib Christi nie empfangen hat, sagen,
er sei voll in den mystischen Leib Christi initiiert und eingegliedert
worden? Sollten wir dies verneinen, dann sollten wir meines Erachtens aber

1 «VI. Von der Hinlänglichkeit der heiligen Schriften zur Seligkeit: Die heilige
Schrift enthält alle Dinge, die zur Seligkeit nothwendig sind; so dass es von keinem
Menschen verlangt werden kann, irgend etwas, was darin nicht zu lesen ist, oder durch
sie nicht bewiesen werden kann, als Glaubensartikel anzunehmen, oder für erforderlich

und nothwendig zur Seligkeit zu halten.» [Die im «Book of Common Prayer»
enthaltenen Texte werden in der Regel wiedergegeben nach: Das Allgemeine Gebetbuch,
und die Verwaltung der Sakramente, und anderer Gebräuche und Ceremonien der
Kirche, nach dem Gebrauch der Kirche von England, nebst dem Psalter oder den Psalmen
Davids, interpungiert, wie solche in den Kirchen gebetet oder gesungen werden sollten,

so wie auch die Art und Weise der Ordination und Weihe der Bischöfe, Priester und
Diaconen, London (SPCK) 1938 - UvA]

2 Vgl. z. B. Augsburger Bekenntnis, Art. 9: «(Unsere Kirchen) lehren, dass die Taufe

zum Heil notwendig ist...».

224



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

auch folgern, dass - menschlich gesprochen - die Teilnahme an der
Eucharistie normalerweise ein Erfordernis für das Heil ist. Bei einer solchen

Aussage verwirft man gewöhnlich, entsetzt über das Schreckgespenst von
Exklusivität, die Hände und beginnt sich einzubilden, man schwenke auf
den Weg zur Inquisition ein. Aber ich gehe einfach von einem Grundprinzip

aus, das in der Schrift und der ursprünglichen Tradition vorgegeben ist,
also von dem, was offenbart ist: Es gibt von Gott gegebene Gnadenmittel,
die uns zum Heil führen, und wir sind verpflichtet, sie gehorsam zu
empfangen - und zwar ohne uns allzu sehr darüber den Kopf zu zerbrechen,
ob diese Folgerung der Heilsarmee, den Quäkern oder anderen Formen
eines sakramentenlosen Christentums gerecht wird. Ihrem Herrn stehen

oder fallen sie (Röm 14,4)!
Die Feststellung, dass die Teilnahme an der Eucharistie normalerweise

heilsnotwendig ist, enthält natürlich auch ein ernsthaftes pastorales
Dilemma. Wie steht es mit all jenen, die zwar getauft wurden, aber nicht weiter

schritten zu Firmung (confirmation) und Erstkommunion? Wie steht es

mit jenen, die zwar bei der Firmung ihre erste Kommunion erhielten, aber

nachher vom Kommunionempfang abgefallen sind? Wenn wir davon
ausgehen, dass die Teilnahme an der Eucharistie normalerweise heilsnotwendig

ist: Meint das eine häufige, gelegentliche oder einmalige Teilnahme?
Diese pastoralen Gegebenheiten bringen mich dazu, dass wir über das

Heil nicht im Sinn eines Schwarz-Weiss-Gegensatzes, wo jemand entweder

ganz oder überhaupt nicht gerettet ist, denken sollten, sondern auf eine

Abstufungen und Wachstum unterscheidende Weise. Es mag in
unterschiedlichem Ausmass geschehen, wie wir uns Gottes Heilsgabe in
Christus aneignen, wie wir sie erfahren und sie unser Leben gestalten und

verwandeln lassen. In der Praxis werden die meisten diese Sicht des

christlichen Lebens vertreten. Was ich jetzt betonen will, ist dies: Genau

wie die Taufe - auf Grund der Weisung des Herrn (Mt 28,19; Mk 16,16

[langer Markusschluss]; Joh 3,5; Apg 2,38) - normalerweise heilsnotwendig

ist, so ist auch die Teilnahme an der Eucharistie - auf Grund der

Weisung des Herrn (Mt 26,27: «alle»; Mk 14,24: «für viele»; Joh 6,53 f.)

- normalerweise heilsnotwendig. Es ist an der Kirche, diese Wahrheit zu

verkünden, zu lehren und zu leben, und an den Gläubigen, ihr zu gehorchen,

nicht zu erörtern, ob diese «harte Rede» (Joh 6,60) annehmbar ist.

Wenn also die heilige Kommunion normalerweise heilsnotwendig ist

- oder, um die Latte etwas tiefer zu hängen, normalerweise einfach
notwendig ist, um ein christliches Leben zu leben -, dann ist es eine
schwerwiegende Handlung, Getauften die Eucharistie zu verweigern, indem man

225



Paul Avis

sie nicht zur Kommunion zulässt oder ihnen verbietet, dass sie diese aus
der Hand eines Amtsträgers einer anderen Tradition empfangen. Denn hier
wird, wie immer man es ansieht, ihr Heil behindert und ihr Weg erschwert.
Zumindest werden sie daran gehindert, ihr christliches Leben so zu leben,
wie es uns zu leben geboten ist.

Zweifellos sind Eucharistie und Kirchengemeinschaft grundsätzlich
miteinander verbunden. Einerseits ist die Eucharistie kein isolierter Ritus
ohne Fundament und ohne Konsequenzen. Sie ist eine ekklesiologische
Realität: Der sakramentale Leib und der ekklesiale Leib stehen in engster
Beziehung zueinander. Andererseits muss die Gemeinschaft, die wir in der
Kirche erfahren, einen sakramentalen Ausdruck finden, und zwar
unvermeidlicherweise, weil der Kirche wesenhaft eine sakramentale Eigenschaft

oder Dimension eignet; deshalb kann die Kirche Christi auch in
einem gewissen Sinn als universales Heilssakrament beschrieben werden.3

Das kürzlich erschienene Buch der römisch-katholischen Kanonistin
Miriam Wijlens «Sharing the Eucharist» arbeitet die gegenseitige Verwie-
senheit von eucharistischer Theologie und Ekklesiologie klar heraus.4 Es

zeigt erschöpfend, wie die römisch-katholische Eucharistiedisziplin, die
im Kirchenrecht enthalten ist, die ekklesiologischen Grundsätze und

Wertvorstellungen des Zweiten Vatikanischen Konzils widerspiegelt. Das

Konzil gab die Anstoss erregende Redeweise von «Häresie», «Schisma»
und «Sekte» im Blick auf nicht römisch-katholische christliche
Gemeinschaften auf. Zum ersten Mal anerkannte es in ihnen Elemente
echter Kirchlichkeit, nicht zuletzt in ihrer Taufe, und machte sich
infolgedessen die neue Redeweise von «kirchlichen Gemeinschaften» und

«wirklicher, wenn auch unvollkommener Gemeinschaft» zu Eigen.
Eine unmittelbare Folge dieses Wandels in der Beurteilung der

nichtrömisch-katholischen Gemeinschaften war eine Milderung der
Eucharistiedisziplin (obwohl sie uns kaum mild erscheint). Das absolute kanonische

Verbot des Kommunionempfanges für getaufte nicht Römisch-Katholiken

wurde ersetzt durch eine Ökonomie, nach welcher dieser unter
ausserordentlichen Umständen doch zulässig ist. Ohne Zweifel übte der
moralische Druck für eine Lockerung der Regeln einen gewissen Einfluss
auf die veränderte theologische Bewertung der anderen Christen aus. Ich

3 Vgl. die dogmatische Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils über die
Kirche «Lumen Gentium», c. 48.

4 Miriam Wijlens. Sharing the Eucharist. A Theological Evaluation of Post-Conci-
liar Legislation. Lanham MD (University Press of America) 2000.

226



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

komme auf das Problem einer gegenseitigen Teilnahme an der Eucharistie,

das zwischen Anglikanern und Römisch-Katholiken besteht, später
zurück.

Die Eucharistie im klassischen Anglikanismus

Die offizielle anglikanische Lehre über die Eucharistie ist, zumindest was
die Kirche von England angeht, in den sog. historic formularies niedergelegt.

Obwohl diese «Formularien» der Kirche von England für die übrigen
Kirchen der Anglikanischen Gemeinschaft nicht bindend sind, sind sie

doch allgemein in ihre eigenen Ordnungen übernommen oder integriert
worden, so dass es eine erkennbar gemeinsame anglikanische theologische

Position zur Eucharistie gibt.
Diese «historischen Formularien» sind: das «Allgemeine Gebetbuch»

(Book of Common Prayer) von 1662; die «Neununddreissig Religionsartikel»

(Thirty-Nine Articles of Religion) von 1571 und das Ordinale
(Ordering of Bishops, Priests and Deacons) von 1550/1662. Für die Anglikaner

gibt es keine Sammlung von offiziellen Bekenntnistexten im Stil
analysierender Erörterung wie etwa den «Denzinger» für die Römisch-
Katholiken oder das «Konkordienbuch» für die Lutheraner.5 Das heisst,
dass das, was die Anglikaner hinsichtlich der Eucharistie glauben, nur
minimal und indirekt ausgesagt wird. Die vollständigste Aussage findet sich

im «Book of Common Prayer» (BCP), aber diese liegt natürlich in einer

liturgischen und doxologischen, nicht in einer analytischen und thetischen

Sprache vor. So müssen wir feststellen, dass die Anglikaner ihren Glauben

bezüglich der Eucharistie auf indirekte Weise gemäss dem Grundsatz
Lex orandi lex credendi bekennen.

Dieses etwas schwer fassbare Textmaterial wird ergänzt durch die

Schriften der klassischen anglikanischen Theologen von Thomas Cran-

mer und John Jewel aus der Mitte des 16. Jahrhunderts bis zu William
Wake und Daniel Waterland aus der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts.

5 Vgl. Heinrich Denzinger, Enchiridion symbolorum et definitionum quae de rebus

fidei et morum a conciliis oecumenicis et summis pontificibus emanarunt, Würzburg
(Stahel) 1854. Die Sammlung wurde immer wieder aktualisiert - letzte (39.) Auflage
(mit schon zuvor etwas verändertem Titel): Freiburg i. Br. (Herder) 2001. Das von Peter

Hünermann, dem jüngsten Herausgeber, bearbeitete Werk weist jetzt auch eine
deutsche Parallelübersetzung auf. Kritische Ausgabe des Konkordienbuches von 1580

in: Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche BSLK), Göttingen

1930 "»1986 [Anm. UvAJ.

227



Paul Avis

Aus jüngerer Zeit stammen die Lehraussagen der Lambeth-Konferenzen
und die ökumenisch erarbeiteten Übereinstimmungen, denen die
Anglikanische Gemeinschaft grundsätzlich zugestimmt hat (besonders der
«Schlussbericht» der Anglikanisch/Römisch-Katholischen Internationalen

Kommission von 1982).6 Für die Kirche von England kommen
schliesslich noch die Berichte der «Doctrine Commission» und die
Erklärungen des «House of Bishops» in Betracht. Ökumenisch erarbeitete
gemeinsame Feststellungen, die nur einige, aber nicht alle Kirchen der
Anglikanischen Gemeinschaft betreffen, haben nur für diese Kirchen
Gewicht (z. B. Porvoo, Reuilly).7

Wie C. W. Dugmore zeigte,8 haben die englischen Reformatoren

keineswegs unkritisch übernommen, was Luther, Calvin oder Zwingli über
das Abendmahl äusserten. Vielmehr gewannen sie den realsymbolischen
Strang patristischer Theologie, der von Augustinus herrührt, zurück. Dies

war die hauptsächliche Alternative zum ausgeprägteren Realismus des

Ambrosius, von dem jene Entwicklungslinie ausging, die letztlich zum
Transsubstantiationsdogma des Vierten Laterankonzils von 1215 führte.
Die augustinische Tradition war zugleich realistisch und symbolisch. Die
Einheit von Zeichen (signum) und der bezeichneten Wirklichkeit (res
sacramenti) wird durch die Kraft des Heiligen Geistes in Erfüllung der
Verheissung Christi bewirkt. Das Interesse des Augustinus an schriftgemäs-
sen Zeichen, vor allem jenen des Johannesevangeliums, und an dem
Zeichencharakter der Sprache bildete die Grundlage für die Ausbildung

6 Auf Deutsch abgedruckt in: Harding Meyer u. a. (Hg.), Dokumente wachsender
Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche

auf Weltebene. Band 1, 1931-1982, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurta. M. (Lembeck)

21991. 133-190 [Anm. UvA].
7 Vgl. Together in Mission and Ministry. The Porvoo Common Statement with

Essays on Church and Ministry in Northern Europe. Conversations between The British
and Irish Anglican Churches and The Nordic and Baltic Lutheran Churches (GS 1083),
London (Church House Publishing) 1993: deutsche Teilübersetzung in: Porvoo:
Kirchen kommen zueinander. The Porvoo Common Statement. Die Porvooer Gemeinsame

Feststellung. Vollständige zweisprachige Textausgabe hg. von Thaddäus A. Schnitker

(Hefte für Gemeindearbeit und Theologie 12), Bonn (Willibrord-Buchhandlung)
1999; Called to Common Witness. The Reuilly Common Statement with Essays on
Church, Eucharist and Ministry. Conversations between The British and Irish Anglican

Churches and The French Lutheran and Reformed Churches (GS 1329), London
(Church House Publishing) 1999 [Anm. UvA].

8 C. William Dugmore. The Mass and the English Reformers, London (Macmillan)
1958.

228



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

einer semiotischen oder realsymbolischen Deutung der Wirksamkeit der
Sakramente. Entscheidend ist hier, dass die Zeichentheorie des Augustinus

nicht bloss auf Bezeichnung oder Referenz abstellt - es gibt nichts
Mechanisches dabei. Ein Sakrament ist nicht ein Wegweiser, der von sich

weg auf etwas anderes weist. Vielmehr partizipiert das Zeichen an der
Wirklichkeit, die es bezeichnet. Es sind nicht zwei Elemente (das Zeichen
und das Bezeichnete), sondern deren drei, die im Spiel sind: das aktive
Subjekt, das Zeichen und die bezeichnete Wirklichkeit. So ist sogar die
Zeichentheorie der Sprache personalistisch, relational und dynamisch.
Übertragen auf die Frage nach der Wirksamkeit der sakramentalen
Zeichen erlaubt diese Betonung des Subjekts, das die Verbindung zwischen
dem Zeichen und dem Bezeichneten bewirkt, im Heiligen Geist das Subjekt

des sakramentalen Signifikationsprozesses zu sehen.9

Dieser Ansatz stand im Einklang mit der reformatorischen Betonung
von Glaube und Wort und mit der eschatologischen Spannung zwischen
der gegenwärtigen Erfahrung von Kirche und ihrem wahren Sein in den

Augen Gottes. Die Wiederaufnahme des augustinischen Ansatzes
hinsichtlich der Eucharistie war natürlich ein Teil der in der Reformation
allgemein herrschenden neuen Rezeption des Augustinus. Damit soll
selbstverständlich nicht der enorme Einfluss des Augustinus auf die
mittelalterliche Theologie, nicht zuletzt auf den heiligen Thomas von
Aquin, übersehen werden. Augustinus war aber doch der Kirchenvaterpar
excellence, der die Situation und die Erfahrung der Reformatoren des frühen

16. Jahrhunderts ansprach, der die Tiefen menschlicher Schwäche und
Verkehrtheit auslotete und die Höhen der göttlichen Allmacht und die
Weite der göttlichen Gnade ausmass.

Da Gottes Gabe in der Kommunion nach Glauben ruft und Glauben
entlockt, wird dieser realsymbolische Standpunkt des Augustinus bisweilen

als «Rezeptionismus» missverstanden: nämlich im Sinn der Vorstellung,

dass die Gegenwart Christi im Sakrament abhängig sei vom Glauben

des Kommunikanten, dass er nur für den Glauben gegenwärtig sei. Es

wäre jedoch ein verkehrtes Verständnis der Reformatoren, ihre Lehre in
diesem Sinn zu interpretieren. Dies ist unvereinbar mit ihren tiefsten theo-

9 Als Einführung in die Fragen der Sprachzeichentheorie des Augustinus vgl.
Robert A. Markus, Signs and Meanings. World and Text in Ancient Christianity, Liverpool

(Liverpool University Press) 1996, vor allem Kapitel 3: «Augustine on Signs».
Eine Darstellung eines kritischen und symbolischen Realismus findet sich bei Paul
Avis, God and the Creative Imagination. Metaphor, Symbol and Myth in Religion and

Theology, London (Routledge) 1999.

229



Paul Avis

logischen Überzeugungen und stellt sie als solche hin, deren Logik im
höchsten Ausmass widersprüchlich gewesen ist. Die Reformatoren wären
die letzten gewesen, die die Wirksamkeit des Sakraments von menschlicher

Anstrengung abhängig gemacht hätten, von menschlichen Werken,
die irgendwie Gottes Gnade auslösen sollen. Sie waren keine Anhänger
des Pelagianismus - dieser war ihnen vielmehr ein Gräuel.

Die Reformatoren sahen die Einheit von Zeichen und Wirklichkeit im
Sakrament auf zwei Arten widergespiegelt: einmal durch die Einheit, die
zwischen dem Christen und Christus im Akt der Kommunion besteht, dann

durch die Einheit unter allen Christen in der Gemeinschaft der Kirche. Das

Thema der communio hat nach dessen Vernachlässigung im Mittelalter Luther
wieder entdeckt. Für Luther ist Christus unter seinem Volk gegenwärtig durch
Wort und Sakrament, und er schenkt sich ihm durch die von ihm eingesetzten
Mittel (Brot und Kelch), die in Glauben mit Danksagung zu empfangen sind.

Da er wahrhaft gegenwärtig ist in der sich schenkenden Gnade, sollte diese

communio, wie die Reformatoren insistierten, häufig gefeiert werden.

Hier liegt sicher Realismus vor: Es gibt wahre Gemeinschaft, weil es

den wahren Leib und das wahre Blut Christi gibt. Aber es ist ein
Realismus, der durchschossen ist mit einem Gespür für die Unvollkommen-
heit aller irdischen Mittel, welche die transzendente Macht Gottes verkörpern

und bereithalten. Es gibt keine Verwandlung der Materie von Brot
und Wein in Leib und Blut, keine Transsubstantiation; die Ausdrucksweise

der Reformatoren ist «in, mit, unter und durch». Was wir stattdessen

haben, ist ein Gefühl für die Dynamik der Bewegung von Gott zum
Menschen und vom Menschen zu Gott, nicht aber ein Versuch, eine

Wiederholung des Opfers auf Golgota zu erreichen und wiederzugewinnen

und in einem zeitlosen Augenblick festzuhalten. Das sehen wir im Fall
von Erzbischof Thomas Cranmer (1489-1556), über dessen eucharistische

Theologie die Gelehrten viel gestritten haben.

Cranmers Theologie der Eucharistie entwickelte sich während der Zeit
der beiden Ausgaben des Gebetbuches (1549 und 1552) und darüber hinaus.

Er machte einen Weg vom mittelalterlichen Transsubstantianismus
der Scholastik über eine lutherische Phase, in der er lieber von der «wahren»

statt von der «realen» Gegenwart sprach, zu einem Standpunkt, der

von Martin Bucer beeinfiusst und nahe dem Calvins war, wonach es im
Leib und Blut Christi eine wirksame, wenn auch nur geistliche Kommunion

gibt. Die ziemlich augustinische Ausdrucksweise effectual signification,

die Cranmer selbst verwendet, scheint eine passende Bezeichnung
für seine endgültige Position zu sein. 1551 sagt er: «Leib und Blut Christi

230



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

werden uns in der Tat gegeben, aber nicht leiblich oder fleischlich,
sondern geistlich und wirksam.»10 Obwohl bestimmte Elemente in seinen
Schriften auf einen «Rezeptionismus» hin tendieren, so ist doch gewiss,
dass Cranmer kein Zwinglianer im Sinn eines blossen «Memorialismus»
ist. Er führt die augustinische realsymbolische Interpretation fort und
vertraut auf das dynamische Wirken des Heiligen Geistes, der Christus im
Sakrament gegenwärtig macht.

Der von Cranmer wiederholt gebrauchte Ausdruck «wirksam» (effectual)

widerhallt in den «Thirty-Nine Articles» - Cranmer war ja der

Hauptverantwortliche für ihren Wortlaut. Sie stellen fest, dass die Sakramente

«wirksame Zeichen der Gnade» sind. Die Taufe wird als ein
instrumentales Zeichen beschrieben. Die Eucharistie ist «die Teilhabe am Leib
Christi». Nach einer Zurückweisung der Transsubstantiation, weil «sie
das Wesen des Sakraments zerstört», versichern die Artikel, dass «der
Leib Christi im Abendmahl nur auf eine himmlische und geistliche Weise

gegeben, empfangen und genossen wird». Die «Übeltäter» haben nicht
Anteil an Christus im Sakrament, da es ja «auf die rechte Art, würdig und

gläubig» empfangen werden muss.11

Von überragendem Gewicht unter den klassischen anglikanischen
Theologen ist Richard Hooker (1554-1600), der als Gemeindepfarrer das

«Book of Common Prayer» in der Ausgabe von 1559 verwendet haben

wird - das ist eine Kombination oder ein Kompromiss zwischen Cranmers
beiden Gebetbüchern (so sind z. B. die Spendeworte beim Abendmahl, die

aus den beiden Ausgaben stammen und eine je unterschiedliche theologische

Akzentuierung aufweisen, miteinander verbunden). Hooker legt im
fünften Buch seiner Schrift «Of the Laws of Ecclesiastical Polity» ein
Eucharistieverständnis dar, das seiner Sache gewiss, massvoll, zutiefst
religiös und nicht irgendeiner Parteirichtung verpflichtet ist.12

10 Vgl. Diarmaid MacCulloch, Thomas Cranmer. A Life, New Haven CT (Yale)
1996, 616, sowie 180 ff.; 392 f.; 614 f. Ferner Peter N. Brooks, Thomas Cranmer's
Doctrine of the Eucharist. An Essay in Historical Development, London (Macmillan)
1965 21992.

11 Artikel XXV, XXVII, XXVIII, XXIX.
12 Richard Hooker, Works, hg. von W. Speed Hill, 6 Bände (Folger Library Edition),

Cambridge MA (Belknap - Harvard University Press) 1977-1998. Die Belege beziehen

sich auf «Of the Laws of Ecclesiastical Polity» nach Buch, Kapitel und Abschnitt.
Zu Hooker vgl. auch Paul Avis, Art. «Hooker», in: Adrian Hastings (Hg.), The Oxford
Companion to Christian Thought, Oxford (OUP) 2000, 308 f. Über Hooker und die

ganze Schar von gelehrten Bischöfen der Kirche von England orientiert Paul Avis,

Anglicanism and the Christian Church, Edinburgh (T&T Clark) 2002 (verb. 2. Auflage).

231



Paul Avis

Hooker bedauert einmal die voreiligen Spekulationen über die heiligen

Mysterien und wie mit theologischen Argumenten um sich geworfen
wird. Er fordert seine streitsüchtigen Zeitgenossen eindringlich auf,
«mit Schweigen zu meditieren, was wir im Sakrament haben, und weniger

über das Wie zu disputieren» (V, LXVII, 3). Theologische Zurückhaltung

und ein eher praktisch als spekulativ orientierter Ansatz, sich den

heiligen Mysterien zu nähern, blieben für den Anglikanismus kennzeichnend.

Dann besteht Hooker darauf, dass die Sakramente «wirklich geben,

was sie verheissen, und sind, was sie bezeichnen», weil das Werk des

Heiligen Geistes, das «die notwendige innere Ursache» der Gnade ist, durch
eine göttliche Einrichtung untrennbar mit «dem notwendigen äusseren

Mittel», dem Sakrament selbst, verbunden ist. Die Sakramente sind
deshalb, wie Hooker erklärt, «wirksame Mittel, durch welche Gott, wenn wir
die Sakramente in Anspruch nehmen, jene Gnade, die für das ewige Leben

zur Verfügung steht, in unsere Hände überliefert, welche Gnade das

Sakrament darstellt oder bezeichnet» (V, LX, 1; V, LVII, 5). Im Fall von
Hooker wird deutlich, dass spekulative Zurückhaltung kein Hindernis für
eine positive Aussage von offenbarter Wahrheit ist.

Schliesslich verwirft Hooker im Blick auf die Frage nach der Art und

Weise der Gegenwart Christi im Sakrament sowohl die römischen als

auch die lutherischen Versuche, eine leibhafte Gegenwart Christi in den

Elementen, also Transubstantiation oder Konsubstantion, zu postulieren.
Dies, nicht die Befürwortung eines unqualifizierten Rezeptionismus, ist
das Anliegen der folgenden Aussage Hookers: «Die Realpräsenz des

allerheiligsten Leibes und Blutes Christi ist deshalb nicht im Sakrament [d.h.
in den Elementen] zu suchen, sondern im würdigen Empfänger des

Sakraments» (V, LXVII, 6). Er formuliert stattdessen eine Position, die dem

augustinischen Realsymbolismus der englischen Reformatoren nahe

kommt: «Diese durch die einwirkende göttliche Macht geheiligte Speise
ist in Wahrheit und Wirklichkeit für die gläubigen Empfänger in der Weise
eines werkzeuglichen Mittels eine Ursache jener mystischen Teilhabe
die für sie und in ihnen» der Leib Christi ist (V, LXII, 12). Die wahre
mystische Teilhabe, die Verbindung und Vereinigung von Christus und Christ

- das ist Hookers grosses Thema und charakteristische Redeweise -,
beginnt in der Taufe und wird in der Eucharistie verstärkt. Die mystische
Gemeinschaft mit Christus ist nach anglikanischer Auffassung das Geburtsrecht

und die Berufung eines jeden Christen.

232



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

Der Preis, den die Reformatoren für die Wiederentdeckung des

vernachlässigten lebenswichtigen Aspektes einer eucharistischen Theologie,
nämlich der communio, bezahlten, bestand darin, dass die Opferdimension

der eucharistischen Handlung teilweise in Vergessenheit geriet.13 Ich
rede absichtlich von einer partiellen Vergessenheit und nicht einem
vollständigen Verlust, weil der Sinn für das eucharistische Opfer bei den
Reformatoren nicht ganz fehlt. Anders gesagt: Er war in einer abgeschwächten

Form vorhanden. Er war selbst auf solch minimale Art und Weise noch

vorhanden, weil er von der Eucharistie einfach nicht ablösbar ist: Die
Eucharistie ist keine Eucharistie mehr, wenn man sie von Opfervorstellungen
entleert. Ob unter theologischen oder anthropologischen Gesichtspunkten
betrachtet, das eucharistische Geschehen gehört jedenfalls in die Welt des

Opfers.14

Sogar der Abendmahlsritus des «Book of Common Prayer» von 1662

enthält, wenn auch in einer durchaus dem Kommunionempfang
untergeordneten Weise, Elemente einer an Gott gerichteten Darbringung und

Selbsthingabe in Vereinigung mit der ein für alle Mal erfolgten Selbsthingabe

Christi.
Die Erzbischöfe von Canterbury and York hoben dies in ihrer Entgegnung

(«Saepius Officio») auf die päpstliche Bulle «Apostolicae curae»

von 1896, welche die anglikanischen Weihen und die Eucharistie als
«absolut null und nichtig» verurteilten, eindringlich hervor. Sie hielten fest:

«Wir fahren fort, ein immerwährendes Gedächtnis des kostbaren Todes Christi,

der unser Fürsprecher beim Vater und die Sühne für unsere Sünden ist, seiner

Vorschrift gemäss bis zu seiner Wiederkunft zu feiern. Denn zunächst bringen

wir ein Opfer des Lobes und des Dankes dar; dann machen wir geltend
und vergegenwärtigen vor dem Vater das Kreuzesopfer und dadurch erbitten
wir vertrauensvoll um Vergebung der Sünden und um alle anderen Wohltaten
des Leidens des Herren für die ganze Kirche; und zuletzt bringen wir uns
selbst als Opfer dem Schöpfer aller Dinge dar, was wir schon durch die
Darbringung seiner Schöpfungsgaben angedeutet haben.»

13 Vgl. Yngve Brilioth, Eucharistie Faith and Practice Evangelical and Catholic.
London (SPCK) 1930; Francis Clark. Eucharistie Sacrifice and the Reformation,
Westminster MD (Newman)/London (DTL) 1960; GustafAulén, Eucharist and Sacrifice,

Edinburgh (Oliver & Boyd) 1958; William R. Crocket, Eucharist: Symbol of
Transformation, New York (Pueblo) 1989; Christopher J. Cocksworth. Evangelical
Eucharistie Thought in the Church of England, Cambridge (CUP) 1993.

14 Vgl. Stephen W. Sykes (Hg.), Sacrifice and Redemption. Durham Essays in

Theology, Cambridge (CUP) 1991.

233



Paul Avis

«Diese ganze Handlung», so schliessen die Erzbischöfe, «in der das

Volk notwendigerweise seine Rolle mit dem Priester wahrzunehmen hat,
sind wir gewohnt, eucharistisches Opfer zu nennen.»15

Es ist ein Fehler, anzunehmen - wie es vorgekommen ist -, der Ritus

von 1662 ermangle der Opferdimension und sei deshalb schlicht unkatholisch.

Was ihm jedoch trotz der Beteuerungen der Erzbischöfe fehlt, ist ein
unverhohlener und expliziter Hinweis darauf, dass das Opfer auf Golgota
vor dem Gnadenthron des Vaters vergegenwärtigt oder dargestellt oder

geltend gemacht wird. Cranmer und die anderen Reformatoren reagierten
offensichtlich heftig gegen die mittelalterliche Praxis einer Häufung
sühnender Messen zum Wohl der Lebenden und Toten. Sie unterschieden
nicht explizit zwischen Sühnopfer und eucharistischem Opfer. Am ehesten

ist dies bei Cranmer der Fall in der folgenden denkwürdigen Aussage:
«Das ist das Opfer des Priesters und des Volkes, nicht dass sie Sühne leisten

für die Sünde, sondern um im Geheimnis gottesdienstlich zu feiern,
was nur einmal dargebracht wurde für den Lohn der Sünde.»16

Hookers Förderer, John Jewel, sagte über den Opferaspekt der Eucharistie,

dass das auf Golgota ein für alle Mal vollbrachte Opfer «wieder
belebt und im Vollzug der heiligen Mysterien erneut vor unseren Augen
ausgebreitet wird» und dass wir in diesem Sinn «Christus darbringen, d.h.
ein exemplum, ein Gedächtnis, eine Erinnerung». Aber das «unblutige
Opfer» in der Eucharistie ist eigentlich ein Gebetsopfer von Lob und
Dank.17 Das eucharistische Opfer wird also von den anglikanischen
Reformatoren beibehalten und findet sich im Ritus des «Book of Common
Prayer», wenn auch nicht so explizit und deutlich, wie man sich das
wünschen möchte.

Die Eucharistie in der neueren anglikanischen Diskussion

Die Bischöfe der Kirche von England haben kürzlich die anglikanische
Abendmahlslehre in der Schrift «The Eucharist: Sacrament of Unity» (im
Folgenden ESU) erneut vorgetragen.18 Dies wurde veranlasst (man könn-

15 Vgl. Christopher Hill/Edward Yarnold (Hg.), Anglican Orders. The Documents
in the Debate, Norwich (Canterbury Press) 1997, 292 f.

16 Thomas Cranmer, Works, hg. für die Parker Society von John Edmund Cox,
Bandi, 1844, 359 -zitiert bei C. W. Dugmore (wie Anm. 8), 194.

17 John Jewel, Works, hg. für die Parker Society von John Ayre, Band I, 1845, 167;
Band II, 1847, 729, 734 f. - zitiert bei C. W. Dugmore (wie Anm. 8), 231.

lsThe Eucharist; Sacrament of Unity, London (Church Publishing House) 2001.

234



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

te sagen: provoziert) durch eine Erklärung der drei römisch-katholischen
Bischofskonferenzen von England und Wales, Schottland und Irland:
«One Bread One Body» (in Folgenden OBOB).19 Im Wesentlichen stimmten

die anglikanischen Bischöfe mit der Theologie von OBOB überein,
aber sie erhoben Einwände gegen bestimmte Annahmen bezüglich des

Anglikanismus und waren alles andere als einverstanden mit den

Folgerungen der Theologie für die Disziplin in Bezug auf Eucharistiefeiern.
Der Skandal der unter den Christen herrschenden Spaltung ist wohl in

der Eucharistie am schmerzlichsten spürbar. Der Umstand, dass getaufte
Christen und Christinnen aus bestimmten Traditionen gemäss gewissen
kirchlichen Regeln nicht die heilige Kommunion am Altar anderer
Kirchen empfangen dürfen, ist ein ernsthafter «Stolperstein» für den Glauben

- etwas, was am Glauben irremacht, im Sinn des neutestamentlichen Wortes

skandalon. Dieser Umstand zeigt, dass die gegenseitige Anerkennung
der Taufe, des grundlegenden Sakraments der christlichen Initiation, die

glücklicherweise seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil unter den
westlichen Kirchen der Fall ist, noch nicht zur vollen gegenseitigen Anerkennung

der Eucharistie oder des ordinationsgebundenen Amtes geführt hat.

Mit der Veröffentlichung von «One Bread One Body» forderten die
erwähnten römisch-katholischen Bischofskonferenzen - und zwar mit einer
vorbildlichen ökumenischen Höflichkeit - ihre ökumenischen Partner zu
einer Stellungnahme auf. Der Text ist eine grossartige Darlegung der

Theologie der Eucharistie in der Lehre der römisch-katholischen Kirche.
Aber er legt auch die - sehr restriktiven und strengen - Regeln der
römisch-katholischen Kirche betreffs Abendmahlsgemeinschaft mit nicht
Römisch-Katholiken fest. Im Lauf der Argumentation stellt OBOB, direkt
oder implizit, einige Dinge in Frage, die den Anglikanern nun schon wirklich

am Herzen liegen: anglikanische Eucharistiefeiern, die anglikanischen
Weihen, besonders das Bischofsamt, die Identität der Kirche von England
als Teil der Einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche.

«One Bread One Body» bekräftigt, dass zwischen der römisch-katholischen

Kirche und anderen Kirchen eine sakramentale Kluft liegt, was
Papst Johannes Paul II. kürzlich in seiner Enzyklika «Ecclesia de eucharis-

tia»bestätigt hat.20 Der persönliche Schmerz, der durch diese von den
erwähnten Texten bestätigten Grundsätze verursacht wird, kann nicht über-

19 One Bread One Body. London (Catholic Truth Society)/Dublin (Veritas) 1998.
20 Enzyklika «Ecclesia de eucharistisa» von Papst Johannes Paul II. an die

Bischöfe 17. April 2003 (VApS 159). Bonn 2003 [Anm. UvAl.

235



Paul Avis

schätzt werden. Er trifft Mischehen und ökumenische Gemeinschaften in

religiösen Häusern und in Institutionen für theologische Ausbildung. Der
Umstand, dass etwas schmerzt, bedeutet aber an sich nicht, dass es nicht
richtig und nötig ist. Es mag gute und notwendige Gründe geben, warum
der Schmerz ausgehalten werden sollte. Wir sollten uns nicht von
Sentimentalitäten in Sachen kirchlicher Gemeinschaft leiten lassen; verletzte
Gefühle sind kein zuverlässiger Führer. Aber das seelische Leiden, das

diese Grundsätze verursachen, weisen darauf hin, dass das Problem
dringend zu lösen ist. Es wirft ein Schlaglicht auf eine Priorität für uns alle, die

im ökumenischen Dialog engagiert sind, nämlich zu versuchen, echte von
falschen Gründen für eine schmerzliche Situation zu unterscheiden. «The
Eucharist: Sacrament of Unity» zeigt, dass die Bischöfe der Kirche von
England von den in «One Bread One Body» vorgebrachten Gründen nicht
überzeugt sind. Sie differieren nicht bezüglich der Theologie, aber sie

bestreiten die daraus gezogenen Konsequenzen.
Der unmittelbare Kontext, der unter keinen Umständen aus den Augen

verloren werden sollte, ist der ausserordentliche Fortschritt in den

anglikanisch/römisch-katholischen Beziehungen - seien sie theologischer,
persönlicher oder praktischer Art - seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil,
vor allem in England. Die Kirche von England und die römisch-katholische

Kirche sind an vielen Formen ökumenischer Zusammenarbeit auf
jeder Ebene kirchlichen Lebens beteiligt. Vor Ort gibt es viel gemeinsames
Wirken in Dienst und Mission. Es gibt warme persönliche Freundschaften
zwischen anglikanischen und römisch-katholischen Bischöfen,
Geistlichen und Laien.

Der Englische Anglikanisch/Römisch-Katholische Ausschuss («English

Anglican-Roman Catholic Committee» ARC) ist ein Begegnungsort,

wo theologische Probleme freimütig diskutiert und örtliche
Einheitsinitiativen, vor allem in ökumenischen Einrichtungen wie etwa

gemeinsamen Church Schools, gefördert werden. Die
Anglikanisch/Römisch-katholische Internationale Kommission («Anglican-Roman Catholic

International Commission» ARCIC) ist seit den späten 1960er Jahren

an der Arbeit, und ihre Berichte haben eine bedeutende Glaubensübereinstimmung

in vielen Bereichen einschliesslich Eucharistie und Amt
nachgewiesen. Sowohl OBOB als auch ESU stützen sich darauf. Die Berichte

von ARCIC betreffend Amt und Eucharistie sind von der Lambeth-Konferenz

und der Generalsynode der Kirche von England als «im Wesentlichen
in Einklang mit dem Glauben von Anglikanern» beurteilt worden.

236



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

Auf diesem Hintergrund sollte es nicht überraschen, dass die anglikanischen

Bischöfe an der tatsächlichen Theologie der Eucharistie von «One
Bread One Body» wenig auszusetzen haben. Punkt für Punkt bejahen sie

diese Theologie. Sie legen die eucharistische Lehre der Kirche von
England, die ihren Platz inmitten der weltweiten Anglikanischen Gemeinschaft

hat, dar, indem sie sich auf die offizielle Lehre und die Liturgien der
Kirche von England stützen, besonders auf das «Book of Common Prayer»

von 1662 (BCP) und die Formulare des neuen Gebetbuchs «Common
Worship»21 und die ökumenischen Vereinbarungen, die formell gebilligt
worden sind.

Weder die Lehre der Realpräsenz noch die Lehre der Eucharistie als

Opfer stehen hier zur Diskussion. Die Anglikaner glauben nicht, dass sie

eine andere Eucharistielehre vertreten als die römisch-katholische.
Vorausgesetzt, dass man die Anglikaner diese Glaubenslehren auf eine Art
und Weise ausdrücken lässt, die ihrer Tradition, ihrer Sprache und ihrer

Begrifflichkeit entspricht, sind bemerkenswerte ökumenische Konvergenzen

zu erkennen. Das Haus der Bischöfe pflichtet besonders fünf
bedeutenden Feststellungen von OBOB bei.

1. Die sakramentale Identifizierung der Eucharistie mit dem einen voll¬

kommenen und allgenügsamen Opfer Christi (OBOB 30). Eine
Identifizierung, die sakramental bewirkt wird, stellt eine wesentliche
Verbindung zwischen der Eucharistie und dem Tod Christi her unter

vollständigem Ausschluss jeder Vorstellung einer Wiederholung von
Golgota. Diese sakramentale Identifizierung wird im BCP klar bejaht
(«an welchem er [durch das Eine und allemal geschehene Opfer seiner

selbst] eine völlige, vollkommene und genügende Aufopferung, Gabe

und Genugthuung für die Sünden der ganzen Welt darbrachte, und ein

bleibendes Denkmal seines kostbaren Todes einsetzte, und in seinem

heiligen Evangelio befahl, es fortzusetzen ...» Sie wird gleichermassen
bejaht in neueren anglikanischen Liturgien und in der rezipierten
Arbeit von ARCIC, die davon spricht, dass wir hineingezogen werden in
die Bewegung der Selbsthingabe Christi.

2. Die Lehre, dass die Christen in der Eucharistie durch den Heiligen
Geist sakramental mit der vollkommenen, auf den Vater gerichteten

21 Vgl. etwa Common Worship. Services and Prayers for the Church of England,
London (Church House Publishing) 2000 [Anm. UvA].

237



Paul Avis

Selbstdarbringung oder dem Opfer Christi vereinigt werden (OBOB
34). Wenn wir uns in der Eucharistie als ein lebendiges Opfer in dankbarer

Antwort auf das uns zugute kommende Opfer Christi darbringen,
dann tun wir dies eindeutig nicht auf Grund eigener Stärke oder
Verdienste, denn wir sind, wie das BCP sagt, nicht würdig, Gott irgendein
Opfer darzubringen. Wir sind dazu allein deswegen in der Lage, weil
Christus uns mit sich vereinigt in seiner vollkommenen Hingabe an

den Vater - eine Hingabe, die sein ganzes Leben und Amt dem Heils-
ratschluss des Vaters weihte und am Kreuz seinen Höhepunkt fand.
Unsere Selbsthingabe ist gehalten in der seinigen. Wir haben nichts

darzubringen ausserhalb seines vollkommenen und allgenügsamen
Opfers. Sowohl sein Opfer als auch unsere Antwort finden in der
Eucharistie einen sakramentalen Ausdruck. Dieser Gedanke ist deutlich
zu finden sowohl im BCP («... deine väterliche Güte wolle dies unser
Lob- und Dankopfer barmherzig annehmen und hier, o Herr, opfern
wir und bringen dir uns selbst, unsere Seelen und Leiber zu einem
lebendigen, heiligen und dir wohlgefälligen Opfer dar durch Jesum

Christum, unsern Herrn ...») als auch in zeitgenössischen anglikanischen

Liturgien wie auch in der bahnbrechenden Arbeit von ARCIC.

3. Das Verständnis des Sakraments als ein im Kontext des Glaubens «in¬

strumentales Zeichen» der göttlichen Gnade (OBOB 16). Die Redeweise

von Zeichen und Symbol ist natürlich im Blick auf Sakramente

unvermeidlich, aber das sollte im Sinn eines qualifizierten Realismus,
nicht reduktionistisch aufgefasst werden. Die Sakramente bewirken,
was sie bezeichnen, und sind Gnadenmittel, vorausgesetzt, dass die
angebotene Gnade nicht ausgeschlagen wird. Wie wir gesehen haben,
äussern sich die anglikanischen «Formularien», auch wenn sie die
entscheidende Rolle des Glaubens betonen, deutlich über die Wirksamkeit

der Sakramente, deren Grund die Verheissungen Christi und die
Kraft des Heiligen Geistes sind.

4. Die Feststellung, dass es in der Eucharistie zu einer wahren, wirk¬
lichen und personalen Gemeinschaft des Christen mit Christus kommt
(OBOB 50). Dies ist das sine qua non einer Theologie der Eucharistie
und eine Wahrheit, die wahrscheinlich alle historischen Traditionen
der Kirche bejahen. Ohne einen Schatten von Zweifel bekennen die

anglikanischen «Formularien» und die liturgischen Texte wie auch

anglikanische Schriftsteller aus älterer und jüngerer Zeit eine wahre Ver-

238



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

einigung und Gemeinschaft mit und Teilhabe an Christus in seinem
Leib und Blut. Das «Prayer of Humble Access» des BCP zum Beispiel
verwendet das johanneische Bild der Einwohnung, verweist aber, völlig

frei von der Tendenz, dies zu «spiritualisieren» oder es ätherisch
aufzulösen, in naturhaften Wendungen auf die Heiligung unserer Leiber

wie auch unserer Seelen. Wie wir gesehen haben, gebraucht Hooker

typischerweise die Sprache der Einverleibung, Teilhabe,
Einwohnung, «mystischen Verbindung» und mystischen hochzeitlichen
Vereinigung.

5. Das Bewusstsein, dass in der Eucharistie die Christen in Gemeinschaft
mit den Heiligen und den entschlafenen Gläubigen verbunden sind
(OBOB 36). Dieses Bewusstsein, dass die in der Eucharistie gegebene
Gemeinschaft die gegenwärtige Generation übersteigt und diese und die
kommende Welt umfasst, ist in der Tat wesentlich für das Verständnis der
Eucharistie. Es ist auch für die anglikanische eucharistische Theologie
grundlegend. Obwohl das BCP keinen Text für die Anrufung der Heiligen

bietet und seine Lehre der communio sanctorum im Vergleich mit
anderen Liturgien mager ist, kommt die Wahrheit der Gemeinschaft der

Heiligen dennoch unbestreitbar vor. Das «Prayer for the Church Militant»

preist Gottes «heiligen Namen für alle deine Knechte, die im Glauben

an dich und in deiner Furcht aus diesem Leben abgeschieden sind»,
und bittet um die «Gnade, ihren guten Beispielen so zu folgen, dass wir
mit ihnen deines himmlischen Reiches theilhaftig werden mögen». Dem
Sanctus gehen die Worte voraus: «Darum mit Engeln und Erzengeln,
und mit allen Bewohnern des Himmels, loben und erheben wir deinen
herrlichen Namen ...» Und die Kollekte für Allerheiligen richtet sich an

«Gott, der du deine Auserwählten in dem geheimnisvollen Leibe deines

Sohnes Jesu Christi, unseres Herrn, zu einer Gemeine und einer
Genossenschaft zusammen verbunden hast...».

Die anglikanischen Leitungsgremien haben in einer beeindruckenden
Reihe von Erklärungen - von der Antwort der Erzbischöfe von Canterbury
und York auf «Apostolicae curae» über die Berichte von ARCIC zu
Eucharistie und Amt bis zur neuesten Erklärung über die Eucharistie -
versucht, hinsichtlich ihrer Lehre der römisch-katholischen Kirche
«Zusicherungen» zu geben. In den vergangenen Jahren hat das Haus der
Bischöfe noch weitere Texte veröffentlicht: «Apostolicity and Succession»,

«May They All Be One» (die Antwort auf die Enzyklika «Ut unum sint»)

239



Paul Avis

und «Bishops in Communion».22 Im Licht von OBOB müssen sich
Anglikaner fragen, ob ihre wohlbedachten Ausführungen von Rom ernst

genommen werden.
Das Haus der Bischöfe stellt zwei schwerwiegende Annahmen über den

Anglikanismus, die ihr römisch-katholisches Gegenüber in OBOB
gemacht hat, in Frage. Dabei werfen die Bemerkungen der Bischöfe weiteres
Licht auf das anglikanische Verständnis kirchlicher Gemeinschaft.

1. Wir anerkennen nicht, so sagen die Bischöfe der Kirche von England,
die Beschreibung der anglikanischen Kirchen, wonach sie zu jenen
«christlichen Gemeinschaften, die in der Reformation wurzeln»
(OBOB 41 und 117), gehören. Obwohl die Kirche von England von
der Reformation stark geprägt worden ist, führt sie ihren Ursprung auf
die Anfänge des Christentums in England zurück und betont ihre
Kontinuität mit der Kirche der Apostel und Väter. Die Kirchen der
Anglikanischen Gemeinschaft gehören zu der Einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche, die zur Zeit der Reformation (wenn auch
natürlich nicht nur damals) eine Reform erfahren hat. Es ist für den

Anglikanismus nicht besonders kennzeichnend, seine Legitimität
lautstark zu verkünden oder Vergleiche mit anderen Kirchen anzustellen.
Die Kirche von England hält einfach fest, dass sie «zur wahren und

apostolischen Kirche Christi gehört» (Canon A1 und dass sie «ein Teil
der Einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche» ist (Canon

C15: Vorwort zur «Declaration of Assent», welche u. a. die
Geistlichen vor ihrer Ordination abgeben müssen).23

2. Ein weiterer Anstoss ist in den Augen des Hauses der Bischöfe der Kir¬
che von England die von OBOB 41 sich zu Eigen gemachte Ansicht, die

anglikanischen Weihen und infolgedessen die anglikanischen Eucharis-

22 Apostolicity and Succession, London (Church House Publishing) 1994; May
They All Be One. A Response of the House of Bishops of the Church of England to
Ut unum sint. London (Church House Publishing) 1997; Bishops in Communion.
Collegiality in the Service of the Koinonia of the Church, London (Church House Publishing)

2000. [Vgl. Enzyklika «Ut unum sint» von Johannes Paul II. über den Einsatz für
die Ökumene, 25. Mai 1995 (VApS 121), Bonn 1995 - UvA]

23 The Canons of the Church of England. Canons Ecclesiastical promulged by the
Convocations of Canterbury and York in 1964 und 1969 and by the General Synod of
the Church of England from 1970, Sixth edition, London (Church House Publishing)
2000 [Anm. UvA].

240



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

tiefeiern wiesen einen Mangel auf: Es fehle ihnen die «Gültigkeit». Wir
sind uns, so sagen die Bischöfe, voll bewusst, dass sich Präzedenzfälle
für diese Haltung in der Bulle «Apostolicae curae», in der Lehre des

Zweiten Vatikanischen Konzils und jüngst im «Lehrmässigen
Kommentar zur Schlussformel der <Professio Fidei>» der Päpstlichen
Glaubenskongregation finden.24 In der Gemeinsamen Feststellung von
Porvoo einigten sich die britischen und irischen anglikanischen Kirchen
und die nordischen und baltischen lutherischen Kirchen auf ein reicheres

Verständnis der Apostolizität des ordinationsgebundenen Amtes der

Kirche, und zwar dank der bahnbrechenden Vorarbeit des «Lima-Dokuments»

über Taufe, Eucharistie und Amt und des anglikanisch-lutherischen

«Niagara-Berichts».25 Die Anglikaner sind nach wie vor nicht
überzeugt von den Argumenten in «Apostolicae curae» und von den in
der offiziellen Lehre der römisch-katholischen Kirche vorgetragenen
Deduktionen, wonach anglikanischen Eucharistiefeiern die Fülle der

von der römisch-katholischen Kirche beanspruchten Heilsmittel (OBOB

41 abgehe, weil sie «die authentische und volle Wirklichkeit des

eucharistischen Geheimnisses nicht bewahrt» (der Ausdruck wird weder
hier noch in Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils hinreichend
erläutert) hätten (OBOB 91

Während die Bischöfe der Kirche von England der eucharistischen

Theologie von «One Bread One Body» durchaus beipflichten, widersprechen

sie den Regeln der römisch-katholischen Kirche hinsichtlich ge-

24 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre, Lehramtliche Stellungnahmen zur
«Professio Fidei», 1998 (VApS 144), Bonn 1998, 17-25, hier 24(= § 11); S. 11-15 findet

sich auch die deutsche Übersetzung des als Motu Proprio erlassenen Apostolischen
Schreibens «Ad tuendam fidem» von Papst Johannes Paul II. vom 18. Mai 1988 mit
der neuen Schlussformel der «Professio Fidei». Auf diese bezieht sich der Kommentar

von Kardinal Joseph Ratzinger, in dem er die 1896 erfolgte Erklärung Papst Leos

XIII. über die Ungültigkeit der anglikanischen Weihen zu jenen Wahrheiten der
katholischen Lehre zählt, die auch ohne formellen Akt der Definition auf unfehlbare
Weise zu glauben vorgelegt werden [Anm. UvA].

25 The Porvoo Common Statement (wie Anm. 7); Taufe, Eucharistie und Amt.
Konvergenzerklärungen der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des

Ökumenischen Rates der Kirchen («Lima-Dokument»), in: H. Meyer (wie Anm. 6),

545-585; Bericht der Anglikanisch/Lutherischen Konsultation über Episkope
(«Niagara-Bericht») 1987, in: Harding Meyer u. a. (Hg.), Dokumente wachsender
Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf
Weltebene. Band 2, 1982-1990, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a. M. (Lembeck)
1991,62-91.

241



Paul Avis

meinsamer Abendmahlsfeiern, die als Ergebnis von OBOB nun anscheinend

strenger angewandt werden. Die Regeln bringen mit sich, dass

Anglikaner (und nicht römisch-katholische Christen anderer Traditionen) die

heilige Kommunion bei einer römisch-katholischen Eucharistiefeier nicht
empfangen dürfen ausser in «ausserordentlichen oder einzigartigen»
Situationen. Darüber hinaus gibt es schlechterdings keine Situationen, in
denen römisch-katholische Gläubige die heilige Kommunion von
anglikanischen Geistlichen empfangen dürfen. In ihrem Vorwort zu «The
Eucharist: Sacrament of Unity» beschreiben die Erzbischöfe von Canterbury

und York diese Regelung als «verletzend und nicht hilfreich».
Die Bischöfe führen dann aus (vgl. 34), dass die Anglikaner wegen

ihrer Auffassung, dass Taufe und Eucharistie innerhalb der Theologie der
koinonia in einer integralen Beziehung zueinander stehen und beide im
Blick auf die endgültige Offenbarung des Reiches Gottes einen prolep-
tisch-eschatologischen Charakter haben, dem allgemeinen Ausschluss

von nicht Römisch-Katholiken vom Empfang der heiligen Kommunion
bei römisch-katholischen Eucharistiefeiern nicht zustimmen. Sie finden
auch die Einschränkungen zu diesem Verbot verwirrend, wenn dann doch
in aussergewöhnlichen oder einzigartigen Situationen eine Erlaubnis
gewährt wird. Es wird kaum überraschen, dass sie angesichts ihrer
Zurückweisung der römisch-katholischen Bestreitung der Gültigkeit der anglikanischen

Weihen das an Römisch-Katholiken gerichtete Verbot, bei

anglikanischen Eucharistiefeiern - und sei es auch in ganz aussergewöhnlichen

Situationen - die Kommunion zu empfangen, als einen ökumenischen,

theologischen und pastoralen Affront betrachten. Sie hoffen, dass

eine gegenseitige kirchliche Anerkennung zu gegebener Zeit möglich
wird, und zwar unter Anerkennung der Authentizität der anglikanischen
Weihen. Sie warten sehnsüchtig darauf, dass das römisch-katholische Verbot

der gegenseitigen eucharistischen Gastfreundschaft aufgehoben wird.
«Ein ökumenischer, theologischer und pastoraler Affront». Warum

diese starken Worte? Es ist nicht so, dass die Anglikaner der Meinung
sind, der Kommunionempfang sei an keine Voraussetzungen gebunden;
die anglikanischen Bischöfe befürworten keine beliebigen bedingungslosen

Formen der Vergemeinschaftung unter Christen. Sie praktizieren
nicht, was die Freikirchen bisweilen «einen offenen Tisch» nennen, noch
laden sie «alle, die den Herrn lieb haben» ein, am Abendmahl teilzunehmen.

Die Bischöfe pflichten vielmehr grundsätzlich den Bedingungen, die
OBOB für den Sakramentsempfang festlegt, bei - erstens: den katholischen

Glauben bekunden; zweitens: in Gemeinschaft mit der katholischen

242



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

Kirche stehen -, aber sie pflichten diesen Grundsätzen mit einer gewissen
Interpretation bei, da es ihr Anliegen ist, ein weiteres Verständnis von
Katholizität als das von OBOB zur Geltung kommen lassen.

Was die Bedingung, den katholischen Glauben zu bekunden,
anbelangt, bezweifeln die anglikanischen Bischöfe bei Laien die Angemessenheit

von strikten Prüfungen hinsichtlich der Eucharistielehre. Sie weisen
auf die stillschweigende Art und Weise hin, mit denen die Gläubigen ihre
Zustimmung zum Glauben der Kirche betreffs der Eucharistie geben,
indem sie an der Liturgie aktiv teilnehmen. Die Bischöfe fragen: Genügt das

nicht? Was die Bedingung der katholischen Gemeinschaft anbelangt,
bejahen die Bischöfe den Zusammenhang zwischen sakramentaler und
kirchlicher communio, indem sie darauf hinweisen, dass die Eucharistie
die Gläubigen nach anglikanischem Verständnis in die Gemeinschaft stellt
mit der heilige Dreifaltigkeit und mit «allen, die vor dir stehen im Himmel
und auf Erden», mit allen Ortskirchen und ihren Bischöfen und mit den

entschlafenen Gläubigen. Sie fragen wieder: Genügt das nicht?
Die Bischöfe plädieren für einen gemeinsamen Empfang der Eucharistie,

bevor volle kirchliche Gemeinschaft zustande gekommen ist (35):

«Während wir die Absicht, den vollen und wahren Charakter der Eucharistie

gegen willkürliche Feiern unter unangemessenen Umständen (z.B. ohne
Übereinstimmung im apostolischen Glauben) zu schützen, begrüssen, glauben

wir nicht, der Abendmahlsempfang sei für den Endpunkt der Einheit, die
zwischen zwei getrennten Kirchen schon erreicht ist, zu reservieren Die
Einheit im Leib Christi, die durch die Taufe herbeigeführt ist, ruft nach einer
weiteren Verwirklichung in der Eucharistie, bevor dieser letzte Punkt erreicht
ist. Die Eucharistie ist eine der grössten Gaben Gottes an die Kirche, und sie

ist zum Aufbau des Leibes Christi gegeben. Wir unterschreiben die ökumenische

Einsicht, dass Christus seine Kirche als eine eucharistische Gemeinschaft
aufbaut. Wir glauben nicht, dass eucharistische Gemeinschaft für die volle
kirchliche Gemeinschaft in sichtbarer und strukturierter Form reserviert sein

muss, weil die Eucharistie die Hauptquelle der Einheit der Kirche ist und ein

Mittel, diese aufzubauen.»

Und sie fügen zur Unterstützung dieser Behauptung bei (37):

«Die ökumenische Vorgehensweise, die von der Kirche von England durchweg

verfolgt worden ist und sich in den Vereinbarungen von Meissen, Fetter
Lane und Reuilly26 niedergeschlagen hat (und von der Lambeth-Konferenz

26 Auf dem Weg zu sichtbarer Einheit. Eine gemeinsame Feststellung. 18. März
1988, Meissen. Kirche von England, Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR,
Evangelische Kirche in Deutschland, Berlin - Hannover 21988 [englischer und deut-

243



Paul Avis

wiederholt gebilligt worden ist), besteht darin, volle sichtbare Einheit durch
klar definierte und gegenseitig vereinbarte Phasen [stages] zu suchen. Dieser
Ansatz impliziert, dass unterschiedliche Grade von wirklicher, in der Taufe

begründeter Gemeinschaft durch entsprechende Grade von eucharistischer
Gemeinschaft [eucharistie sharing] ausgedrückt werden können. Die Grade
eucharistischer Gemeinschaft, an die wir denken, sind: zuerst gegenseitige
eucharistische Gastfreundschaft; dann die Teilnahme von Amtsträgern in den
Eucharistiefeiern der je anderen Kirche, aber noch ohne Leitungsfunktion
oder Konzelebration ...; zuletzt die volle Austauschbarkeit von Amtsträgern
als Teilmoment der vollen sichtbaren Einheit.»

Die Kirche von England lädt, wie andere anglikanische Kirchen auch,

getaufte Kommunikanten anderer christlicher, den dreifaltigen Gott
bekennender Kirchen, die mit ihrer Kirche in Frieden leben, ein, die heilige
Kommunion in anglikanischen Eucharistiefeiern zu empfangen. Die
Anglikaner sollten freilich in dieser Sache nicht versuchen, zu beanspruchen,
besser als andere zu sein. Es geschah erst in den späten 1960er und frühen
1970er Jahren, dass sie selbst zu dieser Position gelangten. Paradoxerweise

widerspiegelt diese Entwicklung das tiefe ökumenische Verständnis

von koinonia und ihrer Verwurzelung in der Taufe, das durch das Zweite
Vatikanische Konzil einen kräftigen Impuls erhalten hat. In anderen Worten:

Eine subtile Verschiebung in der Ekklesiologie ermöglichte eine
gastfreundlichere Einstellung bei der Zulassung zur Kommunion.

Anschliessende, im Schoss des Englischen Anglikanisch/Römisch-
Katholischen Ausschusses (ARC) geführte Diskussionen zielten auf die

ekklesiologischen Unterschiede zwischen der anglikanischen Kirche und
der römisch-katholischen Kirche. Römisch-katholische Teilnehmer des

ARC äusserten die These, dass die grundlegende Differenz zwischen
Anglikanern und Römisch-Katholiken - die auch ESU als Ganzes durchzieht

- im Verständnis des Wesens der Kirche liege. Nach römisch-katholischer

scher Text]; vgl. zuletzt IngolfU. Dalferth/Paul Oppenheim (Hg.), Einheit bezeugen.
Zehn Jahre nach der Meissener Erklärung - Witnessing to Unity. Ten years after the

Meissen Declaration. Beiträge zu den theologischen Konferenzen von Springe und
Cheltenham zwischen der EKD und der Kirche von England, Frankfurt a. M. (Lembeck)

2003 - dort auch S. 522-544 der Text der Vereinbarung in beiden Sprachen.
Anglican - Moravian Conversations. The Fetter Lane Common Statement with Essays in
Moravian and Anglican History by Colin Podmore. The Church of England and The
Moravian Church in Great Britain and Ireland, London (Council for Christian Unity of
the General Synod of the Church of England) 1996. Zu Reuilly siehe Anm. 7 [Anm.
UvAl.

244



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

Lehre, so sagen sie, ist die eine Kirche schon sichtbar in einer bestimmten
Gemeinschaft mit allen wesentlichen Elementen verwirklicht, und insofern

ist sie vollständig. Obwohl sie in diesem Sinn vollständig ist, ist sie

nicht vollkommen, sondern gezeichnet durch persönliche und institutionelle

Sünde und durch innere Spaltungen, die eine Folge der Sünde sind.
Sie ist auch dadurch verwundet und verarmt, dass viele getaufte Christen
von ihr getrennt sind.

Sie sagen dann weiter, dass die Ekklesiologie des Anglikanismus und
anderer Traditionen, die «durch die Reformation geprägt» sind, davon
ziemlich verschieden sei, denn für diese existiere die Kirche Christi in keiner

der kirchlichen Gemeinschaften auf (im obigen Sinn) vollständige
Weise. Vielmehr existiere sie auf authentische Weise in mehreren
verschiedenen Traditionen, die alle mit demselben Recht zur Einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche gehörten. Alle könnten grundsätzlich

als wahre Kirchen anerkannt werden. Die Schlussfolgerung ist dann,
dass für die Kirchen dieser Traditionen die ökumenischen Bestrebungen
eine gemeinsame Suche nach einer sichtbaren Einheit seien, die bisher
noch nirgends existiere.

Auf diese römisch-katholische Anfrage drängen sich einige Bemerkungen

aus anglikanischer Sicht auf. Zuerst ist das anglikanische Verständnis
der Kirche, wie es in ESU 39 dargelegt wird, zur Kenntnis zu nehmen:

«Für die Anglikaner existiert die Katholische Kirche aus all jenen Ortskirchen
in der ganzen Welt, die den katholischen Glauben (wie er in den Schriften
begründet ist und in den ökumenischen Glaubenssymbolen ausgedrückt wird)
und die katholischen Sakramente (in erster Linie die Herrensakramente Taufe
und Abendmahl), denen das apostolische Amt der Aufsicht (episkope) dient,
gemeinsam haben. Für die Anglikaner findet sich die sichtbare Kirche Christi.
wo immer <das reine Wort Gottes gepredigt wird, und die Sakramente nach der

Einsetzung Christi gehörig verwaltet werden> (Art. XIX). In diesem Sinn
verwendet das BCP die Ausdrücke < Katholische Kircho (im <Prayer for all
Conditions of men>) oder universale Kircho (im <Prayer for the Church Militane)

Die Kirche heisst geheimnisvoller Leib deines Sohnes, welcher ist die

gesegnete Gemeine aller Gläubigem (im zweiten Gebet nach der Kommunion)
und besteht aus ollen, die sich Christen nennen und als solche bekennern (im
<Prayer for all Conditions of men>). Die Anglikaner haben durchweg alle, die
im Namen der Heiligen Dreifaltigkeit mit Wasser getauft worden sind, als

Glieder der Katholischen Kirche anerkannt (bezeichnenderweise im <Aufruf
an alle Christen> für die Einheit der Kirche, den die Lambeth Konferenz von
1920 erlassen hat).»

245



Paul Avis

Wir können dieser Aussage Folgendes entnehmen:

1. Die Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche ist sowohl eine

empirische Wirklichkeit in der Welt als auch ein Gegenstand des Glaubens,

wie sie im Glaubenssymbol bekannt werden. Als solche transzen-
diert sie die empirischen Erscheinung, in der sie sich immer konkret zeigt.

2. Die eine Kirche ist nicht exklusiv und ohne Rest mit einer der christ¬

lichen Gemeinschaften in der Welt, sei es die anglikanische oder die

römisch-katholische, zu identifizieren, sondern sie umfasst verschiedene

«Kirchen».

3. Die Kirche von England und andere anglikanische Kirchen glauben,
dass sie «ein Teil» der einen Kirche sind oder zur einen Kirche «gehören»

und dass sie in sichtbarer Kontinuität mit der Kirche der Apostel
und Väter stehen.

4. Was die Anglikaner angeht, «gehört» auch die römisch-katholische
Kirche zur einen Kirche und ist «ein Teil» der einen Kirche, und zwar
ein sehr grosser Teil. Dasselbe gilt von den Ostkirchen. Für die Anglikaner

ist es auch möglich, dasselbe von gewissen protestantischen
Kirchen zu sagen auf Grund gründlich ausgearbeiteter gemeinsamer
Feststellungen zu Glauben und kirchlicher Verfassung (die Vereinbarung
von Meissen mit der Evangelischen Kirche in Deutschland, die
Vereinbarung von Fetter Lane mit den Böhmischen Brüdern, die Vereinbarung

von Reuilly mit der Evangelisch-Lutherischen und der
Reformierten Kirche von Frankreich und das Anglikanisch-Methodistische
Abkommen27).

5. Eine «wahre» Kirche wird in der reformatorischen Tradition als eine

Kirche definiert, wo das Heil durch den Empfang von gottgegebenen
Gnadenmitteln geschenkt wird. Ihre Identität ist in erster Linie durch
die Kennzeichen der wahren Wortverkündigung und durch die rechte

Sakramentenspendung gegeben. Es gibt auch einen breiten ökumenischen

Konsens darüber, dass auch das apostolische Amt der Aufsicht
(episkope) für die Kontinuität und Einheit der Kirche notwendig ist.

Eine wahre Kirche ist aber gewiss nicht eine vollkommene Kirche, eine

Kirche ohne Unzulänglichkeiten.

6. Gemeinschaft mit einem universalen Primat ist für die Anglikaner kein

notwendiges Kennzeichen einer wahren Kirche. Dennoch, so formuliert

das Haus der Bischöfe in «May They All Be One», d. h. in seiner

246

21 Siehe Anm. 7. 26 und 28 [UvAl.



Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische Sicht

Antwort auf «Ut unum sint», «haben wir keine Mühe, anzuerkennen,
dass alle Kirchen miteinander in sichtbarer Gemeinschaft stehen müssen,

noch haben wir Mühe mit der seit alters bezeugten Auffassung,
dass die Kirche von Rom und der Bischof von Rom eine besondere

Verantwortung dafür haben, die Einheit der Kirche zum Ausdruck zu

bringen und zu beschützen», und «die Anglikaner lehnen so keineswegs

den Grundsatz und die Praxis eines personalen Amtes auf
Weltebene, das im Dienst der Einheit steht, ab» (48 und 44).

7. Dieser anglikanische ekklesiologische Ansatz ist nicht relativistisch.
Er impliziert nicht, dass alle Teile der Kirche von gleicher ekklesialer
Gültigkeit sind in dem Sinn, dass sie gleichermassen eng dem apostolischen

Vorbild von Glauben und Kirchenordnung entsprechen. Um

genau zu sein: Die Anglikaner betonen im Allgemeinen, dass das

dreigegliederte Amt in historischer Sukzession für die abschliessende volle

sichtbare Gemeinschaft der christlichen Kirche notwendig ist,
obwohl es für die Anglikaner nicht in dem Sinn notwendig ist, dass sie

nur so die kirchliche Authentizität bestimmter anderer Kirchen
anerkennen können.28

Es wäre daher falsch, zu unterstellen, dass, was die Anglikaner angeht,
sichtbare Einheit zurzeit noch nicht existiere und gänzlich ein künftiges
Ziel sei. Die Einheit der universalen sichtbaren Kirche existiert in dem
Mass, wie eine Reihe von Bedingungen zwischen zwei oder mehreren
Kirchen erfüllt sind: das gemeinsame Bekenntnis zum apostolischen
Glauben; die gegenseitige Anerkennung der Gültigkeit der Taufe;
Abendmahlsgemeinschaft auf der Grundlage einer als übereinstimmend
festgestellten Theologie und eines gemeinsamen Amtes; Formen der Konziliarität

wie gegenseitige Konsultation und Verantwortlichkeit in Sachen

Kirchenleitung. Die Lehre der römisch-katholischen Kirche, insbesondere

des Zweiten Vatikanischen Konzils und der Enzyklika «Ut unum sint»,
scheint anzuerkennen, dass kirchliche Gemeinschaft eine gestufte
Wirklichkeit ist und in einer teilweisen und unvollkommenen Gestalt existiert.
Wie ESU 12 hervorhebt, gehen auch die Anglikaner von einem abgestuften

Verständnis von koinonia aus: Gemeinschaft mag in grösserem oder

28 Für ein neueres Beispiel vgl. An Anglican-Methodist Covenant. Common
Statement of the Formal Conversations between the Methodist Church of Great Britain

and the Church of England. Peterborough (Methodist Publishing House)/London
(Church House Publishing) 2001.

247



Paul Avis

geringerem Mass vorhanden sein, es gibt Schritte und Phasen auf dem

Weg zu vollerer Gemeinschaft. Das entspricht der oben gemachten Aussage

über die progressiv sich vollziehende Heilsaneignung durch die
Gnadenmittel, besonders die Sakramente. Daraus scheint zu folgen, dass,

wenn es unterschiedliche Grade von kirchlicher Gemeinschaft gibt, es

auch unterschiedliche Grade eucharistischer Gemeinschaft geben sollte.
Wenn die Eucharistie die Kirche macht, wie insbesondere Henri de Lubac
uns gelehrt hat, dann bewirkt sie auch die Einheit der Kirche.29 Eucharistische

Gemeinschaft sollte daher in angemessenem Mass in der wachsenden

Gemeinschaft zwischen Kirchen, die noch nicht in voller kirchlicher
Gemeinschaft stehen, ihren Beitrag leisten können.

Paul Avis (geb. 1947 in Essex, England), Revd. Dr. Studien an der Universität
von London (B.D. und PhD). Er ist Generalsekretär des Councilfor Christian
Unity der Kirche von England und Direktor des Centre for the Study of the

Christian Church, ferner Sub-Dean ofExeter Cathedral und Research Fellow
of the Department of Theology der Universität von Exeter.

Adresse: Church House. Great Smith Street, London SW1P 3NZ, United
Kingdom.

29 Vgl. Henri de Lubac, Die Kirche. Eine Betrachtung, Einsiedeln (Johannes)
1968, 127 ff.; ders., Glauben aus der Liebe. «Catholicisme». Einsiedeln (Johannes)
1970,74: «Die Sakramente müssen, sofern sie Mittel des Heils sind, als Werkzeuge der
Einheit begriffen werden.» Ferner Paul Avis, Christians in Communion, London
(Chapman Mowbray) 1990. 56-59; Paul McParllan. The Eucharist Makes the
Church. Henri de Lubac and John Zizioulas in Dialogue, Edinburgh (T&T Clark)
1993.

248


	Eucharistie und Kirchengemeinschaft : eine anglikanische Sicht

