Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 3

Artikel: Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine : Versuch einer
Bestandsaufnahme

Autor: Stricker, Gerd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404973

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine.
Versuch einer Bestandsaufnahme

Gerd Stricker

Die Situation der in der Ukraine miteinander konkurrierenden Kirchen
ostkirchlicher Tradition bietet auch nach dreizehn Jahren Eigenstaatlich-
keit noch immer wenig Hoffnung auf eine gedeihliche Entwicklung. Es
handelt sich dabei um die «Ukrainische Orthodoxe Kirche/Patriarchat
Moskau», die «Ukrainische Orthodoxe Kirche/Patriarchat Kiev», die
«Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche» und nicht zuletzt die
«Griechisch-katholische (Unierte) Kirche», die mit ihrem ostkirchlichen
Ritus und ihrem nationalen Impetus fiir orthodoxe Nationalisten immer
ein Ansprechpartner ist. Zwar bereitet die Einordnung der einzelnen
kirchlichen Lager im Grossen und Ganzen heute kein Problem, aber im
Detail gibt es nach wie vor Unklarheiten, weil alle Gruppierungen be-
miiht sind, ihre jdhrliche Gemeindestatistik bei der staatlichen Reli-
gionsbehdrde moglichst nach oben aufzurunden. Dabei werden bei-
spielsweise Gemeinden, die sich aufgeldst haben oder in eine andere
Jurisdiktion gewechselt sind, in der Statistik oder irgendwie pro forma
weitergefiihrt!. Wie unstabil die Situation noch immer ist, ergibt sich aus
Klagen von Orthodoxen dariiber, dass sie zuweilen gar nicht wissen, zu
welcher Kirche ihre Gemeinde gerade gehort, weil manche Priester oh-
ne Wissen und ohne Beschluss des Kirchenvorstandes die Jurisdiktion
wechseln. Von noch grosserer Tragweite hinsichtlich der allgemeinen
Unstabilitiit ist der relativ hiufige Ubergang von Bischofen von einer Ju-
risdiktion in eine andere?.

| Wie wenig zuverliissig die offiziellen Angaben sind, erhellt z.B. daraus, dass
die «Autokephale Ukrainisch-Orthodoxe Kirche» immer wieder totgesagt wird, in
der offiziellen Behordenstatistik vom 1. Januar 2003 jedoch mit 1007 Gemeinden fi-
guriert,

2 Vgl. Orthodoxia 2003, Regensburg (Ostkirchliches Institut) 2003, 192-189. In
diesem Schematismus sind die orthodoxen Bischofe in der Ukraine, die nicht zum
Moskauer Patriarchat gehoren, mit ihrem personlichen Werdegang verzeichnet; so
kann man die Jurisdiktionswechsel einzelner Bischofe verfolgen.

IKZ 93 (2003) Seiten 165-195 165



Gerd Stricker

Historischer Riickblick

Nachdem Grossfiirst Vladimir von Kiev 988 aus Byzanz die Taufe emp-
fangen hatte, fiihrte er das Volk der Kiever Rus’? geschlossen dem Chris-
tentum zu. Dieser Prozess vollzog sich — nicht zuletzt mit Hilfe bulgari-
scher Priester — verhiltnisméssig schnell, wenngleich auch im Kiever
Land noch jahrhundertelang Spuren des alten Heidentums uniibersehbar
waren*. Zweieinhalb Jahrhunderte spiter (ab 1235) zerstorten die Tataren
(die Mongolen der Goldenen Horde) die Kiever Rus’, doch schon nach
einem weiteren Jahrhundert entrissen Heere der damaligen Vormacht in
Ostmitteleuropa, des Grossfiirstentums Litauen, den Tataren die zentra-
len Teile der Kiever Rus’ — grosse Teile der heutigen Ukraine und Weiss-
russlands. Bemiihungen der litauischen Grossfiirsten in Konstantinopel,
einen von den Moskowitern® unabhédngigen Metropoliten fiir ihre neuen
orthodoxen Ostgebiete zu erhalten, waren erstmals 1316/17 erfolgreich:
Bis 1330 sass ein Metropolit in Nowogrodek. 1356 teilte Patriarch Kalli-
stos I. das ostslawisch-orthodoxe Land in eine Metropolie «Kiev und
ganz Russland» (Metropolit Aleksij mit Sitz in Moskau) und eine «Me-
tropolie Litauen» (Metropolit Roman) auf. Allerdings war diese litaui-
sche Metropolie in starkem Masse politischen Unwiigbarkeiten unter-
worfen®. Schon nach Abschluss der Personalunion zwischen Litauen und
Polen (1385/86), vor allem aber nach der realen Vereinigung des Gross-
fiirstentums Litauen und des Konigreichs Polen in der Union von Lublin
1569 lastete ein erheblicher Katholisierungsdruck auf den orthodoxen
Ostprovinzen Polen-Litauens. Die Konige von Polen-Litauen iibten
direkten Einfluss auf die orthodoxe Geistlichkeit aus, indem sie vielfach

4+ Der verbreitete Begriff «Kiever Reich» vermittelt angesichts der Labilitit dieses
Familienclan-artigen Fiirstenbundes eine falsche Vorstellung.

4 Eine lebendige Vorstellung von dieser gegenseitigen Durchdringung christlicher
und paganer Vorstellungen liefert das «Igor-Lied», das Einblick gewiihrt in das Kiever
Fiirstenleben und die Bedrohung durch die Tataren Anfang des 13. Jh. Rainer Maria
Rilke hat dieses altrussische Epos einfiihlsam ins Deutsche iibertragen: Das [gor-Lied.
Eine Heldendichtung. Der altrussische Text mit der Ubertragung von R. M. Rilke und
der neurussischen Prosafassung von D. S. Lichatschow (Insel-Biicherei 689), Leipzig
(Insel) 1960/31985; Frankfurt a. M. (Insel) 4 1989.

31299 hatte der Metropolit von Kiev, Maksim, das weithin zerstorte Kiev verlas-
sen und war nach Norden gezogen, wo sein Nachfolger Petr sich im Jahre 1326 in
Moskau niederliess.

6 Sporadisch gab es Metropoliten von Halitsch/Wolhynien (1303-1305/1329),
auch ab 1370; vgl. Albert M. Ammann S.J., Abriss der ostslawischen Kirchenge-
schichte, Wien (Herder) 1950, 88, 93, 98.

166



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

deren Bischofe nicht nach ihrer Befdhigung, sondern danach, wer die
hochste Kaufsumme fiir das Bischofsamt bezahlt hatte, bestimmten. Der
ostslawische Hochadel trat vielfach zur romischen Kirche iiber, um an
den Privilegien des polnischen Adels teilzuhaben, und wuchs zumeist ins
polnische Volkstum hinein. Die Orthodoxie in Polen-Litauen verzeichne-
te unter solchen Umstinden einen beunruhigenden Niedergang. Zwar
waren die Metropoliten von Litauen’ der Mutterkirche, dem Patriarchat
Konstantinopel, treu geblieben, als sich die Metropolie Moskau 1448
verselbstdndigte®, doch konnten die macht- und einflusslosen Patriarchen
von Konstantinopel den Orthodoxen im Osten Polen-Litauens, aus denen
mit der Zeit die Ukrainer und Weissrussen hervorgingen, nicht wirklich
helfen®.

Die Union von Brest 1596

Deshalb erhofften sich die meisten orthodoxen Bischofe in Polen-Litauen,
dass eine Kooperation mit der romischen Kirche den Niedergang ihrer Kir-
che aufhalten konnte. Auf einer Synode 1595 wurden entsprechende Be-
schliisse gefasst. Papst Clemens VIII. akzeptierte mit seiner Bulle Magnus
Dominus das Gesuch der orthodoxen Bischofe aus Polen-Litauen, die im
Namen ihrer Kirche den pépstlichen Primat und das «filioque» anerkannten;
die romische Seite gestand ihnen die Weitertiihrung ihrer eigenen Hierar-
chie und Struktur, der Priesterehe und der kirchenslawischen Liturgiespra-
che zu!?; schliesslich stimmte 1596 die grosse Mehrheit der orthodoxen Bi-
schofe Polen-Litauens der «Union von Brest» zu — allerdings gegen den
erbitterten Widerstand einer Minderheit, die der Orthodoxie treu blieb.

Die Reste der orthodoxen Kirche konnten sich, obwohl gegeniiber den
Unierten benachteiligt, halten und, vor allem unter ithrem Metropoliten
Petro (Mohyla, 1632-1647) von Kiev, aber auch mit Hilfe der orthodoxen

7 Seit 1458 sind solche ununterbrochen nachgewiesen, vgl. A. Ammann (wie Anm.
6), 683 (dort auch die Liste der Metropoliten in Litauen).

8 Die Anerkennung Moskaus als Patriarchat durch die «alten Patriarchate» erfolg-
te erst 1589.

9 Die drohende Eroberung der alten Kaiserstadt durch die Osmanen, die dann 1453
erfolgte, band alle Kriifte. Sogar eine Union mit der romischen Kirche (Konzil von Fer-
rara/Florenz 1438/39) hatte nicht die notige Hilfe gebracht. Diese Union mit Rom war
es vor allem, welche die Moskauer Metropolie bewog, mit Konstantinopel zu brechen.

10 A, Ammann (wie Anm. 6), 199-216; Gerd Stricker, Die Griechisch-katholische
Kirche — Union von Brest, in: Bernhard Mensen (Hg.) Russland — Politik und Religion
in Geschichte und Gegenwart (VAVK 18), Nettetal (Steyler) 1995, 120-137.

167



Gerd Stricker

Kloster und Bruderschaften und nicht zuletzt durch das entschiedene Ein-
treten der Kosaken!! fiir die Orthodoxie, ihre geschwichte Position festi-
gen. Nach dem Ubertritt der links des Dnepr gelegenen Ukraine (mit
Kiev) zum Moskauer Zartum (1654/55) sowie der Angliederung der
iibrigen Ukraine an das Russische Reich im Zuge der Teilungen Polens
(1772, 1792, 1795) wurde die Kirche der Union auf administrativem We-
ge konsequent beseitigt. 1839/41 erfolgte ihre zwangsweise Integrierung
in die Russische Orthodoxe Kirche, fiir die in den neuen russischen West-
gouvernements auch orthodoxe Eparchien geschaffen wurden!?. Die
systematische Auflosung der Kirche der Brester Union hatte fiir das Rus-
sische Reich hohe Prioritit, symbolisierte doch die Union nicht nur eine
fremde konfessionelle Tradition, sondern auch eine westlich ausgerichte-
te, polnisch beeinflusste Mentalitit, die sich mit dem grossrussischen
Chauvinismus, der seit der Jahrhundertmitte das Reich ergriff, und dem
orthodoxen Staatskirchentum tiberhaupt nicht vertrug. In jenen Gebieten
der Ukraine und Weissrusslands, die seit 1654 bzw. seit den Teilungen Po-
lens zum Russischen Reich kamen, wurden die Spuren der dort im 17. und
18. Jh. herrschenden Unierten Kirche fast vollig ausgeloscht. Die Unierte
Kirche gab es nach 1841 nur noch in Galizien!3, das 1772 an Habsburg
kam und 1918/21 bis 1939 zu Polen gehorte.

Das ukrainische Nationalbewusstsein hatte sich — wie in der librigen
Welt — wihrend der Romantik zu entfalten begonnen'4. Auf Grund der
komplizierten Geschichte der ukrainischen Lande war das ein dusserst
verwickelter Prozess. Die am linken Ufer des Dnepr gelegene Ukraine, die
bereits 1654 dem Moskauer Imperium angeschlossen worden war, hat ein
anderes, stirker russisch orientiertes Nationalbewusstsein als jene Gebiete,
vor allem der «rechtsufrigen» Ukraine, die mit den Teilungen Polens zum
Russischen Reich gelangt sind — ganz zu schweigen von Galizien, der
Nord-Bukowina und der Karpato-Ukraine, die erst infolge des Zweiten

W Andreas Kappeler, Kleine Geschichte der Ukraine, Miinchen (Beck) 1994, 54-71.

12 Seit dem Toleranzedikt von 1905 durften die Nachkommen der einstigen Unier-
ten im Russischen Reich die orthodoxe Staatskirche verlassen und zur romisch-katho-
lischen Kirche tibertreten, die «Union» blieb auch nach 1905 verboten.

13 Mit Ausnahme der unierten Di6zese Chelm/Cholm in Polnisch-Wolhynien, die
erst 1871/75 aufgelost wurde. — Allerdings war 1646 unter vollig anderen geopoliti-
schen Bedingungen auf dem Boden der heutigen Ukraine eine weitere Unionskirche
entstanden: die «Union von Munkacz» bzw. «von UzZgorod»; vgl. hierzu Gerd Stricker,
350 Jahre Union von Uschgorod. Eine griechisch-katholische Kirche im Schatten,
G2W 24 (9/1996) 19-23.

14 A. Kappeler (wie Anm. 11), 106-123.

168



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Weltkrieges an die Sowjetunion gefallen waren — die Ukrainer hatten mit
Unterstiitzung der Wiener Regierung!> ihr Nationalbewusstsein voll ent-
wickeln konnen, wobei die Griechisch-katholische (unierte) Kirche zum
Symbol und zum einigenden Band zwischen den sozial differenzierten
Schichten der ukrainischen Bevolkerung (vor allem Ostgaliziens) wurde.
Dagegen unterlagen seit dem Anschluss der «linksufrigen» Ukraine an das
Moskauer Reich (1654) diese Gebiete immer stirker dem russifizierenden
Einfluss. Die gezielte Unterdriickung des ukrainischen Volkstums wurde
unter Kaiser Nikolaj I. (seit 1863) bestiitigt durch Erlasse, die den Druck
ukrainischer Biicher und Zeitungen, das Theater, kulturelle Clubs (Hroma-
dy) und sogar die Schuldbildung in ukrainischer Sprache verboten, sowie
durch Massregelungen (z.B. Verbannung'®) von Représentanten der ukrai-
nischen Kultur als «Revolutiondre»!7,

Nach dem Petrograder Oktoberputsch von 1917

Die fiir das Sowjetregime charakteristischen Religionsverfolgungen haben
die Ukraine'® erst mit gewissen Verzogerungen erreicht'®. Wihrend die
einstige orthodoxe Staatskirche auch in der Ukraine unter den Repressio-
nen der Bolschewiki 1itt20, errichteten ukrainische Patrioten, welche die

15 Insbesondere seit der Revolution von 1848 unterstiitzte die Wiener Regierung
die Ukrainer in Galizien, um ein politisches Gegengewicht zu den renitenten Polen zu
schaffen und diese zu neutralisieren.

16 Taras Sevéenko (1814-1861), der ukrainische Nationaldichter, hatte fast zehn
Jahre in Strafregimentern zu dienen, bevor er 1859 krank nach Petersburg zuriickkeh-
ren durfte und zwei Jahre spiter starb.

I7 Ein geheimes Zirkular des russischen Innenministers Valuev, das von 1863 bis
1905 in Geltung war, leitete eine rigorose sprachliche Russifizierung der Ukraine ein.
Der Druck ukrainischer Schriften (auch religitser Literatur; Ausnahme: Belletristik)
wurde verboten; vgl. A. Kappeler (wie Anm. 11), 132,

18 Allerdings waren die heutigen Westgebiete der Ukraine (und Weissrusslands)
zwischen 1921 und 1939 Bestandteile Polens: Im polnisch-sowjetischen Krieg
1920721 hatten die Armeen des polnischen Marschalls Josef Pilsudski der kiinftigen
Sowjetunion diese ihr 6stlich der sog. «Curzon Line» zugesprochenen Gebiete entris-
sen (Frieden von Riga 1921).

19 Die deutsche Besetzung, eine kurzfristige Eigenstaatlichkeit in verschiedener
Form und der Kampf zwischen «Roten» und «Weissen» hatten zur Folge, dass die
Ukraine erst 1920721 endgiiltig in die kiinftige Sowjetunion eingegliedert wurde; vgl.
A. Kappeler (wie Anm. 11), 187-205.

20 Gerd Stricker, Religion in Russland. Darstellung und Daten zu Geschichte und
Gegenwart (GTBS 634), Giitersloh (GVH) 1993, 81-94.

169



Gerd Stricker

Orthodoxie in der Ukraine von der russischen Bevormundung befreien
wollten, eine «Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche», und zwar un-
ter stillschweigender Duldung und «verstindnisvoller» Unterstiitzung
durch die Bolschewiki, denen jede Zersplitterung kirchlicher Krifte gele-
gen kam. Orthodoxe Kreise um Erzpriester Vasyl’ Lypkivs’kyj versuchten
zunichst, die Unterstiitzung der amtierenden Hierarchen fiir den Aufbau ei-
ner ukrainisch-orthodoxen Kirche zu gewinnen. Jedoch fand sich kein am-
tierender (nicht einmal ein ukrainischer) Bischof bereit, gegen den Willen
des Moskauer Patriarchen Tichon (Bellavin, 1865-1925) die kanonische
Moskauer Kirche zugunsten einer offensichtlich schismatischen Kirche zu
verlassen. Dagegen war die Zahl der Priester, die Lipkyvs’kyj folgten,
nicht unerheblich?!. Einige ukrainische Bischofe des Moskauer Patriar-
chats hitten die Forderung einer ukrainischen Liturgiesprache (anstelle des
Russisch-Kirchenslawischen) und andere nationalukrainische Anliegen
vielleicht noch unterstiitzt, jedoch lehnten sie die von den ukrainisch-or-
thodoxen Nationalisten vertretenen modernistischen Positionen entschieden
ab, die eindeutig von den «Erneuerern»?2 in Sowjet-Russland entlehnt wa-
ren: eine synodale statt der alten hierarchischen Struktur der Kirche, die
Wiederverheiratung verwitweter Priester, die Authebung der traditionellen
Kloster und ihre Umwandlung in Arbeitskollektive, die Moglichkeit ver-
heirateter Bischofe usw?}. Da man jedoch keinen kanonischen Bischof fiir
die zu schaffende Nationalkirche gewinnen konnte?4, weihten die Priester
unter Fiihrung ihres kiinftigen Oberhauptes, Vasyl” Lypkivs’kyj, an ihrem
«Allukrainischen Konzil» vom 21. bis 23. Oktober 1921 die kiinftigen
Hierarchen aus ihren Reihen, und zwar nach einem eigens hierfiir geschat-

2 Um 1925 angeblich 2000 Priester und Diakone und 1500 Gemeinden; vgl.
Dimitry Pospielovsky, The Russian Church under the Soviet Regime 1917-1982,
Crestwood NY (SVSP) 1984, 74.

22 Die modernistische Reformbewegung der «Erneuerer» in der Russischen SFSR
fiihrte zum Schisma. Sie bestand aus vielen Gruppierungen, wurde aber dominiert von
der «Lebenden Kirche». Die Bolschewiki unterstiitzten und instrumentalisierten sie,
um — zeitweise mit Erfolg — das Moskauer Patriarchat zu schwichen. Vgl. Peter
Hauptmann/Gerd Stricker (Hg.), Die orthodoxe Kirche in Russland. Dokumente ihrer
Geschichte 860-1980, Gottingen (V&R) 1988, 676-690; D. Pospielovsky (wie Anm.
21), 43-92; G. Stricker (wie Anm. 20), 86-88. Sergej Firsow, Die «Erneuererbewe-
gung» in der Sowjetunion, in: G2W 31 (5/2003) 23-25.

23 Rudolf Armstark (Hg.), Die Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche. Er-
innerungen des Metropoliten Vasyl” K. Lypkivs'kyj (OC 33), Wiirzburg (Augustinus)
1983, 49 f.

24 Benedikt Salmon, «Die Orthodoxie frisst sich selber auf». Spaltung der Ortho-
doxie in der Ukraine, in: G2W 25 (11/1997) 20-28,

170



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

fenen Ritus, weswegen die «Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche»
weithin als Kirche der «Selbstweiher» verspottet wurde?.

Trotz politischer Duldung und Unterstiitzung durch die politischen
«Organe»2¢ konnte sich diese Kirche nicht durchsetzen. Da ihr die meisten
Glaubigen bald wieder den Riicken kehrten und zur Patriarchatskirche zu-
riickgingen, brach die Autokephalie-Bewegung Anfang der 1930er Jahre
zusammen. Unter der Vernichtungskampagne im Zuge der «Grossen Sédu-
berungen» Stalins (1936—-1938) sind, mit Ausnahme weniger Bischofe
und einiger Hundert Gemeinden des Moskauer Patriarchats?’, die Amts-
triger und Einrichtungen aller Religionsgemeinschaften in der Sowjet-
union — und damit auch in der Sowjet-Ukraine — «liquidiert» worden.

Unter der deutschen Besatzung (1941 bis 1944) lebte die «Autokepha-
le Kirche» noch einmal auf. Sie fiihrt seit der Flucht ihrer Bischofe vor der
Roten Armee in den Westen mit Gemeinden in Europa, Amerika und Aus-
tralien eine Emigrantenexistenz. Ihre heutigen Bischofe sind alle kano-
nisch geweiht und stehen durchwegs in der kanonischen Sukzession?®.

Neubeginn nach dem Zweiten Weltkrieg

Nachdem die Sowjetunion im Zweiten Weltkrieg 193929 bzw. 1944 Ost-
polen mit Galizien besetzt hatte, gab es seit einem Jahrhundert erstmals
wieder die Griechisch-katholische (Unierte) Kirche auf dem Boden des
einstigen Russischen Reiches, nunmehr der Sowjetunion. Das war sowohl
aus sowjetischer als auch aus russisch-orthodoxer Sicht unerwiinscht. Sta-
lin hielt die galizischen Ukrainer, die in ihrer Geschichte nie mit russischer
Herrschaft in Berithrung gekommen waren, nicht zu Unrecht fiir eine Be-
volkerungsgruppe, die grossten Widerstand gegen die Sowjetisierung und
die damit verkniipfte Russifizierung leisten wiirde*. Bis zum Zusammen-

35 R. Armstark (wie Anm. 23), 47 f. Nach 1925 soll die Zahl der Bischofe infolge
von Nachweihen 34 betragen haben, vgl. D. Pospielovsky (wie Anm. 21), 74.

2 D. Pospielovsky (wie Anm. 21), 74 f.

271917 zihlte die Orthodoxe Kirche im Russischen Reich 54 000 Pfarreien; vgl.
P. Hauptmann/G. Stricker (wie Anm. 22), 606. 1939 vertiigte das Moskauer Patriar-
chat nur noch {iber 200-500 Gemeinden in der gesamten Sowjetunion.

28 Am 15. Mirz 1995 hat der skumenische Patriarch von Konstantinopel die ukrai-
nischen Exilgemeinden in seine Jurisdiktion aufgenommen.

2 Geheimes Zusatzabkommen zum Hitler-Stalin-Pakt vom 28. August 1939.

30 Gerd Stricker, Die Kirchen der Union in der [sowjetischen] Ukraine, in: Ottokar
Basse/Gerd Stricker (Hg.), Religionen in der UdSSR. Unbekannte Vielfalt in Ge-
schichte und Gegenwart, Zollikon (G2W) 1989, 125-129.

171



Gerd Stricker

bruch der Sowjetunion wurde den galizischen Ukrainern bei jedem Fall
von (mit sowjetischen Augen wahrgenommener) Unangepasstheit «fana-
tischer antisowjetischer Nationalismus» vorgeworfen. Anstatt sich nach
Moskau zu orientieren, wiirden diese nach dem Westen schielen. Stalin
sah die griechisch-katholischen Unionskirchen als Kern des ukrainischen
Nationalismus, der im Sowjetreich als lingst ausgerottet galt’!. Wiirde
man im soeben annektierten Galizien die Kirche der Union liquidieren,
wiirde auch, so war Stalins Kalkiil, der galizische antisowjetische Natio-
nalismus in sich zusammenbrechen?2.

Die Moskauer Kirche war bei solchen Plinen zwangsldufig Stalins
Verbiindete: Sie wiirde sich hinter jeden Politiker gestellt haben, der die
Liquidierung der Union in sein Programm geschrieben hitte, erscheint
doch der Orthodoxie jede Unionskirche als ein Resultat romischer Prose-
lytenmacherei. Griechisch-katholische «Unionen» stellen naturgemiss ei-
nen schmerzenden Pfahl im orthodoxen Fleisch dar. Abgesehen von die-
ser allgemeinen Befindlichkeit mochte es dem Moskauer Patriarchat ein
Ansporn sein, in den galizischen Landen, die seit mindestens 600 Jahren
dem ostslawischen?? und seit 350 Jahren dem orthodoxen Einfluss entzo-
gen waren, wieder an die russisch-orthodoxe Kultur heranzufiihren. Die
Moskauer Herrscher — und natiirlich auch die Moskauer Kirche — betrach-
teten Galizien auf Grund der einstigen Zugehorigkeit des Fiirstentums Ga-
li¢ zur Kiever Rus’ als Moskauer «Vitererbe» (votéina), das es daher an
Russland wieder anzugliedern gelte. Unter der Fithrung des 1945 gewiihl-
ten Patriarchen Aleksij I. (Simanskij, 1877-1970) sah man im Moskauer
Patriarchat dem Augenblick freudig entgegen, da man im bisher grie-
chisch-katholischen Galizien russisch-orthodoxe Eparchien wiirde auf-
richten diirfen.

Auch war das Moskauer Patriarchat damals aus verschiedenen Griin-
den erfiillt von tiefer Dankbarkeit gegen Stalin. Dieser hatte zwar zwi-
schen 1936 und 1938 fast alle religiosen Gemeinden in der Sowjetunion

3 Bohdan R. Bociurkiw, The Ukrainian Greek Catholic Church and the Soviet
State (1939-1945), Edmonton (Canadian Institute of Ukrainian Studies Press) 1996.

12 Josef Maria de Wolf, Katholisch sein ist ein Verbrechen. Fakten und Dokumen-
te iiber die offizielle Liquidierung der ukrainischen katholischen Kirche in der So-
wijetunion und ihr Fortbestehen als Katakombenkirche, Koln (Aktionsgemeinschaft
Kyrillos und Methodios) o.J. [um 1985], 147-170.

3 Wie die Ukraine und Weissrussland — neben Russland — als ostslawische Terri-
torien in Moskauer Augen russisch sind, so ist auch «ostslawisch» in der russischen na-
tionalen Historiographie gleichbedeutend mit »russisch».

172



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

verboten; er aber war es auch gewesen, der unter dem Druck des Zweiten
Weltkrieges der Religion in der Sowjetunion wieder ein Existenzrecht zu-
gestand: In der Nacht vom 4. zum 5. September 194334 beorderte er die
letzten amtierenden russisch-orthodoxen Bischofe zu einem «Gespriach»
in den Kreml?> und leitete damit die Phase der «konzessionierten» Reli-
gion ein, die den Kirchen in der Sowjetunion eine streng kontrollierte und
eingeengte («registrierte») Existenz in einem unbeachteten Winkel der
Sowjetgesellschaft zugestand.

Unter den Bedingungen des Stalin’schen Personenkults hat sich auch
die orthodoxe Kirchenfiihrung um Stalins Gunst bemiiht. So heisst es in
einem im Patriarchatsjournal veroffentlichten Bericht’¢ des Metropoliten
Nikolaj (JaruSevi¢, 1891-1961) von Kiev iiber einen zweiten Besuch or-
thodoxer Kirchenfiihrer bei Stalin am 10. April 1945:

«Mit begreiflicher Erregung erwarteten wir den Tag des Besuches beim gros-
sen STALIN. ... Sobald wir Tossif Vissarionovi¢ sahen, wie er uns auf einfache
und herzliche Weise mit einem Licheln begriisste, fiihlten wir uns wie beim
ersten Besuch bei unserem grossen Fiihrer (am 4. Sept. 1943) sogleich im
Banne dieser gewinnenden und herzlichen Schlichtheit, hinter der sich die
wahre Grosse ihres Tridgers verbirgt. ... Gliicklich, denjenigen von Angesicht
zu Angesicht sehen, dessen Name nicht nur bis in die verstecktesten Winkel
unseres Landes, sondern auch in allen anderen freiheitliebenden ... Volkern
mit Liebe und Ehrfurcht genannt wird. ... Allen unseren ... Wiinschen gegen-
iiber zeigte sich losif Vissarionovi¢ in hochstem Masse wohlwollend und auf-
geschlossen. ... Das Gespriich war das vollig ungezwungene Gesprich eines
Vaters mit seinen Kindern. ... Diese Zusammenkunft und dieses Gesprich
bleiben uns unvergesslich und spornen uns zum Einsatz ... fiir das Wohl unse-
rer Heimat an, an deren Spitze, ihr Gliick schmiedend und ihren Ruhm Uber
alle Welt erhohend, unser teuerer, unser grosser STALIN steht.»?

Exarchat Ukraine

Die (im Jahre 1976) fiinfzehn ukrainischen Eparchien des Moskauer
Patriarchats erhielten nach dem Krieg nach aussen hin den Sondersta-

¥ P Hauptmann/G. Stricker (wie Anm. 22), 758: Die «Pravda» {iber den Emptang
der fiihrenden Hierarchen durch Stalin.

35 D. Pospielovsky, «Die besten Jahre». Stalins Kirchenpolitik von 1942 bis 1947,
in: G2W 24 (2/1996) 20-25.

36 Zurnal Moskovskoj Patriarchii 5/1945, 25 £.; deutsch in: P Hauptmann/G. Stri-
cker (wie Anm. 22), 776 {.

37 Versalien (STALIN) im russischen Original.



Gerd Stricker

tus eines «Exarchats». Von Amts wegen stand ihm der Metropolit von
Kiev und der Ukraine vor. Das einzige sichtbare Zeichen einer Sonder-
stellung bestand aus der stark ausgediinnten Ausgabe des «Journals des
Moskauer Patriarchats» in ukrainischer Sprache. Patrioten klagten
dariiber, dass die Moskauer Kirche eine konsequente Russifizierung
der ukrainischen Orthodoxie und ihre straffe Ausrichtung auf Moskau
betreibe, indem sie z.B. das Feiern der Liturgie in ukrainischer Spra-
che nicht gestatte’8. Die markanteste — und dubioseste?® — Gestalt un-
ter den ukrainischen Exarchen war Metropolit Filaret (Denisenko, geb.
1929), der 1966 bis 1992 der orthodoxen Ukraine als Moskauer Exarch
vorstand. Er wurde vom Moskauer Patriarchat 1997 exkommuniziert,
weil er massgeblich zur Kirchenspaltung in der Ukraine beigetragen
hatte.

Stalins «Liquidierung» der Union von Brest

In der Hochphase sowjet-nationaler Euphorie nach dem Krieg wurden die
Unionskirchen in der Ukraine vernichtet: die Kirche der Union von Brest
(1598) im ukrainischen Galizien und die Kirche der Union von UZgorod/
Munkacz (1646) in der Karpato-Ukraine. Die Erstere zdhlte 1945 3,5 bis 4
Millionen Glieder, hatte 2290 Gemeinden und etwa 2200 Priester#. Die Uni-
onskirche in der Karpato-Ukraine wurde durch die neuen Grenzziehungen
nach dem Krieg getrennt: Zur Tschechoslowakei kam die Didzese PreSov
(1945: 320 000 Glieder, 241 Gemeinden, 300 Priester) und zur Sowjet-
Ukraine die Diozese UZgorod/Munkacz (1938: 461000 Glieder, 281 Pfar-
reien, 354 Priester, acht Kloster und ein Seminar)*!. Die «Liquidierung» die-
ser Kirchen vollzog sich im Klima von Stalins beriichtigtem Psychoterror:
Unter dem Druck von Mord, Massenverhaftungen*? und Einschiichterung
beschlossen die veridngstigten Teilnehmer der Pseudo-Synode von Lemberg

¥ John A. Armstrong, Ukrainian Nationalism. Englewood CO (Ukrainian Acade-
mic Press) 31990; Kenneth C. Farmer, Ukrainian Nationalism in the Post-Stalin Era.
Myth, Symbols, and Ideology in Soviet Nationalities Policy (Studies in Contempora-
ry History 4), The Hague (Nijhoff) 1980.

3 Siehe unten S. 184—187.

20 Dimitry Pospielovsky, Die Liquidierung der Union [in der Ukraine — 1946 und
19491, in: G2W 24 (9/1996) 23-26.

41 Gerd Stricker, 350 Jahre Union von Uschgorod, in: G2W 24 (9/1996) 18-23.

42 Verhaftung von Metropolit losyp Slipyj und der tibrigen Bischofe und aller kir-
chenleitenden Personlichkeiten am 11. April 1945.

174



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

(8.—10. Mirz 1946), die Kirche der Union von Brest aufzulosen und «in den
Schoss der orthodoxen Mutterkirche zuriickzukehren»*3. Die Unierten in der
Karpato-Ukraine erlebten dasselbe drei Jahre spiiter.

Die Gotteshiduser der Unierten wurden zunichst alle verstaatlicht und
ein Teil davon dann dem Moskauer Patriarchat zur Nutzung iibergeben. Die
von Moskau nach Galizien delegierten Geistlichen bewegten sich hier auf
fremdem, feindseligem Terrain. Das Patriarchat galt hier als Repridsentantin
der sowjetisch-russischen Staatsmacht. Die griechisch-katholischen Pries-
ter, die sich der Russischen Orthodoxen Kirche nicht unterstellen wollten,
gingen in die «Katakomben». Genaue Zahlen sind nicht bekannt, aber man
sprach in den 1980er Jahren von zehn Untergrundbischéfen und 1700
Untergrundpriestern, deren Ausbildung sich im Geheimen vollzog*; die
«Gemeinden» waren Hauskreise, die sich an geheimen Orten trafen.

Die meisten unierten Priester diirften sich 1946 dem Moskauer Patriar-
chat unterstellt haben — ein Teil sicher aus Uberzeugung, die meisten aber
wohl aus Uberlebensgriinden. Die Letzteren bildeten — offenkundig von
der kirchlichen und der staatlichen Obrigkeit zunidchst geduldet — unter
dem Dach des Moskauer Patriarchats kryptounierte ukrainische Gemein-
den, in deren Gotteshiuser mitunter Bilder des Papstes zu sehen waren.
Man hitte nichts davon erfahren, wire es 1984 nicht zur Schliessung von
30 von ihnen gekommen*S. Auch klagte Vasilij Furov, Stellvertretender
Vorsitzender des Moskauer Rates fiir Religiose Angelegenheiten, in seinem
bekannt gewordenen Geheimbericht fiir das Jahr 1974, dass es den «Kryp-
tounierten» in den Reihen der Orthodoxie immer wieder gelinge, Pries-
teramtskandidaten in die Seminaren des Patriarchats einzuschleusen, ob-
wohl kirchliche und staatliche Funktionire gerade dies unterbinden sollten.
Es hatte sich herausgestellt, dass «Kryptounierte» aus Galizien pro forma
nach Sowjet-Asien iibersiedelten und sich von dort an einem der drei Pries-
terseminare (Moskau, Leningrad, Odessa) fiir Fernkurse anmeldeten?. Ei-

B G. Srricker (wie Anm. 30), 125-129.

44 G. Stricker (wie Anm. 30), 128 ff.

45 G. Stricker (wie Anm. 30), 129,

4 Vassilij Furov, Stand der Russischen Orthodoxen Kirche. Internbericht fiir das
ZK der KPdSU zum Jahre 1974/75, Zollikon (G2W) 1980, 24: «Einige Biirger verle-
gen ihren Wohnsitz aus westlichen in ostliche Gebiete und nehmen dort voriiberge-
hend Arbeit auf, um von hier aus ihre Aufnahmeantriige an das Geistliche Seminar zu
richten. So schickte der Biirger M.S. Gosinec seinen Aufnahmeantrag aus Archan-
gel’sk, dann stellte sich jedoch heraus, dass er eigentlich im Gebiet Lemberg wohnhaft
und vom Geist des Uniatentums durchdrungen ist.» Es werden weitere Beispiele an-
gefiihrt und Gegenmassnahmen dargestellt.

175



Gerd Stricker

nigen gelang es. zum Priester geweiht und zum Dienst in ihre Heimatge-
meinden in Galizien geschickt zu werden.

Die Situation seit 1989: Ukrainische Orthodoxie
zwischen Moskau und Kieyv

Wer ist Ukrainer?

Wiihrend Gorbacévs Perestroika und danach wurden Probleme innerhalb
der Orthodoxie in der Ukraine oftenbar, die unter sowjetischem Druck
verdringt worden waren. So nahm die Okumenisch interessierte
Offentlichkeit irritiert zur Kenntnis, dass ein Bischof der Russischen Or-
thodoxen Kirche, loann (Bodnarcuk, 1929-1994) von Zitomir und Ovru,
am 22. Oktober 1989 das Moskauer Patriarchat verlassen. sich einer ukrai-
nischen Emigrationskirche in Amerika — der «Autokephalen Ukrainischen
Orthodoxen Kirche in der Diaspora» — unterstellt und diese in der Sowjet-
Ukraine erneuert hatte. Seine Begriindung: Die Moskauer Kirche habe die
Ukrainer Jahrhunderte lang bevormundet und die staatliche Russifizie-
rung im kirchlichen Rahmen fortgefiihrt+7.

So ist die Frage, wer denn eigentlich Ukrainer sei. schwer zu beantwor-
ten*®, hiillt man sich nur einmal die zahlreichen Mischehen zwischen Russen
und Ukrainern mit ihren Nachkommen und die verschiedenen Grade ethni-
scher Versippung vor Augen. Eine wichtige Rolle spielt natiirlich die Frage.
ob zu Hause Russisch oder Ukrainisch gesprochen wird. Vor diesem Hinter-
grund sind statistische Daten zur selbst deklarierten Nationalitit der Biirger
zumindest mit Fragezeichen zu versehen: Von den 48.5 Mio. Einwohnern
des Landes bezeichneten sich im Jahre 2001 72,7% als Ukrainer und 22,1%
als Russen®; dazu kommen mehr als 120 andere nationale Minderheiten.

Y Gerd Stricker, Bischof verungliickt. in: G2W 23 (1/1995) 12. Metropolit loann
ist Ende 1994 bei einem Autounfall ums Leben gekommen. und zwar. wie es heisst,
unter hochst mysteriosen Umstiinden.

W Gerd Stricker, Wer ist ein Ukrainer? Uberlegungen zur ukrainischen Identitit,
in: G2W 28 (5/2000) 22-24.

W 7Zensus vom 1. Januar 2001, nach: Der Fischer Weltalmanach 2003. Zahlen, Fak-
ten, Daten, Frankfurt (Fischer) 2002, 812. Gleichzeitig gaben aber 37.5 Mio. Biirger
Ukrainisch (67,5%) und 8,3 Mio. Russisch (29.6%) als Muttersprache an. was darauf
hindeutet, dass offenbar viele, die sich als «Ukrainer» deklarieren. mit russischer Mut-
tersprache aufgewachsen sind.

' Die bedeutendsten Minderheiten sind: 275 000 Weissrussen. 258 600 Moldauer,
248 000 Krim-Tataren (mit 73 300 sonstigen Tataren). 204 000 Bulgaren. 103 600 Ju-
den. 99 000 Armenier, 91 000 Griechen, 47 600 Roma. 33 300 Deutsche.

176



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Ganz grob lésst sich festhalten, dass sich die Russen in der Ukraine
auf das Ostliche Drittel des Landes und auf einen breiten Kiistenstreifen
am Schwarzen Meer (inkl. Odessa und Krim) konzentrieren und dort
zum Teil die Bevolkerungsmehrheit bilden. Sie sind auf Moskau orien-
tiert. Fiir den Westen, also Galizien und die 1920 bis 1939 polnischen
Territorien des Raumes Kowel, Luzk und Rowno, sind oftmals aggres-
sive antirussische Ressentiments kennzeichnend. In einem zentralen
Drittel des Landes um Kiev herum und weit in den Siiden Kievs aus-
greifend mischen sich die Extreme zu einer — vielleicht kiinftigen —
ukrainischen Identitiit.

Die fiir das Jahr 2001 genannten statistischen Verhiltnisse trafen
weitgehend auch auf die Sowjetzeit zu>!. Jedoch iiberstieg der Einfluss
der Russen wegen ihrer fiihrenden Positionen in Partei, Politik und
Verwaltung ihren demographischen Anteil bei weitem. Russisch musste
eigentlich jeder Ukrainer sprechen kénnen. In der Sowjetunion verlief
die Russifizierung unter den Vorzeichen von «Volkerfreundschaft» und
Schein-Forderung der ukrainischen Kultur lediglich in raffinierterer
Form als zur Zarenzeit. Im ukrainisch-orthodoxen Rahmen meinte man,
die Moskauer Kirche trage mit ihrer Verweigerung einer ukrainischen
Liturgie und ihrer Betonung der (russisch-)kirchenslawischen Li-
turgiesprache das Russifizierungsproblem in jede gldubige Familie.
Manche triumten daher von einer ukrainischen orthodoxen National-
kirche.

Bis in die von Priisident Michail Gorbatcévs gepriigte Phase der Pere-
stroika war die Ostkirche in der Ukraine unter dem Dach des Moskauer
Patriarchats vereint, das nach Angaben der ukrainischen Religionsbe-
horde zum 1. Januar 2003 knapp 10 000 Gemeinden zihlt>2. Im Oktober

3! Bei der Volksziihlung von 1979 machten die Ukrainer 73,6%, die Russen 21.1%
der ukrainischen Bevélkerung aus; vgl. Gerhard Simon, Nationalismus und Nationa-
lititenpolitik in der Sowjetunion. Von der totalitiren Diktatur zur nachstalinschen Ge-
sellschaft, Baden-Baden (Nomos) 1986, 426.

52 Die meisten der folgenden statistischen Angaben entstammen einem Manuskript
von Vikior Yelenskij (Kiev), «Kirche und Staat in der Ukraine», das im Rahmen eines
von Prof. Hans-Richard Reuter (Miinster) herausgegeben Bandes «Perspektiven des
Religionsrechts in Mittel- und Ost- und Siidosteuropa» erscheinen soll. Die von
Yelenskij gebotenen Daten beziehen sich im Allgemeinen auf den Januar 2003. Aller-
dings sind auch diese offiziellen Zahlen hochproblematisch und zum Teil absolut un-
realistisch, weil die meisten Religionsgemeinschaften phantastische Angaben machen
und nicht nachvollziehbare Hochrechnungen bieten, um mit grossen Zahlen aufwarten
zu kKonnen.

177



Gerd Stricker

1989 hat, wie erwihnt, ein Bischof in der Ukraine das Patriarchat verlas-
sen und die «Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche» (wieder)
gegriindet; sie soll heute um 1000 Gemeinden zihlen?. 1992 ist nach ei-
ner Spaltung der Moskau-feindlichen «Autokephalen» die Ukrainische
Orthodoxe Kirche/Kiever Patriarchat entstanden. Diese Kirche beziffert
die Zahl ihrer Gemeinden heute mit 3100. Schliesslich befindet sich seit
November/Dezember 1989 die Griechisch-katholische (Unierte) Kirche
im Wiederaufbau, die 1946 auf Stalins Geheiss der Russischen Ortho-
doxen Kirche eingegliedert worden war; die Zahl ithrer Gemeinden soll
3500 betragen.

Daneben gibt es noch 250 registrierte orthodoxe Gemeinden, die ver-
schiedenen Splittergruppen angehoren wie die «Freie Orthodoxe Kirche»,
die «Wahre Orthodoxe Kirche», die ihre Wurzeln in der sog. Katakom-
benkirche>* haben, dann russisch-orthodoxe Gemeinden, die sich direkt
dem Moskauer Patriarchen unterstellt haben, sowie Filialgemeinden der
Russischen Orthodoxen Auslandskirche. Die Zahl der — priestertreuen und
priesterlosen — Altglaubigengemeinden diirfte sich um 150 bewegen. Die
Priestertreuen’’ gehdren meist zur «Altorthodoxen Metropolie von Mos-
kau und ganz Russland» (Oberhaupt: Metropolit Alimpij, geb. 1929); dies
ist der russische Zweig der ersten, 1846 in Belaja Krinica (im damaligen
Habsburgerreich) gegriindeten Altgldubigenhierarchie’®. Dieser Ort liegt
heute direkt an der ruménisch-ukrainischen Grenze und entwickelt sich
offenbar zu einem neuen Altgliubigenzentrum?’.

Die Zahl der Ukrainer, die von sich sagen, sie seien glidubig, wiichst stidn-
dig. 1997 waren das bereits 64% der Bevolkerung; von diesen nehmen 19%
einmal oder ofter im Monat an einem Gottesdienst teil>®. Von denen, die sich

>3 Kenner der Lage meinen, dass zu dieser Kirche 300, maximal 500 Gemeinden
gehoren, vgl. B. Salmon (wie Anm. 24), 25.

4 Gerd Stricker, Katakombenkirche im Sowjetstaat — eine Legende?, in: Wolfgang
Kasack (Hg.), Kirchen und Gldubige im postsowjetischen Osteuropa (Arbeiten und
Texte zur Slavistik 63), Miinchen (Sagner) 1996, 195-232.

35 Nach B. Salmon (wie Anm. 24), 25, bestehen 1997 62 Gemeinden.

56 Peter Hauptmann, Das russische Altgliaubigentum 300 Jahre nach dem Tode des
Protopopen Avvakum, in: Kirche im Osten 29 (1986), 69—135.

3T Aleksandr Deev, Belaja Krinica nach dem Ende des Kalten Krieges. Russisches
Altgldubigenzentrum in ukrainischem Umfeld und wirtschaftlicher Not, in: G2W 22
(5/1994) 15-16.

58 Das entspricht ungefihr mitteleuropédischem Durchschnitt — damit rangiert die
Ukraine hinter Ungarn, aber vor Tschechien, Ostdeutschland, Lettland und Estland.
Vgl. V. Yelenskij (wie Anm. 52), Anm. 11.

178



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

als «orthodox» bezeichnen, kommen weniger als 5% allen orthodoxen
Pflichten wie Gottesdienstbesuch, Eucharistie, Beichte und Fasten nach°.

Die Ukrainische Orthodoxe Kirche/Moskauer Patriarchat

Die dreizehn orthodoxen Eparchien® des Moskauer Patriarchats in der
Ukraine waren vor der politischen Wende administrativ zu einem sog.
«Exarchat» zusammengeschlossen. Sie bilden seit 1990 die «autonome»
Ukrainische Orthodoxe Kirche des Moskauer Patriarchats. Eine autonome
Kirche in der Orthodoxie besitzt im Verband ihrer Mutterkirche®! im ka-
nonischen Sinne administrative Eigenstidndigkeit. Sie kann also inner-
kirchliche Entscheidungen selbstiindig treffen, kann — jedenfalls de iure —
Bischofe ohne Riickfragen bei der Mutterkirche weihen, wobei diese
allerdings vor der Wahl eines neuen Oberhauptes der Kandidatenliste zu-
stimmen muss. In den meisten Nachfolgestaaten der Sowjetunion haben
die Gliedkirchen des Moskauer Patriarchats seit 1991 den Status der
«Autonomie» erhalten.

Die «Autonomie» der Teilkirchen des Moskauer Patriarchats ist von
unterschiedlicher Qualitét, da sie von der Grosse und Bedeutung der jewei-
ligen Kirche abhiingt. So stellen die Leiter kleiner «autonomer» Kirchen, die
nur einen einzigen Bischof haben wie Estland, Lettland und Litauen, kaum
mehr als Eparchialbischofe mit besonderen Befugnissen dar. Unter den
autonomen Teilkirchen des Moskauer Patriarchats besitzt die Ukrainische
Kirche zweifellos die grosste Eigenstindigkeit®?. Dagegen wird die eben-
falls autonome Orthodoxe Kirche in Weissrussland meistens lediglich als
«Exarchat» bezeichnet, und der Exarch, Metropolit Filaret (Vachromeey,
geb. 1935), hat dem Moskauer Hl. Synod regelmaissig iiber die Sitzungen
des weissrussischen Synods zu berichten®. Das ist beim Oberhaupt der
autonomen Ukrainischen Orthodoxen Kirche offenkundig nicht der Fall.

¥V Yelenskij (wie Anm. 52), S. 9.

60 Vgl. Orthodoxia 1988-1989, Regensburg (Ostkirchliches Institut) 1988,
114-125; Alex Proc (Hg.) Jahrbuch der Orthodoxie — Schematismus 1976/77, 0.0.
[Miinchen (Athos)] 1976, 79-81, verzeichnet fiir das Jahr 1976 noch 15 Eparchien.

61 Autonome Kirchen im Patriarchat Konstantinopel sind u.a. die Finnische Or-
thodoxe Kirche und das russische Erzbistum in Westeuropa (Sitz: Paris); eine autono-
me Kirche innerhalb des Patriarchats Moskau 1st die Japanische Orthodoxe Kirche.

62 Mit Ausnahme wohl der Japanischen Orthodoxen Kirche.

63 Zuletzt in den «Beschliissen des Hl. Synods» des Moskauer Patriarchats vom
26. Dezember 2002, vgl. Zurnal Mokovskoj Patriarchii 1/2003, 15.

179



Gerd Stricker

Unter den 133 Eparchien des Moskauer Patriarchats reprédsentieren die
heute 35 ukrainischen Bistiimer ein Viertel®. Die angeblich 10 000 Patri-
archatsgemeinden in der Ukraine® {ibertreffen die Gemeinden aller dort
konkurrierenden orthodoxen Kirchen zusammengenommen (ca. 4200) um
mehr als das Doppelte. Vorsteher der Ukrainischen Kirche/Moskauer Pat-
riarchat, von Amtes wegen Mitglied des Moskauer Hl. Synods (wie auch
der weissrussische Exarch), ist seit der 1992 erfolgten Entfernung und Lai-
sierung des einstigen Metropoliten von Kiev, Filaret (Denisenko), Metro-
polit Volodymyr (Sabodan, geb. 1935). Aus Krankheitsgriinden scheint er
in seinem Wirken eingeschriinkt, und dies in einer Epoche, da Spaltungen
und allgemeine krisenhafte Entwicklungen initiatives Handeln erforderten.

Dem Staatschef, Leonid Ku¢ma, ist an einer starken (Staats-)Kirche ge-
legen, die ihn moglichst unterstiitzt. Und (nicht nur) er findet, dass zu einem
so grossen Staat wie die Ukraine mit ihrer urspriinglich tiberwiegend ortho-
doxen Bevolkerung ein orthodoxes Patriarchat gehort. Die starke Ukraini-
sche Kirche des Moskauer Patriarchats, die einer solchen Rolle und dem
Prestigedenken Ku¢mas entspriche, bekennt sich jedoch eindeutig zu Mos-
kau und lehnt eine ukrainische «Autokephalie» ab. Ku¢mas Bestrebungen
gehen dahin, die konkurrierenden orthodoxen Kirchen in der Ukraine zu-
sammenzufiihren und einem geeinten Patriarchat in der orthodoxen Welt
Anerkennung zu verschaffen. Hin und wieder lddt er die Vorsteher der Re-
ligionsgemeinschaften aus unterschiedlichem Anlass zu Gesprichen am
runden Tisch®. Er verbindet damit die — bisher freilich enttduschte — Hoff-
nung, die orthodoxen Konkurrenten auf eine Zusammenarbeit in Sachfra-
gen festlegen zu konnen. Ku¢mas Hinweis, der anhaltende Kirchenstreit der
Orthodoxen behindere die Stabilisierung des ukrainischen Staatswesens,
scheint hochstens «Patriarch» Filaret (Denisenko) zu interessieren®’. Die
Position namentlich der Reprisentanten des Moskauer Patriarchats in der
Ukraine bleibt — verstandlicherweise — unversohnlich; sie geben sich selbst-
bewusst, unzuginglich, oft auch schroff und autoritiros,

64 Das Exarchat Weissrussland zihlt zehn Eparchien, sechs sind Auslandsbistiimer.

65 Zum Vergleich: Fiir die Russische Foderation vermeldet das Moskauer Patriar-
chat 16195 Gemeinden, vgl. G2W 31 (7-8/2003) 9.

66 Z.B. am 21./22 Juli 1997; dasselbe geschah im Zusammenhang mit dem Papst-
besuch in der Ukraine vom 23. bis 27. Juni 2001. Vgl. B, Salmon (wie Anm. 24), S. 20;
Gerd Stricker, In heikler Mission. Papst Johannes Paul II. in der Ukraine, G2W 29
(9/2001) 12-17.

67 Vgl. B. Salmon (wie Anm. 24), 20.

88 Nikolaj Mitrochin, Kirchenstreit und Toleranz. Drei orthodoxe Kirchen paralysie-
ren sich in der Ukraine im Kampf um die Macht, in: G2W 28 (5/2000) 25-31, hier 30.

180



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Die Stellung der Ukrainischen Kirche des Moskauer Patriarchats in der
«nationalen Frage» ist zwiespiiltig. Es gibt im Osten, im Siiden und auf der
Krim Hunderte oder Tausende echt russischer Gemeinden, fiir die der Be-
griff «ukrainisch» im Namen der Kirche rein geographische Bedeutung
hat und fiir die das Wort «<Moskau» als Beheimatung ausschlaggebend ist.
Doch besteht der grossere Teil der Moskauer Patriarchatsgemeinden aus
ethnischen Ukrainern. Viele von thnen wiinschen auf lange Sicht ebenfalls
eine von Moskau unabhiingige ukrainische Kirche, also die «Autokepha-
lie», ein Patriarchat. So sprachen sich im August 1997 einige Priester der
Eparchie Volodymyr Volynskij und Kovel zusammen mit ihrem Bischof
Simeon (Sostackij, geb. 1962) gegeniiber Metropolit Volodymyr (Sabo-
dan) fiir eine Loslosung von Moskau und fiir eine ukrainische Autokepha-
lie aus. Auch der damalige Bischof von Poltava, der wegen seines Wider-
standes gegen das Sowjetregime bekannt gewordene Metropolit Feodosij
(Dikun, 1926-2001)%, hatte sich in diesem Sinne gedussert. Man weiss,
dass sich auch in der engeren Umgebung von Metropolit Volodymyr (Sa-
bodan) hohe Geistliche fiir die ukrainische Autokephalie stark machen’.

Kenner der kirchlichen Lage in der Ukraine meinen, die Ukrainische
Orthodoxe Kirche des Moskauer Patriarchats bilde eigentlich nur ein
Dach iiber drei recht unterschiedlichen Kirchen. In ukrainischen Gemein-
den der West- und Zentralukraine bereite man sich geistig auf die Tren-
nung von Moskau und auf die Autokephalie vor. Eine ganz andere Kirche
stellten die russischen Gemeinden in der Krim, in den Gebieten links des
Dneprs, im Donbass-Industriegebiet und anderswo dar: Hier diirfe kaum
von «Ukraine» gesprochen werden, geschweige denn von irgendeiner
Trennung von Moskau. Die dritte Gruppe ist im Stidwesten und in Teilen
der Zentralukraine anzutreffen: Sie vertritt die gegenwértige Moskauer
Position mit Uberzeugung, wonach das Moskauer Dach das kanonische
Dach fiir alle orthodoxen Russen, Weissrussen und Ukrainer sei’!.

Wiihrend sich die ukrainische Kirchenleitung zu internen Problemen
ausschweigt, dussern sich russisch-orthodoxe Laienbewegungen, ge-
tragen von ethnischen Russen, lautstark. Mehr noch als im eigentlichen

6 Dieser hatte am 26. Oktober 1976 an den Generalsekretdr der KPdSU und
Staatschef Leonid Breznev ein umfangreiches Schreiben gerichtet, in dem er alle
Schwierigkeiten, die der Kirche durch den Sowjetstaat bereitet wiirden, klar darlegte
und die Strategie des Staates, die Kirche vernichten zu wollen, anprangerte. Vgl. den
Text bei . Hauptmann/G. Stricker (wie Anm. 22), 900-912.

0N, Mitrochin (wie Anm. 68), 28,

" N. Mitrochin (wie Anm. 68), 30.

181



Gerd Stricker

Russland werden beispielsweise «orthodoxe» Bruderschaften’ zu po-
litischen Sammelbecken russischer Nationalisten, die sich mit anti-ukrai-
nischen, monarchistisch-imperialen, anti-kumenischen und antisemi-
tischen Schlagworten hervortun und russische Uberheblichkeit de-
monstrieren’?. Oft wird von diesen pseudo-orthodoxen Zirkeln und Bru-
derschaften die Moskau zugeordnete Kirchenleitung in Kiev beschimpft,
sie akzeptiere die Ukrainer, sei zu 6kumenisch und toleriere Juden.

Einig sind sich aber orthodoxe Russen und Ukrainer in der Ukraini-
schen Orthodoxen Kirche/Moskauer Patriarchat darin, dass eine gewalt-
same Abspaltung von Moskau iiberhaupt nicht in Frage kommt: Die Auto-
kephalen und das Kiever Patriarchat liefern ihnen die schlimmsten
Beispiele tiir derartige unkanonische Entgleisungen. Die Bewahrung der
Kanonizitiit ist allen ein zentrales Anliegen. Unterschiedlicher Meinung
ist man hingegen in der Frage, ob eine kiinftige Losung von Moskau an-
zustreben sel oder nicht’. Mit anderen Worten: Die Ukrainische Kirche
kann sich bei der Moskauer Kirchenfiihrung hinsichtlich ihrer Zukunft
nicht mit einer Stimme #dussern, was die Befiirworter einer ukrainischen
Autokephalie schwicht.

Ein Problem der Ukrainischen Kirche des Moskauer Patriarchats ist
offenkundig ein Kaderwirrwarr in der Verwaltung. Es fehlt eine klare Fiih-
rung; die innerkirchlichen Informationsstriange scheinen oft unentwirrbar,
oder sie existieren gar nicht’>. Sicher hingt das auch mit dem fehlenden
Durchsetzungsvermogen des krinkelnden Metropoliten Volodymyr (Sa-
bodan) zusammen. Es tritt ein situationsspezifisches Problem hinzu: Aus
Angst, dass die nach aufgedeckten Missstdnden bestraften Geistlichen —
mit ithren Gemeinden — in eine andere Jurisdiktion abwandern konnten,
lassen die vorgesetzten Geistlichen oft die Ziigel schleifen und leisten da-
mit der Verletzung der Kirchendisziplin Vorschub. Es gebe, so heisst es, in
der Zentral- und der Westukraine Eparchien, deren Bischofe gar nicht ge-
nau wissen, welche Gemeinden ithnen unterstehen’®.

72 Vagl. Stella Rock, Nationalismus und Bruderschaft, in: G2W 6/2002, 24-28.

3 N, Mitrochin (wie Anm. 68), 31.

74 Einige russische Gemeinden haben sich von der Ukrainischen Kirche des
Moskauer Patriarchats getrennt, weil die Separierung von Moskau auch hier ein stén-
diges Thema sei. Diese Gemeinden haben sich (als «stauropegiale» Gemeinden) un-
mittelbar dem Moskauer Patriarchen oder dem HI. Synod unterstellt; vgl. B. Salmon
(wie Anm. 24), 25.

3 Das alles wird zumindest in der Autokephalen Kirche nicht anders sein.

6 N. Mitrochin (wie Anm. 68), 31.

182



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Die Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche

Bischof Ioann (Bodnar¢uk) von Zitomir unterstellte sich 1989 nach seinem
spektakuldren Verlassen des Moskauer Patriarchats dem greisen Patriar-
chen der orthodoxen Ukrainer in der Diaspora, Mstyslav (Skrypnyk,
1898- 1993), New Jersey/USA. Kein weiterer Bischof des Moskauer Patri-
archats — wohl aber eine Reihe von Priestern — hat diesen Schritt nachvoll-
zogen. Bischof Ioann kniipfte mit seiner Kirchengriindung an die «Autoke-
phale Ukrainische Orthodoxe Kirche» aus der Zwischenkriegszeit an. Wie
damals ist diese aus einer Abspaltung hervorgegangene Kirche auch heute
von keiner orthodoxen Schwesterkirche anerkannt. In der Ukraine zihlte sie
1990 sieben Eparchien (auf jeden Fall sieben Bischofe) und 1991 zehn
Eparchien mit der entsprechenden Zahl von Bischofen”. Sie alle sind erst
1990 und danach geweiht worden, einige waren nicht viel dlter als 30 Jahre.
Es gab berechtigte Zweifel an der Qualifikation mancher Neugeweihten’®.

Das Problem dieser Kirche ist grundsitzlicher Natur: Ausser threm
dezidiert ukrainisch-orthodoxen Programm (die ukrainische Orthodoxie
miisse sich von der Bevormundung durch das Moskauer Patriarchat be-
freien) hat die neue Kirche spirituell wenig zu bieten. Auch der Vorwurf
an die Adresse des Moskauer Patriarchats, dieses habe mit den Sowjets
kollaboriert und sei nicht bereit, dafiir Busse zu tun, reicht als geistliche
Grundlage nicht aus, ebensowenig wie die Dauerfehde mit Filaret (Deni-
senko), dem «Patriarchen» der Kiever Spalterkirche. Da Bischof Ioann
(Bodnar¢uk) — nach seinem Ubertritt Erzbischof und ein Jahr spiiter
Metropolit — alles andere als eine charismatische Personlichkeit war und
offenbar keinerlei Fithrungsqualititen besass, war die Kirche zu seinen
Lebzeiten bis 1994 — und sie ist es auch heute noch — von Krisen, Spal-
tungstendenzen und Spannungen gezeichnet’. Metropolit Ioann (Bod-
narcuk) hat seit 1992 um Wiederaufnahme ins Moskauer Patriarchat — die
ihm allerdings verweigert wurde — nachgesucht: Offenbar hatte er selbst
Zweifel an der Richtigkeit seines 1989 vollzogenen Schrittes. Er ist in der
von ihm begriindeten Kirche nicht weiter in Erscheinung getreten.

Der greise Patriarch Mstyslav (Skrypnyk) in Amerika konnte in die
ukrainischen Geschicke nicht mehr eingreifen. Diese wurden sehr bald
durch junge unerfahrene, ehrgeizige Bischéfe bestimmt, die Ioann (Bod-

77 Vgl. Orthodoxia 1990-1991, Regensburg (Ostkirchliches Institut), 153; Ortho-
doxia 1992-1993, Regensburg (Ostkirchliches Institut), 166 f.

8 B. Salmon (wie Anm. 24), 22.

" Vegl. z.B. B. Salmon (wie Anm. 24), 20.

183



Gerd Stricker

naruk) zusammen mit amerikanisch-ukrainischen Hierarchen geweiht
hatte. Als der amerikanische Patriarch 1993 starb, wurde fiir die Ukraine
ein eigener Patriarch gewdhlt: der damals 78-jdhrige Dymytri (Jaréma,
1915-2000). Dieser war zwar schon 1947 zum Priester geweiht worden,
hatte aber erst 1993 die Bischofsweihe empfangen. Er war eine ehrfurcht-
gebietende Symbolgestalt, der jedoch keine Kirche aufbauen und fiihren
konnte. Und vor allem war er nicht in der Lage, den sich chaotisch gestal-
tenden Zustidnden in der Autokephalen Kirche zu wehren. Ein plotzlich in
dieser Kirche auftauchender Machtmensch, der 25 Jahre lang als leitender
Metropolit in Kiev (Patriarchat Moskau) die ukrainischen Machtspiele be-
herrschte, Filaret (Denisenko), hatte leichtes Spiel, die Autokephale Kir-
che fiir seine Zwecke zu benutzen.

Metropolit Filaret (Denisenko)

Der 1929 geborene Michail Denisenko legte 1950 die Ménchsgeliibde ab
und empfing im gleichen Jahr noch die Weihe zum Modnchsdiakon und im
folgenden Jahr jene zum Monchspriester. 1962 erfolgte die Bischofswei-
he. Bevor er 1966 als Erzbischof (seit 1968 Metropolit) von Kiev und der
Ukraine eingesetzt wurde, diente er zwei Jahre als Bischof in Wien und
zwei Jahre als Rektor der Geistlichen Akademie in Moskau. Von 1966 bis
1992 wirkte er als Vorsteher des Patriarchats Moskau in der Ukraine. In
der Okumene war Metropolit Filaret eine bekannte Personlichkeit. Inner-
kirchlich teilte man die westliche Begeisterung fiir diesen Mann gar nicht.
Er galt als skrupelloser Machtmensch und als Mann des KGB. Im Prinzip
spricht man im Moskauer Patriarchat iiber solche Dinge noch immer nicht.
Bei Metropolit Filaret tat man es — allerdings in anderem Zusammenhang
—, als er 1992 laisiert und 1997 exkommuniziert wurde. Der Hauptgrund
dafiir war sein entscheidender Beitrag zur Spaltung der Orthodoxie in der
Ukraine. Es wurden dann aber noch weitere Griinde fiir die Kirchenstra-
fen genannt: Als Monch und Bischof hatte er in unkanonischer Weise mit
einer Frau und den gemeinsamen Kindern in der Metropolitenresidenz ge-
wohnt, wo diese Dame laufend Skandale verursachte (die staatlichen «Or-
gane» schiitzten vor Strafmassnahmen der Kirche). Zweitens erwihnte die
Kirchenleitung von Filaret aus kirchlichen Kassen unterschlagene gewal-
tige Summen. Schliesslich wurde Filarets intensive Zusammenarbeit mit
den Organen des KGB betont®?, namentlich mit dem damaligen Partei-
bzw. Staatschef Leonid Kravcuk?®!.
80 B. Salmon (wie Anm. 24), 25.
81 Ebd.

184



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Es kennzeichnet Metropolit Filarets Position in der Kirche, dass er im
Juni 1990 bei der Patriarchenwahl nach dem Tod von Patriarch Pimen (Iz-
vekov, 1910-1990) als sicherer Kandidat des Staates galt. Angesichts ers-
ter Vorboten wirklicher Freiheit in der Perestroika verlief die Wahl aber
ganz anders. Zu Sowjetzeiten lag zwischen dem Todesdatum des bisheri-
gen Patriarchen und der Wahl seines Nachfolgers eine mehr als einjahrige
Sedisvakanz?2, welche die staatlichen «Organe» benotigten, um den er-
wiinschten Verlauf der «Wahl»83 sicherzustellen. 1990 jedoch gab es nur
ein kurzes Interregnum: Am 3. Mai 1990 war Patriarch Pimen verschie-
den, auf den 6. bis 19. Juni wurde ein Landeskonzil einberufen und bereits
am 10. Juni der Nachfolger inthronisiert. Erstmals seit 1917 hatte die Kir-
che auch zwischen mehreren Kandidaten wihlen diirfen. Im Geiste der Pe-
restroika fiel der mutmassliche Staatskandidat, Metropolit Filaret (Deni-
senko) von Kiev und der ganzen Ukraine, mit grosser Mehrheit gleich im
ersten Wahlgang aus der Wahl3+ Ebenso erging es einem von interessier-
ter Seite kurzzeitig auf den Schild gehobenen anderen «Staatskandida-
ten», Metropolit Pitirim (Necaev) von Volokolamsk. Gewihlt wurde
schliesslich Aleksij (Ridiger/Baron von Riidiger, geb. 1929), seit 1961
Metropolit von Reval/Tallinn und Estland, seit 1986 zusitzlich Metropo-
lit von Leningrad. Er verdankte seine Wahl dem frischen Wind der Peres-
troika. Mit seinen nicht-russischen familiiren Wurzeln wiirde er heute in
einer von Patriotismus und Nationalismus erfiillten Kirche wohl nicht
mehr gewihlt werden: Sein Vater war deutscher Balte mit lutherischen
Wurzeln, seine Mutter Estin, ebenfalls mit lutherischen Wurzeln.

Spaltung der Abspaltung — «Kiever Patriarchat»

Nach der vereitelten Wahl zum Patriarchen von Moskau versuchte Metro-
polit Filaret (Denisenko), die Moskauer Kirchenleitung fiir die Verselb-
stindigung der orthodoxen Ukraine und ihre Erhebung zum Patriarchat zu

82 Gerd Stricker, Neuwahl des Patriarchen, in: G2W 18 (7-8/1990), 18-20. So-
wohl nach dem Tod von Patriarch Sergij (Stragorodskij, 1867—1944) als auch nach
dem Tod seines Nachfolgers, Aleksij 1. (Simanskij, 1877-1970), verging jeweils mehr
als ein Jahr, bis der vom Staat bestimmte Kandidat von einem sog. Landeskonzil «ge-
wihlt» werden durfte.

83 Von einer « Wahl» konnte unter dem Sowjetregime keine Rede sein: Es gab stets
nur einen Kandidaten, und die Zustimmung musste 6ffentlich erfolgen.

84 G. Stricker (wie Anm. 20), 114 f.

185



Gerd Stricker

gewinnen. Als Exarch der Ukraine, seit 1990 Oberhaupt der autonomen
«Ukrainischen Orthodoxen Kirche/Patriarchat Moskau» gehorte er weiter-
hin dem HI. Synod in Moskau an. Als dieser aber nicht auf seine Ambitio-
nen einging, begann Filaret in der Ukraine einen regelrechten Separa-
tionskurs, auf den Moskau 1992 mit Amtsenthebung und Laisierung
reagierte. In der Autokephalen Kirche, der sich der Laisierte sogleich an-
niherte, wurde Filaret nicht iiberall mit Freude empfangen. Einigen Bi-
schofe (etwa fiinf) kam es darauf an, eine michtige ukrainische Gegen-
kirche gegen das Moskauer Patriarchat aufzubauen, und sie schitzten
Filarets Tatkraft, seine Erfahrung und seine guten Beziechungen zu Staats-
prasident Kravcuk. Die iibrigen fiint® Bischofe hingegen lehnten Filaret
wegen seiner menschlichen und geistlichen Verfehlungen entschieden ab.
Schliesslich kam es um die Person von Filaret (Denisenko) zur Spaltung
in der Autokephalen Kirche. Dabei ging es nicht um dogmatische oder
geistliche Unterschiede, sondern allein um die Machtfrage. Der schwiich-
liche und krinkelnde «Patriarch» Dymytri (Jaréma) scheint nicht in der
Lage gewesen zu sein, steuernd einzugreifen.

Filaret (Denisenko) benutzte die «Autokephalen» fiir seine Machtin-
teressen, und als thm nicht alle folgten, zog er seine Sympathisanten mit
sich und begann eine dritte ukrainische Kirche aufzubauen: die «Ukraini-
sche Orthodoxe Kirche/Patriarchat Kiev». Er war so klug, zunichst aus
dem Hintergrund die Fidden zu ziehen. Er lancierte einen alten Priester, Vo-
lodymyr (Romanjuk, 1925-1995), dem 22 im sowjetischen GULag ver-
brachte Jahre zwar Charisma verliechen, aber seine Gesundheit zerstort
hattense. Ahnlich wie sein «Patriarchen-Kollege» von der Autokephalen
Kirche war er — seit 1964 Priester — erst 1991 zum Bischof geweiht wor-
den. Dieser hielt sich — er war in der Autokephalen Kirche bereits zum
Erzbischof von Lemberg/L’ viv erhoben worden — zu Filaret (Denisenko),
als dieser 1992 die Spaltung unter den Autokephalen herbeifiihrte. Im Jahr
darauf wurde Erzbischof Volodymyr (Romanjuk) zum ersten Patriarchen
des Patriarchats Kiev gewiihlt; Filaret (Denisenko) wurde sein Stellver-
treter. Wer aber Patriarch Volodymyr von Kiev in seiner Residenz auf-
suchte, dem wurde sofort klar, dass er lediglich eine Marionette vor sich
hatte. Filaret (Denisenko) hatte ihn in eine Mansarde der Metropolitenre-
sidenz abgeschoben, wihrend er selbst in den Schaurdumen residierte.

8 An sich besagen diese Zahlen nicht viel, weil die ihrer Aufgabe {iberhaupt nicht
gewachsenen jungen Bischdfe stindig ihre Positionen wechselten.
86 Gerd Stricker, Patriarch Volodymyr gestorben, G2W 23 (7-8/1995) 14.

186



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Der «Patriarch» wurde von allen Geschiften abgeschirmt und nur von Fall
zu Fall vorgezeigt. Er war gar nicht in der Lage war, den komplizierten
Machenschaften seines Stellvertreters zu folgen. Nach seinem Tod 1995
liess sich Filaret (Denisenko) zum Patriarchen wihlen, woraufhin ihn die
Bischotfssynode des Moskauer Patriarchats 1997 exkommunizierte®’.

Die Griechisch-katholische (unierte) Kirche

Der Blick auf die Ostkirchen in der Ukraine wire unvollstindig, bliebe die
Griechisch-katholische Kirche unerwihnt. Als Priisident Michail Gorba-
¢év am 1. Dezember 1989 Papst Johannes Paul II. besuchte, iiberreichte er
diesem als Gastgeschenk das Dekret iiber die Wiederzulassung der 1946 in
die Illegalitiit gedriingten Griechisch-katholischen Kirche. Nachdem sich
lingst gezeigt hatte, dass diese Kirche trotz aller Verbote und Verfolgungen
lebte und dichte Untergrundstrukturen aufgebaut hatte, nachdem ihre Bi-
schofe sich seit der Perestroika nicht nur unbehindert in der Offentlichkeit
bewegten, sondern im Moskauer Rat fiir Religiose Angelegenheiten ein-
und ausgingen, hatte man die Wiederzulassung der Kirche erwartet.

Nicht erwartet hatte man aber, dass damit die gesamte Kirchenland-
schaft der Westukraine und weit gediehene 6kumenische Beziehungen ins
Wanken geraten wiirden. Unter stark anti-russischen, ukrainisch-nationa-
len Vorzeichen haben sich in Galizien und der Karpato-Ukraine innerhalb
kurzer Zeit die Gemeinden des Moskauer Patriarchats weitgehend aufge-
10st, die ein Drittel®® aller orthodoxen Gemeinden in der Sowjetunion aus-
gemacht hatten. Zwar bestehen die Gemeinden des Moskauer Patriarchats
in der Westukraine wohl meistens noch auf dem Papier mit der erforder-
lichen Mindestzahl von zehn Personen, aber das Patriarchat betont in der
Auseinandersetzung mit Rom anklagend: Der romische Proselytismus
habe die Gemeinden des Moskauer Patriarchats in der Westukraine hin-
weggefegt®?. Allerdings sind an diesem Verdringungsprozess auch die
schismatischen orthodoxen Kirchen — mehr die Autokephalen, weniger

87 B. Salmon (wie Anm. 24), 24 f.

88 Nathaniel Davis, A Long Walk to Church. A Contemporary History of Russian
Orthodoxy, Boulder CO (Westview) 1995, 54: Die hier aufgetiihrte Gemeindestatistik
der Eparchien weist aus, dass von den (1986) 6742 Patriarchatsgemeinden in der ge-
samten Sowjetunion mehr als ein Drittel in den galizisch-karpatischen Bistiimern re-
gistriert waren, namlich 2232 (1076 Gemeinden in der Eparchie Lemberg/L’viv, 334
in Ivano-Frankivsk, 422 in Mukatevo).

8 (. Stricker (wie Anm. 66), 13.

187



Gerd Stricker

das Kiever Patriarchat — beteiligt. Es ging dabei selten um Fragen des
Glaubens, sondern meist um die ukrainische Nation.

Verbunden waren diese Prozesse mit dem zuweilen tétlichen Kampf
um die Gotteshéuser: Diese — in den allermeisten Fillen wihrend friitherer
Jahrhunderte von den «Unierten» errichtet — waren 1946 mit dem fakti-
schen Verbot entweder an das Moskauer Patriarchat oder an den Staat
iibergegangen. Nun entrissen die Griechisch-Katholischen den orthodox
Gebliebenen oft gewaltsam die von ihnen seit 1946 benutzten Kirchen.
Die hidufigen Fille friedfertigen Miteinanders und gemeinsamer Nutzung
von Gotteshidusern wurden im Kampfgetiimmel ilibersehen. Es schmerzt
das Moskauer Patriarchat natiirlich besonders, wenn solche Prestigeob-
jekte wie die Lemberger Bischofskathedrale, die St. Georgs-Kirche, jetzt
wieder die Kathedrale des griechisch-katholischen Grosserzbischofs ist
(zur Zeit Lubomir Kardinal Husar). Dieser hat mittlerweile fiir zusatzliche
[rritationen beim Moskauer Metropoliten in Kiev und in Moskau selbst
gesorgt, ndmlich durch die Ausweitung seiner Diozesanstruktur auf die
zentralen und stidostlichen Gebiete der Ukraine, wo es nie unierte Ge-
meinden gegeben hat. Die Grundsteinlegung der neuen monumentalen
griechisch-katholischen Kathedrale in Kiev 16st Veridrgerung aus, signali-
siert sie doch, dass der Grosserzbischof die Verlegung seines Sitzes aus
dem galizischen Lemberg in die ukrainische Hauptstadt plant®.

Der Vorwurf des Moskauer Patriarchats an die Adresse Roms, die to-
tale und schmerzliche Verdringung des Moskauer Patriarchats aus Gali-
zien sei eine besonders verwerfliche Form des Proselytismus, ist in vieler
Hinsicht gewiss begriindet. Andererseits hat auch die Moskauer Seite Ol
ins Feuer gegossen. Verschiedene Versuche, die Situation in der West-
ukraine durch geistliche Kommissionen zu entschirfen, sind gescheitert?!.
Das Problem ist, dass wir es hier nicht mit dogmatischen oder im weiteren
Sinne religiosen Fragen zu tun haben, sondern dass es sich hierbei letzt-
lich um jahrhundertealte nationale Ressentiments, unterschiedliche Men-
talitdten und feindselige Identititen handelt, die nicht von heute auf mor-
gen allein iiber den Verstand abgebaut werden kdnnen.

Im ukrainisch-ostkirchlichen Kontext spielen die Unierten insofern ei-
ne Rolle, als sie sowohl von Filaret (Denisenko) vom Kiever Pariarchat als
auch von den «Autokephalisten» regelrecht hofiert werden. Es scheint trotz

9 Gerd Stricker, Unierte Kathedrale in Kiew, in; G2W 31 (1/2003) 10.

91 Das trifft z.B. bereits 1990 auf eine Kommission zu, die aus Vertretern des Vati-
kans, des Moskauer Patriarchats, der Ukrainisch-Orthodoxen im Moskauer Patriarchat
und der ukrainischen Unierten zusammengesetzt war; vgl. G2ZW 18 (7-8/1990) 14.

188



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

der deutlichen Spannungen zwischen Patriarchat Kiev und «Autokepha-
len» doch eine Art Okumene zwischen diesen beiden Kirchen und der Grie-
chisch-katholischen Kirche zu geben (auf die man von unierter Seite aller-
dings zuriickhaltend reagiert). Die gemeinsamen Nenner sind wiederum
ukrainischer Nationalismus und anti-russische Ressentiments. Auch Prisi-
dent KuCma sieht in einem Zusammengehen der drei ukrainischen Ostkir-
chen — Kiever Patriarchat, Autokephale und Griechisch-Katholische (Unier-
te) — notfalls eine denkbare Alternative zum Moskauer Patriarchat®2.

Ubrigens bildet die Griechisch-katholische Kirche in der Ukraine kei-
neswegs eine Einheit: So weisen die Glieder der Unionskirche von Mun-
kacz-UZgorod in der Karpato-Ukraine, jahrhundertelang vom ungari-
schen Umfeld geprigt, eine ganz andere Mentalitit auf, als die in
polnischer Umwelt gewachsene Kirche der Union von Brest. Die Span-
nungen zwischen beiden Teilen der Kirche sind nicht unerheblich.

Der Wiederaufbau romisch-katholischer Strukturen in der einstigen So-
wjetunion, die ebenfalls unter Stalin vernichtet worden waren®, hat das
zwischenkirchliche Klima in Russland schwer, in der Ukraine aber weniger
belastet?. Hier sind es fast ausschliesslich Gemeinden ethnischer Polen, die
nach den Erschiitterungen des Zweiten Weltkrieges mit seinen Grenz- und
Volkerverschiebungen im sowjetischen Galizien hingen geblieben waren®-.
Das Nebeneinander von romisch- und griechisch-katholischen Gemeinden
—von einem Miteinander kann kaum die Rede sein — ist spannungsreich und
von Misstrauen gekennzeichnet. Die ukrainischen Unierten sehen in den
polnischen Katholiken die Nachkommen jener, die sie jahrhundertelang
unterdriickt und in Leibeigenschaft gehalten haben, wohingegen die Polen
in den ukrainischen Nachbarn deren Eltern und Grosseltern sehen, die pol-
nische Antifaschisten an die Nazis verraten und dem sicheren Tod zugefiihrt
haben. Papst Johannes Paul II. sah sich bei seinem Ukraine-Besuch im Juni
2001 veranlasst, die beiden feindlichen Vélkerschaften ausdriicklich zum
gegenseitigen Verzeihen und zum Miteinander aufzurufen®.

92 Viktor Jelenski, Uniertes Patriarchat, in: G2W 30 (12/2002) 1618, hier 18.

93 In der Sowjetunion waren romisch-katholische Strukturen lediglich in Litauen
und in Lettland zugelassen.

94 Viktor Jelenski, Neue katholische Didzesen — alte Zankipfel, in: G2W 30
(12/2002) 19-21.

95 Jan Gross, Und wehe, du hoffst ... Die Sowjetisierung Ostpolens nach dem Hit-
ler-Stalin-Pakt 1939-1941, Freiburg (Herder) 1983.

9% G. Stricker (wie Anm. 66), 16.

189



Gerd Stricker

Das Patriarchat Konstantinopel und die Probleme kirchlicher
Kanonizitiit in der Ukraine

Die vom Moskauer Patriarchat abgespaltenen Kirchen — Kiever Patriar-
chat und Autokephale — werden von keiner orthodoxen Schwesterkirche
anerkannt, sie sind unkanonisch. Um ihren Status aufzuwerten und Aner-
kennung zu erhalten, wenden sie sich an das okumenische Patriarchat.
Konstantinopel hatte in der Zwischenkriegszeit einige Teilkirchen der
Russischen Orthodoxen Kirche, die durch die territorialen Verdnderungen
nach dem Oktoberputsch von 1917 ausserhalb des Russischen Reiches
bzw. der Sowjetunion lagen, als «autonome» Kirchen unter seinen Schutz
genommen: orthodoxe Letten, Esten, Litauer, Finnen, sodann die russi-
schen Emigranten in Westeuropa sowie Weissrussen und Ukrainer in Po-
len. Den Ausgang des Streites zwischen Moskau und Konstantinopel um
die orthodoxen Esten im Jahre 1995/96 betrachten ukrainische «Auteke-
phalisten» und das Kiever Patriarchat als Beispiel fiir einen erfolgreichen
Kampf um Unabhingigkeit vom Moskauer Patriarchat. In Ankniipfung an
die Verhiltnisse zwischen den Weltkriegen hatte das Patriarchat Konstan-
tinopel 1996 die orthodoxen — ethnischen — Esten in seine Jurisdiktion auf-
genommen, was eine Aufspaltung der «autonomen» Russischen Orthodo-
xen Kirche in Estland/Moskauer Patriarchat in ein russisches Moskauer
und ein estnisches Konstantinopler Bistum zur Folge hatte. Dieser Schritt
belastete die ohnehin schon gespannten Beziehungen zwischen Okumeni-
schem und Moskauer Patriarchat, welch letzteres die kirchliche Gemein-
schaft mit Kostantinopel zeitweilig authob®’.

Das Problem war entstanden, weil im Zuge der sowjetischen Russifi-
zierungspolitik Russen, Ukrainer und Weissrussen in gewaltiger Zahl in
den baltischen Republiken angesiedelt wurden und 1991 ein Drittel der
Bevolkerung Estlands und Lettlands stellten. Zu dieser sowjetischen Stra-
tegie hatte auch gehort, der Russischen Orthodoxen Kirche in nicht-sla-
wischen Sowjetrepubliken staatliche Unterstiitzung zu gewihren — im
Gegensatz zu den eigentlich slawischen Territorien der Sowjetunion, wo
sie bedringt wurde. Auch in den baltischen Republiken genoss das Mos-
kauer Patriarchat solche Bevorzugung. Die bestehende kleine estnisch-

97 Gerd Stricker, Streit zwischen Konstantinopel und Moskau. Eine alte Rivalitit
ist neu entflammt, in: G2W 23 (11/1995) 19-22; ders., Zweites und Drittes Rom im
Widerstreit. Das Ringen der Patriarchate Moskau und Konstantinopel um die Ortho-
doxen in Estland, in: G2W 27 (4/1999) 17-24.

190



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

orthodoxe Kirche” wurde nach 1945 von den orthodoxen Russen majori-
siert, die estnischsprachige Liturgie sowie das estnische kirchliche
Brauchtum fast vollig verdrangt®. Die gegen Moskau aufbegehrenden
Esten hatten mit ihrem Appell an Konstantinopel ihre estnische orthodo-
xe Kultur retten wollen.

Hinsichtlich der Dominierung durch die Russen dhnelte die Situation
der Orthodoxen in der Ukraine derjenigen in Estland tatséichlich. Deshalb
betrachteten ukrainische Nationalisten das «estnische Modell» als auf die
Ukraine anwendbar. Vor diesem Hintergrund haben sich Reprisentanten
der verschiedenen orthodoxen Lager der Ukraine in Konstantinopel zeit-
weise «die Klinke in die Hand gegeben», um den 6kumenischen Patriar-
chen zu irgendeiner Form des Eingreifens zu bewegen!®.

Grundsitzlich ist sich Patriarch Bartholomaios seiner Verpflichtung
durchaus bewusst, die er als 6kumenischer Patriarch hat. Es entstand aber
der Eindruck, als hitte die allergische Reaktion Moskaus auf die Heraus-
16sung der orthodoxen Esten durch das Patriarchat Konstantinopel Bar-
tholomaios vorsichtig gemacht. Er vermeidet offenbar eine Dauerfehde
mit der machtigen Moskauer Kirche, deren Fiihrung kaum eine Gelegen-
heit versaumt, den «schwachen» 6kumenischen Patriarchen von Konstan-
tinopel mit seinen «wenigen Tausend Gldubigen» in der Tiirkel vor der
Weltorthodoxie herabzusetzen — um allenfalls selbst die Fiihrung in der
Orthodoxie zu tibernehmen.

Eine kritische Situation gab es im Jahre 2000, als der Patriarch der
Autokephalen Kirche, Dymytri (Jaréma, geb. 1915), starb. Dieser hatte
angeblich darum gebeten, das Konzil mége Metropolit Konstantin (Bug-
gan, geb. 1936) von Irinupolis mit Sitz in Illinois/USA zu seinem Nach-

98 Zu den Anfingen der baltischen Orthodoxie im Gefolge einer umstrittenen rus-
sischen Konversionskampagne vgl. Wilhelm Kahle, Die Begegnung des baltischen
Protestantismus mit der Russisch-Orthodoxen Kirche (OeS 2), Leiden (Brill) 1959,
bes. 104-169.

99 Es gehorte zur sowjetischen Russifizierungsstrategie, in nicht-russischen Ge-
bieten der Sowjetunion russische orthodoxe Gemeinden viel grossziigiger zuzulassen,
damit auch sie den Russifizierungsprozess unterstiitzten. Wihrend um 1985 in Moskau
umgerechnet auf eine Million Einwohner sechs «arbeitende» russische orthodoxe Kir-
chen kamen, gab es in Riga fiir die etwa 400 000 dort lebenden Russen knapp deren
zwolf — d.h. auf eine Million Russen wiren in Riga ca. 25 russische orthodoxe Ge-
meinden gekommen!

100 Im personlichen Gespriich pflegt Patriarch Bartholomaios solche Besuche zu
erwihnen, ohne dabei allerdings konkret zu werden.

191



Gerd Stricker

folger wihlen!?!. Dieser war primus inter pares unter den Bischofen der
«Ukrainian Autocephalous Orthodox Church in USA and Diaspora», die
Patriarch Bartholomaios im Jahre 1995 in seine Jurisdiktion aufgenom-
men hatte!92, Die Bitte des sterbenden Patriarchen, Metropolit Konstantin
zu seinem Nachfolger zu wiihlen, geschah zweifelsohne mit Blick darauf,
dass die amerikanisch-ukrainischen Autokephalen in das Patriarchat Kon-
stantinopel aufgenommen wurden und Metropolit Konstantin deshalb
leichter kanonische Beziehungen zu Konstantinopel und eine Anerken-
nung und Legalisierung der Autokephalen Ukrainischen Orthodoxen Kir-
che erreichen konnte. Die Autokephalen in der Ukraine hatten ja bereits
nach ihrer Wiedergriindung 1989 das Oberhaupt der Autokephalen in
Amerika, Patriarch Mstyslav (Skrypnyk, 1898-1992), zu ihrem Ober-
haupt gewihlt.

Unruhe und Verirgerung machten sich in Moskau breit, als zu den Be-
stattungsfeierlichkeiten zahlreiche Beileidsbekundungen aus der Konstan-
tinopel unterstehenden ukrainischen Diaspora in Kiev eintrafen, als 650
Volks- und Glaubensgenossen aus Amerika angereist kamen und Erzbi-
schof Vsevolod (Kolomijcev-Majdanskij, geb. 1927), gewesenes Ober-
haupt der orthodoxen Ukrainer in Amerika (Chicago), die Bestattungsze-
remonie leitete. In Moskau sah man in diesen Gesten die Regie
Konstantinopels, das damit seine Anspriiche auf die Ukraine reklamieren
wolle. Bestitigt fiihlte sich Moskau in seinen Befiirchtungen, als kurz da-
nach, am 27. Juli 2000, aus der Konstantinopler Patriarchatskanzlei ein Pa-
pier mit Vorschldgen zur Behebung der Krise der Orthodoxie in der Ukrai-
ne auftauchte. Hervorgehoben war in diesem Papier die Vermittlerrolle von
Patriarch Bartholomaios, auch sei darin behauptet worden, die Ukraine
unterstehe jurisdiktionell im Grunde genommen Konstantinopel. Zwar
spielte Bartholomaios die Bedeutung dieses Papiers sofort herunter: Es sei
ein Entwurf, der nur versehentlich an die Offentlichkeit gelangt wire!03,
Trotzdem reagierte eine eigens zusammengerufene Bischofssynode der
Ukrainischen Orthodoxen Kirche/Moskauer Patriarchat am 28. Juli post-
wendend und scharf: Von «ungesunden Intrigen», «abenteuerlichen Dekla-

101 Gerd Stricker, Alles nur Missverstandnisse? Konstantinopel und die ukraini-
schen Wirren, in: G2W 28 (11/2000) 12-14.

102 Andere ukrainische orthodoxe Exilgruppen unterstanden schon lingere Zeit
dem okumenischen Patriarchen: Ukrainian Orthodox Church of Canada; Ukrainian
Church of America; Ukrainian Greek Orthodox Church of Canada; Igreja Ortodoxa
Ucrainiana na América do Sul.

103 G, Stricker (wie Anm. 101), 13.

192



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

rationen und Provokationen» ist dort die Rede. «Das Eingreifen Eurer Hei-
ligkeit in den ukrainischen Konflikt fiihrt zu nichts Gutem. ... Das Schisma
in der Ukraine kann nur mit inneren Kriften iiberwunden werden. Das al-
les 1st eine absolut interne Angelegenheit der Ukrainer.»'% In Dementis
wies Patriarch Bartholomaios (8. und 21. August) die Unterstellung Mos-
kaus bzw. Kievs zuriick, wonach er die Errichtung einer Konstantinopel zu-
geordneten «kanonischen Jurisdiktion in der Ukraine» beabsichtige. «Das
Okumenische Patriarchat fussert seine Bestiirzung und sein Bedauern
wegen der Verbreitung unzutreffender Informationen, die nicht nur Kon-
flikte, sondern auch Spaltungen unter Christen verursachen.» Falls Patri-
arch Bartholomaios mit diesem «Versehen» einen Versuchballon hatte
starten wollen, so ist der Versuch griindlich missgliickt. Er musste zuriick-
buchstabieren und ist seitdem offenkundig bemiiht, Patriarch Aleksij 6f-
fentlich zu unterstiitzen, wenn es einigermassen vertretbar ist!%s.

Ubrigens hat das Konzil der Autokephalen Kirche am 14./15. Sep-
tember 2000 nicht der Bitte des verstorbenen Patriarchen entsprochen.
Um kiinftige Vereinigungsbemiihungen (mit dem Okumenischen Patriar-
chat) nicht zu komplizieren, wurde kein Patriarch gewéhlt, sondern ein
Patriarchatsverweser: Metropolit Mefodij (Kudrjakov, geb. 1949) von
Tarnopil. Der Metropolit unter dem Dach des Patriarchats Konstantino-
pel, Konstantin (Buggan) in Chicago, wurde zum «Geistlichen Hirten der
Gldubigen der Autokephalen Ukrainischen Orthodoxen Kirche» gewihlt,
er wird in der Liturgie kommemoriert. Damit wird das Bemiihen der
Autokephalen um kanonische Beziehungen zum 0kumenischen Patriar-
chat augentillig!0®,

Statistische Angaben

Das religiose Leben in der Ukraine hat einen viel freiheitlicheren und
demokratischeren Zuschnitt als etwa in Russland oder Weissrussland.

14 G, Stricker (wie Anm. 101), 14,

105 So verwundert eine zustimmende Erkldrung von Patriarch Bartholomaios zum
«Offenen Brief» des Patriarchen Aleksij von Moskau zur Zukunft der russischen Dia-
spora: Der Moskauer Patriarch hatte in dem Brief auch iiber das russische Erzbistum
in Westeuropa mit Sitz in Paris — eine autonome Gliedkirche des Patriarchats Kon-
stantinopel — vertiigt, ohne Patriarch Bartholomaios dariiber auch nur informiert zu ha-
ben. Vgl. Offener Brief des Patriarchen, in: G2W 31 (6/2003), 20 f.; Gerd Stricker,
Moskaus «Metropolitankreis Westeuropa»?, in: ebd. 22-25; Sergey Hackel, Auf Bie-
gen und Brechen in: ebd. 26-28; Proteste aus Paris, in: ebd. 29.

106 G. Stricker (wie Anm. 101), 14.



Gerd Stricker

Der Dauerkonflikt dreier konkurrierender orthodoxer Kirchen gibt an-
deren Religionsgemeinschaften freien Raum. Den nutzen insbesondere
Freikirchen!??, die sich iiberall stark ausbreiten: Evangeliumschristen-
Baptisten, Pfingstchristen und Charismatiker, sodann Zeugen Jehovas,
neue religiose Gemeinschaften (z.B. Hare Krischna mit 40 Gruppen),
aber auch Lutheraner. Es regt sich zwar reges jiidisches kulturelles —
weniger religioses — Leben, aber das darf nicht davon ablenken, dass die
permanente jiidische Emigration (vor allem nach Deutschland) weiter
anhilt!08,

Es folgen offizielle statistische Angaben vom 1. Januar 2003'%, die
zum Teil iibertrieben sein diirften und daher — wie schon erwihnt — mit
einer gewissen Skepsis aufzunehmen sind.

—  Ukrainische Orthodoxe Kirche/Moskauer Patriarchat:
10 000 Gemeinden, 8200 Priester, 141 Kloster mit 4000 Monchen
und Nonnen, 8305 Gotteshiduser in Nutzung, 930 im Bau.

— Ukrainische Orthodoxe Kirche/Kiever Patriarchat:
3100 Gemeinden, 2400 Priester, 28 Kloster.

— Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche:
1007 Gemeinden, 675 Priester, 3 Kloster!!0,

— Sonstige Orthodoxe:
«Wahre Orthodoxe» aus den Katakomben, Auslandskirche, direkt
dem Patriarchen von Moskau Unterstellte: zusammen ca. 250 Ge-
meinden.

— Griechisch-Katholische (Unierte) Kirche:
3500 Gemeinden, 2000 Priester, 89 Kloster mit 1200 Mdnchen und
Nonnen, 13 geistliche Lehranstalten.

107 Viktor Jelenski, Ukraine — Protestanten im Vormarsch, in: G2W 31 (4/2003)
22-26.

198 Barbara Dietz, Jiidische Einwanderer in Deutschland, in: G2W 27 (7-8/1999)
35-37.

109 Zahlen nach V. Yelenskij (wie Anm. 52).

110 Bei den Autokephalen ist die Kluft zwischen der bei der Religionsbehérde ge-
meldeten offiziellen Zahl der Gemeinden (1007) und einer realistischen Zahl be-
sonders eklatant. Vgl. B. Salmon (wie Anm. 24), 25: 1997 stand einer offiziellen Zahl
von 1167 Gemeinden eine faktische Zahl von 250-300 gegeniiber.

194



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

—  Romisch-katholische Kirche:
834 Gemeinden, 460 Priester, 73 Kloster mit 564 Monchen und Non-
nen, 6 Priesterseminare.

— Evangeliumschristen-Baptisten:
2400 Gemeinden.

— Pfingstchristen:
1200 Gemeinden.

— Zeugen Jehovas:
800 Gemeinden!!!.

Unter den sonstigen Gemeinschaften fallen diejenigen ethnischer
Minderheiten ins Auge: Muslime (400 Gemeinden, davon allein 300 tata-
rische auf der Krim), Juden (220 Gemeinden, dabei verschiedene Rich-
tungen mit stark wachsenden liberalen Anteilen), ungarische Reformierte
in der Karpato-Ukraine (106 Gemeinden) und Lutheraner (82 Gemeinden
in drei Gruppen); schliesslich noch Gruppen von Armeniern und Korea-
nern.

Gerd Stricker (geb. 1941 bei Breslau D), Dr. phil. Nach Vertreibung aus Schle-
sien 1946 und Flucht nach Westdeutschland 1957 Studium der Slawistik,
Geschichte und Politikwissenschaften in Marburg, Wien, Saarbriicken und
Miinster. Nach der Promotion 1978—1987 wissenschaftlicher Assistent am
Ostkirchen-Institut der Evangelisch-theologischen Fakultéit der Universitdit
Miinster. Seit 1987 Fachreferent am Institut G2W in Zollikon bzw. Ziirich.
Zahlreiche Publikationen zur Kirchen- und Frommigkeitsgeschichte im russi-
schen Raum.

Adresse: Postfach 9329, CH-3036 Ziirich, Schweiz.

WV Jelenski (wie Anm. 107), 24, weist ausdriicklich darauf hin, dass die Ge-
meinden der Protestanten im allgemeinen viel weniger Glieder haben als die der Or-
thodoxen, Griechisch-Katholischen und Katholiken. Deshalb bieten die Zahlen der
Gemeinden keinen Hinweis auf die aktuelle Mitgliederzahl einer Kirche.

195



	Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine : Versuch einer Bestandsaufnahme

