
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 3

Artikel: Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine : Versuch einer
Bestandsaufnahme

Autor: Stricker, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine.
Versuch einer Bestandsaufnahme

Gerd Stricker

Die Situation der in der Ukraine miteinander konkurrierenden Kirchen
ostkirchlicher Tradition bietet auch nach dreizehn Jahren Eigenstaatlichkeit

noch immer wenig Hoffnung auf eine gedeihliche Entwicklung. Es

handelt sich dabei um die «Ukrainische Orthodoxe Kirche/Patriarchat
Moskau», die «Ukrainische Orthodoxe Kirche/Patriarchat Kiev», die

«Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche» und nicht zuletzt die
«Griechisch-katholische (Unierte) Kirche», die mit ihrem ostkirchlichen
Ritus und ihrem nationalen Impetus für orthodoxe Nationalisten immer
ein Ansprechpartner ist. Zwar bereitet die Einordnung der einzelnen
kirchlichen Lager im Grossen und Ganzen heute kein Problem, aber im
Detail gibt es nach wie vor Unklarheiten, weil alle Gruppierungen
bemüht sind, ihre jährliche Gemeindestatistik bei der staatlichen
Religionsbehörde möglichst nach oben aufzurunden. Dabei werden
beispielsweise Gemeinden, die sich aufgelöst haben oder in eine andere

Jurisdiktion gewechselt sind, in der Statistik oder irgendwie pro forma

weitergeführt1. Wie unstabil die Situation noch immer ist, ergibt sich aus

Klagen von Orthodoxen darüber, dass sie zuweilen gar nicht wissen, zu

welcher Kirche ihre Gemeinde gerade gehört, weil manche Priester ohne

Wissen und ohne Beschluss des Kirchenvorstandes die Jurisdiktion
wechseln. Von noch grösserer Tragweite hinsichtlich der allgemeinen
Unstabilität ist der relativ häufige Übergang von Bischöfen von einer
Jurisdiktion in eine andere2.

1 Wie wenig zuverlässig die offiziellen Angaben sind, erhellt z.B. daraus, dass

die «Autokephale Ukrainisch-Orthodoxe Kirche» immer wieder totgesagt wird, in

der offiziellen Behördenstatistik vom 1. Januar 2003 jedoch mit 1007 Gemeinden

figuriert.
2 Vgl. Orthodoxia 2003, Regensburg (Ostkirchliches Institut) 2003, 192-189. In

diesem Schematismus sind die orthodoxen Bischöfe in der Ukraine, die nicht zum
Moskauer Patriarchat gehören, mit ihrem persönlichen Werdegang verzeichnet; so

kann man die Jurisdiktionswechsel einzelner Bischöfe verfolgen.

IKZ 93 (2003) Seiten 165-195 165



Gerd Stricker

Historischer Rückblick

Nachdem Grossfürst Vladimir von Kiev 988 aus Byzanz die Taufe
empfangen hatte, führte er das Volk der Kiever Rus'3 geschlossen dem
Christentum zu. Dieser Prozess vollzog sich - nicht zuletzt mit Hilfe bulgarischer

Priester - verhältnismässig schnell, wenngleich auch im Kiever
Land noch jahrhundertelang Spuren des alten Heidentums unübersehbar
waren4. Zweieinhalb Jahrhunderte später (ab 1235) zerstörten die Tataren

(die Mongolen der Goldenen Horde) die Kiever Rus', doch schon nach
einem weiteren Jahrhundert entrissen Heere der damaligen Vormacht in
Ostmitteleuropa, des Grossfürstentums Litauen, den Tataren die zentralen

Teile der Kiever Rus' - grosse Teile der heutigen Ukraine und Weiss-
russlands. Bemühungen der litauischen Grossfürsten in Konstantinopel,
einen von den Moskowitern5 unabhängigen Metropoliten für ihre neuen
orthodoxen Ostgebiete zu erhalten, waren erstmals 1316/17 erfolgreich:
Bis 1330 sass ein Metropolit in Nowogrodek. 1356 teilte Patriarch Kallistos

I. das ostslawisch-orthodoxe Land in eine Metropolie «Kiev und

ganz Russland» (Metropolit Aleksij mit Sitz in Moskau) und eine
«Metropolie Litauen» (Metropolit Roman) auf. Allerdings war diese litauische

Metropolie in starkem Masse politischen Unwägbarkeiten
unterworfen6. Schon nach Abschluss der Personalunion zwischen Litauen und
Polen (1385/86), vor allem aber nach der realen Vereinigung des
Grossfürstentums Litauen und des Königreichs Polen in der Union von Lublin
1569 lastete ein erheblicher Katholisierungsdruck auf den orthodoxen
Ostprovinzen Polen-Litauens. Die Könige von Polen-Litauen übten
direkten Einfluss auf die orthodoxe Geistlichkeit aus, indem sie vielfach

3 Der verbreitete Begriff «Kiever Reich» vermittelt angesichts der Labilität dieses

Familienclan-artigen Fürstenbundes eine falsche Vorstellung.
4 Eine lebendige Vorstellung von dieser gegenseitigen Durchdringung christlicher

und paganer Vorstellungen liefert das «Igor-Lied», das Einblick gewährt in das Kiever
Fürstenleben und die Bedrohung durch die Tataren Anfang des 13. Jh. Rainer Maria
Rilke hat dieses altrussische Epos einfühlsam ins Deutsche übertragen: Das Igor-Lied.
Eine Heldendichtung. Der altrussische Text mit der Übertragung von R. M. Rilke und
der neurussischen Prosafassung von D. S. Lichatschow (Insel-Bücherei 689). Leipzig
(Insel) 1960/31985; Frankfurt a. M. (Insel)41989.

5 1299 hatte der Metropolit von Kiev, Maksim, das weithin zerstörte Kiev verlassen

und war nach Norden gezogen, wo sein Nachfolger Petr sich im Jahre 1326 in
Moskau niederliess.

6 Sporadisch gab es Metropoliten von Halitsch/Wolhynien (1303-1305/1329),
auch ab 1370; vgl. Albert M. Ammann S.J., Abriss der ostslawischen Kirchengeschichte,

Wien (Herder) 1950, 88, 93, 98.

166



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

deren Bischöfe nicht nach ihrer Befähigung, sondern danach, wer die
höchste Kaufsumme für das Bischofsamt bezahlt hatte, bestimmten. Der
ostslawische Hochadel trat vielfach zur römischen Kirche über, um an
den Privilegien des polnischen Adels teilzuhaben, und wuchs zumeist ins

polnische Volkstum hinein. Die Orthodoxie in Polen-Litauen verzeichnete

unter solchen Umständen einen beunruhigenden Niedergang. Zwar
waren die Metropoliten von Litauen7 der Mutterkirche, dem Patriarchat

Konstantinopel, treu geblieben, als sich die Metropolie Moskau 1448

verselbständigte8, doch konnten die macht- und einflusslosen Patriarchen
von Konstantinopel den Orthodoxen im Osten Polen-Litauens, aus denen

mit der Zeit die Ukrainer und Weissrussen hervorgingen, nicht wirklich
helfen9.

Die Union von Brest 1596

Deshalb erhofften sich die meisten orthodoxen Bischöfe in Polen-Litauen,
dass eine Kooperation mit der römischen Kirche den Niedergang ihrer Kirche

aufhalten könnte. Auf einer Synode 1595 wurden entsprechende
Beschlüsse gefasst. Papst Clemens VIIL akzeptierte mit seiner Bulle Magnus
Dominus das Gesuch der orthodoxen Bischöfe aus Polen-Litauen, die im
Namen ihrer Kirche den päpstlichen Primat und das «filioque» anerkannten;
die römische Seite gestand ihnen die Weiterführung ihrer eigenen Hierarchie

und Struktur, der Priesterehe und der kirchenslawischen Liturgiesprache

zu10; schliesslich stimmte 1596 die grosse Mehrheit der orthodoxen
Bischöfe Polen-Litauens der «Union von Brest» zu - allerdings gegen den

erbitterten Widerstand einer Minderheit, die der Orthodoxie treu blieb.

Die Reste der orthodoxen Kirche konnten sich, obwohl gegenüber den

Unierten benachteiligt, halten und, vor allem unter ihrem Metropoliten
Petro (Mohyla, 1632-1647) von Kiev, aber auch mit Hilfe der orthodoxen

7 Seit 1458 sind solche ununterbrochen nachgewiesen, vgl. A. Ammann (wie Anm.
6), 683 (dort auch die Liste der Metropoliten in Litauen).

8 Die Anerkennung Moskaus als Patriarchat durch die «alten Patriarchate» erfolgte

erst 1589.
9 Die drohende Eroberung der alten Kaiserstadt durch die Osmanen, die dann 1453

erfolgte, band alle Kräfte. Sogar eine Union mit der römischen Kirche (Konzil von Fer-

rara/Florenz 1438/39) hatte nicht die nötige Hilfe gebracht. Diese Union mit Rom war
es vor allem, welche die Moskauer Metropolie bewog, mit Konstantinopel zu brechen.

I(M. Ammann (wie Anm. 6), 199-216; Gerd Stricker, Die Griechisch-katholische
Kirche - Union von Brest, in: Bernhard Mensen (Hg.) Russland - Politik und Religion
in Geschichte und Gegenwart (VAVK 18), Nettetal (Steyler) 1995, 120-137.

167



Gerd Stricker

Klöster und Bruderschaften und nicht zuletzt durch das entschiedene
Eintreten der Kosaken11 für die Orthodoxie, ihre geschwächte Position festigen.

Nach dem Übertritt der links des Dnepr gelegenen Ukraine (mit
Kiev) zum Moskauer Zartum (1654/55) sowie der Angliederung der

übrigen Ukraine an das Russische Reich im Zuge der Teilungen Polens

(1772, 1792, 1795) wurde die Kirche der Union auf administrativem Wege

konsequent beseitigt. 1839/41 erfolgte ihre zwangsweise Integrierung
in die Russische Orthodoxe Kirche, für die in den neuen russischen

Westgouvernements auch orthodoxe Eparchien geschaffen wurden12. Die
systematische Auflösung der Kirche der Brester Union hatte für das
Russische Reich hohe Priorität, symbolisierte doch die Union nicht nur eine

fremde konfessionelle Tradition, sondern auch eine westlich ausgerichtete,

polnisch beeinflusste Mentalität, die sich mit dem grossrussischen
Chauvinismus, der seit der Jahrhundertmitte das Reich ergriff, und dem

orthodoxen Staatskirchentum überhaupt nicht vertrug. In jenen Gebieten
der Ukraine und Weissrusslands, die seit 1654 bzw. seit den Teilungen
Polens zum Russischen Reich kamen, wurden die Spuren der dort im 17. und
18. Jh. herrschenden Unierten Kirche fast völlig ausgelöscht. Die Unierte
Kirche gab es nach 1841 nur noch in Galizien13, das 1772 an Habsburg
kam und 1918/21 bis 1939 zu Polen gehörte.

Das ukrainische Nationalbewusstsein hatte sich - wie in der übrigen
Welt - während der Romantik zu entfalten begonnen14. Auf Grund der

komplizierten Geschichte der ukrainischen Lande war das ein äusserst

verwickelter Prozess. Die am linken Ufer des Dnepr gelegene Ukraine, die
bereits 1654 dem Moskauer Imperium angeschlossen worden war, hat ein

anderes, stärker russisch orientiertes Nationalbewusstsein als jene Gebiete,

vor allem der «rechtsufrigen» Ukraine, die mit den Teilungen Polens zum
Russischen Reich gelangt sind - ganz zu schweigen von Galizien, der
Nord-Bukowina und der Karpato-Ukraine, die erst infolge des Zweiten

1 ' Andreas Kappeier, Kleine Geschichte der Ukraine, München (Beck) 1994,54—71.
12 Seit dem Toleranzedikt von 1905 durften die Nachkommen dereinstigen Unierten

im Russischen Reich die orthodoxe Staatskirche verlassen und zur römisch-katholischen

Kirche übertreten, die «Union» blieb auch nach 1905 verboten.
13 Mit Ausnahme der unierten Diözese Chelm/Cholm in Polnisch-Wolhynien, die

erst 1871/75 aufgelöst wurde. -Allerdings war 1646 unter völlig anderen geopoliti-
schen Bedingungen auf dem Boden der heutigen Ukraine eine weitere Unionskirche
entstanden: die «Union von Munkacz» bzw. «von Uzgorod»; vgl. hierzu Gerd Stricker,
350 Jahre Union von Uschgorod. Eine griechisch-katholische Kirche im Schatten,
G2W 24 (9/1996) 19-23.

14 A. Kappeier (wie Anm. 11), 106-123.

168



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Weltkrieges an die Sowjetunion gefallen waren - die Ukrainer hatten mit
Unterstützung der Wiener Regierung15 ihr Nationalbewusstsein voll
entwickeln können, wobei die Griechisch-katholische (unierte) Kirche zum
Symbol und zum einigenden Band zwischen den sozial differenzierten
Schichten der ukrainischen Bevölkerung (vor allem Ostgaliziens) wurde.

Dagegen unterlagen seit dem Anschluss der «linksufrigen» Ukraine an das

Moskauer Reich (1654) diese Gebiete immer stärker dem russifizierenden
Einfluss. Die gezielte Unterdrückung des ukrainischen Volkstums wurde
unter Kaiser Nikolaj I. (seit 1863) bestätigt durch Erlasse, die den Druck
ukrainischer Bücher und Zeitungen, das Theater, kulturelle Clubs (Hromady)

und sogar die Schuldbildung in ukrainischer Sprache verboten, sowie
durch Massregelungen (z.B. Verbannung16) von Repräsentanten der
ukrainischen Kultur als «Revolutionäre»17.

Nach dem Petrograder Oktoberputsch von 1917

Die für das Sowjetregime charakteristischen Religionsverfolgungen haben

die Ukraine18 erst mit gewissen Verzögerungen erreicht19. Während die

einstige orthodoxe Staatskirche auch in der Ukraine unter den Repressionen

der Bolschewiki litt20, errichteten ukrainische Patrioten, welche die

15 Insbesondere seit der Revolution von 1848 unterstützte die Wiener Regierung
die Ukrainer in Galizien, um ein politisches Gegengewicht zu den renitenten Polen zu
schaffen und diese zu neutralisieren.

16 Taras Sevcenko (1814—1861), der ukrainische Nationaldichter, hatte fast zehn

Jahre in Strafregimentern zu dienen, bevor er 1859 krank nach Petersburg zurückkehren

durfte und zwei Jahre später starb.
17 Ein geheimes Zirkular des russischen Innenministers Valuev, das von 1863 bis

1905 in Geltung war, leitete eine rigorose sprachliche Russifizierung der Ukraine ein.

Der Druck ukrainischer Schriften (auch religiöser Literatur; Ausnahme: Belletristik)
wurde verboten; vgl. A. Kappeier (wie Anm. 11), 132 f.

18 Allerdings waren die heutigen Westgebiete der Ukraine (und Weissrusslands)
zwischen 1921 und 1939 Bestandteile Polens: Im polnisch-sowjetischen Krieg
1920/21 hatten die Armeen des polnischen Marschalls Josef Pilsudski der künftigen
Sowjetunion diese ihr östlich der sog. «Curzon Line» zugesprochenen Gebiete entrissen

(Frieden von Riga 1921).
19 Die deutsche Besetzung, eine kurzfristige Eigenstaatlichkeit in verschiedener

Form und der Kampf zwischen «Roten» und «Weissen» hatten zur Folge, dass die
Ukraine erst 1920/21 endgültig in die künftige Sowjetunion eingegliedert wurde; vgl.
A. Kappeier (wie Anm. 11 187-205.

20 Gerd Stricker, Religion in Russland. Darstellung und Daten zu Geschichte und

Gegenwart (GTBS 634), Gütersloh (GVH) 1993, 81-94.

169



Gerd Stricker

Orthodoxie in der Ukraine von der russischen Bevormundung befreien

wollten, eine «Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche», und zwar unter

stillschweigender Duldung und «verständnisvoller» Unterstützung
durch die Bolschewiki, denen jede Zersplitterung kirchlicher Kräfte gelegen

kam. Orthodoxe Kreise um Erzpriester VasyT Lypkivs'kyj versuchten

zunächst, die Unterstützung der amtierenden Hierarchen für den Aufbau
einer ukrainisch-orthodoxen Kirche zu gewinnen. Jedoch fand sich kein
amtierender (nicht einmal ein ukrainischer) Bischof bereit, gegen den Willen
des Moskauer Patriarchen Tichon (Bellavin, 1865-1925) die kanonische
Moskauer Kirche zugunsten einer offensichtlich schismatischen Kirche zu
verlassen. Dagegen war die Zahl der Priester, die Lipkyvs'kyj folgten,
nicht unerheblich21. Einige ukrainische Bischöfe des Moskauer Patriarchats

hätten die Forderung einer ukrainischen Liturgiesprache (anstelle des

Russisch-Kirchenslawischen) und andere nationalukrainische Anliegen
vielleicht noch unterstützt, jedoch lehnten sie die von den ukrainisch-orthodoxen

Nationalisten vertretenen modernistischen Positionen entschieden

ab, die eindeutig von den «Erneuerern»22 in Sowjet-Russland entlehnt
waren: eine synodale statt der alten hierarchischen Struktur der Kirche, die

Wiederverheiratung verwitweter Priester, die Aufhebung der traditionellen
Klöster und ihre Umwandlung in Arbeitskollektive, die Möglichkeit
verheirateter Bischöfe usw23. Da man jedoch keinen kanonischen Bischof für
die zu schaffende Nationalkirche gewinnen konnte24, weihten die Priester

unter Führung ihres künftigen Oberhauptes, Vasyl' Lypkivs'kyj, an ihrem
«Allukrainischen Konzil» vom 21. bis 23. Oktober 1921 die künftigen
Hierarchen aus ihren Reihen, und zwar nach einem eigens hierfür geschaf-

21 Um 1925 angeblich 2000 Priester und Diakone und 1500 Gemeinden; vgl.
Dimitry Pospielovsky, The Russian Church under the Soviet Regime 1917-1982,
Crestwood NY (SVSP) 1984, 74.

22 Die modernistische Reformbewegung der «Erneuerer» in der Russischen SFSR
führte zum Schisma. Sie bestand aus vielen Gruppierungen, wurde aber dominiert von
der «Lebenden Kirche». Die Bolschewiki unterstützten und instrumentalisierten sie,

um - zeitweise mit Erfolg - das Moskauer Patriarchat zu schwächen. Vgl. Peter
Hauptmann/Gerd Stricker (Hg.), Die orthodoxe Kirche in Russland. Dokumente ihrer
Geschichte 860-1980, Göttingen (V&R) 1988, 676-690; D. Pospielovsky (wie Anm.
21), 43-92; G. Stricker (wie Anm. 20), 86-88. Sergej Firsow, Die «Erneuererbewe-

gung» in der Sowjetunion, in: G2W 31 (5/2003) 23-25.
23 Rudolf Armstark (Hg.), Die Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche.

Erinnerungen des Metropoliten Vasyl' K. Lypkivs'kyj (ÖC 33), Würzburg (Augustinus)
1983, 49 f.

24 Benedikt Salmon, «Die Orthodoxie frisst sich selber auf». Spaltung der Orthodoxie

in der Ukraine, in: G2W 25 (11/1997) 20-28,

170



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

fenen Ritus, weswegen die «Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche»
weithin als Kirche der «Selbstweiher» verspottet wurde25.

Trotz politischer Duldung und Unterstützung durch die politischen
«Organe»26 konnte sich diese Kirche nicht durchsetzen. Da ihr die meisten

Gläubigen bald wieder den Rücken kehrten und zur Patriarchatskirche
zurückgingen, brach die Autokephalie-Bewegung Anfang der 1930er Jahre

zusammen. Unter der Vernichtungskampagne im Zuge der «Grossen

Säuberungen» Stalins (1936-1938) sind, mit Ausnahme weniger Bischöfe
und einiger Hundert Gemeinden des Moskauer Patriarchats27, die Amtsträger

und Einrichtungen aller Religionsgemeinschaften in der Sowjetunion

- und damit auch in der Sowjet-Ukraine - «liquidiert» worden.
Unter der deutschen Besatzung (1941 bis 1944) lebte die «Autokephale

Kirche» noch einmal auf. Sie führt seit der Flucht ihrer Bischöfe vor der

Roten Armee in den Westen mit Gemeinden in Europa, Amerika und
Australien eine Emigrantenexistenz. Ihre heutigen Bischöfe sind alle kanonisch

geweiht und stehen durchwegs in der kanonischen Sukzession28.

Neubeginn nach dem Zweiten Weltkrieg

Nachdem die Sowjetunion im Zweiten Weltkrieg 193929 bzw. 1944

Ostpolen mit Galizien besetzt hatte, gab es seit einem Jahrhundert erstmals

wieder die Griechisch-katholische (Unierte) Kirche auf dem Boden des

einstigen Russischen Reiches, nunmehr der Sowjetunion. Das war sowohl

aus sowjetischer als auch aus russisch-orthodoxer Sicht unerwünscht. Stalin

hielt die galizischen Ukrainer, die in ihrer Geschichte nie mit russischer

Herrschaft in Berührung gekommen waren, nicht zu Unrecht für eine

Bevölkerungsgruppe, die grössten Widerstand gegen die Sowjetisierung und

die damit verknüpfte Russifizierung leisten würde30. Bis zum Zusammen-

25 R. Armstark (wie Anm. 23), 47 f. Nach 1925 soll die Zahl der Bischöfe infolge
von Nachweihen 34 betragen haben, vgl. D. Pospielovsky (wie Anm. 21), 74.

26 D. Pospielovsky (wie Anm. 21 74 f.
27 1917 zählte die Orthodoxe Kirche im Russischen Reich 54 000 Pfarreien; vgl.

P. Hauptmann/G. Stricker (wie Anm. 22), 606. 1939 verfügte das Moskauer Patriarchat

nur noch über 200-500 Gemeinden in der gesamten Sowjetunion.
28 Am 15. März 1995 hat der ökumenische Patriarch von Konstantinopel die

ukrainischen Exilgemeinden in seine Jurisdiktion aufgenommen.
29 Geheimes Zusatzabkommen zum Hitler-Stalin-Pakt vom 28. August 1939.
30 Gerd Stricker, Die Kirchen der Union in der [sowjetischen] Ukraine, in: Ottokar

Basse/Gerd Stricker (Hg.), Religionen in der UdSSR. Unbekannte Vielfalt in

Geschichte und Gegenwart, Zollikon (G2W) 1989, 125-129.

171



Gerd Stricker

bruch der Sowjetunion wurde den galizischen Ukrainern bei jedem Fall
von (mit sowjetischen Augen wahrgenommener) Unangepasstheit
«fanatischer antisowjetischer Nationalismus» vorgeworfen. Anstatt sich nach

Moskau zu orientieren, würden diese nach dem Westen schielen. Stalin
sah die griechisch-katholischen Unionskirchen als Kern des ukrainischen
Nationalismus, der im Sowjetreich als längst ausgerottet galt31. Würde
man im soeben annektierten Galizien die Kirche der Union liquidieren,
würde auch, so war Stalins Kalkül, der galizische antisowjetische
Nationalismus in sich zusammenbrechen32.

Die Moskauer Kirche war bei solchen Plänen zwangsläufig Stalins
Verbündete: Sie würde sich hinter jeden Politiker gestellt haben, der die

Liquidierung der Union in sein Programm geschrieben hätte, erscheint
doch der Orthodoxie jede Unionskirche als ein Resultat römischer
Proselytenmacherei. Griechisch-katholische «Unionen» stellen naturgemäss
einen schmerzenden Pfahl im orthodoxen Fleisch dar. Abgesehen von dieser

allgemeinen Befindlichkeit mochte es dem Moskauer Patriarchat ein

Ansporn sein, in den galizischen Landen, die seit mindestens 600 Jahren
dem ostslawischen33 und seit 350 Jahren dem orthodoxen Einfluss entzogen

waren, wieder an die russisch-orthodoxe Kultur heranzuführen. Die
Moskauer Herrscher - und natürlich auch die Moskauer Kirche - betrachteten

Galizien auf Grund der einstigen Zugehörigkeit des Fürstentums Galic

zur Kiever Rus' als Moskauer «Vätererbe» (votcina), das es daher an
Russland wieder anzugliedern gelte. Unter der Führung des 1945 gewählten

Patriarchen Aleksij I. (Simanskij, 1877-1970) sah man im Moskauer
Patriarchat dem Augenblick freudig entgegen, da man im bisher
griechisch-katholischen Galizien russisch-orthodoxe Eparchien würde
aufrichten dürfen.

Auch war das Moskauer Patriarchat damals aus verschiedenen Gründen

erfüllt von tiefer Dankbarkeit gegen Stalin. Dieser hatte zwar
zwischen 1936 und 1938 fast alle religiösen Gemeinden in der Sowjetunion

31 Bohdan R. Bociurkiw, The Ukrainian Greek Catholic Church and the Soviet
State (1939-1945), Edmonton (Canadian Institute of Ukrainian Studies Press) 1996.

12 JosefMaria de Wolf, Katholisch sein ist ein Verbrechen. Fakten und Dokumente
über die offizielle Liquidierung der ukrainischen katholischen Kirche in der

Sowjetunion und ihr Fortbestehen als Katakombenkirche, Köln (Aktionsgemeinschaft
Kyrillos und Methodios) o.J. [um 1985J, 147-170.

33 Wie die Ukraine und Weissrussland - neben Russland - als ostslawische
Territorien in Moskauer Augen russisch sind, so ist auch «ostslawisch» in der russischen
nationalen Historiographie gleichbedeutend mit »russisch».

172



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

verboten; er aber war es auch gewesen, der unter dem Druck des Zweiten
Weltkrieges der Religion in der Sowjetunion wieder ein Existenzrecht
zugestand: In der Nacht vom 4. zum 5. September 194334 beorderte er die
letzten amtierenden russisch-orthodoxen Bischöfe zu einem «Gespräch»
in den Kreml33 und leitete damit die Phase der «konzessionierten» Religion

ein, die den Kirchen in der Sowjetunion eine streng kontrollierte und

eingeengte («registrierte») Existenz in einem unbeachteten Winkel der

Sowjetgesellschaft zugestand.
Unter den Bedingungen des Stalin'schen Personenkults hat sich auch

die orthodoxe Kirchenführung um Stalins Gunst bemüht. So heisst es in
einem im Patriarchatsjournal veröffentlichten Bericht36 des Metropoliten
Nikolaj (Jarusevic, 1891-1961) von Kiev über einen zweiten Besuch
orthodoxer Kirchenführer bei Stalin am 10. April 1945:

«Mit begreiflicher Erregung erwarteten wir den Tag des Besuches beim grossen

STALIN.... Sobald wir Iossif Vissarionovic sahen, wie er uns auf einfache
und herzliche Weise mit einem Lächeln begrüsste. fühlten wir uns wie beim

ersten Besuch bei unserem grossen Führer (am 4. Sept. 1943) sogleich im
Banne dieser gewinnenden und herzlichen Schlichtheit, hinter der sich die
wahre Grösse ihres Trägers verbirgt. Glücklich, denjenigen von Angesicht
zu Angesicht sehen, dessen Name nicht nur bis in die verstecktesten Winkel
unseres Landes, sondern auch in allen anderen freiheitliebenden Völkern
mit Liebe und Ehrfurcht genannt wird. Allen unseren Wünschen gegenüber

zeigte sich Iosif Vissarionovic in höchstem Masse wohlwollend und

aufgeschlossen. Das Gespräch war das völlig ungezwungene Gespräch eines

Vaters mit seinen Kindern. Diese Zusammenkunft und dieses Gespräch
bleiben uns unvergesslich und spornen uns zum Einsatz für das Wohl unserer

Heimat an. an deren Spitze, ihr Glück schmiedend und ihren Ruhm über
alle Welt erhöhend, unser teuerer, unser grosser STALIN steht.»37

Exarchat Ukraine

Die (im Jahre 1976) fünfzehn ukrainischen Eparchien des Moskauer
Patriarchats erhielten nach dem Krieg nach aussen hin den Sondersta-

14 P. Hauptmann/G. Stricker (wie Anm. 22). 758: Die «Pravda» über den Empfang
der führenden Hierarchen durch Stalin.

35 D. Pospielovsky, «Die besten Jahre». Stalins Kirchenpolitik von 1942 bis 1947.

in: G2W 24 (2/1996) 20-25.
36 Zumal Moskovskoj Patriarchìi 5/1945. 25 f.; deutsch in: P. Hauptmann/G.

Stricker (wie Anm. 22). 776 f.
37 Versalien (STALIN) im russischen Original.

173



Gerd Stricker

tus eines «Exarchats». Von Amts wegen stand ihm der Metropolit von
Kiev und der Ukraine vor. Das einzige sichtbare Zeichen einer
Sonderstellung bestand aus der stark ausgedünnten Ausgabe des «Journals des

Moskauer Patriarchats» in ukrainischer Sprache. Patrioten klagten
darüber, dass die Moskauer Kirche eine konsequente Russifizierung
der ukrainischen Orthodoxie und ihre straffe Ausrichtung auf Moskau
betreibe, indem sie z.B. das Feiern der Liturgie in ukrainischer Sprache

nicht gestatte38. Die markanteste - und dubioseste39 - Gestalt unter

den ukrainischen Exarchen war Metropolit Filaret (Denisenko, geb.
1929), der 1966 bis 1992 der orthodoxen Ukraine als Moskauer Exarch
vorstand. Er wurde vom Moskauer Patriarchat 1997 exkommuniziert,
weil er massgeblich zur Kirchenspaltung in der Ukraine beigetragen
hatte.

Stalins «Liquidierung» der Union von Brest

In der Hochphase sowjet-nationaler Euphorie nach dem Krieg wurden die

Unionskirchen in der Ukraine vernichtet: die Kirche der Union von Brest

(1598) im ukrainischen Galizien und die Kirche der Union von Uzgorod/
Munkacz (1646) in der Karpato-Ukraine. Die Erstere zählte 1945 3,5 bis 4

Millionen Glieder, hatte 2290 Gemeinden und etwa 2200 Priester40. Die
Unionskirche in der Karpato-Ukraine wurde durch die neuen Grenzziehungen
nach dem Krieg getrennt: Zur Tschechoslowakei kam die Diözese Presov

(1945: 320 000 Glieder, 241 Gemeinden, 300 Priester) und zur Sowjet-
Ukraine die Diözese Uzgorod/Munkacz (1938: 461000 Glieder, 281

Pfarreien, 354 Priester, acht Klöster und ein Seminar)41. Die «Liquidierung» dieser

Kirchen vollzog sich im Klima von Stalins berüchtigtem Psychoterror:
Unter dem Druck von Mord, Massenverhaftungen42 und Einschüchterung
beschlossen die verängstigten Teilnehmer der Pseudo-Synode von Lemberg

38 John A. Armstrong, Ukrainian Nationalism. Englewood CO (Ukrainian Academic

Press) 31990; Kenneth C. Farmer, Ukrainian Nationalism in the Post-Stalin Era.

Myth, Symbols, and Ideology in Soviet Nationalities Policy (Studies in Contemporary

History 4), The Hague (Nijhoff) 1980.
39 Siehe unten S. 184-187.
40 Dimilry Pospielovsky, Die Liquidierung der Union [in der Ukraine - 1946 und

19491, in: G2W 24 (9/1996) 23-26.
41 Gerd Strieker, 350 Jahre Union von Uschgorod, in: G2W 24 (9/1996) 18-23.
42 Verhaftung von Metropolit Iosyp Slipyj und der übrigen Bischöfe und aller

kirchenleitenden Persönlichkeiten am 11. April 1945.

174



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

(8.-10. März 1946), die Kirche der Union von Brest aufzulösen und «in den
Schoss der orthodoxen Mutterkirche zurückzukehren»43. Die Unierten in der

Karpato-Ukraine erlebten dasselbe drei Jahre später.
Die Gotteshäuser der Unierten wurden zunächst alle verstaatlicht und

ein Teil davon dann dem Moskauer Patriarchat zur Nutzung übergeben. Die
von Moskau nach Galizien delegierten Geistlichen bewegten sich hier auf
fremdem, feindseligem Terrain. Das Patriarchat galt hier als Repräsentantin
der sowjetisch-russischen Staatsmacht. Die griechisch-katholischen Priester,

die sich der Russischen Orthodoxen Kirche nicht unterstellen wollten,
gingen in die «Katakomben». Genaue Zahlen sind nicht bekannt, aber man
sprach in den 1980er Jahren von zehn Untergrundbischöfen und 1700

Untergrundpriestern, deren Ausbildung sich im Geheimen vollzog44; die
«Gemeinden» waren Hauskreise, die sich an geheimen Orten trafen.

Die meisten unierten Priester dürften sich 1946 dem Moskauer Patriarchat

unterstellt haben - ein Teil sicher aus Überzeugung, die meisten aber

wohl aus Überlebensgründen. Die Letzteren bildeten - offenkundig von
der kirchlichen und der staatlichen Obrigkeit zunächst geduldet - unter
dem Dach des Moskauer Patriarchats kryptounierte ukrainische Gemeinden,

in deren Gotteshäuser mitunter Bilder des Papstes zu sehen waren.
Man hätte nichts davon erfahren, wäre es 1984 nicht zur Schliessung von
30 von ihnen gekommen45. Auch klagte Vasilij Furov, Stellvertretender
Vorsitzender des Moskauer Rates für Religiöse Angelegenheiten, in seinem

bekannt gewordenen Geheimbericht für das Jahr 1974, dass es den «Kryp-
tounierten» in den Reihen der Orthodoxie immer wieder gelinge,
Priesteramtskandidaten in die Seminaren des Patriarchats einzuschleusen,
obwohl kirchliche und staatliche Funktionäre gerade dies unterbinden sollten.
Es hatte sich herausgestellt, dass «Kryptounierte» aus Galizien pro forma
nach Sowjet-Asien übersiedelten und sich von dort an einem der drei
Priesterseminare (Moskau, Leningrad, Odessa) für Fernkurse anmeldeten46. Ei-

43 G. Stricker (wie Anm. 30). 125-129.
44 G. Stricker (wie Anm. 30), 128 ff.
« G. Stricker (wie Anm. 30), 129.
46 Vassilij Furov, Stand der Russischen Orthodoxen Kirche. Internbericht für das

ZK der KPdSU zum Jahre 1974/75, Zollikon (G2W) 1980, 24: «Einige Bürger verlegen

ihren Wohnsitz aus westlichen in östliche Gebiete und nehmen dort vorübergehend

Arbeit auf, um von hier aus ihre Aufnahmeanträge an das Geistliche Seminar zu

richten. So schickte der Bürger M.S. Gosinec seinen Aufnahmeantrag aus Archan-

gel'sk, dann stellte sich jedoch heraus, dass er eigentlich im Gebiet Lemberg wohnhaft
und vom Geist des Uniatentums durchdrungen ist.» Es werden weitere Beispiele
angeführt und Gegenmassnahmen dargestellt.

175



Gerd Stricker

nigen gelang es, zum Priester geweiht und zum Dienst in ihre Heimatgemeinden

in Galizien geschickt zu werden.

Die Situation seit 1989: Ukrainische Orthodoxie
zwischen Moskau und Kiev

Wer ist Ukrainer?

Während Gorbacevs Perestroika und danach wurden Probleme innerhalb
der Orthodoxie in der Ukraine offenbar, die unter sowjetischem Druck

verdrängt worden waren. So nahm die ökumenisch interessierte
Öffentlichkeit irritiert zur Kenntnis, dass ein Bischof der Russischen
Orthodoxen Kirche, Ioann (Bodnarcuk, 1929-1994) von ZitomirundOvruc,
am 22. Oktober 1989 das Moskauer Patriarchat verlassen, sich einer
ukrainischen Emigrationskirche in Amerika - der «Autokephalen Ukrainischen
Orthodoxen Kirche in der Diaspora» - unterstellt und diese in der Sowjet-
Ukraine erneuert hatte. Seine Begründung: Die Moskauer Kirche habe die

Ukrainer Jahrhunderte lang bevormundet und die staatliche Russifizierung

im kirchlichen Rahmen fortgeführt47.
So ist die Frage, wer denn eigentlich Ukrainer sei, schwer zu beantworten48,

hält man sich nur einmal die zahlreichen Mischehen zwischen Russen

und Ukrainern mit ihren Nachkommen und die verschiedenen Grade ethnischer

Versippung vor Augen. Eine wichtige Rolle spielt natürlich die Frage,
ob zu Hause Russisch oder Ukrainisch gesprochen wird. Vor diesem Hintergrund

sind statistische Daten zur selbst deklarierten Nationalität der Bürger
zumindest mit Fragezeichen zu versehen: Von den 48.5 Mio. Einwohnern
des Landes bezeichneten sich im Jahre 2001 72,7% als Ukrainer und 22,1%
als Russen49; dazu kommen mehr als 120 andere nationale Minderheiten50.

47 Gerd Stricker. Bischof verunglückt, in: G2W 23 1/1995) 12. Metropolit Ioann

ist Ende 1994 bei einem Autounfall ums Leben gekommen, und zwar, wie es heisst,

unter höchst mysteriösen Umständen.
18 Gerd Stricker, Wer ist ein Ukrainer? Überlegungen zur ukrainischen Identität,

in: G2W 28 (5/2000) 22-24.
4''Zensus vom I. Januar 2001. nach: Der Fischer Weltalmanach 2003. Zahlen. Fakten,

Daten, Frankfurt (Fischer) 2002. 812. Gleichzeitig gaben aber 37.5 Mio. Bürger
Ukrainisch (67,5'/ und 8.3 Mio. Russisch (29,6%) als Muttersprache an. was darauf
hindeutet, dass offenbar viele, die sich als «Ukrainer» deklarieren, mit russischer
Muttersprache aufgewachsen sind.

"' Die bedeutendsten Minderheiten sind: 275 (HK) Weissrussen. 258 600 Moldauer.
248 000 Krim-Tataren (mit 73 300 sonstigen Tataren). 204 000 Bulgaren. 103 600
Juden. 99 000 Armenier, 91 000 Griechen. 47 600 Roma. 33 300 Deutsche.

176



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Ganz grob lässt sich festhalten, dass sich die Russen in der Ukraine
auf das östliche Drittel des Landes und auf einen breiten Küstenstreifen
am Schwarzen Meer (inkl. Odessa und Krim) konzentrieren und dort
zum Teil die Bevölkerungsmehrheit bilden. Sie sind auf Moskau orientiert.

Für den Westen, also Galizien und die 1920 bis 1939 polnischen
Territorien des Raumes Kowel, Luzk und Rowno, sind oftmals aggressive

antirussische Ressentiments kennzeichnend. In einem zentralen
Drittel des Landes um Kiev herum und weit in den Süden Kievs
ausgreifend mischen sich die Extreme zu einer - vielleicht künftigen -
ukrainischen Identität.

Die für das Jahr 2001 genannten statistischen Verhältnisse trafen

weitgehend auch auf die Sowjetzeit zu51. Jedoch überstieg der Einfluss
der Russen wegen ihrer führenden Positionen in Partei, Politik und

Verwaltung ihren demographischen Anteil bei weitem. Russisch müsste

eigentlich jeder Ukrainer sprechen können. In der Sowjetunion verlief
die Russifizierung unter den Vorzeichen von «Völkerfreundschaft» und

Schein-Förderung der ukrainischen Kultur lediglich in raffinierterer
Form als zur Zarenzeit. Im ukrainisch-orthodoxen Rahmen meinte man,
die Moskauer Kirche trage mit ihrer Verweigerung einer ukrainischen

Liturgie und ihrer Betonung der (russisch-)kirchenslawischen
Liturgiesprache das Russifizierungsproblem in jede gläubige Familie.
Manche träumten daher von einer ukrainischen orthodoxen Nationalkirche.

Bis in die von Präsident Michail Gorbatcevs geprägte Phase der
Perestroika war die Ostkirche in der Ukraine unter dem Dach des Moskauer
Patriarchats vereint, das nach Angaben der ukrainischen Religionsbehörde

zum 1. Januar 2003 knapp 10 000 Gemeinden zählt52. Im Oktober

5' Bei der Volkszählung von 1979 machten die Ukrainer 73,6%, die Russen 21,1%
der ukrainischen Bevölkerung aus; vgl. Gerhard Simon, Nationalismus und
Nationalitätenpolitik in der Sowjetunion. Von der totalitären Diktatur zur nachstalinschen
Gesellschaft, Baden-Baden (Nomos) 1986, 426.

52 Die meisten der folgenden statistischen Angaben entstammen einem Manuskript
von Viktor Yelenskij (Kiev), «Kirche und Staat in der Ukraine», das im Rahmen eines

von Prof. Hans-Richard Reuter (Münster) herausgegeben Bandes «Perspektiven des

Religionsrechts in Mittel- und Ost- und Südosteuropa» erscheinen soll. Die von

Yelenskij gebotenen Daten beziehen sich im Allgemeinen auf den Januar 2003. Allerdings

sind auch diese offiziellen Zahlen hochproblematisch und zum Teil absolut

unrealistisch, weil die meisten Religionsgemeinschaften phantastische Angaben machen

und nicht nachvollziehbare Hochrechnungen bieten, um mit grossen Zahlen aufwarten
zu können.

177



Gerd Stricker

1989 hat, wie erwähnt, ein Bischof in der Ukraine das Patriarchat verlassen

und die «Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche» (wieder)
gegründet; sie soll heute um 1000 Gemeinden zählen53. 1992 ist nach

einer Spaltung der Moskau-feindlichen «Autokephalen» die Ukrainische
Orthodoxe Kirche/Kiever Patriarchat entstanden. Diese Kirche beziffert
die Zahl ihrer Gemeinden heute mit 3100. Schliesslich befindet sich seit

November/Dezember 1989 die Griechisch-katholische (Unierte) Kirche
im Wiederaufbau, die 1946 auf Stalins Geheiss der Russischen Orthodoxen

Kirche eingegliedert worden war; die Zahl ihrer Gemeinden soll
3500 betragen.

Daneben gibt es noch 250 registrierte orthodoxe Gemeinden, die
verschiedenen Splittergruppen angehören wie die «Freie Orthodoxe Kirche»,
die «Wahre Orthodoxe Kirche», die ihre Wurzeln in der sog.
Katakombenkirche54 haben, dann russisch-orthodoxe Gemeinden, die sich direkt
dem Moskauer Patriarchen unterstellt haben, sowie Filialgemeinden der
Russischen Orthodoxen Auslandskirche. Die Zahl der - priestertreuen und

priesterlosen - Altgläubigengemeinden dürfte sich um 150 bewegen. Die
Priestertreuen55 gehören meist zur «Altorthodoxen Metropolie von Moskau

und ganz Russland» (Oberhaupt: Metropolit Alimpij, geb. 1929); dies
ist der russische Zweig der ersten, 1846 in Belaja Krinica (im damaligen
Habsburgerreich) gegründeten Altgläubigenhierarchie56. Dieser Ort liegt
heute direkt an der rumänisch-ukrainischen Grenze und entwickelt sich
offenbar zu einem neuen Altgläubigenzentrum57.

Die Zahl der Ukrainer, die von sich sagen, sie seien gläubig, wächst ständig.

1997 waren das bereits 64% der Bevölkerung; von diesen nehmen 19%

einmal oder öfter im Monat an einem Gottesdienst teil58. Von denen, die sich

53 Kenner der Lage meinen, dass zu dieser Kirche 300, maximal 500 Gemeinden
gehören, vgl. B. Salmon (wie Anm. 24), 25.

54 Gerd Stricker, Katakombenkirche im Sowjetstaat - eine Legende?, in: Wolfgang
Kasack (Hg.), Kirchen und Gläubige im postsowjetischen Osteuropa (Arbeiten und
Texte zur Slavistik 63), München (Sagner) 1996, 195-232.

55 Nach B. Salmon (wie Anm. 24), 25, bestehen 1997 62 Gemeinden.
56 Peter Hauptmann, Das russische Altgläubigentum 300 Jahre nach dem Tode des

Protopopen Avvakum, in: Kirche im Osten 29 (1986), 69-135.
57 Aleksandr Deev, Belaja Krinica nach dem Ende des Kalten Krieges. Russisches

Altgläubigenzentrum in ukrainischem Umfeld und wirtschaftlicher Not, in: G2W 22

(5/1994) 15-16.
58 Das entspricht ungefähr mitteleuropäischem Durchschnitt - damit rangiert die

Ukraine hinter Ungarn, aber vor Tschechien, Ostdeutschland, Lettland und Estland.
Vgl. V. Yelenskij (wie Anm. 52), Anm. 11.

178



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

als «orthodox» bezeichnen, kommen weniger als 5% allen orthodoxen
Pflichten wie Gottesdienstbesuch, Eucharistie, Beichte und Fasten nach59.

Die Ukrainische Orthodoxe Kirche/Moskauer Patriarchat

Die dreizehn orthodoxen Eparchien60 des Moskauer Patriarchats in der
Ukraine waren vor der politischen Wende administrativ zu einem sog.
«Exarchat» zusammengeschlossen. Sie bilden seit 1990 die «autonome»
Ukrainische Orthodoxe Kirche des Moskauer Patriarchats. Eine autonome
Kirche in der Orthodoxie besitzt im Verband ihrer Mutterkirche61 im
kanonischen Sinne administrative Eigenständigkeit. Sie kann also
innerkirchliche Entscheidungen selbständig treffen, kann -jedenfalls de iure -
Bischöfe ohne Rückfragen bei der Mutterkirche weihen, wobei diese

allerdings vor der Wahl eines neuen Oberhauptes der Kandidatenliste
zustimmen muss. In den meisten Nachfolgestaaten der Sowjetunion haben
die Gliedkirchen des Moskauer Patriarchats seit 1991 den Status der
«Autonomie» erhalten.

Die «Autonomie» der Teilkirchen des Moskauer Patriarchats ist von
unterschiedlicher Qualität, da sie von der Grösse und Bedeutung der jeweiligen

Kirche abhängt. So stellen die Leiter kleiner «autonomer» Kirchen, die

nur einen einzigen Bischof haben wie Estland, Lettland und Litauen, kaum
mehr als Eparchialbischöfe mit besonderen Befugnissen dar. Unter den

autonomen Teilkirchen des Moskauer Patriarchats besitzt die Ukrainische
Kirche zweifellos die grösste Eigenständigkeit62. Dagegen wird die ebenfalls

autonome Orthodoxe Kirche in Weissrussland meistens lediglich als

«Exarchat» bezeichnet, und der Exarch, Metropolit Filaret (Vachromeev,
geb. 1935), hat dem Moskauer Hl. Synod regelmässig über die Sitzungen
des weissrussischen Synods zu berichten63. Das ist beim Oberhaupt der

autonomen Ukrainischen Orthodoxen Kirche offenkundig nicht der Fall.

-59 V. Yelenskij (wie Anm. 52), S. 9.
60 Vgl. Orthodoxia 1988-1989, Regensburg (Ostkirchliches Institut) 1988,

114-125; Alex Proc (Hg.) Jahrbuch der Orthodoxie - Schematismus 1976/77, o.O.
[München (Athos)] 1976, 79-81, verzeichnet für das Jahr 1976 noch 15 Eparchien.

61 Autonome Kirchen im Patriarchat Konstantinopel sind u.a. die Finnische
Orthodoxe Kirche und das russische Erzbistum in Westeuropa (Sitz: Paris); eine autonome

Kirche innerhalb des Patriarchats Moskau ist die Japanische Orthodoxe Kirche.
62 Mit Ausnahme wohl der Japanischen Orthodoxen Kirche.
63 Zuletzt in den «Beschlüssen des Hl. Synods» des Moskauer Patriarchats vom

26. Dezember 2002, vgl. Zumal Mokovskoj Patriarchii 1/2003, 15.

179



Gerd Stricker

Unter den 133 Eparchien des Moskauer Patriarchats repräsentieren die
heute 35 ukrainischen Bistümer ein Viertel64. Die angeblich 10 000
Patriarchatsgemeinden in der Ukraine65 übertreffen die Gemeinden aller dort
konkurrierenden orthodoxen Kirchen zusammengenommen (ca. 4200) um
mehr als das Doppelte. Vorsteher der Ukrainischen Kirche/Moskauer
Patriarchat, von Amtes wegen Mitglied des Moskauer Hl. Synods (wie auch

der weissrussische Exarch), ist seit der 1992 erfolgten Entfernung und Lai-
sierung des einstigen Metropoliten von Kiev, Filaret (Denisenko), Metropolit

Volodymyr (Sabodan, geb. 1935). Aus Krankheitsgründen scheint er
in seinem Wirken eingeschränkt, und dies in einer Epoche, da Spaltungen
und allgemeine krisenhafte Entwicklungen initiatives Handeln erforderten.

Dem Staatschef, Leonid Kucma, ist an einer starken (Staats-)Kirche
gelegen, die ihn möglichst unterstützt. Und (nicht nur) er findet, dass zu einem
so grossen Staat wie die Ukraine mit ihrer ursprünglich überwiegend
orthodoxen Bevölkerung ein orthodoxes Patriarchat gehört. Die starke Ukrainische

Kirche des Moskauer Patriarchats, die einer solchen Rolle und dem

Prestigedenken Kucmas entspräche, bekennt sich jedoch eindeutig zu Moskau

und lehnt eine ukrainische «Autokephalie» ab. Kucmas Bestrebungen
gehen dahin, die konkurrierenden orthodoxen Kirchen in der Ukraine
zusammenzuführen und einem geeinten Patriarchat in der orthodoxen Welt
Anerkennung zu verschaffen. Hin und wieder lädt er die Vorsteher der

Religionsgemeinschaften aus unterschiedlichem Anlass zu Gesprächen am
runden Tisch66. Er verbindet damit die - bisher freilich enttäuschte -
Hoffnung, die orthodoxen Konkurrenten auf eine Zusammenarbeit in Sachfragen

festlegen zu können. Kucmas Hinweis, der anhaltende Kirchenstreit der
Orthodoxen behindere die Stabilisierung des ukrainischen Staatswesens,
scheint höchstens «Patriarch» Filaret (Denisenko) zu interessieren67. Die
Position namentlich der Repräsentanten des Moskauer Patriarchats in der
Ukraine bleibt - verständlicherweise - unversöhnlich; sie geben sich selbst-
bewusst, unzugänglich, oft auch schroff und autoritär68.

64 Das Exarchat Weissrussland zählt zehn Eparchien, sechs sind Auslandsbistümer.
65 Zum Vergleich: Für die Russische Föderation vermeldet das Moskauer Patriarchat

16 195 Gemeinden, vgl. G2W 31 (7-8/2003) 9.
66 Z.B. am 21./22 Juli 1997; dasselbe geschah im Zusammenhang mit dem

Papstbesuch in der Ukraine vom 23. bis 27. Juni 2001. Vgl. B. Salmon (wie Anm. 24), S. 20;
Gerd Stricker, In heikler Mission. Papst Johannes Paul II. in der Ukraine, G2W 29

(9/2001) 12-17.
67 Vgl. B. Salmon (wie Anm. 24), 20.
68 Nikolaj Mitrochin. Kirchenstreit und Toleranz. Drei orthodoxe Kirchen paralysieren

sich in der Ukraine im Kampf um die Macht, in: G2W 28 (5/2000) 25-31, hier 30.

180



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Die Stellung der Ukrainischen Kirche des Moskauer Patriarchats in der
«nationalen Frage» ist zwiespältig. Es gibt im Osten, im Süden und auf der
Krim Hunderte oder Tausende echt russischer Gemeinden, für die der
Begriff «ukrainisch» im Namen der Kirche rein geographische Bedeutung
hat und für die das Wort «Moskau» als Beheimatung ausschlaggebend ist.

Doch besteht der grössere Teil der Moskauer Patriarchatsgemeinden aus
ethnischen Ukrainern. Viele von ihnen wünschen auf lange Sicht ebenfalls
eine von Moskau unabhängige ukrainische Kirche, also die «Autokephalie»,

ein Patriarchat. So sprachen sich im August 1997 einige Priester der

Eparchie Volodymyr Volynskij und Kovel zusammen mit ihrem Bischof
Simeon (Sostackij, geb. 1962) gegenüber Metropolit Volodymyr (Sabo-
dan) für eine Loslösung von Moskau und für eine ukrainische Autokephalie

aus. Auch der damalige Bischof von Poltava, der wegen seines
Widerstandes gegen das Sowjetregime bekannt gewordene Metropolit Feodosij
(Dikun, 1926-2001 )69, hatte sich in diesem Sinne geäussert. Man weiss,
dass sich auch in der engeren Umgebung von Metropolit Volodymyr (Sa-

bodan) hohe Geistliche für die ukrainische Autokephalie stark machen70.

Kenner der kirchlichen Lage in der Ukraine meinen, die Ukrainische
Orthodoxe Kirche des Moskauer Patriarchats bilde eigentlich nur ein
Dach über drei recht unterschiedlichen Kirchen. In ukrainischen Gemeinden

der West- und Zentralukraine bereite man sich geistig auf die Trennung

von Moskau und auf die Autokephalie vor. Eine ganz andere Kirche
stellten die russischen Gemeinden in der Krim, in den Gebieten links des

Dneprs, im Donbass-Industriegebiet und anderswo dar: Hier dürfe kaum

von «Ukraine» gesprochen werden, geschweige denn von irgendeiner
Trennung von Moskau. Die dritte Gruppe ist im Südwesten und in Teilen
der Zentralukraine anzutreffen: Sie vertritt die gegenwärtige Moskauer
Position mit Überzeugung, wonach das Moskauer Dach das kanonische
Dach für alle orthodoxen Russen, Weissrussen und Ukrainer sei71.

Während sich die ukrainische Kirchenleitung zu internen Problemen

ausschweigt, äussern sich russisch-orthodoxe Laienbewegungen,
getragen von ethnischen Russen, lautstark. Mehr noch als im eigentlichen

69 Dieser hatte am 26. Oktober 1976 an den Generalsekretär der KPdSU und

Staatschef Leonid Breznev ein umfangreiches Schreiben gerichtet, in dem er alle

Schwierigkeiten, die der Kirche durch den Sowjetstaat bereitet würden, klar darlegte
und die Strategie des Staates, die Kirche vernichten zu wollen, anprangerte. Vgl. den

Text bei P Hauptmann/G. Stricker (wie Anm. 22). 900-912.
7(1 N. Mitrochin (wie Anm. 68). 28.
71 N. Mitrochin (wie Anm. 68), 30.

181



Gerd Stricker

Russland werden beispielsweise «orthodoxe» Bruderschaften72 zu
politischen Sammelbecken russischer Nationalisten, die sich mit anti-ukrainischen,

monarchistisch-imperialen, anti-ökumenischen und antisemitischen

Schlagworten hervortun und russische Überheblichkeit
demonstrieren73. Oft wird von diesen pseudo-orthodoxen Zirkeln und
Bruderschaften die Moskau zugeordnete Kirchenleitung in Kiev beschimpft,
sie akzeptiere die Ukrainer, sei zu ökumenisch und toleriere Juden.

Einig sind sich aber orthodoxe Russen und Ukrainer in der Ukrainischen

Orthodoxen Kirche/Moskauer Patriarchat darin, dass eine gewaltsame

Abspaltung von Moskau überhaupt nicht in Frage kommt: Die
Autokephalen und das Kiever Patriarchat liefern ihnen die schlimmsten
Beispiele für derartige unkanonische Entgleisungen. Die Bewahrung der
Kanonizität ist allen ein zentrales Anliegen. Unterschiedlicher Meinung
ist man hingegen in der Frage, ob eine künftige Lösung von Moskau
anzustreben sei oder nicht74. Mit anderen Worten: Die Ukrainische Kirche
kann sich bei der Moskauer Kirchenführung hinsichtlich ihrer Zukunft
nicht mit einer Stimme äussern, was die Befürworter einer ukrainischen

Autokephalie schwächt.
Ein Problem der Ukrainischen Kirche des Moskauer Patriarchats ist

offenkundig ein Kaderwirrwarr in der Verwaltung. Es fehlt eine klare
Führung; die innerkirchlichen Informationsstränge scheinen oft unentwirrbar,
oder sie existieren gar nicht75. Sicher hängt das auch mit dem fehlenden

Durchsetzungsvermögen des kränkelnden Metropoliten Volodymyr (Sa-
bodan) zusammen. Es tritt ein situationsspezifisches Problem hinzu: Aus
Angst, dass die nach aufgedeckten Missständen bestraften Geistlichen -
mit ihren Gemeinden - in eine andere Jurisdiktion abwandern könnten,
lassen die vorgesetzten Geistlichen oft die Zügel schleifen und leisten
damit der Verletzung der Kirchendisziplin Vorschub. Es gebe, so heisst es, in
der Zentral- und der Westukraine Eparchien, deren Bischöfe gar nicht
genau wissen, welche Gemeinden ihnen unterstehen76.

72 Vgl. Stella Rock. Nationalismus und Bruderschaft, in: G2W 6/2002, 24-28.
73 N. Mitrochin (wie Anm. 68). 31.
74 Einige russische Gemeinden haben sich von der Ukrainischen Kirche des

Moskauer Patriarchats getrennt, weil die Separierung von Moskau auch hier ein
ständiges Thema sei. Diese Gemeinden haben sich (als «stauropegiale» Gemeinden)
unmittelbar dem Moskauer Patriarchen oder dem Hl. Synod unterstellt; vgl. B. Salmon
(wie Anm. 24), 25.

75 Das alles wird zumindest in der Autokephalen Kirche nicht anders sein.
76 N. Mitrochin (wie Anm. 68). 31.

182



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Die Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche

Bischof Ioann (Bodnarcuk) von Zitomir unterstellte sich 1989 nach seinem

spektakulären Verlassen des Moskauer Patriarchats dem greisen Patriarchen

der orthodoxen Ukrainer in der Diaspora, Mstyslav (Skrypnyk,
1898- 1993), New Jersey/USA. Kein weiterer Bischof des Moskauer
Patriarchats - wohl aber eine Reihe von Priestern - hat diesen Schritt nachvollzogen.

Bischof Ioann knüpfte mit seiner Kirchengründung an die «Autokephale

Ukrainische Orthodoxe Kirche» aus der Zwischenkriegszeit an. Wie
damals ist diese aus einer Abspaltung hervorgegangene Kirche auch heute

von keiner orthodoxen Schwesterkirche anerkannt. In der Ukraine zählte sie

1990 sieben Eparchien (auf jeden Fall sieben Bischöfe) und 1991 zehn

Eparchien mit der entsprechenden Zahl von Bischöfen77. Sie alle sind erst
1990 und danach geweiht worden, einige waren nicht viel älter als 30 Jahre.

Es gab berechtigte Zweifel an der Qualifikation mancher Neugeweihten78.
Das Problem dieser Kirche ist grundsätzlicher Natur: Ausser ihrem

dezidiert ukrainisch-orthodoxen Programm (die ukrainische Orthodoxie
müsse sich von der Bevormundung durch das Moskauer Patriarchat
befreien) hat die neue Kirche spirituell wenig zu bieten. Auch der Vorwurf
an die Adresse des Moskauer Patriarchats, dieses habe mit den Sowjets
kollaboriert und sei nicht bereit, dafür Busse zu tun, reicht als geistliche
Grundlage nicht aus, ebensowenig wie die Dauerfehde mit Filaret
(Denisenko), dem «Patriarchen» der Kiever Spalterkirche. Da Bischof Ioann

(Bodnarcuk) - nach seinem Übertritt Erzbischof und ein Jahr später

Metropolit - alles andere als eine charismatische Persönlichkeit war und

offenbar keinerlei Führungsqualitäten besass, war die Kirche zu seinen

Lebzeiten bis 1994 - und sie ist es auch heute noch - von Krisen,
Spaltungstendenzen und Spannungen gezeichnet79. Metropolit Ioann
(Bodnarcuk) hat seit 1992 um Wiederaufnahme ins Moskauer Patriarchat - die
ihm allerdings verweigert wurde - nachgesucht: Offenbar hatte er selbst

Zweifel an der Richtigkeit seines 1989 vollzogenen Schrittes. Er ist in der

von ihm begründeten Kirche nicht weiter in Erscheinung getreten.
Der greise Patriarch Mstyslav (Skrypnyk) in Amerika konnte in die

ukrainischen Geschicke nicht mehr eingreifen. Diese wurden sehr bald
durch junge unerfahrene, ehrgeizige Bischöfe bestimmt, die Ioann (Bod-

77 Vgl. Orthodoxia 1990-1991. Regensburg (Ostkirchliches Institut). 153; Orthodoxia

1992-1993. Regensburg (Ostkirchliches Institut). 166 f.
78 B. Salmon (wie Anm. 24). 22.
79 Vgl. z.B. B. Salmon (wie Anm. 24). 20.

183



Gerd Stricker

narcuk) zusammen mit amerikanisch-ukrainischen Hierarchen geweiht
hatte. Als der amerikanische Patriarch 1993 starb, wurde für die Ukraine
ein eigener Patriarch gewählt: der damals 78-jährige Dymytri (Jarëma,
1915-2000). Dieser war zwar schon 1947 zum Priester geweiht worden,
hatte aber erst 1993 die Bischofsweihe empfangen. Er war eine
ehrfurchtgebietende Symbolgestalt, der jedoch keine Kirche aufbauen und führen
konnte. Und vor allem war er nicht in der Lage, den sich chaotisch
gestaltenden Zuständen in der Autokephalen Kirche zu wehren. Ein plötzlich in
dieser Kirche auftauchender Machtmensch, der 25 Jahre lang als leitender

Metropolit in Kiev (Patriarchat Moskau) die ukrainischen Machtspiele
beherrschte, Filaret (Denisenko), hatte leichtes Spiel, die Autokephale Kirche

für seine Zwecke zu benutzen.

Metropolit Filaret (Denisenko)

Der 1929 geborene Michail Denisenko legte 1950 die Mönchsgelübde ab

und empfing im gleichen Jahr noch die Weihe zum Mönchsdiakon und im
folgenden Jahr jene zum Mönchspriester. 1962 erfolgte die Bischofsweihe.

Bevor er 1966 als Erzbischof (seit 1968 Metropolit) von Kiev und der
Ukraine eingesetzt wurde, diente er zwei Jahre als Bischof in Wien und
zwei Jahre als Rektor der Geistlichen Akademie in Moskau. Von 1966 bis
1992 wirkte er als Vorsteher des Patriarchats Moskau in der Ukraine. In
der Ökumene war Metropolit Filaret eine bekannte Persönlichkeit.
Innerkirchlich teilte man die westliche Begeisterung für diesen Mann gar nicht.
Er galt als skrupelloser Machtmensch und als Mann des KGB. Im Prinzip
spricht man im Moskauer Patriarchat über solche Dinge noch immer nicht.
Bei Metropolit Filaret tat man es - allerdings in anderem Zusammenhang

-, als er 1992 laisiert und 1997 exkommuniziert wurde. Der Hauptgrund
dafür war sein entscheidender Beitrag zur Spaltung der Orthodoxie in der
Ukraine. Es wurden dann aber noch weitere Gründe für die Kirchenstrafen

genannt: Als Mönch und Bischof hatte er in unkanonischer Weise mit
einer Frau und den gemeinsamen Kindern in der Metropolitenresidenz
gewohnt, wo diese Dame laufend Skandale verursachte (die staatlichen
«Organe» schützten vor Strafmassnahmen der Kirche). Zweitens erwähnte die

Kirchenleitung von Filaret aus kirchlichen Kassen unterschlagene gewaltige

Summen. Schliesslich wurde Filarets intensive Zusammenarbeit mit
den Organen des KGB betont80, namentlich mit dem damaligen Parteibzw.

Staatschef Leonid Kravcuk81.

80 B. Salmon (wie Anm. 24), 25.
81 Ebd.

184



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Es kennzeichnet Metropolit Filarets Position in der Kirche, dass er im
Juni 1990 bei der Patriarchenwahl nach dem Tod von Patriarch Pimen (Iz-
vekov, 1910-1990) als sicherer Kandidat des Staates galt. Angesichts erster

Vorboten wirklicher Freiheit in der Perestroika verlief die Wahl aber

ganz anders. Zu Sowjetzeiten lag zwischen dem Todesdatum des bisherigen

Patriarchen und der Wahl seines Nachfolgers eine mehr als einjährige
Sedisvakanz82, welche die staatlichen «Organe» benötigten, um den
erwünschten Verlauf der «Wahl»83 sicherzustellen. 1990 jedoch gab es nur
ein kurzes Interregnum: Am 3. Mai 1990 war Patriarch Pimen verschieden,

auf den 6. bis 19. Juni wurde ein Landeskonzil einberufen und bereits

am 10. Juni der Nachfolger inthronisiert. Erstmals seit 1917 hatte die Kirche

auch zwischen mehreren Kandidaten wählen dürfen. Im Geiste der
Perestroika fiel der mutmassliche Staatskandidat, Metropolit Filaret
(Denisenko) von Kiev und der ganzen Ukraine, mit grosser Mehrheit gleich im
ersten Wahlgang aus der Wahl84 Ebenso erging es einem von interessierter

Seite kurzzeitig auf den Schild gehobenen anderen «Staatskandidaten»,

Metropolit Pitirim (Necaev) von Volokolamsk. Gewählt wurde
schliesslich Aleksij (Ridiger/Baron von Rüdiger, geb. 1929), seit 1961

Metropolit von Reval/Tallinn und Estland, seit 1986 zusätzlich Metropolit

von Leningrad. Er verdankte seine Wahl dem frischen Wind der
Perestroika. Mit seinen nicht-russischen familiären Wurzeln würde er heute in
einer von Patriotismus und Nationalismus erfüllten Kirche wohl nicht
mehr gewählt werden: Sein Vater war deutscher Balte mit lutherischen
Wurzeln, seine Mutter Estin, ebenfalls mit lutherischen Wurzeln.

Spaltung der Abspaltung - «Kiever Patriarchat»

Nach der vereitelten Wahl zum Patriarchen von Moskau versuchte Metropolit

Filaret (Denisenko), die Moskauer Kirchenleitung für die
Verselbständigung der orthodoxen Ukraine und ihre Erhebung zum Patriarchat zu

82 Gerd Stricker, Neuwahl des Patriarchen, in: G2W 18 (7-8/1990), 18-20.
Sowohl nach dem Tod von Patriarch Sergij (Stragorodskij, 1867-1944) als auch nach

dem Tod seines Nachfolgers. Aleksij I. (Simanskij, 1877-1970), verging jeweils mehr
als ein Jahr, bis der vom Staat bestimmte Kandidat von einem sog. Landeskonzil
«gewählt» werden durfte.

83 Von einer «Wahl» konnte unter dem Sowjetregime keine Rede sein: Es gab stets

nur einen Kandidaten, und die Zustimmung müsste öffentlich erfolgen.
84 G. Stricker (wie Anm. 20), 114 f.

185



Gerd Stricker

gewinnen. Als Exarch der Ukraine, seit 1990 Oberhaupt der autonomen
«Ukrainischen Orthodoxen Kirche/Patriarchat Moskau» gehörte er weiterhin

dem Hl. Synod in Moskau an. Als dieser aber nicht auf seine Ambitionen

einging, begann Filaret in der Ukraine einen regelrechten
Separationskurs, auf den Moskau 1992 mit Amtsenthebung und Laisierung
reagierte. In der Autokephalen Kirche, der sich der Laisierte sogleich
annäherte, wurde Filaret nicht überall mit Freude empfangen. Einigen
Bischöfe (etwa fünf) kam es darauf an, eine mächtige ukrainische Gegenkirche

gegen das Moskauer Patriarchat aufzubauen, und sie schätzten
Filarets Tatkraft, seine Erfahrung und seine guten Beziehungen zu
Staatspräsident Kravcuk. Die übrigen fünf85 Bischöfe hingegen lehnten Filaret

wegen seiner menschlichen und geistlichen Verfehlungen entschieden ab.

Schliesslich kam es um die Person von Filaret (Denisenko) zur Spaltung
in der Autokephalen Kirche. Dabei ging es nicht um dogmatische oder

geistliche Unterschiede, sondern allein um die Machtfrage. Der schwächliche

und kränkelnde «Patriarch» Dymytri (Jarëma) scheint nicht in der

Lage gewesen zu sein, steuernd einzugreifen.
Filaret (Denisenko) benutzte die «Autokephalen» für seine Machtinteressen,

und als ihm nicht alle folgten, zog er seine Sympathisanten mit
sich und begann eine dritte ukrainische Kirche aufzubauen: die «Ukrainische

Orthodoxe Kirche/Patriarchat Kiev». Er war so klug, zunächst aus
dem Hintergrund die Fäden zu ziehen. Er lancierte einen alten Priester,
Volodymyr (Romanjuk, 1925-1995), dem 22 im sowjetischen GULag
verbrachte Jahre zwar Charisma verliehen, aber seine Gesundheit zerstört
hatten86. Ähnlich wie sein «Patriarchen-Kollege» von der Autokephalen
Kirche war er - seit 1964 Priester - erst 1991 zum Bischof geweiht worden.

Dieser hielt sich - er war in der Autokephalen Kirche bereits zum
Erzbischof von Lemberg/L'viv erhoben worden - zu Filaret (Denisenko),
als dieser 1992 die Spaltung unter den Autokephalen herbeiführte. Im Jahr
darauf wurde Erzbischof Volodymyr (Romanjuk) zum ersten Patriarchen
des Patriarchats Kiev gewählt; Filaret (Denisenko) wurde sein Stellvertreter.

Wer aber Patriarch Volodymyr von Kiev in seiner Residenz
aufsuchte, dem wurde sofort klar, dass er lediglich eine Marionette vor sich
hatte. Filaret (Denisenko) hatte ihn in eine Mansarde der Metropolitenresidenz

abgeschoben, während er selbst in den Schauräumen residierte.

85 An sich besagen diese Zahlen nicht viel, weil die ihrer Aufgabe überhaupt nicht
gewachsenen jungen Bischöfe ständig ihre Positionen wechselten.

86 Gerd Stricker, Patriarch Volodymyr gestorben, G2W 23 (7-8/1995) 14.

186



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

Der «Patriarch» wurde von allen Geschäften abgeschirmt und nur von Fall
zu Fall vorgezeigt. Er war gar nicht in der Lage war, den komplizierten
Machenschaften seines Stellvertreters zu folgen. Nach seinem Tod 1995

liess sich Filaret (Denisenko) zum Patriarchen wählen, woraufhin ihn die

Bischofssynode des Moskauer Patriarchats 1997 exkommunizierte87.

Die Griechisch-katholische (unierte) Kirche

Der Blick auf die Ostkirchen in der Ukraine wäre unvollständig, bliebe die
Griechisch-katholische Kirche unerwähnt. Als Präsident Michail Gorbacëv

am 1. Dezember 1989 Papst Johannes Paul IL besuchte, überreichte er
diesem als Gastgeschenk das Dekret über die Wiederzulassung der 1946 in
die Illegalität gedrängten Griechisch-katholischen Kirche. Nachdem sich

längst gezeigt hatte, dass diese Kirche trotz aller Verbote und Verfolgungen
lebte und dichte Untergrundstrukturen aufgebaut hatte, nachdem ihre
Bischöfe sich seit der Perestroika nicht nur unbehindert in der Öffentlichkeit
bewegten, sondern im Moskauer Rat für Religiöse Angelegenheiten ein-
und ausgingen, hatte man die Wiederzulassung der Kirche erwartet.

Nicht erwartet hatte man aber, dass damit die gesamte Kirchenlandschaft

der Westukraine und weit gediehene ökumenische Beziehungen ins
Wanken geraten würden. Unter stark anti-russischen, ukrainisch-nationalen

Vorzeichen haben sich in Galizien und der Karpato-Ukraine innerhalb
kurzer Zeit die Gemeinden des Moskauer Patriarchats weitgehend aufgelöst,

die ein Drittel88 aller orthodoxen Gemeinden in der Sowjetunion
ausgemacht hatten. Zwar bestehen die Gemeinden des Moskauer Patriarchats
in der Westukraine wohl meistens noch auf dem Papier mit der erforderlichen

Mindestzahl von zehn Personen, aber das Patriarchat betont in der

Auseinandersetzung mit Rom anklagend: Der römische Proselytismus
habe die Gemeinden des Moskauer Patriarchats in der Westukraine
hinweggefegt89. Allerdings sind an diesem Verdrängungsprozess auch die
schismatischen orthodoxen Kirchen - mehr die Autokephalen, weniger

87 B. Salmon (wie Anm. 24), 24 f.
88 Nathaniel Davis, A Long Walk to Church. A Contemporary History of Russian

Orthodoxy, Boulder CO (Westview) 1995, 54: Die hier aufgeführte Gemeindestatistik
der Eparchien weist aus, dass von den (1986) 6742 Patriarchatsgemeinden in der

gesamten Sowjetunion mehr als ein Drittel in den galizisch-karpatischen Bistümern
registriert waren, nämlich 2232 (1076 Gemeinden in der Eparchie Lemberg/Lviv, 334

in Ivano-Frankivsk, 422 in Mukâcevo).
89 G. Stricker (wie Anm. 66). 13.

187



Gerd Stricker

das Kiever Patriarchat - beteiligt. Es ging dabei selten um Fragen des

Glaubens, sondern meist um die ukrainische Nation.
Verbunden waren diese Prozesse mit dem zuweilen tätlichen Kampf

um die Gotteshäuser: Diese - in den allermeisten Fällen während früherer
Jahrhunderte von den «Unierten» errichtet - waren 1946 mit dem
faktischen Verbot entweder an das Moskauer Patriarchat oder an den Staat

übergegangen. Nun entrissen die Griechisch-Katholischen den orthodox
Gebliebenen oft gewaltsam die von ihnen seit 1946 benutzten Kirchen.
Die häufigen Fälle friedfertigen Miteinanders und gemeinsamer Nutzung
von Gotteshäusern wurden im Kampfgetümmel übersehen. Es schmerzt
das Moskauer Patriarchat natürlich besonders, wenn solche Prestigeobjekte

wie die Lemberger Bischofskathedrale, die St. Georgs-Kirche, jetzt
wieder die Kathedrale des griechisch-katholischen Grosserzbischofs ist
(zur Zeit Lubomir Kardinal Husar). Dieser hat mittlerweile für zusätzliche
Irritationen beim Moskauer Metropoliten in Kiev und in Moskau selbst

gesorgt, nämlich durch die Ausweitung seiner Diözesanstruktur auf die
zentralen und südöstlichen Gebiete der Ukraine, wo es nie unierte
Gemeinden gegeben hat. Die Grundsteinlegung der neuen monumentalen

griechisch-katholischen Kathedrale in Kiev löst Verärgerung aus, signalisiert

sie doch, dass der Grosserzbischof die Verlegung seines Sitzes aus
dem galizischen Lemberg in die ukrainische Hauptstadt plant90.

Der Vorwurf des Moskauer Patriarchats an die Adresse Roms, die
totale und schmerzliche Verdrängung des Moskauer Patriarchats aus Galizien

sei eine besonders verwerfliche Form des Proselytismus, ist in vieler
Hinsicht gewiss begründet. Andererseits hat auch die Moskauer Seite Öl
ins Feuer gegossen. Verschiedene Versuche, die Situation in der
Westukraine durch geistliche Kommissionen zu entschärfen, sind gescheitert91.
Das Problem ist, dass wir es hier nicht mit dogmatischen oder im weiteren
Sinne religiösen Fragen zu tun haben, sondern dass es sich hierbei letztlich

um jahrhundertealte nationale Ressentiments, unterschiedliche
Mentalitäten und feindselige Identitäten handelt, die nicht von heute auf morgen

allein über den Verstand abgebaut werden können.
Im ukrainisch-ostkirchlichen Kontext spielen die Unierten insofern eine

Rolle, als sie sowohl von Filaret (Denisenko) vom Kiever Pariarchat als
auch von den «Autokephalisten» regelrecht hofiert werden. Es scheint trotz

90 Gerd Stricker, Unierte Kathedrale in Kiew, in: G2W 31 (1/2003) 10.
91 Das trifft z.B. bereits 1990 auf eine Kommission zu, die aus Vertretern des

Vatikans, des Moskauer Patriarchats, der Ukrainisch-Orthodoxen im Moskauer Patriarchat
und der ukrainischen Unierten zusammengesetzt war; vgl. G2W 18 (7-8/1990) 14.



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

der deutlichen Spannungen zwischen Patriarchat Kiev und «Autokephalen»

doch eine Art Ökumene zwischen diesen beiden Kirchen und der
Griechisch-katholischen Kirche zu geben (auf die man von unierter Seite
allerdings zurückhaltend reagiert). Die gemeinsamen Nenner sind wiederum
ukrainischer Nationalismus und anti-russische Ressentiments. Auch Präsident

Kucma sieht in einem Zusammengehen der drei ukrainischen Ostkirchen

- Kiever Patriarchat, Autokephale und Griechisch-Katholische (Unierte)

- notfalls eine denkbare Alternative zum Moskauer Patriarchat92.

Übrigens bildet die Griechisch-katholische Kirche in der Ukraine
keineswegs eine Einheit: So weisen die Glieder der Unionskirche von Mun-
kacz-Uzgorod in der Karpato-Ukraine, jahrhundertelang vom ungarischen

Umfeld geprägt, eine ganz andere Mentalität auf, als die in
polnischer Umwelt gewachsene Kirche der Union von Brest. Die
Spannungen zwischen beiden Teilen der Kirche sind nicht unerheblich.

Der Wiederaufbau römisch-katholischer Strukturen in der einstigen
Sowjetunion, die ebenfalls unter Stalin vernichtet worden waren93, hat das

zwischenkirchliche Klima in Russland schwer, in der Ukraine aber weniger
belastet94. Hier sind es fast ausschliesslich Gemeinden ethnischer Polen, die
nach den Erschütterungen des Zweiten Weltkrieges mit seinen Grenz- und

Völkerverschiebungen im sowjetischen Galizien hängen geblieben waren95.

Das Nebeneinander von römisch- und griechisch-katholischen Gemeinden

- von einem Miteinander kann kaum die Rede sein - ist spannungsreich und

von Misstrauen gekennzeichnet. Die ukrainischen Unierten sehen in den

polnischen Katholiken die Nachkommen jener, die sie jahrhundertelang
unterdrückt und in Leibeigenschaft gehalten haben, wohingegen die Polen

in den ukrainischen Nachbarn deren Eltern und Grosseltern sehen, die
polnische Antifaschisten an die Nazis verraten und dem sicheren Tod zugeführt
haben. Papst Johannes Paul II. sah sich bei seinem Ukraine-Besuch im Juni

2001 veranlasst, die beiden feindlichen Völkerschaften ausdrücklich zum

gegenseitigen Verzeihen und zum Miteinander aufzurufen96.

92 Viktor Jelenski, Uniertes Patriarchat, in: G2W 30 (12/2002) 16-18, hier 18.

93 In der Sowjetunion waren römisch-katholische Strukturen lediglich in Litauen
und in Lettland zugelassen.

94 Viktor Jelenski, Neue katholische Diözesen - alte Zankäpfel, in: G2W 30

(12/2002) 19-21.
95 Jan Gross, Und wehe, du hoffst... Die Sowjetisierung Ostpolens nach dem

Hitler-Stalin-Pakt 1939-1941. Freiburg (Herder) 1988.
96 G. Stricker (wie Anm. 66). 16.

189



Gerd Stricker

Das Patriarchat Konstantinopel und die Probleme kirchlicher
Kanonizität in der Ukraine

Die vom Moskauer Patriarchat abgespaltenen Kirchen - Kiever Patriarchat

und Autokephale - werden von keiner orthodoxen Schwesterkirche
anerkannt, sie sind unkanonisch. Um ihren Status aufzuwerten und
Anerkennung zu erhalten, wenden sie sich an das ökumenische Patriarchat.

Konstantinopel hatte in der Zwischenkriegszeit einige Teilkirchen der
Russischen Orthodoxen Kirche, die durch die territorialen Veränderungen
nach dem Oktoberputsch von 1917 ausserhalb des Russischen Reiches
bzw. der Sowjetunion lagen, als «autonome» Kirchen unter seinen Schutz

genommen: orthodoxe Letten, Esten, Litauer, Finnen, sodann die
russischen Emigranten in Westeuropa sowie Weissrussen und Ukrainer in
Polen. Den Ausgang des Streites zwischen Moskau und Konstantinopel um
die orthodoxen Esten im Jahre 1995/96 betrachten ukrainische «Auteke-
phalisten» und das Kiever Patriarchat als Beispiel für einen erfolgreichen
Kampf um Unabhängigkeit vom Moskauer Patriarchat. In Anknüpfung an
die Verhältnisse zwischen den Weltkriegen hatte das Patriarchat Konstantinopel

1996 die orthodoxen - ethnischen - Esten in seine Jurisdiktion
aufgenommen, was eine Aufspaltung der «autonomen» Russischen Orthodoxen

Kirche in Estland/Moskauer Patriarchat in ein russisches Moskauer
und ein estnisches Konstantinopler Bistum zur Folge hatte. Dieser Schritt
belastete die ohnehin schon gespannten Beziehungen zwischen Ökumenischem

und Moskauer Patriarchat, welch letzteres die kirchliche Gemeinschaft

mit Kostantinopel zeitweilig aufhob97.

Das Problem war entstanden, weil im Zuge der sowjetischen Russifi-
zierungspolitik Russen, Ukrainer und Weissrussen in gewaltiger Zahl in
den baltischen Republiken angesiedelt wurden und 1991 ein Drittel der

Bevölkerung Estlands und Lettlands stellten. Zu dieser sowjetischen
Strategie hatte auch gehört, der Russischen Orthodoxen Kirche in nicht-slawischen

Sowjetrepubliken staatliche Unterstützung zu gewähren - im
Gegensatz zu den eigentlich slawischen Territorien der Sowjetunion, wo
sie bedrängt wurde. Auch in den baltischen Republiken genoss das
Moskauer Patriarchat solche Bevorzugung. Die bestehende kleine estnisch-

97 Gerd Stricker, Streit zwischen Konstantinopel und Moskau. Eine alte Rivalität
ist neu entflammt, in: G2W 23 (11/1995) 19-22; ders.. Zweites und Drittes Rom im
Widerstreit. Das Ringen der Patriarchate Moskau und Konstantinopel um die Orthodoxen

in Estland, in: G2W 27 (4/1999) 17-24.

190



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

orthodoxe Kirche98 wurde nach 1945 von den orthodoxen Russen majori -

siert, die estnischsprachige Liturgie sowie das estnische kirchliche
Brauchtum fast völlig verdrängt99. Die gegen Moskau aufbegehrenden
Esten hatten mit ihrem Appell an Konstantinopel ihre estnische orthodoxe

Kultur retten wollen.
Hinsichtlich der Dominierung durch die Russen ähnelte die Situation

der Orthodoxen in der Ukraine derjenigen in Estland tatsächlich. Deshalb
betrachteten ukrainische Nationalisten das «estnische Modell» als auf die
Ukraine anwendbar. Vor diesem Hintergrund haben sich Repräsentanten
der verschiedenen orthodoxen Lager der Ukraine in Konstantinopel
zeitweise «die Klinke in die Hand gegeben», um den ökumenischen Patriarchen

zu irgendeiner Form des Eingreifens zu bewegen100.

Grundsätzlich ist sich Patriarch Bartholomaios seiner Verpflichtung
durchaus bewusst, die er als ökumenischer Patriarch hat. Es entstand aber

der Eindruck, als hätte die allergische Reaktion Moskaus auf die Herauslösung

der orthodoxen Esten durch das Patriarchat Konstantinopel
Bartholomaios vorsichtig gemacht. Er vermeidet offenbar eine Dauerfehde
mit der mächtigen Moskauer Kirche, deren Führung kaum eine Gelegenheit

versäumt, den «schwachen» ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel

mit seinen «wenigen Tausend Gläubigen» in der Türkei vor der

Weltorthodoxie herabzusetzen - um allenfalls selbst die Führung in der
Orthodoxie zu übernehmen.

Eine kritische Situation gab es im Jahre 2000, als der Patriarch der

Autokephalen Kirche, Dymytri (Jarëma, geb. 1915), starb. Dieser hatte

angeblich darum gebeten, das Konzil möge Metropolit Konstantin (Buggan,

geb. 1936) von Irinupolis mit Sitz in Illinois/USA zu seinem Nach-

98 Zu den Anfangen der baltischen Orthodoxie im Gefolge einer umstrittenen
russischen Konversionskampagne vgl. Wilhelm Kahle, Die Begegnung des baltischen
Protestantismus mit der Russisch-Orthodoxen Kirche (OeS 2), Leiden (Brill) 1959,

bes. 104-169.
99 Es gehörte zur sowjetischen Russifizierungsstrategie, in nicht-russischen

Gebieten der Sowjetunion russische orthodoxe Gemeinden viel grosszügiger zuzulassen,

damit auch sie den Russifizierungsprozess unterstützten. Während um 1985 in Moskau

umgerechnet auf eine Million Einwohner sechs «arbeitende» russische orthodoxe
Kirchen kamen, gab es in Riga für die etwa 400 000 dort lebenden Russen knapp deren

zwölf- d.h. auf eine Million Russen wären in Riga ca. 25 russische orthodoxe
Gemeinden gekommen!

100 Im persönlichen Gespräch pflegt Patriarch Bartholomaios solche Besuche zu

erwähnen, ohne dabei allerdings konkret zu werden.



Gerd Stricker

folger wählen101. Dieser war primus inter pares unter den Bischöfen der
«Ukrainian Autocephalous Orthodox Church in USA and Diaspora», die
Patriarch Bartholomaios im Jahre 1995 in seine Jurisdiktion aufgenommen

hatte102. Die Bitte des sterbenden Patriarchen, Metropolit Konstantin
zu seinem Nachfolger zu wählen, geschah zweifelsohne mit Blick darauf,
dass die amerikanisch-ukrainischen Autokephalen in das Patriarchat
Konstantinopel aufgenommen wurden und Metropolit Konstantin deshalb
leichter kanonische Beziehungen zu Konstantinopel und eine Anerkennung

und Legalisierung der Autokephalen Ukrainischen Orthodoxen Kirche

erreichen könnte. Die Autokephalen in der Ukraine hatten ja bereits
nach ihrer Wiedergründung 1989 das Oberhaupt der Autokephalen in

Amerika, Patriarch Mstyslav (Skrypnyk, 1898-1992), zu ihrem Oberhaupt

gewählt.
Unruhe und Verärgerung machten sich in Moskau breit, als zu den

Bestattungsfeierlichkeiten zahlreiche Beileidsbekundungen aus der Konstantinopel

unterstehenden ukrainischen Diaspora in Kiev eintrafen, als 650
Volks- und Glaubensgenossen aus Amerika angereist kamen und Erzbischof

Vsevolod (Kolomijcev-Majdanskij, geb. 1927), gewesenes Oberhaupt

der orthodoxen Ukrainer in Amerika (Chicago), die Bestattungszeremonie

leitete. In Moskau sah man in diesen Gesten die Regie
Konstantinopels, das damit seine Ansprüche auf die Ukraine reklamieren
wolle. Bestätigt fühlte sich Moskau in seinen Befürchtungen, als kurz
danach, am 27. Juli 2000, aus der Konstantinopler Patriarchatskanzlei ein
Papier mit Vorschlägen zur Behebung der Krise der Orthodoxie in der Ukraine

auftauchte. Hervorgehoben war in diesem Papier die Vermittlerrolle von
Patriarch Bartholomaios, auch sei darin behauptet worden, die Ukraine
unterstehe Jurisdiktionen im Grunde genommen Konstantinopel. Zwar
spielte Bartholomaios die Bedeutung dieses Papiers sofort herunter: Es sei

ein Entwurf, der nur versehentlich an die Öffentlichkeit gelangt wäre103.

Trotzdem reagierte eine eigens zusammengerufene Bischofssynode der
Ukrainischen Orthodoxen Kirche/Moskauer Patriarchat am 28. Juli
postwendend und scharf: Von «ungesunden Intrigen», «abenteuerlichen Dekla-

101 Gerd Stricker, Alles nur Missverständnisse? Konstantinopel und die ukrainischen

Wirren, in: G2W 28 (11/2000) 12-14.
102 Andere ukrainische orthodoxe Exilgruppen unterstanden schon längere Zeit

dem ökumenischen Patriarchen: Ukrainian Orthodox Church of Canada: Ukrainian
Church of America: Ukrainian Greek Orthodox Church of Canada; Igreja Ortodoxä
Ucrainiana na America do Sul.

103 G. Strieker (wie Anm. 101), 13.

192



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

rationen und Provokationen» ist dort die Rede. «Das Eingreifen Eurer
Heiligkeit in den ukrainischen Konflikt führt zu nichts Gutem.... Das Schisma
in der Ukraine kann nur mit inneren Kräften überwunden werden. Das
alles ist eine absolut interne Angelegenheit der Ukrainer.»104 In Dementis
wies Patriarch Bartholomaios (8. und 21. August) die Unterstellung Moskaus

bzw. Kievs zurück, wonach er die Errichtung einer Konstantinopel
zugeordneten «kanonischen Jurisdiktion in der Ukraine» beabsichtige. «Das
Ökumenische Patriarchat äussert seine Bestürzung und sein Bedauern

wegen der Verbreitung unzutreffender Informationen, die nicht nur
Konflikte, sondern auch Spaltungen unter Christen verursachen.» Falls Patriarch

Bartholomaios mit diesem «Versehen» einen Versuchballon hatte

starten wollen, so ist der Versuch gründlich missglückt. Er müsste
zurückbuchstabieren und ist seitdem offenkundig bemüht, Patriarch Aleksij
öffentlich zu unterstützen, wenn es einigermassen vertretbar ist105.

Übrigens hat das Konzil der Autokephalen Kirche am 14./15.
September 2000 nicht der Bitte des verstorbenen Patriarchen entsprochen.
Um künftige Vereinigungsbemühungen (mit dem Ökumenischen Patriarchat)

nicht zu komplizieren, wurde kein Patriarch gewählt, sondern ein
Patriarchatsverweser: Metropolit Mefodij (Kudrjakov, geb. 1949) von
Tarnopil. Der Metropolit unter dem Dach des Patriarchats Konstantinopel,

Konstantin (Buggan) in Chicago, wurde zum «Geistlichen Hirten der

Gläubigen der Autokephalen Ukrainischen Orthodoxen Kirche» gewählt,
er wird in der Liturgie kommemoriert. Damit wird das Bemühen der

Autokephalen um kanonische Beziehungen zum ökumenischen Patriarchat

augenfällig106.

Statistische Angaben

Das religiöse Leben in der Ukraine hat einen viel freiheitlicheren und
demokratischeren Zuschnitt als etwa in Russland oder Weissrussland.

mG. Stricker (wie Anm. 101), 14.
105 So verwundert eine zustimmende Erklärung von Patriarch Bartholomaios zum

«Offenen Brief» des Patriarchen Aleksij von Moskau zur Zukunft der russischen

Diaspora: Der Moskauer Patriarch hatte in dem Brief auch über das russische Erzbistum
in Westeuropa mit Sitz in Paris - eine autonome Gliedkirche des Patriarchats
Konstantinopel - verfügt, ohne Patriarch Bartholomaios darüber auch nur informiert zu
haben. Vgl. Offener Brief des Patriarchen, in: G2W 31 (6/2003), 20 f.; Gerd Stricker,
Moskaus «Metropolitankreis Westeuropa»?, in: ebd. 22-25; Sergey Hacket, Auf Biegen

und Brechen in: ebd. 26-28; Proteste aus Paris, in: ebd. 29.
106 G. Stricker (wie Anm. 101), 14.

193



Gerd Stricker

Der Dauerkonflikt dreier konkurrierender orthodoxer Kirchen gibt
anderen Religionsgemeinschaften freien Raum. Den nutzen insbesondere
Freikirchen107, die sich überall stark ausbreiten: Evangeliumschristen-
Baptisten, Pfingstchristen und Charismatiker. sodann Zeugen Jehovas,

neue religiöse Gemeinschaften (z.B. Hare Krischna mit 40 Gruppen),
aber auch Lutheraner. Es regt sich zwar reges jüdisches kulturelles -
weniger religiöses - Leben, aber das darf nicht davon ablenken, dass die

permanente jüdische Emigration (vor allem nach Deutschland) weiter
anhält108.

Es folgen offizielle statistische Angaben vom 1. Januar 2003109, die

zum Teil übertrieben sein dürften und daher - wie schon erwähnt - mit
einer gewissen Skepsis aufzunehmen sind.

- Ukrainische Orthodoxe Kirche/Moskauer Patriarchat:
10 000 Gemeinden, 8200 Priester, 141 Klöster mit 4000 Mönchen
und Nonnen, 8305 Gotteshäuser in Nutzung, 930 im Bau.

- Ukrainische Orthodoxe Kirche/Kiever Patriarchat:
3100 Gemeinden, 2400 Priester, 28 Klöster.

- Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche:
1007 Gemeinden, 675 Priester, 3 Klöster110.

- Sonstige Orthodoxe:
«Wahre Orthodoxe» aus den Katakomben. Auslandskirche, direkt
dem Patriarchen von Moskau Unterstellte: zusammen ca. 250
Gemeinden.

- Griechisch-Katholische (Unierte) Kirche:
3500 Gemeinden, 2000 Priester, 89 Klöster mit 1200 Mönchen und

Nonnen, 13 geistliche Lehranstalten.

11,7 Viktor Jelenski. Ukraine - Protestanten im Vormarsch, in: G2W 31 (4/2003)
22-26.

108 Barbara Dietz. Jüdische Einwanderer in Deutschland, in: G2W 27 (7-8/1999)
35-37.

11,9 Zahlen nach V. Yelenskij (wie Anm. 52).
110 Bei den Autokephalen ist die Kluft zwischen der bei der Religionsbehörde

gemeldeten offiziellen Zahl der Gemeinden (1007) und einer realistischen Zahl
besonders eklatant. Vgl. B. Salmon (wie Anm. 24), 25: 1997 stand einer offiziellen Zahl
von 1167 Gemeinden eine faktische Zahl von 250-300 gegenüber.

194



Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine. Versuch einer Bestandsaufnahme

- Römisch-katholische Kirche:
834 Gemeinden, 460 Priester, 73 Klöster mit 564 Mönchen und Nonnen,

6 Priesterseminare.

- Evangeliumschristen-Baptisten:
2400 Gemeinden.

- Pfingstchristen:
1200 Gemeinden.

- Zeugen Jehovas:
800 Gemeinden111.

Unter den sonstigen Gemeinschaften fallen diejenigen ethnischer
Minderheiten ins Auge: Muslime (400 Gemeinden, davon allein 300
tatarische auf der Krim), Juden (220 Gemeinden, dabei verschiedene
Richtungen mit stark wachsenden liberalen Anteilen), ungarische Reformierte
in der Karpato-Ukraine (106 Gemeinden) und Lutheraner (82 Gemeinden
in drei Gruppen); schliesslich noch Gruppen von Armeniern und Koreanern.

Gerd Stricker (geb. 1941 bei Breslau D). Dr. phil. Nach Vertreibung aus Schlesien

1946 und Flucht nach Westdeutschland 1957 Studium der Slawistik,
Geschichte und Politikwissenschaften in Marburg, Wien. Saarbrücken und
Münster. Nach der Promotion 1978-1987 wissenschaftlicher Assistent am
Ostkirchen-Institut der Evangelisch-theologischen Fakultät der Universität
Münster. Seit 1987 Fachreferent am Institut G2W in Zollikon bz.w. Zürich.
Zahlreiche Publikationen zur Kirchen- und Frömmigkeitsgeschichte im
russischen Raum.

Adresse: Postfach 9329. CH-3036 Zürich, Schweiz.

111 V. Jelenski (wie Anm. 107), 24, weist ausdrücklich darauf hin, dass die
Gemeinden der Protestanten im allgemeinen viel weniger Glieder haben als die der
Orthodoxen, Griechisch-Katholischen und Katholiken. Deshalb bieten die Zahlen der
Gemeinden keinen Hinweis auf die aktuelle Mitgliederzahl einer Kirche.

195


	Konkurrierende Ostkirchen in der heutigen Ukraine : Versuch einer Bestandsaufnahme

