
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 3

Artikel: Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen
Monarchie und der katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger
Altkatholiken (1870-1872)

Autor: Jasiski, Janusz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen
der preussischen Monarchie und
der katholischen Kirche und die Frage
der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)*

Janusz Jasinski

Einführung

Mit der Frage der Unruhen kirchlichen Ursprungs in Braunsberg und in
der ganzen Diözese Ermland befasste sich im Zusammenhang mit der

Verkündung des Infallibilitätsdogmas des Papstes kurz vor dem Ersten

Weltkrieg Franz Dittrich. Die Ergebnisse seiner Forschungen wurden

von Jan Obl^k, Stanislaw Achremczyk und Alojzy Szorc sowie anderen

Historikern wiederholt1. Eine wichtige Auswahl der Quellen über die

' Das vorliegende Referat wurde auf einem Seminar zum Thema «Die Mission des

Bischofs von Rom» gehalten, das von drei Instituten der Theologischen Fakultät der Erm-
ländisch-Masurischen Universität in Olsztyn, der Christlichen Theologischen Akademie
in Warschau und der Päpstlichen Theologischen Akademie in Krakau mit ökumenischer

Beteiligung am 16./17. Oktober 2001 in Olsztyn (dem früheren Allenstein. wo heute auch

das im Referat erwähnte «Hosianum» in Form eines Priesterseminars weiter existiert)
durchgeführt wurde. Das Seminar stand im weiteren Zusammenhang einer Aufarbeitung
der Geschichte der innerkatholischen Kirchenspaltung, wie sie sich die 1997 errichtete rö-

misch-katholische-polnisch-katholische Gesprächskommission vorgenommen hatte

(vgl. Christkatholisches Kirchenblatt 125 [2002] 32). Das Referat gibt einen Einblick in
die Art und Weise dieser Aufarbeitung im Blick auf einen geschichtlichen Raum, in dem

sich auf Grund (damals schon marginalisierter) theologischer Traditionen lokale
altkatholische Herde der Opposition gegen das 1. Vatikanum bildeten. Vgl. dazu auch Erwin
Gatz, Bischof Philippus Krementz und die Rezeption des Ersten Vatikanischen Konzils
im Bistum Ermland, AHC 4 (1972) 106-187 (Anm. der Redaktion).

1 Franz Dittrich. Der Kulturkampf im Ermlande, Berlin 1913; Jan Oblqk, Die
polnische Frage der katholischen Bevölkerung in der Diözese Ermland in den Jahren

1870-1914, in: Unsere Zukunft 18 (1963) 44-50 (polnisch); Stanislaw Achrem-

czyk7Alojzy Szorc. Braunsberg, Olsztyn (Allenstein) 1995, 218-223 (polnisch). - Erst

nachdem ich meinen Vortrag fertig gestellt hatte, bekam ich die folgenden jüngst
veröffentlichten Beiträge zu Gesicht: Marek Ambroiy, Geschichtlicher und theologischer
Hintergrund der Entstehung des Altkatholizismus, in: Bischof Franciszek Hodur

(1866-1953). Leben - Werk - Bedeutung, hg. Jacek Jezierski. Olsztyn 2001, 191-209

(polnisch); Tadeusz. Sieger, Der Altkatholizismus in Polen von den 70er-Jahren des

19. Jh. bis zum 2. Weltkrieg. Die Einstellung der an den Teilungen Polens beteiligten
Staaten und der 2. Republik Polen zum Altkatholizismus, in: ebd., 225-230 (polnisch).

IKZ 93 (2003) Seiten 129-164 129



Janusz Jasinski

Vorgeschichte des Kulturkampfs, die jedoch kaum in der späteren
Forschung genutzt worden war, legte Adelheid Constabel2 vor. Schliesslich
widmete Günter Dettmer dem Kulturkampf und auch der Braunsberger
Frage viel Platz, auch wenn seine Arbeit auf eine scharfe Kritik von
Tadeusz Grygier stiess3. Im vorliegenden Referat möchte ich, über
gewisse Ergänzungen zum Buch von Franz Dittrich und anderen Autoren
hinaus, in erster Linie auf den Widerhall der Braunsberger Frage im
preussischen Staat eingehen, insbesondere auf den Anfang des Kampfes
des Staates mit der katholischen Kirche, der letztendlich zum berüchtigten

Kulturkampf führte.

I. Preussen und die katholische Kirche in den letzten Jahrzehnten
vor dem Vatikanischen Konzil

Die wechselseitige Beziehung zwischen dem preussischen Staat und der
katholischen Kirche im 19. Jh. wurde hauptsächlich von drei wichtigen
Gesetzesakten geregelt: dem Allgemeinen Landrecht von 1794, der

vom Staat umgesetzten päpstlichen Zirkumskriptionsbulle De salute
animarum von 1821 und der Verfassung von 18504. Bis zur Mitte des

19. Jh. war die katholische Kirche weitgehend der Staatsgewalt untergeordnet,

die deren Hirtenbriefe kontrollierte, einen grossen, wenn nicht
entscheidenden Einfluss auf die Bischofswahlen nahm, Katechismen und

Gesangbücher beurteilte, Einwilligungen zur Ernennung der Pfarrer, zur
Bildung neuer Kirchspiele, zum Bau von Kirchen und zu den Programmen

katholischer Mittelschulen gab und andererseits gebot, Verordnungen

weltlicher Natur von den Kanzeln herab bekannt zu machen usw. Zu-

2 Adelheid Constabel, Die Vorgeschichte des Kulturkampfes, Berlin 1957.
1 Günter Dettmer, Die ost- und westpreussischen Verwaltungsbehörden im

Kulturkampf, Heidelberg 1958; Tadeusz Grygier, Einige Probleme des Kulturkampfes in

Ostpreussen, in: Komunikaty Mazursko-Warminskie, 1961, Nr. 1, 130-147
(polnisch).

4 Allgemeines Landrecht für die Preussischen Staaten, Berlin 1774, Bd. 1-4; /Anton]

Eichhorn, Die Ausführung der Bulle De salute animarum in den einzelnen
Diözesen des Preussischen Staates durch den Fürstbischof von Ermland, Prinz Joseph von
Hohenzollern, in: Zeitschrift für die Geschichte und Altertumskunde Ermlands, 5

1874) 1-130; Janusz Jasinski, Die Kirche Ermlands von der absolutistischen bis zur
konstitutionellen Monarchie, in: Miroslaw Piotrowski (Hg.), Um die Jahrhundertwende.

Volk - Kirche - Staat im 19. und 20. Jahrhundert. FS Ryszard Bender, Lublin 1997,
671-677 (polnisch).

130



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken 1870-1872)

gleich blickte der Staat mit Misstrauen auf den katholischen Glauben und
leitete bisweilen Gerichtsverfahren gegen katholische Priester unter dem
Vorwurf der Proselytenmacherei ein. Die Katholiken wurden rechtswidrig
als Bürger zweiter Klasse behandelt. Die Kirche sollte nach dem Willen
des Monarchen vor allem staatliche Ziele im kirchlichen Bereich ausführen,

d.h. in erster Linie die Gesellschaft im Blick auf die von der königlichen

Verwaltung bestimmten Bedürfnisse erziehen, und dies in Treue

gegenüber dem Thron und selbstverständlich unter Beachtung der Zehn
Gebote. Im Falle einer Kontroverse zwischen Staat und Kirche sollte man
auf die staatlichen Gesetze achten5.

In den 30er- und 40er-Jahren des 19. Jh. kam es zu zwei ernsthaften
Konflikten zwischen dem Staat und der Kirche. Der eine betraf die

Meinungsverschiedenheit über die religiöse Erziehung der Kinder aus
konfessionell gemischten Ehen. Bekanntlich endete er mit der Inhaftierung
des Kölner Erzbischofs Clemens August Freiherr Droste zu Vischering
(1773-1845) sowie des Gnesen-Posener Bischofs Marcin von Dunin Sul-

gustowski (1774—1842). Beinahe hätte den ermländischen Bischof Andreas

Stanislaus von Hatten 1763-1841 dasselbe Schicksal ereilt. Jedenfalls

warnte der Oberpräsident der Provinz Heinrich Theodor Freiherr von
Schön 1773-1856), dass Hatten am Rande des Hochverrats gestanden
habe6. Der andere Streit brach formell innerhalb der katholischen Kirche
selbst aus, und zwar infolge der Entstehung der Sekte von Johannes Czerski

1813-1893) und Johannes Ronge (1813-1887), die eher eine politischsoziale

als eine religiöse Erscheinung war und in sich liberale und deutsche

Elemente versammelte. Die preussischen Behörden gaben sich eine

Zeit lang der Hoffnung hin, dass es in der katholischen Kirche zu einem
inneren Zusammenbruch grösseren Ausmasses komme, dass sich eine
katholische Kirche Deutschlands herausbilde, die sich von Rom lösen wer-

s Josef Walter, Joseph von Hohenzollern und Stanislaus von Hatten - zwei
Bischöfe Ermlands, Mohrungen 1860; Franz. Hipler (Hg.), Briefe, Tagebücher und

Regesten des Fürstbischofs von Ermland Joseph v. Hohenzollern 1776-1836, Braunsberg

1883; Jan Oblak, Die Einstellung der deutschen Kirchenbehörden zur
polnischen Bevölkerung in der Diözese Ermland in den Jahren 1800-1870, Lublin
1960 (polnisch); Gerard Labuda (Hg.), Die Geschichte Pommerns, Bd. 3/2:

1815-1850, Posen 1996, 53-64 (polnisch).
6 G. Labuda (wie Anm. 5), 64-71. Lebensbilder der genannten drei Bischöfe

finden sich in: Erwin Gatz (Hg.), Die Bischöfe der deutschsprachigen Länder 1785/1803

bis 1945. Ein biographisches Lexikon, Berlin (Duncker & Humblot) 1983, 145-148

(zu Droste); 149-15 l (zu Dunin); 290 f. (zu Hatten).

131



Janusz Jasinski

de. Nach einem kurzen Feuerwerk zerfiel die Sekte in der zweiten Hälfte
der 40er-Jahre und ging faktisch unter7.

Die Revolution von 1848/49 verringerte beträchtlich die Abhängigkeit

der Kirche von der Staatsgewalt, und die Verfassung von 1850
gewährte ihr eine relativ grosse Freiheit. Die zwei nächsten Jahrzehnte
brachten der Kirche im 19. Jh. die grösste Autonomie8. Trotzdem
begegnete ihr der Staat weiterhin mit Misstrauen, was u.a. die darauf
folgenden Wahlen zum Berliner Landtag bewiesen, bei der er eine
Verminderung der Vertretung der Kirche anstrebte. Dunkle Wolken zogen
für die Kirche um die Wende der 50er- und 60er-Jahre herauf. Allerdings
sah sie eine Bedrohung für sich in beinahe ganz Europa. In Polen und
Litauen verfolgte der Zarismus äusserst hart den Klerus, schloss Klöster,
schickte Pfarrer nach Sibirien, verschärfte die Zensur usw., was
Bismarck durchaus zustatten kam9. 1866 unterlag das katholische Österreich

den Schlägen des protestantischen Preussen, was im deutschen
Katholizismus tiefe Beunruhigung hervorrief; dann wurde der Bischof von
Linz inhaftiert und das Konkordat mit dem Heiligen Stuhl aufgekündigt
(1868). 1870 erfolgte ein noch härterer Schlag, insofern Preussen einen

grossen Sieg über die zweite katholische Macht, Frankreich, errang und

zur gleichen Zeit das um seine nationale Vereinigung bemühte Italien
dem Papst den Kirchenstaat wegnahm. Es geschah dies alles in einer
Zeit, in der die Liberalen immer grösseren Einfluss in Preussen und im

ganzen Deutschen Reich gewannen. Es war jedoch nicht der Liberalismus

der ersten Hälfte des 19. Jh., vielmehr war er nun durch einen

ausgeprägten Antiklerikalismus gekennzeichnet und wandte sich sogar
gegen die Religion. Der von der katholischen Zentrumspartei unternommene

Versuch, in der Verfassung des Deutschen Reiches eine
Rechtsstellung für die katholische Kirche zu erreichen, die derjenigen in der

Verfassung Preussens ähnlich war. scheiterte am Widerspruch der
liberalen und regierungsfreundlichen Parteien. In der katholischen
Minderheit kam es zu immer grösseren Befürchtungen vor einem selbst-
bewusst agierenden Staat mit einer entschiedenen protestantischen

7 Heinrich von Treitschke. Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert.
Bd. 5. Leipzig 1889. 338-349; Zygmunt Zalewski. Die Ketzerei von Jan Czerski in
Posen, in: Chronik der Stadt Posen. 1924. Nr. 9/10. 161-164 (polnisch); Geschichte
Pommerns (wie Anm. 5). 79-83.

8 Micha! Nowodworski (Hg.). Kirchliche Enzyklopädie. Bd. 21. Warschau 1896.
621 (polnisch).

9 Jözef Feldman. Bismarck und Polen. Warschau 1980. 420 f. (polnisch).

132



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Mehrheit10. Aber auch umgekehrt, in der Beziehung Preussens und des

Deutschen Reiches gegenüber der katholischen Kirche, liess sich eine
zunehmende Distanz beobachten, die Anfang der 70er-Jahre in offene
Feindschaft umschlug. Die staatlichen Behörden, das Offizierskorps, die
Junker, die bürgerlichen Liberalen konnten die Vorbehalte der katholischen

Gemeinschaft gegen eine schrankenlose Respektierung der
staatlichen Gesetze nicht verstehen. Als König Wilhelm I., Bismarck und die

Truppen glorreich aus Frankreich zurückkehrten in Erwartung von
Huldigungen seitens der katholischen Gemeinschaft, stand die Zentrumspartei

der nationalen Einigung in Form der Reichsgründung von 1871

ablehnend gegenüber. Die deutschen Katholiken wurden Führer einer

Opposition, der Polen, Elsässer, Dänen, die Hannoverschen Weifen und
bald auch die Sozialdemokraten angehörten. Bismarck war über das

Bündnis der deutschen Katholiken mit Polen besonders verärgert. Bei
dieser Sachlage wurde Bismarck, trotz persönlicher Abneigung gegen
die Liberalen, gleichsam zum Bündnis mit ihnen gezwungen, die damals
schon Enthusiasten des Kaiserreiches waren, das in den sog. Gründerjahren

einen enormen wirtschaftlicher Aufschwung nahm und zunehmend

politische Bedeutung in Europa gewann. Dies weckte Gefühle des

Stolzes, die nicht frei von Nationalismus waren. Mit umso grösserer
Abneigung verhielt man sich daher gegenüber den Katholiken, die
Verbindungen mit den Feinden des Kaiserreiches eingingen und die Politik
ihres Kaisers und Kanzlers nicht unterstützen wollten. Als 1872 ein

Katholikentag in Deutschland stattfinden sollte, bezeichnete sie eine
liberale Königsberger Zeitung direkt als Gegner des Reichs ' '. Der Staatsmacht

ging es mehr um die Unterwerfung der Kirche, die sie als eine

übernationale Einrichtung mit der übergeordneten Gewalt des Heiligen
Stuhles wahrnahm. Sie strebte eine Lockerung dieser Abhängigkeit an.

Gerade damals bildeten sich antiklerikale Kreise, die einige Jahre später
die Los-von-Rom-Bewegung gründeten (1882).

Als Provokation der Protestanten galt schon die Proklamation des

Dogmas der Unbefleckten Empfängnis Marias durch Pius IX. (1792—

1878) im Jahre 1854. Einen noch stärker ablehnenden Widerhall rief

10 Lech Trzeciakowski. Unter preussischer Herrschaft 1850-1918. Warschau 1973.

105 (polnisch); Gola Mann. Deutsche Geschichte des neunzehnten und zwanzigsten
Jahrhunderts. Frankfurt a.M. 1958, 414 f.: Fritz Härtung, Einleitung zu A. Constabel

(wie Anm. 2). 14.
11 Königsberger Hartungsche Zeitung (fortan: KHZ). 1872. Nr. 1742 vom 27. Juli.

133



Janusz Jasinski

jedoch die Enzyklika Quanta cura mit dem berühmten Syllabus errorum
1864 hervor. Nicht nur die preussischen Behörden, sondern die ganze
protestantische Gemeinschaft reagierte - übrigens generell ganz zu Recht -
äusserst kritisch auf dieses Dokument, in dem ausser der Freimaurerei und
dem Liberalismus zahlreiche zeitgenössische Strömungen und soziale
Tendenzen verurteilt wurden, deren Ziel es war, allgemein menschliche
und bürgerliche Rechte wie die Gewissens-, Glaubens- und Pressefreiheit
oder die rechtliche Gleichstellung der verschiedenen Bekenntnisse zu
gewährleisten, andererseits aber auch die weltliche Macht des Papstes oder
staatliche Zwangsmassnahmen zugunsten der Kirche abzuschaffen. Der
Syllabus rief in der ganzen Welt grosse Empörung hervor, die Kirche stiess

zunehmend auf Abneigung oder gar Verachtung als eine reaktionäre und
intolerante Einrichtung12. Die deutschen Katholiken, die in Bezug auf das

wilhelminische Kaiserreich oppositionell gesinnt waren, wurden des

Ultramontanismus bezichtigt, worunter man eine Unterstellung von Denken

und Handeln unter die päpstliche Zentralgewalt verstand. In offiziellen

Kreisen hatte dieser Begriff einen pejorativen Charakter. Die
Ultramontanen galten als eine Art Agenten der vatikanischen Befehlsstelle.
Umgekehrt liess die enge Bindung der evangelischen Kirche an den Staat
den Protestantismus die Rolle einer Nationalreligion spielen. Schliesslich
führten die staatliche Unterstützung der Simultanschulen, d.h. der konfessionell

gemischten Schulen, und die Absicht, ein Gesetz über die Zivilehe
zu erlassen, zu weiteren Konflikten13.

II. Die Aufhebung des Kirchenstaates und das Dogma
der päpstlichen Unfehlbarkeit

Im Juli 1870 brach der französisch-preussische Krieg aus; in diesem
Zusammenhang zog Frankreich seine Garnison aus Rom zurück, was es
Italien ermöglichte, durch die Eingliederung des Kirchenstaates die nationale

Einigung zu vollenden. Papst Pius IX. (1792-1878) betrachtete dies als

schreiendes Unrecht und erklärte sich zum Gefangenen im Vatikan.

12 Jerzy Krasuski. Der Kulturkampf. Der Katholizismus und Liberalismus in
Deutschland im 19. Jahrhundert, Posen 1963, 63, 77. 82, 155 f. (polnisch): OttoHint-
ze, Die Hohenzollern und ihr Werk, Berlin 1915, 660 f.; Leopold von Ranke, Die
römischen Päpste in den letzten vier Jahrhunderten, Warschau 1974, 682 f. (polnisch);
Zygmunt Zielinski, Das Papsttum und die Päpste der letzten Jahrhunderte 1775-1978,
Warschau 1983, 236-238 (polnisch).

13 J. Krasuski (wie Anm. 12), 71, 78-82, 109.

134



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Gleichzeitig war er bereit, seinen Sitz nach Deutschland, etwa nach Fulda,

der Begräbnisstätte des hl. Bonifatius und dem Tagungsort der
deutschen Bischofskonferenz, zu verlegen. In dieser Frage führte der
Erzbischof von Gnesen und Posen Mieczyslaw Halka-Ledóchowski
(1822-1902) Gespräche mit Wilhelm I. (1797-1888) und Otto von
Bismarck (1815-1898). Der Papst sah in Deutschland einen Hort des

Konservatismus und der Beständigkeit und im Handeln der Italiener eine

Bedrohung für die Kirche. Bismarck seinerseits rechnete mit der
Möglichkeit, den Papst, wenn er ihn denn bei sich hätte, bezüglich der Katholiken

in Deutschland beeinflussen zu können. Gegen den Plan aber erhob
der Kaiser Einspruch, weil er den Protest der protestantischen Gemeinschaft

befürchtete. Zu einem militärischen Einsatz zu Gunsten des Papstes

drängte den Kaiser seine Gattin Augusta (1811-1890). Dies war jedoch
eine irreale Idee, denn die europäischen Mächte waren nicht geneigt, in

dieser Richtung zu handeln. Überdies müsste Bismarck mit der
Öffentlichkeit in seinem eigenen Land rechnen. Wie hätte er, der die nationale

Vereinigung Deutschlands erreicht hatte, gegen die Einigung Italiens
auftreten können14? In dieser Sachlage riet der Kanzler der italienischen

Regierung, dem Papst eine würdige, freie Ausübung seines Amtes in der

ganzen Welt zu gewährleisten15, was die italienische Regierung dann auch

erfüllte, als sie im Dezember 1870 im «Garantiegesetz» dem Papst die für
die Kirchenleitung nötige Unabhängigkeit gewährte.

Allerdings verschlechterten sich bald die Beziehungen zwischen dem

Papst und der deutschen Regierung, weil der Heilige Stuhl den kaiserlichen

Gesandten im Vatikan, Kardinal Gustav zu Hohenlohe-Schilling-
fürst (1823-1896), ablehnte und insbesondere die politische Haltung der

Zentrumspartei gegenüber dem Kaisertum nicht desavouieren wollte16.

Damals ging Bismarck sehr weit: Er schlug nämlich den europäischen
Regierungen vor, dass sie sich «bezüglich der Bedingungen, unter denen sie

gegebenenfalls die Anerkennung des zukünftigen Papstes abhängig
machen würden»17, verständigen sollten. Kurz darauf verabschiedete man ein

14 -4. Constabel (wie Anm. 2), 21 f. (Erzbischof Ledóchowski an Minister von

Mühler, 13.8.1870); 57-62 (Berichtsentwurf des Kultusministeriums an Bismarck,

9.12.1870); 88 f. (Augusta an Wilhelm I., 5.2.1871 ); J. Krasuski (wie Anm. 12), 150 f.
15 A. Constabel (wie Anm. 2), 71-75 (Minister von Mühler an Bismarck,

30.12.1870).
16 Kirchliche Enzyklopädie (wie Anm. 8), 629; J. Krasuski (wie Anm. 12), 145;

A. Constabel (wie Anm. 2). 243 f. (Augusta an Wilhelm I., 9.5.1872).
17 Kirchliche Enzyklopädie (wie Anm. 8), 629.

135



Janusz Jasinski

Gesetz, kraft dessen der Jesuitenorden vom Reichsgebiet ausgeschlossen
wurde.

Die Aufhebung des Kirchenstaates verurteilte, ähnlich wie die anderen
deutschen Bischöfe, auch Bischof Philipp Krementz (1819-1899) aufs
Schärfste. Er bezeichnete den Beschluss der Piemonteser Regierung
direkt als «Raubtätigkeit», die «ohne Grund» und letztlich «infolge der Habgier

im Einverständnis mit Gottlosigkeit» gefasst wurde, was zur Folge
habe, dass «der Heilige Vater» um das «heilige uralte Erbe» gebracht und

ihm die Freiheit genommen worden sei, die notwendig war, um die
katholische Kirche zu führen18. Eine ähnliche Stellung nahmen Erzbischof
Ledöchowski und die klerikale Presse in Polen ein19 - wider die liberale

Tageszeitung «Dziennik Poznariski», welche die Lage Polens nach dessen

Teilungen mit der des früher ebenfalls zerstückelten Italien verglich. Da

übrigens während des sog. Januaraufstandes von 1863, der bis ins Frühjahr

1864 dauerte, italienische Freiwillige mit Oberst Francesco Nullo
(1826-1863) an der Spitze für die Freiheit Polens gekämpft hatten, konnte

man doch - so dachten viele Polen - den Italienern dies nicht mit
Undankbarkeit heimzahlen. In Krakau gehörten die Mitarbeiter der

Jagiellonen-Universität zu den Gegnern eines weiteren Bestehens des

Kirchenstaates20. Es muss hier hinzugefügt werden, dass sich weder
Pius IX. noch die Gesamtheit der katholischen Welt dessen bewusst
waren, dass der päpstliche Staat im 19. Jh. ein überflüssiges Relikt der
Vergangenheit war, das den Interessen der Kirche schadete. Bereits die
kommenden Jahrzehnte sollten beweisen, dass die der weltlichen Macht
beraubte Kirche eine schnelle religiöse Erneuerung erfuhr und zugleich
ihre Autorität in der ganzen Welt bekräftigte21.

Als das Vatikanische Konzil am 8. Dezember 1869 offiziell eröffnet
wurde, erwartete die ganze Welt, dass eine der wichtigsten Fragen, deren

18 Pastoralblatt für die Diöcese Ermland (fortan: Pastoralblatt), 1870, Nr. 11 vom
18. Oktober; 105-107 (Hirtenbrief des Bischofs Krementz, 18.10.1870).

19 Unter ihrem Einfluss stand u.a. der angehende Dichter aus Ermland. Andrzej Sa-

mulowski, der damals dieses Gedicht verfasst hatte: «Mit Frankreichs Untergang / Was

unheimlich seltsam ist / Fällt der Römische Staat / Pius regiert ihn nicht mehr / Italien
hat ihn ihm entrissen / Dieses frevle Gesindel.» Vgl. A. Samulowski. Befreie uns von
schwerer Knechtschaft. Gedichte und Prosa 1868-1928. hg. J. Jasinski, Olsztyn 1997,
20 (polnisch).

20 L. Trzeciakowski (wie Anm. 10), 93; Katholische Enzyklopädie (Katholische
Universität in Lublin), Bd. 4, Lublin 1985, 45 (polnisch).

21 Z. Zielinski (wie Anm. 12), 252-253; Die Geschichte der Kirche. Bd. 5: 1848 bis

zur Gegenwart. Warschau 1985. 7-15 (polnisch).

136



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Definition dort zur Diskussion gestellt werden sollte, das Dogma der
Unfehlbarkeit und des Primates des Papstes sein würden. Dies erregte Interesse

nicht nur in katholischen Kreisen, sondern auch unter Protestanten
und Orthodoxen wie auch unter den Liberalen und sogar in Regierungskreisen.

Beunruhigung riefen vor allem Gerüchte hervor, dass das Vatikanische

Konzil den Syllabus errorum von 1864 als Dogma verkünden wolle.

Zum Konzil kamen über 700 Väter zusammen, von denen 380 in der

Folge vorschlugen, das Schema über die Kirche Christi mit der Definition
über die Unfehlbarkeit des Papstes zu ergänzen, welche Ergänzung dann

am 6. März 1870 erstmals diskutiert wurde. Eine Minderheit von 136

Vätern widersetzte sich diesem Vorschlag, denn sie befürchtete - im
Anschluss an frühere Debatten über das Verhältnis von Papst und Konzil -
eine Beschränkung der Macht der Landesepiskopate und überhaupt
willkürliche Entschlüsse des Vatikans in Bezug auf die Bischöfe. Sie war der

Meinung, dass Entscheidungen in Glaubensfragen von der apostolischen
Tradition und der Zustimmung der Kirche abhängig sein sollten, weshalb
sie gegen das Prinzip der Unfehlbarkeit des Papstes selbst protestierte. Es

bildete sich auch ansatzweise eine dritte Gruppe, die einer dogmatischen
Definition widersprach und eine weniger kategorische Verlautbarung der

Unfehlbarkeit forderte und daher an einem Kompromiss interessiert war.
Von Seiten des Papstes und seiner Anhänger gab es einen gewaltigen
Druck auf die oppositionellen Konzilsväter. Über die Atmosphäre während

des Konzils sowie über den Papst schrieb damals in einer internen

Abhandlung Andreas Thiel (1826-1908), der spätere Bischof von
Ermland22. 55 Konzilsväter, die von der Unfehlbarkeit des Papstes nicht
überzeugt waren, verliessen den Vatikan vor der entscheidenden Abstimmung
am 18. Juli 1870. Infolgedessen stimmten 535 Väter mit placet, lediglich
zwei mit non placet23.

22 Zu Thiel vgl. E. Gatz (wie Anm. 6), 756-758. Der bis Juli 1870 antiinfallibilis-
tisch gesinnte Professor der Kirchengeschichte und des Kirchenrechtes am Lyceum
Hosianum - damit ein Kollege der sich dem entstehenden altkatholischen Bistum
anschliessenden Andreas Menzel (1815-1886) und Friedrich Michelis (1815-1886) -
äusserte sich später gegen die altkatholische Bewegung: Andreas Thiel, Meine

Auseinandersetzung mit den Janus-Christen, Leipzig - Braunsberg 1872 (Anm. der
Redaktion).

23 Archiv des Erzbistums in Allenstein - Das Bischöfliche Archiv (fortan:

AEA/BA), Sign. H. 103 (A. Thiel, «Die politische Stellung der katholischen Kirche in

Preussen mit Bezug auf die Infallibilität»); L Ranke (wie Anm. 12), 684-701 ; Z.

Zielinski (wie Anm. 12), 242-250; RudolfFischer-Wollpert. Lexikon der Päpste, Krakau

1990, 398^100 (polnisch); Lucjan Balter, Das 1. Vatikanische Konzil und der Altka-

137



Janusz Jasinski

Obwohl das Unfehlbarkeitsdogma nicht nur die nichtkatholische Welt
schockierte, ordneten sich alle deutschen Bischöfe, auch die bisherigen
Gegner, sogar diejenigen, die im letzten Moment den Vatikan verlassen

hatten, dem Beschluss des Vatikanischen Konzils unter24. Allerdings zählten

zu den Gegnern des Dogmas zahlreiche deutsche Theologen mit dem

Professor der Münchner Universität Ignaz von Döllinger 1799-1890) an

der Spitze25. Am Anfang gehörte zu ihnen auch der Fürstbischof von Breslau,

Heinrich Förster 1799-1881 der freilich bereits am 29. Juli 1870 in
einem Brief an den Kultusminister Heinrich von Mühler (1813-1874)
seinen Gehorsam gegenüber den Beschlüssen des Vatikanischen Konzils
unterstrich und dann entschieden gegen Joseph Hubert Reinkens

(1821-1896) und Johannes Baptista Baltzer 1803-1871 zwei Professoren

an der Breslauer Universität, die das Unfehlbarkeitsdogma des Papstes
nach wie vor ablehnten, vorging. Diese wurden bald von 33 Religionslehrern

unterstützt26. 1872 gehörten dem Altkatholischen Verein rund 100

Mitglieder an27. Ähnliche Schwierigkeiten mit den Infallibilisten hatte
auch der Kölner Erzbischof Paulus Melchers (1813-1895) sowie der
Bischof von Mainz Wilhelm Emmanuel von Ketteier (1811-1877). Den

preussischen Bischöfen stand bei der Bekämpfung der Altkatholiken
Albert Kraetzig (1819-1887), der Direktor der katholischen Abteilung im
Kultusministerium, bei28.

tholizismus, in: Bischof Franciszek Hodur (wie Anm. 1), 211-223. -Der Wortlaut des

berühmten Unfehlbarkeitsdogmas: «Wenn der römische Bischof <ex cathedra> spricht,
das heisst, wenn er in Ausübung seines Amtes als Hirte und Lehrer aller Christen kraft
seiner höchsten Apostolischen Autorität entscheidet, dass eine Glaubens- und Sittenlehre

von der gesamten Kirche festzuhalten ist, dann besitzt er mittels des ihm im
seligen Petrus verheissenen göttlichen Beistandes jene Unfehlbarkeit, mit der der göttliche

Erlöser seine Kirche bei der Definition der Glaubens- und Sittenlehre ausgestattet
sehen wollte; und daher sind solche Definitionen des Römischen Bischofs aus sich,
nicht aber aufgrund der Zustimmung der Kirche unabänderlich. Wer sich aber - was
Gott verhüte - unterstehen sollte, dieser Unserer Definition zu widersprechen: der sei

mit dem Anathema belegt» (DH 3074 f.).
24 G. Dettmer (wie Anm. 3), 37; Lucja Borodziej, Die preussische Bildungspolitik

in Polen zur Zeit des Kulturkampfes, Warschau 1972, 62 (polnisch).
25 Katholische Enzyklopädie (wie Anm. 20), 45.
26 A. Constabel (wie Anm. 2), 18 (Fürstbischof Förster an Minister von Mühler,

29.7.1870); 51 f. (Fürstbischof Förster an Ministerialdirektor Kraetzig, 20.11.1870);
76-78 (Fürstbischof Förster an Minister von Mühler, 3.1.1871 ); J. Krasuski (wie Anm.
12), 162.

27 KHZ, 1872, Nr. 183 vom 7. August; L Borodziej (wie Anm. 24), 80-82.
28 F. Härtung (wie Anm. 10), 9.

138



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

In dieser Situation, als einerseits der Episkopat Deutschlands das

Unfehlbarkeitsdogma unterstützte und andererseits - so nach Meinung der

Regierung - eine grosse Opposition ans Tageslicht kam, begann die Staatsgewalt

mit Bismarck an der Spitze ihre Einstellung zu den Konzilbeschlüssen

zu ändern. Gleichsam automatisch wurden die Befürworter der
Beschlüsse zu den Ultramontanen gerechnet, die angeblich den fanatischen
Katholizismus ihrem eigenen Staat vorziehen wollten. Die Frage des Dogmas

assoziierte Bismarck mit der Beziehung zur Zentrumspartei. Er glaubte,

dass die wichtigste Zielsetzung dieser Partei die konfessionellen und
nicht die staatlichen Angelegenheiten seien, ja dass sie - wie schon erwähnt

- im Namen der Kirche gegen den Staat handle29. Er schrieb: «Zu den

Aufgaben der katholischen, wie auch jeder christlichen Kirche gehört die
Erhaltung des Friedens und einer gewissen Rechtsordnung im Lande.» Aber
die Zentrumspartei sei bemüht, unter dem Vorsitz von Ludwig Windthorst
1812-1891 den Kampf aufzunehmen, deshalb - so der Kanzler - werde

der Staat den ihm hingeworfenen Fehdehandschuh aufheben30. Bismarcks

Haltung zur Kirche fasste der Bischof von Mainz Wilhelm Ketteier nach

einem Gespräch mit ihm so zusammen: «Ich traf den Kanzler an, gänzlich
von einem Gedanken besessen, dass sein Werk durch eine Gefahr aus Rom
bedroht sei; von dort werde zentral der Kampf gegen das Deutsche Reich

geführt, der erste und nächste Angriffspunkt in diesen Kampf seien die

preussisch-polnischen Länder. Mich erschreckte damals dieser Fehler im

Kopf eines so einflussreichen und tatkräftigen Mannes.»31 Das erste deutliche

Anzeichen für den beginnenden Kampf mit der Kirche32 war die im
Juli 1871 erfolgte Aufhebung der katholischen Abteilung im Kultusministerium,

die eine Fürsprecherin der Rechte nicht nur der Katholiken,
sondern auch der Polen war33.

2l> J. Krasuski (wie Anm. 12), 165; vgl. A. Constabel (wie Anm. 2), 103 f. (Wilhelm

I. an Augusta, 27.6.1871
V)J. Krasuski (wie Anm. 12), 142.
31./. Krasuski (wie Anm. 12), 140.
32 Zur Frage des Kulturkampfes gibt es reichlich Literatur; dieses Referat berücksichtigt

lediglich einige Aspekte seiner Vorgeschichte.
33 A. Constabel (wie Anm. 2), 104-107 (Das Staatsministerium an Wilhelm L,

30.6.1871); L Borodziej (wie Anm. 24), 84; Kirchliche Enzyklopädie (wie Anm. 8),
627.

139



Janusz Jasinski

III. Das Verhalten des Staates in der ersten Phase des Streites
zwischen Bischof Krementz und Gymnasialprofessor Wollmann

Zu den deutschen Bischöfen, die sich schliesslich nicht gegen den Willen des

Papstes erklären wollten und deswegen den Vatikan vor der Abstimmung am
18. Juli 1870 verliessen, gehörte auch der Bischof von Ermland, Philipp
Krementz. Jedoch anerkannten er und andere Bischöfe bereits im August 1870

offiziell den Lehrsatz über die Unfehlbarkeit des Papstes an34. Dennoch
unterwarfen sich etliche ermländische Geistliche den Beschlüssen des

Vatikanischen Konzils nicht. Als unmittelbare Gespräche mit dem Bischof keinen

Wandel ihrer Stellungnahme brachten, entschloss sich Krementz, einen

Hirtenbrief an die Geistlichen zu schreiben, in dem er die Frage des

Unfehlbarkeitsdogmas erläuterte. Er führte aus, dass eine gewisse Verwirrung
vorhanden sei, die durch eine Unkenntnis des Begriffs des Dogmas schlechthin
und das Fehlen einer ausreichenden Information zur Thematik des vatikanischen

Dogmas, aber auch durch feindliche Agitation der antikatholischen
Presse verursacht worden sei. Auch im Ermland seien verschiedenartige
Zweifel aufgetaucht, die zu unüberlegten Schritten eines Teiles der bisher

rechtgläubigen Katholiken führen könnten. In dieser Situation ermahne er als

Bischof die Brüder im Seelsorgersamt, mit vollem Eifer zu arbeiten und mit

angemessenen Worten vor der Gefahr eines Abfalls von der Kirche zu
warnen35. Der Regens am Braunsberger Lyceum Hosianum, Franz Hipler
(1836-1898), ein früherer Gegner des Dogmas, bemühte sich, den Hirtenbrief

mit einem historischen Artikel über die alte Verwurzelung der

Überzeugung von der Unfehlbarkeit der Päpste im Ermland zu unterstützen36.

Oppositionsherde gegenüber dem Unfehlbarkeitsdogma und schliesslich

gegenüber dem eigenen Bischof entstanden in Braunsberg, Königsberg,

Elbing und Insterburg. Es wird geschätzt, dass in der Diözese Ermland

den Altkatholiken ungefähr 1500 Menschen angehörten, von denen
die zahlenmässig stärkste Gruppe in Königsberg existierte und dort jahrelang

tätig war37.

14 Altpreussische Biographie, Bd. 1, Marburg 21974, 364: E. Gatz (wie Anm. 6).
411—415,hier413; G. Dettmer (wie Anm. 3). 25; F. Dittrich (wie Anm. 1). 43; y. Oblqk
(wie Anm. 1), 45.

35 Pastoralblatt. 1870, Nr. 10. 103 (Hirtenbrief des Bischofs Krementz,
28.09.1870).

36 Pastoralblatt, 1870, Nr. 12. 113-118 (F. H[ipler], Die Tradition der ermländi-
schen Kirche über das unfehlbare Lehramt des Papstes).

37 F. Dittrich (wie Anm. 1). 113-232; S. Achremczyk/A. Szorc (wie Anm. 1). 219;
./. Oblqk (wie Anm. 1 47^19.

140



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

In Braunsberg selbst kam es zu Auseinandersetzungen mit den Professoren

am Lyceum Hosianum Andreas Menzel (1815-1886) und Friedrich
Michelis (1815-1886), mit dem Direktor und zugleich Religionslehrer am
katholischen Schullehrerseminar Edmund Treibel (geb. 1838) sowie dem
Professor am katholischen Gymnasium in Braunsberg Paul Wollmann
(1837-1909). Mit jedem dieser Geistlichen verlief der Streit auf eine
etwas andere Weise. Treibel verlor infolge des bischöflichen Appells, den

Religionsunterricht bei Pfarrer Franz Hennigk (geb. 1835) zu besuchen,
allmählich seine Schüler, so dass er 1875 seinen Unterricht angesichts
eines völlig leeren Hörsaals einstellen müsste. Dann wurde er durch die
staatlichen Behörden nach Berlin versetzt38. Menzel wurde 1874 zum
Professor für altkatholische Theologie an die Universität Bonn berufen, und
Michelis wurde 1875 zum Pfarrer der altkatholischen Gemeinde in Freiburg

gewählt. Sie alle waren von Krementz suspendiert und exkommuniziert

worden39.

Nun möchte ich den Konflikt zwischen Gymnasialprofessor Wollmann

und Bischof Krementz und seine Widerspiegelung in den

Beziehungen zwischen dem preussischen Staat und der Kirche im Ermland
näher schildern. Bischof Krementz forderte von Dr. Wollmann, dass dieser
in der Gymnasialkirche seinen umfangreichen Hirtenbrief vom 11.

November 1870 betreffs des Unfehlbarkeitsdogmas und des Primats des

Papstes vorlese. Nach dessen Weigerung tat er ihm kund, dass er ihm bis

Weihnachten antworten müsse, ob er den Beschluss des Vatikanischen
Konzils anerkenne oder nicht; eine ähnliche Erklärung solle er auch vor
der weltlichen Macht, d.h. vor dem Provinzial-Schulkollegium in
Königsberg ablegen. Als Wollmann dieser Forderung nicht nachkam, drohte

ihm Krementz nach weiteren Verhandlungen (insgesamt ermahnte er
ihn fünfmal) an. dass er ihm die missio canonica entziehen, ihn suspendieren

und die Gymnasialkirche mit einem Interdikt belegen werde. Ein

wenig früher, am 18. Dezember 1870, wandte sich der Direktor des

Gymnasiums, Johann Joseph Braun (1805-1883), an die Königsberger
Behörden mit der Bitte, Wollmann die Verlesung des bischöflichen Briefes

zu erlassen, weil er zu lang sei und sein Inhalt Unruhen und sogar De-

38 F. Dittrich (wie Anm. 1). 82-85; J. Oblqk (wie Anm. I). 45-47; .V. Achrem-

czykJA. Szorc (wie Anm. 1 220.
w Zu Menzel und Michelis vgl. Altpreussische Biographie. Bd. 2. Marburg 1967.

431 und 436; Pastoralblatt. 1871. Nr. 4. 20-26 (F. Hipler. Zur Abwehr wider Michelis):

J. Oblqk (wie Anm. 1 47.

141



Janusz Jasinski

monstrationen der Schüler hervorrufen könne. Er riet, den Brief in der
Pfarrkirche verlesen zu lassen. Im Allgemeinen bezichtigte er den
Bischof des ganzen Wirrwars40.

Königsberg setzte sofort den Kultusminister von Mühler über den

Konflikt in Kenntnis und fügte noch einen eigenen Kommentar bei: Die
Gymnasialkirche sei eigentlich eine Kapelle, die nicht unmittelbar dem
Bischof untergeordnet sei. 1851 sei zwischen Bischof Joseph Ambrosius

Geritz (1783-1867) und der Staatsgewalt ein Abkommen
geschlossen worden, wonach während der Gottesdienste in den
Gymnasialkapellen in Braunsberg und Rössel keine langen Texte verlesen
werden. Darüber hinaus habe der Bischof Wollmann eine Anweisung
erteilt, ohne dies zuvor mit dem Oberpräsidenten der Provinz
abgesprochen zu haben, wozu er aber verpflichtet gewesen wäre. Sowohl
Wollmann, als auch die Lehrkräfte gehörten zu den Gegnern des Dogmas

über die Unfehlbarkeit des Papstes. Der bischöfliche Brief verletze

ihre Ehre, wobei er ihnen, die doch staatliche Beamte seien, mit
kirchlichen Straften drohe. Wollmann wäre, wenn er den Brief vom
Bischof öffentlich verlesen würde, vor den eigenen Schülern, die seine

Ansichten kennen, gedemütigt41.
Auch Krementz erklärte in einem direkten Schreiben an Minister Mühler

seinen Standpunkt. Die Publikation von Hirtenbriefen - schreibt er -
gehöre zu seinen Aufgaben, und es hänge von ihm ab, aufweiche Art und

Weise er das mache. Wollmann sei Priester und für ihn gelte der Gehorsam

seinem Bischof gegenüber, was sich aus dem kanonischen Recht
ergebe. Früher seien ebenfalls Hirtenbriefe in der Gymnasialkirche verlesen
worden und niemand habe darüber Beschwerde geführt. Das Provinzial-
Schulkollegium habe verboten, den Brief verlesen zu lassen, weil es

angeblich nur eine interne Gymnasialkapelle und nicht eine Kirche sei. Er
betreue und beaufsichtige als Bischof nach dem Gesetz Gottes seine

Diözese, er müsse überall Gottes Wort predigen. Ausserdem stünden gemäss
einem Abkommen von 1851 den Gymnasialkirchen in Braunsberg und

Rössel die gleichen Befugnisse zu wie den übrigen Kirchen, alle lägen im

Verwaltungsbereich des Ordinarius der Diözese. Deswegen dürften Kir-

40 A. Constabel (wie Anm. 2). 66 f. (Gymnasialdirektor Braun an das Provinzial-
Schulkollegium zu Königsberg. 18.12.1870); F. Dittrich (wie Anm. I 49 f.: Pastoralblatt,

1872, Nr. 6 vom 16. März. 38 (Artikel «Zum Braunsberger Schulstreit»).
41A. Constabel (wie Anm. 2). 69 f. (Das Provinzial-Schulkollegiumzu Königsberg

an Minister von Mühler. 27.12.1870).

142



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

chenbehörden im vorliegenden Streit dem Bischof keine Hindernissee in
den Weg legen42.

Auf diesen Brief antwortete das dem Kultusministerium untergeordnete

Provinzial-Schulkollegium in Königsberg. Es schrieb: Bischof
Krementz berufe sich im Grunde genommen auf die Bulle Unam Sanetam
des Papstes Bonifatius VIIL (1294-1303), die besage, dass die weltliche
Macht der geistlichen unterstellt sei, denn die letztere treffe Entscheidungen

selbstständig ohne Einverständnis des Staates. Sollte Wollmann
den Brief nicht vorlesen - so drohe der Bischof -, werde er suspendiert
und die Kirche mit einem Interdikt belegt. Bisher habe das Kollegium
nicht verboten, die bischöflichen Schreiben in der Gymnasialkirche zu
verlesen, weil sie keine Kontroversen hervorgerufen hätten und niemand
aus diesem Grunde Beschwerden vorgebracht habe. Ganz anders sei es

mit dem Brief über die Unfehlbarkeit und den Primat des Papstes, in dem

sogar allen mit dem Kirchenbann gedroht werde, die dieses Dogma nicht
anerkennen. Deswegen sei, anders als der Bischof meine, sein Brief nicht
nur eine interne Kirchensache, da er mit die Erziehung der Schüler und
somit die Ziele des Gymnasiums betreffe. Das Verlesen des Briefes würde

in den Augen der Schüler den moralischen Tod des Direktors und
aller Lehrer bedeuten. Wenn es um Gottes Wort gehe, wie es der Bischof
behaupte - warum sei das gläubige Volk, seinem eigenen Gewissen
folgend, ungeheueren Verfolgungen im Geiste der Inquisition ausgesetzt?
Die Autorität der Lehrer werde verloren gehen, die Erziehungsziele
verletzt. Der Staat könne solche Willkür von Seiten der Kirche nicht zulassen.

Das Abkommen von 1851 habe hier keine Gültigkeit, weil Bischof
Geritz nur die Gottesdienstordnung eingeführt habe, in der er sich auf das

Allgemeine Landrecht von 1794 berufe, jedoch sei es damals nicht um
die Frage der Unfehlbarkeit des Papstes gegangen. Darüber hinaus habe

das Landrecht von 1794 die öffentliche Bekanntgabe von Hirtenbriefen

vom Placet des Staates abhängig gemacht. Aus alledem resultiere, dass

die staatlichen Behörden im Umgang mit den Antiinfallibilisten freie
Hand hätten, mithin mussten sie in vorliegenden Fall diese vor den

Angriffen seitens der Kirche schützen43.

42 A. Constabel (wie Anm. 2). 81 f. (Bischof Krementz an Minister von Mühler.

20.1.1871).
41A. Constabel (wie Anm. 2). 85-87 (Das Provinzial-Schulkollegium zu Königsberg

an Minister von Mühler. 20.1.1971

143



Janusz Jasinski

Letztendlich gingen Krementz und Königsberg einen Kompromiss ein
und eine verkürzte, wohl auch gemilderte Fassung des Briefes wurde in
der Gymnasialkirche verlesen. Dabei warnte jedoch Mühler Bischof
Krementz, dass sein Vorgehen gegen einen Beamten wie Wollmann Staatsrecht

verletze. Obwohl der Streit um das Verlesen des Briefes beigelegt
worden war, blieb die wichtigere Frage des Widerspruchs Wollmanns
gegen das Dogma weiterhin offen. Nachdem sich der Bischof mit ihm nicht
verständigen konnte, müsste er ihm am 4. April 1871 die missio canonica
entziehen und ihn zugleich suspendieren. Infolgedessen bat er den Minister,

den widerspenstigen Geistlichen vom Gymnasium abzuberufen und
durch einen anderen Religionslehrer zu ersetzen. Der Minister antwortete
unverzüglich, dass Wollmann keineswegs Staatsrechte verletzt habe und

er, der Minister, sich keineswegs verpflichtet fühle, in die internen
Streitfragen der Kirche einzugreifen, weswegen Wollmann auf seinem Posten

bleibe. Mit diesem Beschluss war wiederum Krementz nicht einverstanden,

zumal er in dem veröffentlichten Brief über die suspendierten
ungehorsamen Professoren (Wollmann und Michelis) informierte44. Der Rektor

des Lyceum Hosianum, Franz Hipler, erwog in einem Brief an den

pensionierten Direktor des Katholischen Lehrerseminars, Dr. Anton
Arendt (1804-1886)45, die entstandene Sachlage. Wollmann - schrieb er

- lehre nach dem Willen Königsbergs weiterhin am Gymnasium, wodurch
er den der Kirche geleisteten Eid gebrochen habe. Da die Verhandlungen
mit dem Minister abgebrochen worden seien, rufe der Bischof die Schüler
und insbesondere deren Eltern auf, den Unterricht bei Wollmann zu
boykottieren. Diese Eltern aus Wartenburg, Guttstadt und anderen Gegenden
sollten an den Gymnasiumsdirektor ein Schreiben richten und erklären,
dass ihre Kinder den Religionsunterricht nicht bei Wollmann, sondern an

einem anderen Ort haben sollten. Ausserdem sollen sie ein ähnliches
Gesuch zu Händen der Abgeordneten der Zentrumspartei Peter Reichensper-

ger (1810-1892) oder Rudolph Borowski (1812-1904) aus Allenstein
schicken und es im Organ dieser Partei, der «Germania», sowie in anderen

katholischen Zeitungen, auch den polnischen, abdrucken lassen46. Der
Entwurf Hiplers wurde vom Braunsberger Schulrat Goebel unterstützt,

44 A. Constabel (wie Anm. 2). 89-91 (Korrespondenz zwischen Bischof Krementz
und Minister von Mühler im März und April 1871); Pastoralblatt. 1872. Nr. 6 vom
16.März, 39-40 (Artikel «Zum Braunsberger Schulstreit»).

45 Zu Arendt vgl. Altpreussische Biographie, Bd. I, Marburg 21974, 16; Franz.

Buchholz. Braunsberg im Wandel der Jahrhunderte. Braunsberg 1934, 222.
46 AEA/BA. Sign. JK 18 (Rektor F. Hipler an Dr. A. Arendt, 25.4.1871

144



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

obwohl er riet, vorläufig keine allzu gewagten Schritte zu unternehmen,
denn Wollmann könne unter dem Druck des Bischofs und der Öffentlichkeit

nachgeben47.
Im bischöflichen Konvikt wohnten damals 22 Schüler, die den Unterricht

Wollmanns besuchten. Nach dem Brief Krementz' verzichtete die
Hälfte der Schüler auf den Unterricht bei Wollmann, die anderen dagegen
wurden wegen Gehorsamverweigerung gegenüber dem Bischof aus dem
Konvikt ausquartiert. Sie wurden von manchen Professoren und Einwohnern

Braunsbergs aufgenommen48. Die entrüsteten ehemaligen Konvikt-
bewohner veröffentlichten im «Elbinger Anzeiger» einen Artikel, der den

Konviktpräfekten Jan Szadowski (1834-1914) angriff, obwohl er lediglich

die bischöflichen Anweisungen ausgeführt hatte49. Darauf verlangte
Szadowski, dass man sich bei ihm entschuldige. In einem Kommentar zur
Lage von Arendt hiess es: «Überall herrscht bedrückende Stimmung.»50

Inzwischen liess das Provinzial-Schulkollegium, indem es eine Art
Vergeltungsprinzip anwendete, den Direktor Johann Braun (1805-1883)
die Eltern vor die Wahl stellen: Entweder werden ihre Söhne den

Religionsunterricht bei Wollmann besuchen oder sie werden aus dem Gymnasium

gewiesen51. Braun beteuerte zwar dem Bischof, dass er ein Infallibi-
list52 sei, jedoch die Anweisung Königsbergs erfüllt habe, weil er um seine

Stelle gebangt habe53.

Krementz, der sich privat über Wollmann dahingehend äusserte, dass

er in offener Rebellion gegen die Autorität der Kirche und in einem Widerspruch

zu den Glaubensartikeln stehe, weigerte sich weiterhin, einen

endgültigen Entschluss zu fassen, d.h., ihn mit dem grossen Kirchenbann zu

belegen. Dabei griff er im Blick auf Wollmann wiederholt auf die Worte
Jesu zurück: «Wer nicht mit mir ist, der ist wider mich.»54

47 Ebd. (Dr. A. Arendt an den Rat Goebel, 6.5.1871).
48 A. Constabel (wie Anm. 2), 94 (Das Provinzial-Schulkollegium zu Königsberg

an Minister von Mühler, 21.5.1871
49 AEA/BA, Sign. JK 18 (Dr. A. Arendt, 22.5.1871 Zu Szadowski vgl. Altpreus-

sische Biographie, Bd. 2. Marburg 1967, 720, sowie Janusz Jasinski, Die Frage des

Nationalbewusstseins des Priesters der Diözese Ermland Jan Szadowski 1834-1914),
Universitas Gedanensis. 1998, Nr. 1-2, 237-248 (polnisch).

50 AEA/BA, Sign. JK 18 (Brief von Dr. A. Arendt, 22.05.1871).
51 A. Constabel (wie Anm. 2), 97-100 (Minister von Mühler an das Staatsministerium,

5.6.1871).
"AEA/BA. JK 18 (Brief von Dr. A. Arendt, 10.5.1871).
« Wie Anm. 50.
54 AEA/BA, Sign. JK 18 (Brief des Bischofs Krementz, 11.5.1871).

145



Janusz Jasinski

In der Zwischenzeit versuchte der Minister Mühler eine Kompromisslösung

zu finden. Er war stets der Meinung, der Staat solle rechtmässig
handeln, d.h. eine neutrale Stellung zur Frage der Unfehlbarkeit des Papstes

einnehmen, und somit könne er seine Beamten für ihre Antiinfallibi-
lität nicht bestrafen. Der Religionsunterricht an Volks- und Mittelschulen
sei ein Pflichtfach, was zur Folge habe, dass die Schüler davon nicht
freigestellt werden dürften. Vom rechtlichen Standpunkt aus sei damit die

Frage allerdings nicht erschöpfend beantwortet. Kein Gesetz ordne es an,
den Religionsunterricht im eigenen Gymnasiumsgebäude zu erteilen, man
könne es auch in einem anderen zu diesem Zweck geeigneten Raum tun.
Also seien diejenigen Schüler, die den Unterricht bei Wollmann nicht
besuchen wollten, berechtigt, ihn in einem anderen Raum und bei einem
anderen Religionslehrer zu nehmen. Dies wäre die beste Lösung, so fährt
Mühler fort, die sowohl den Staat als auch die Kirche befriedigen würde.
Auf diese Art und Weise könnte man selbst den Anschein vermeiden, die
staatliche Gewalt würde einen Gewissenszwang ausüben. Gleichzeitig
könnte der entflammende Konflikt geschlichtet und die Gefahr einer

Schliessung des Katholischen Gymnasiums in Braunsberg wegen des zah-

lenmässigen Rückgangs der katholischen Schüler vermieden werden55.

Die Regierung unter dem Vorsitz Bismarcks zog jedoch noch einmal
die Kehrseite der Medaille in Betracht. Die Verlegung des
Religionsunterrichts in einen anderen Raum - so argumentierte sie - werde als ein
Beweis für eine Abweichung vom Prinzip angesehen, dass der Staat

gegenüber dem Unfehlbarkeitsdogma neutral sei, da er sich gewissermassen

in die innere Auseinandersetzung unter den Katholiken einmische.
Ausserdem könnten sich die oppositionellen Lehrer durch den Staat
diskriminiert fühlen, weil sie von ihm als nichtorthodoxe Beamte betrachtet
würden. Letztendlich hielt die Regierung die Weisung Königsbergs
hinsichtlich der Schüler, die ihren Religionsunterricht nicht mehr bei Wollmann

besuchten, aufrecht56; am 29. Juni 1871 richtete Minister Mühler ein

entsprechendes Schreiben an Bischof Krementz57. Man kann daher der

Meinung sein, dass Bismarck lieber zur Macht greifen als dem Streit ein

schiedsgerichtliches Ende setzen wollte.

« Wie Anm. 50.
56 Ebd.
57 A. Constabel (wie Anm. 2), 104 (Minister von Mühler an Bischof Krementz,

29.6.1871)

146



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

In der Folge unterzeichnete Krementz am 4. Juli 1871 die grosse
Exkommunikation Wollmanns, die am 30. Juli 1871 in der Pfarrkirche
verlesen wurde. Zur gleichen Zeit liess er im Organ der Kurie, dem
«Pastoralblatt», einen einschlägigen Artikel abdrucken, dessen Thema der
Konflikt mit den Antiinfallibilisten und den Staatsbehörden war. Es sei

allgemein bekannt - schreibt Krementz -, dass der Minister am 29. Juni 1871

eine Anordnung an das katholische Gymnasium in Braunsberg erlassen
habe, wonach alle katholischen Schüler verpflichtet seien, den Religionsunterricht

bei Professor Wollmann zu besuchen. Aber er habe Wollmann
auf Grund seines andauernden Widerstandes gegen die Anerkennung der
Unfehlbarkeit des Papstes die missio canonica entzogen. Es sei «in unserem

preussischen Vaterland» ein unerhörter Fall, dass die katholischen
Schüler in einem katholischen Gymnasium entweder den Religionsunterricht

bei einem nicht mehr katholischen Lehrer besuchen mussten oder

gezwungen seien, das Gymnasium zu verlassen, und so ihre begonnene
Ausbildung nicht fortsetzen könnten. Der Beschluss des Ministers erschüttere
nicht nur die Gesetze der katholischen Kirche in Preussen, sondern auch

die Glaubensfreiheit und das Gewissen der Katholiken. Als Bischof fühle
er sich verpflichtet, diesen Tatbestand für rechtswidrig zu erklären, umso
mehr, als die kirchenfeindliche Presse ihre Leser in die Irre führe und die
Wahrheit verschleiere usw. Die Anordnung des Ministers vom 29. Juni
1871 sei gegen die der Kirche vom Staat garantierten Rechte gerichtet, sie

verletze insbesondere die Freiheit und Unabhängigkeit der Kirche in

Glaubensfragen, in die der Staat sich nicht einmischen dürfe.
«Ihr lieben Brüder wisst» - lesen wir weiter im «Pastoralblatt» - dass

Christus den Aposteln eine Vollmacht erteilt hatte, Seine Lehre zu
verkünden und diese Vollmacht wurde auf dem Wege der apostolischen
Erbfolge auf die Bischöfe der katholische Kirche übertragen. Sie sind die
Prediger von Gottes Wort. Es ist ein auf das göttliche Recht gegründetes

Prinzip, das auch durch das Staatsrecht, bereits das Allgemeine Landrecht,
anerkannt worden war. Nach dem katholischen Recht, das durch das

Staatsrecht bestätigt worden ist, entscheidet eben der Bischof, wen man
als katholischen Priester kann gelten lassen. Inzwischen eigneten sich die

Staatsbehörden meine Attribute an, ohne auf meinen Beschluss bezüglich
Wollmanns zu achten, wodurch sie in mein Lehreramt trafen. Das Ministerium

nennt folgende Gründe für seine Anordnung. Wollmann lehre zur
Zeit dasselbe, was er mit Einverständnis der Kirche vor dem 18. Juli 1870

unterrichtet habe. Dieses Argument ist ein grosses Missverständnis. Gerade

um im Einverständnis mit der Kirchenlehre zu sein, sollte Wollmann

147



Janusz Jasinski

die Bestimmungen des Vatikanischen Konzils anerkennen. Vor dem Konzil

lehrte er, dass sich jeder Katholik seinen Beschlüssen unterordnen
müsse und jetzt handle er umgekehrt. Der Staat vertraute ihm die Aufgaben

des Religionslehrers an einem Gymnasium unter der Voraussetzung

an, dass er sie der Kirchenlehre entsprechend erfüllen werde, egal ob vor
oder nach dem 18. Juli 1870.» Wenn er jetzt die Erkenntnisse des
Vatikanischen Konzils ablehne, bedeute das, dass er den Eid gebrochen habe,

denn er unterrichte in Wort und Schrift anders, als es das Vatikanische
Konzil verlange, und dadurch widerspreche er den Prinzipien der katholischen

Kirche. Die Kirche sei ein lebendiger Organismus und könne neue

Dogmen verkünden, so wie der Staat neue Gesetze beschliesse. Man möge

beachten, dass es die Kirche sei, die jemand eine Genehmigung zum
Religionsunterricht zuerkennt und nicht der Staat; deswegen sei für den

Entschluss der Kirche, Wollmann diese Berechtigung abzusprechen, eine

Billigung der Staatsbehörden nicht erforderlich gewesen, woraus sich

ergebe, dass dieser nicht mehr lehren dürfe. Falls er das weiterhin tue, dann

sei das seinerseits ein Beweis für unerlaubte Usurpation und Brechung des

dem Bischof geleisteten Eids. Nun aber gebiete die Staatsgewalt den

Schülern, seinen Religionsunterricht zu besuchen, also bei einem
Menschen, dem durch die geistliche Macht wegen seines Abfalls vom katholischen

Glauben die Berechtigung zur Ausübung des bisherigen Lehramts
im Fach Religion abgesprochen worden sei. Er verletze nicht nur das

Kirchenrecht, sondern untergrabe auch die Autorität der Kirche. Wenn der
Staat in diesem Fall gegen den Willen der Kirche vorgehe, so zeige dies,
dass er überhaupt ihre Institution nicht anerkenne. Der Staat dürfe einen
durch die Kirche seines Lehramts enthobenen Religionslehrer nicht
autorisieren. An diesem Grundsatz werde nichts durch die Tatsache geändert,
dass die staatlichen Behörden Wollmann befohlen hätten, im Religionsunterricht

keine Streitfragen zu berühren. Bereits ein Schweigen darüber
sei ein stiller Protest gegenüber den Schülern, anders gesagt, eine Ablehnung

der Vatikanischen Beschlüsse. Übrigens sei der Lehrer verpflichtet,
die Wahrheiten der Kirche zu verkünden und nicht seine subjektiven
Überzeugungen, sonst würde der ganze Glaube zerstört. Da die Kirche
kraft ihrer Kompetenz geurteilt habe, dass Wollmann kein katholischer
Lehrer mehr sei, hätten die Eltern ein Gesuch an die Schulbehörden
gerichtet, damit er nicht mehr ihre Kinder unterrichte. Trotzdem würden die
staatlichen Behörden diesen gebieten, den Unterricht eines nichtkatholischen

Lehrers zu besuchen, was ein Beweis dafür sei, dass sie Gewissenszwang

und sogar Unterdrückung anwenden, denn diejenigen Schüler, die

148



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

dem Aufruf der Schulbehörde nicht gefolgt seien, hätten das Gymnasium
verlassen müssen. Das (königliche) Braunsberger Gymnasium verliere
kraft einer Verordnung des Ministers vom 29. Juni seinen konfessionellen
Charakter, immerhin sei es ja aus kirchlichen Mitteln errichtet worden.
Der Bischof habe - so fährt er fort - Dr. Wollmann bereits am 8. Dezember

1870 zu einer Änderung seiner Haltung aufgefordert, jedoch vergeblich.

Er habe weiterhin Überzeugungen gepredigt, die im Widerspruch
zur Kirchenlehre in Wort und Schrift stünden. Die letzte Ermahnung sei

am 14. Juni 1871 mit einem zehntägigen Beantwortungstermin erfolgt.
Weil er keine Antwort bekommen habe, sei er zu seinem Schmerz

gezwungen gewesen, ihn am 4. Juli mit der grossen Exkommunikation zu

belegen, die offiziell am 30. Juli bekannt gegeben worden sei. «Damit ist

er kein Mitglied der katholischen Kirche mehr; wegen seines freien und

hartnäckigen Widerstandes gegen die Autorität der Kirche und ihrer
Lehrentscheidungen wurde er aus ihrem Bund ausgeschlossen, was amtlich
bestätigt und veröffentlicht wurde. Die katholischen Eltern dürfen länger
nicht ohne schwere Sünde ihre Kinder zu einem exkommunizierten Priester

schicken; auch die katholischen Schüler dürfen nicht seinen Unterricht
besuchen, ohne in vorgesehene Kirchenstrafen zu geraten.»

Selbstverständlich - fährt der Bischof fort - habe die Anordnung des

Ministers vom 29. Juni 1871 jeden Vaterlandsfreund mit Trauer erfüllt und

Millionen von katholischen Bürgern ein Leid angetan. Es sei eben ein

Angriff auf «unseren heiligen Glauben», auf die Grundlagen des preussischen

Staates bei der Behandlung der Bekenntnisfragen, es sei eine

Verletzung der durch den Staat gewährleisteten Rechte der Katholiken, es sei

der erste gefährliche Schritt auf einem abschüssigen Weg, schliesslich sei

es auch Gewissenszwang. Er hoffe, dass die höchsten Staatsoberhäupter
auf diesem Weg umkehren, der zurzeit viele Menschen mit Misstrauen
und schmerzhafter Abneigung gegen Preussen erfülle. Er wende sich mithin

an den Thron mit der Bitte, dass dieser weiterhin all seine Untertanen
mit derselben Liebe beschere. Er ermahne zugleich die Gläubigen seiner

Diözese, dass sie den Gesetzen der heiligen katholischen Religion treu
bleiben. Die Eltern sollen das Seelenwohl ihrer Kinder beschützen; keiner
dürfe es zulassen, dass sie die Lehren eines abtrünnigen und zu bestrafenden

Menschen hören. «Schickt Beschwerden an alle Instanzen wegen des

Missbrauchs eurer Gewissensrechte. Was den Juden und Dissidenten
gebühre, gebühre auch euch, d.h. der Religionsunterricht an einer öffentlichen

Schule bei katholischen Lehrern. Ermländer! Verlässt euren Hirten
nicht.» In diesem Augenblick, nach dem hervorragenden Sieg über den

149



Janusz Jasinski

äusseren Feind (gemeint ist Frankreich), könne es zu einem verheerenden

Kampf innerhalb des deutschen Vaterlandes kommen58.

Krementz' Brief war sehr umfangreich, nahezu übertrieben lang. In der

Begründung lassen sich zahlreiche Wiederholungen feststellen. Es fällt
auf, dass er offenbar in aller Eile verfasst worden war. Allerdings war es

ein dramatischer Appell, der hauptsächlich an die katholische Gemeinschaft

sowohl in der Diözese Ermland wie auch in ganz Preussen gerichtet

worden war. Die Argumente des Bischofs waren sachlich und stark. Er

war sich dessen bewusst, dass er die Behörden nicht überzeugen werde,

infolgedessen nahm er den ihm aufgezwungenen Kampf mutig und
eindeutig auf, indem er laut non possumus erklärte.

Wie hat nun die katholische Gemeinschaft im Ermland auf den Appell
ihres Bischofs reagiert? Schon im Juli 1871 wies man 35 Schüler dafür,
dass sie den Unterricht bei Wollmann nicht besucht hatten, von der Schule.

Bald setzten auch die Protestschreiben von Eltern ein: an Direktor
Braun, an das Provinzial-Schulkollegium in Königsberg, an das

Kultusministerium in Berlin, ja selbst an den Kaiser. In Allenstein war der
Apotheker Joseph Oster am eifrigsten bei der Sache. Die Proteste aus Allenstein

und der Umgebung wurden u.a. von Jakub Barczewski (Vater des

späteren Priesters Walenty), Kusza, Nikolaj Liszewski (Vater des späteren
Redakteurs der «Gazeta Olsztynska», Jan Liszewski), Szymanski, Frensz-

kowski, O. Grunenberg, F. Gromelski und Jan Silberbach unterzeichnet.
Die Bittschriften wurden im «Braunsberger Kreisblatt» abgedruckt59. Im
Anschluss an den Brief von Krementz bildete sich ein Hilfskomitee für die

Gymnasiasten in Braunsberg, das aus 15 Dechanten der Diözese Ermland
und drei Domherrn bestand60. Die an den Kaiser gerichtete Petition wurde

von 226 Vätern unterschrieben61. Darüber hinaus wurde die Petition
auf Anraten Hiplers zu Händen der Zentrumspartei an den Landtag in Berlin

geschickt62. In derselben Frage übermittelten die im September 1871

in Fulda versammelten deutschen Bischöfe ein separates Schreiben an den

58 Pastoralblatt, 1871. vom I.August. Nr. 15. 85-90 (Hirtenbrief des Bischofs
Krementz, 22.07.1871).

59 Braunsberger Kreisblatt, 1871, Nr. 59 vom 2. Juli; F. Dittrich (wie Anm. I 51 f.
60 Pastoralblatt, 1871, Nr. 16 vom 16. August, 93.
61 AEA/BA, Sign. JK 18. Die Petition unterzeichneten am 19.8.1871 aus Allenstein

und Umgebung 30, aus Guttstadt 45, aus Bischofsburg 40, aus Wormditt 25, aus

Braunsberg 22, aus Frauenburg 15, aus Seeburg 14, aus Wartenburg 13, aus Kirschbaum

12 und aus Mehlsack 10 Personen.
62 AEA/BA, Sign. JK 18 (Die Petition der ermländischen Eltern, 30.11.1871).

150



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken 1870-1872)

Kaiser63. Zugleich begannen Briefe zur Unterstützung der Stellung von
Bischof Krementz von anderen Bischöfen, katholischen Vereinen und weiteren

Einrichtungen aus ganz Europa, selbst aus Amerika, einzutreffen.
Der Höhepunkt dieser Aktion fiel auf die zweite Hälfte des Jahres

187164. Die Schüler bzw. ihre Eltern hingegen reagierten trotz zahlreicher
Proteste unterschiedlich. Nach dem Hirtenbrief des Bischofs verliessen
150 Schüler das Gymnasium, aber 90, vorwiegend aus Braunsberg,
besuchten weiterhin den Unterricht bei Wollmann. Krementz machte sich
Gedanken, ob sie nicht auch exkommuniziert werden sollten. Im Herbst
1871 sank die Zahl der Schüler Wollmanns auf 8865. Inzwischen
beabsichtigte der Oberpräsident der Provinz Preussen Carl von Horn
1807-1889) ein Gerichtsverfahren gegen den Bischof einzuleiten, weil er

ohne seine Erlaubnis den Hirtenbrief veröffentlicht hatte66. Im Dezember
1871 schickten die Eltern, deren Zahl sich diesmal auf 435 belief, zum
wiederholten Male eine Petition an den Landtag in derselben Frage67.

Der Braunsberger Konflikt wollte nicht nachlassen, die liberale Presse

nannte ihn bissig die «Krementz-Affäre». In dieser Sachlage suchte die

Regierung eine Lösung zu finden, zumal der Minister Heinrich von Mühler
durch Adalbert Falk (1827-1900), einen Pastorensohn, Juristen und

zugleich entschiedenen Liberalen ersetzt worden war. Nach seinem Entwurf
richtete die preussische Regierung am 17. Februar 1872 zu Händen des Kaisers

ein längeres Memorial, in dem sie den ganzen Streit mit Bischof
Krementz dargelegt hatte und einen Lösungsvorschlag machte. Es wurde

eingeräumt, dass Krementz zum Teil Recht habe, wenn er Wollmann, der wider
die Grundsätze der Kirche unterrichte und dazu noch seinen Bischof beleidige,

nicht dulden könne. Demzufolge sollte man die Schüler von der Pfl icht
befreien, den Unterricht beim ungehorsamen Lehrer zu besuchen, zumal

niemand ihn bei der Erörterung der umstrittenen dogmatischen Fragen
ablösen werde. Die Schüler und ihre Eltern seien wegen der
Meinungsverschiedenheiten bezüglich seinem Unterricht und der Kirchenlehre beunruhigt.

Die ganze Angelegenheit sei ein auf längere Sicht unannehmbarer

Zustand. Der Konflikt solle daher möglichst schnell beigelegt werden, um-

63 A. Constabel (wie Anm. 2), 133 (Antwort Wilhelms I. an Erzbischof Melchers.
18.10.1871 vgl. dies.. 106 (Staatsministerium an Wilhelm 30.6.1871

64 AEA/BA. Sign. JK 18 (Korrespondenz an Bischof Krementz im Jahre 1871).
65 F. Dittrich (wie Anm. 1 56.
66 A. Constabel (wie Anm. 2). 135 f. (Justizminister Leonhardt an Minister von

Mühler. 24.10.1871).
67 F. Dittrich (wie Anm. 1 56 f.

151



Janusz Jasinski

so mehr als in Preussen ähnliche Seuchenherde auftauchen. Auch die Presse

verlange eine Lösung des Braunsberger Streitfalls. Andererseits gebühre
Wollmann, dem Beamten, staatlicher Schutz. Man könne nun den Streit

ganz rechtmässig beilegen. Der Staat solle nicht auf seine rechtlichen
Bestimmungen verzichten, denn dies würde seine Autorität antasten. Es ist
auch die Frage der gerechten Verhaltensweise gegenüber jenen Schülern
und Eltern zu berücksichtigen, die das Unfehlbarkeitsdogma nicht akzeptiert

hätten und vielleicht auch den Unterricht der fanatischen Priester hören

mussten. Daher solle man eine Lösung finden, auf die beide Seiten eingehen
könnten. In den Mittelschulen bestehe nun keine Pflicht, den Religionsunterricht

in den eigenen Räumen zu nehmen, dies sei im Allgemeinen
Landrecht nicht vorgesehen. Deshalb solle das Provinzial-Schulkollegium
in Königsberg eine Anordnung erlassen, wonach der Religionsunterricht
ausserhalb des eigenen Gymnasiumsgebäudes bei einem anderen Lehrer,
der in keiner Beziehung zum Gymnasium stehe, erteilt werden könne. Es

bestehe nur der Grundsatz, dass alle Schüler verpflichtet seien, am
Religionsunterricht teilzunehmen. In welchem Raum sei zweitrangig. Das sei

der beste Ausweg aus dieser peinlichen Situation, weil der Staat Wollmann
die Lehrberechtigung nicht entziehen und so der Forderung des Bischofs
nachkommen werde. Krementz habe einen solchen Vorschlag zur Lösung
des Streits nicht vorgebracht, und daher werde es nicht etwa so aussehen, er
habe vom Staat ein Zugeständnis erwirkt. Man müsse ja jeden Anschein
vermeiden, dass sich der Staat den unberechtigten Forderungen des Bischofs

von Ermland beugen werde. Mit diesem Vorgehen werde man ausserdem

die katholische Opposition im Reichstag entwaffnen68.

Die genannte Lösung gefiel sowohl Bismarck als auch dem Kaiser, so

dass auf Grund der Anordnung Königsbergs vom 29. Februar 1872 die
Schüler des Braunsberger Gymnasiums den Religionsunterricht schon bei
Pfarrer Joseph Krause nehmen konnten. 1872 hatte er 187 Schüler, während

Wollmann nur noch 39 hatte. Zu Beginn des Jahres 1873 waren 193

Schüler bei Pfarrer Joseph Krause 1840-1900), 15 bei Pfarrer Wollmann.
Aber erst ab 1876 meldet sich keiner mehr bei Wollmann69.

Der Vorschlag des Ministers Falk ist einen kurzen Kommentar wert.
Bereits im Juni des vergangenen Jahres machte - wie schon erwähnt - Mi-

68 A. Constabel (wie Anm. 2). 172-179 (Das Staatsministerium an Wilhelm I.,
17.2.1872); Pastoralblatt. 1872, Nr. 6 vom 16. Juni. 38-40 (Artikel «Zum Braunsberger

Schulstreit»).
69 F. Dittrich (wie Anm. 1 59.

152



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

nister Mühler denselben Vorschlag, der aber damals, als die Kirche noch
keinen so entschiedenen Widerspruch artikulierte hatte, aus prinzipiellen
Gründen von der Regierung abgelehnt worden war. Es ist interessant, zu
sehen, dass man jetzt überhaupt nicht daran anknüpfte. Die Kaiserin
Augusta brachte ihr Bedauern zum Ausdruck, dass man so spät eine

Lösung gefunden habe70.

IV. Der Konflikt zwischen Staat und Kirche wegen
der Exkommunikation Wollmanns

Obwohl die Regierung mit der ermländischen Kirche über den Religionsunterricht

am katholischen Gymnasium in Braunsberg ein Einvernehmen

gefunden hatte, trat sie zum erneuten Angriff auf Krementz an, diesmal
jedoch aus einem anderen Grund. Minister Falk verfasste eilig, wenn auch
nach einer Absprache mit der ganzen Regierung, am 11. März 1872 einen

Brief an Krementz, in dem er feststellte, das die von ihm über Wollmann
und Michelis verhängte Exkommunikation im Widerspruch zu den

Landesgesetzen stehe, weil sie ihre bürgerlichen Rechte beschränke. Falls der

Bischof den Kirchenbann nicht rückgängig mache, werde ihn die Regierung

seines Amtes als Bischof entheben71. Krementz antwortete bereits

am 30. März. Er bestritt die Ansicht, dass einer exkommunizierten Person

die bürgerlichen Rechte beschränkt würden. Gleichzeitig schrieb er, dass

er so lange am Kirchenrecht festhalten würde, bis sich die beiden Seiten

(Kirche und Staat) einigten. Vor einer solchen Einigung sei das kirchliche
Gesetz dem staatlichen vorgeordnet72.

Inzwischen bereitete Falk, unabhängig von dem an Krementz gerichteten

Brief, ein umfangreiches Memorial an die Regierung über den Braunsberger

Konflikt vor. Er erinnerte daran, dass der Artikel 15 der Verfassung

von 1850 der katholischen Kirche Selbstständigkeit lediglich bei der

Verwaltung ihrer inneren Angelegenheiten garantiert habe, denen gegenüber
der Staat neutral bleiben müsse. Für kirchliche Strafen, wie sie Wollmann

auferlegt worden seien, also den Entzug der missio canonica und das Verbot

der Sakramentenspendung, sei tatsächlich die Kirche zuständig. Den-

70 A. Constabel (wie Anm. 2), 190-195 (Augusta an Wilhelm I., 10.3.1872).
71 A. Constabel (wie Anm. 2), 196. (Minister Falk an Bischof Krementz,

11.3.1872).
72 A. Constabel (wie Anm. 2), 225 (Bischof Krementz an Minister Falk,

30.3.1872).

153



Janusz Jasinski

noch sollte die Kirche gemäss dem Allgemeinen Landrecht hier ein Placet
der Staatsbehörden einholen, weil das Lehreramt vom Staat und nicht von
der Kirche verliehen werde. Also sei der eigenmächtige Entzug der missio
canonica ein Unrecht gewesen. Falk erinnert an die bisherige Praxis bei der

Einstellung von Religionslehrern an staatlichen Schulanstalten. Das

Provinzial-Schulkollegium habe jeweils einen Kandidaten vorgeschlagen, den

die kirchliche Seite gebilligt habe. Danach habe sich der Kandidat einem

Eignungsexamen unterziehen müssen und dann vom Bischof die missio
canonica erhalten. Erst da sei er vom Staat eingestellt worden und dadurch
Beamter geworden. Diesen Grundsatz habe das Regierungsreskript vom
Jahre 1852 bestätigt. Auf diese Weise habe der Staat diesem Dualismus
zugestimmt, aber es sei der Staat gewesen, der die Kirche zur Zusammenarbeit

bei der Einstellung von Religionslehrern zugelassen habe. Krementz
versuche zu Unrecht, nachzuweisen, dass der Staat der Kirche folgen solle.

Die Religion sei eines der obligatorischen Fächer, deswegen sei der
Staat für die Erfüllung dieser Pflicht verantwortlich, deswegen habe er
Wollmann eingestellt, deswegen dürfe nur er ihn entlassen. Erteilung und

Entzug der missio canonica seien rein kirchliche Akte gewesen, womit der
Staat nichts zu tun habe, und deshalb sei er auch nicht verpflichtet, diese zu
beachten. Jedoch sei dieser Streit schon beigelegt worden.

Danach ging Falk zur heikelsten Frage über, nämlich zur Exkommunikation.

Das Allgemeine Landrecht besage, wenn ein Ausscheiden aus der

Kirche den Entzug der Bürgerrechte beinhalte, müsse das ein Placet des

Staates bekommen. Die Verfassung von 1850 habe diesen Grundsatz nicht

ungültig gemacht, denn man spreche darin nur von der kirchlichen Verwaltung

bezüglich ihrer inneren Angelegenheiten. In diesem Bereich seien die
Priester selbstverständlich verpflichtet, ihren Vorgesetzten zu gehorchen.
Anders verhalte es sich, falls auch Bürgerrechte betroffen wären. Dann habe

der Staat die Verpflichtung, seine Bürger, darunter auch Priester, vor
jeglicher Diskriminierung zu schützen. Zu einer solchen Frage gehöre der grosse

Kirchenbann, denn die exkommunizierte Person werde, über die
kirchliche Infamie hinaus, in ihrer Umgebung verachtet und generell aus der

Gesellschaft ausgestossen, sie müsse auch mit materiellen Strafen rechnen.

Man meide sie nicht nur während der Gottesdienste, sondern auch im
privaten Verkehr, im Handel, in Rechtshandlungen, während verschiedener
staatlicher Feierlichkeiten, bei der Arbeit, beim Reisen usw. Anders gesagt,
der grosse Kirchenbann sei nicht nur eine Angelegenheit der Kirche,
sondern auch des Staates. Krementz habe die Vorschriften des Allgemeinen
Landesrecht übertreten, als er Wollmann mit dem Kirchenbann belegt habe.

154



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Der Konflikt in Braunsberg - fuhr Falk fort - sei von dem ermländi-
schen Bischof heraufbeschworen worden, der versucht habe, kirchliche
Konsequenzen, die sich nunmehr aus dem Unfehlbarkeitsdogma ergeben,
im praktischen Leben seiner Diözese anzuwenden - eben durch den Entzug

der missio canonica und durch die grosse Exkommunikation gegenüber

Wollmann. Inzwischen sei zwar der überwiegende Teil der katholischen

Gemeinschaft an der traditionellen Überlieferung des Glaubens
orientiert und aus diesem Grunde bewahre er im obigen Konflikt eine
neutrale Haltung. Weil dieses Problem in der katholischen Gemeinschaft aber

nicht gelöst worden sei, würden weiterhin Diskussionen anhalten und ein

Grossteil der Katholiken sei desorientiert. In dieser Situation habe der
Staat die Haltung eines Beobachters eingenommen, indem er die Infalli-
bilisten und ihre Gegner gleich behandle. Sollte der Staat weiterhin
konsequent handeln, so entstehe die Frage, wie er sich zur Entscheidung des

ermländischen Bischofs verhalten solle. Leider sehe das Allgemeine
Landrecht keine Strafen für die Verletzung von Bürgerrechten vor.
Andererseits könne sich der Staat offiziell nicht für den guten Ruf eines von der

Kirche exkommunizierten Lehrers einsetzen. Die Bischöfe sollten weder

mit Gefängnis bestraft noch ihrer Ämter enthoben werden, denn nicht der
Staat habe diese ihnen anvertraut. Übrigens würde dann eine Frage
auftauchen, wie die vakanten Bischofssitze besetzt werden sollten, wodurch
sich weitere Schwierigkeiten anhäufen würden. Dennoch solle man nicht

vergessen, dass jeder Bischof einen Treue- und Gehorsamseid im Blick
auf das Landrecht ablege, was auch Bischof Krementz getan habe. Der
Staat beaufsichtige auch ihn. Wenn er gegen das Gesetz Verstösse, könne

er bestraft werden.
Unter Berücksichtigung all dieser Umstände, insbesondere der Tatsache,

dass das Vorgehen des Bischofs die öffentliche Ruhe bedrohe, solle

er bestraft werden, und zwar durch die Wegnahme der Temporalien, die er

von der Staatskasse bekomme73.

Nachdem die Regierung das Falk'sche Memorial zur Kenntnis genommen

hatte, beschloss sie, Entwürfe für eine neue Gesetzgebung auszuarbeiten,

welche das Verhältnis zwischen Staat und Kirche regeln sollte74.

Sie bildeten eine Grundlage für die berühmten Maigesetze vom folgenden

73 A. Constabel (wie Anm. 2). 196-226 (Minister Falk an das Staatsministerium.

25.3.1872).
74 A. Constabel (wie Anm. 2). 227 f. (Staatsministerial-Sitzungsprotokoll.

13.4.1872).

155



Janusz Jasinski

Jahr, unabhängig von dem am 13. Mai 1872 verabschiedeten Gesetz über
die Schulaufsicht, das die polnische Kirche und das Polentum schlechthin
betraf75. Die Regierung, die dem Memorial Falks zustimmte, beschloss,
konkrete Massnahmen zur Bestrafung des Bischofs zu ergreifen76.

Wegen des entschiedenen Vorgehens Falks wurde der Kaiser unruhig.
Da erläuterte ihm Bismarck, dass es auch seiner Haltung und der der ganzen

Regierung entspreche. Zurzeit aber habe niemand vor, Krementz seines

Amtes zu entheben, weil dafür der Staat nicht zuständig sei. Werde er
sich jedoch den Anforderungen der Regierung nicht unterordnen, dann
werde die Regierung mit ihm keine Beziehungen mehr unterhalten. Es gehe

darum - schrieb Bismarck -, dass der Bischof die Staatsgesetze nicht
beachte und nachträglich verlange, dass der Staat seinen unberechtigten
Forderungen gegenüber nachgeben werde77.

Auch die Regierung sandte ein offizielles Schreiben an den Kaiser, in
dem sie die bisherige Verhaltensweise gegenüber Krementz darlegte. Sie

erinnerte daran, jener habe Wollmann und Michelis mit der grossen
Exkommunikation belegt und gleichzeitig das Staatsrecht verletzt, weil diese

Strafe tief in den Bereich der bürgerlichen Stellung eines Menschen

eingreife. Die Regierung wies darauf hin, die Kirche dürfe die staatlichen
Rechte nicht einschränken und die Erwerbsmöglichkeiten von Menschen

verringern, genau dies könne aber eine Folge der grossen Exkommunikation

sein, die ohne Genehmigung des Staates verkündet worden sei. Im
Übrigen bestreite der Bischof die Souveränität des Staates und wolle dessen

politische Gewalt der Kirche unterordnen. Derartige Usurpationen
seien nicht neu, ähnliche Gedanken seien von der römischen Kurie während

des Vatikanischen Konzils entwickelt worden. Die Kirche möchte
darüber entscheiden, was man unter den bürgerlichen Rechten verstehen

solle; der Papst habe vor, kraft seines Lehramtes darüber zu urteilen, wobei

er nicht beabsichtige, auf Strafen und Zwangsmassnahmen zu
verzichten, ungeachtet ob es sich um einen einfachen Bürger oder um einen
Fürsten oder Monarchen handle. Wenn das staatliche Gesetz im Widerspruch

zu dem kanonischen Recht stehe, solle man selbstverständlich auf
das Letztere hören. Bei einer solchen Denkweise unterliege dem Kirchenbann

jede Person, die mehr dem Staats- als dem Kirchenrecht gehorche.

75 L. Borodziej (wie Anm. 24), 89-101.
76 A. Constabel (wie Anm. 2), 231-238 (Minister Falk an das Staatsministerium,

21.4.1872).
77 A. Constabel (wie Anm. 2). 240 f. (Bismarck an Wilhelm I., 22.4.1872).

156



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken 1870-1872)

Ein Fürsprecher einer solchen Haltung sei der Bischof von Ermland, der
ungeachtet eines dem Staat abgelegten Eides ihm offen den Gehorsam

verweigere. Zwar erkläre er, dass die Exkommunikation keine negativen
Folgen bewirke, aber diese seine Meinung widerspreche dem allgemeinen
Empfinden. Nach den Geboten der Kirche dürften die Gläubigen mit einer
exkommunizierten Person nicht in Kontakt kommen; wer gegen diese
Vorschriften Verstösse, begehe selbst eine Todsünde. Die Exkommunikation

habe folglich einen nachteiligen Einfluss auf das gesamte Leben des

Exkommunizierten. Man solle deshalb Krementz ermahnen, dass er seine

Disziplinarstrafen auf rein kirchliche Ebenen beschränke. Sollte er diesen

Forderungen nicht entgegenkommen, müsse er gezwungen werden, die
staatlichen Gesetze zu beachten78.

Zur Frage der Exkommunikation ergriff in einem längeren Artikel
«Das Wesen und die Folgen des Kirchenbannes» der Redakteur des erm-
ländischen «Pastoralblattes» Franz Hipler das Wort. Er erinnerte daran,
dass seine Traditionen bis in die ältesten Zeiten, nämlich die des hl. Paulus

reichten, er wies auf die Vielfalt der kirchlichen Strafen im Mittelalter

und ihre erzieherischen Ziele hin und befasste sich schliesslich länger
mit den Zensuren, die exkommunizierte Priester betreffen. Er legte dar,

die mit dem Kirchenbann belegten Personen dürften den gemeinsamen,
öffentlichen Kirchengebeten nicht beiwohnen, sie seien von der Teilnahme

an der hl. Messe ausgeschlossen, ihnen würden die hl. Sakramente und
eine christliche Bestattung verwehrt. Dagegen dürften sie Predigten
hören. Falls der exkommunizierte Geistliche eine hl. Messe halten, Sakramente

spenden oder den Segen erteilen würde, dann solle man all diese

Handlungen für ungültig erklären. Die Gläubigen dürften, unter Androhung

einer schweren Sünde, nicht an seinen priesterlichen Handlungen
teilnehmen, noch mit ihm in der Öffentlichkeit beten oder überhaupt mit
ihm religiöse Kontakte unterhalten. Nicht genug damit, ein Pfarrer dürfe

nicht in Anwesenheit eines Exkommunizierten die hl. Messe zelebrieren.

Wenn ein solcher mit Gewalt in eine Kirche eindränge, solle er unter
Gewaltanwendung weggeführt werden. Falls dies unmöglich wäre, sollen
der Priester und die Gläubigen das Gotteshaus verlassen. Allen Gläubigen
sei es verboten, irgendwelche Beziehungen zu einem Exkommunizierten
zu unterhalten, so dürften sie ihn etwa weder freundlich grüssen noch
besuchen oder lehren. Es gehe nämlich darum, dass er infolge solcher Iso-

78 A. Constabel (wie Anm. 2). 245-249 (Das Staatsministerium an Wilhelm I..

16.4.1872).

157



Janusz Jasinski

lierung möglichst schnell seine Sünde erkenne. Hingegen könnten mit ihm
Eltern, Kinder, Ehegatte und Diener Kontakte unterhalten79.

Daraus geht deutlich hervor, dass die kirchliche Exkommunikationsstrafe

nicht nur eine innerkirchliche Dimension hatte, sondern auch die

Sphäre des gesellschaftlichen und bürgerlichen Lebens betraf, da sie ja
eine Isolierung des Exkommunizierten von seiner Umgebung, seinen
Nachbarn und Freunden bezweckte.

Ein Jahr später, als Minister Falk Krementz vorgerechnet hatte, welche

Folgen die grosse Exkommunikation habe, meldete sich Hipler nochmals

zu Wort. Er begründete erneut die Notwendigkeit der Anwendung der

Exkommunikationsstrafe, war nun aber darauf bedacht, ihre Wirkung im
weltlichen Leben einzuschränken. Er führte aus, jede Institution erlasse

ihre Gesetze und Satzungen, auf deren Grundlage sie ihre Mitglieder
aufnehme oder, falls sie dazu gezwungen werde, auch ausstosse. Wenn z.B.
ein Offizier den Ehrenkodex breche, gerate er in seiner Umgebung in Verruf

und Verachtung. Die Kirche wolle einerseits vor einem aus der Kirche
Ausgestossenen warnen, um einen Anstoss unter den Gläubigen zu
vermeiden, andererseits sei sie daran interessiert, dass der Sünder möglichst
schnell zur Einsicht komme. Selbstverständlich begehe jemand, der einen
solchen Menschen aus Gewohnheit oder infolge guter Manieren grüsse
oder in einem Gasthaus zufällig mit ihm zu Mittag esse, keine Sünde. Im
Allgemeinen Landrecht finde sich jedoch ein Paragraph, der es der Kirche
erlaube, bürgerliche Strafen anzuwenden - die des Ehren- und
Vermögensverlustes mit Einverständnis des Staates, im Falle von Priestern sogar
ohne staatliche Einwilligung. Dennoch habe die Kirche nicht vor, den

Exkommunizierten ihre Rechte zu entziehen. Bei Berücksichtigung dieser

Argumente dürfe der Staat den Bischof nicht dafür bestrafen, dass er den

Schutz der katholischen Gemeinschaft vor dem Anstoss im Sinne habe,

wenn er den Gläubigen verbiete, mit Exkommunizierten zu verkehren80.

79 Pastoralblatt, 1871, Nr. 15 vom I .August, 2-92 (Artikel «Wesen und Wirkungen
des Kirchenbannes»).

80 Pastoralblatt, 1872, Nr. 7 vom 1. April, 41-47 (Artikel «Die äusseren Folgender
Exkommunikation»).

Die oben genannten Strafen bezüglich des Exkommunizierten werden in einer
katholischen Enzyklopädie aus dem Anfang des 20. Jahrhunderts bestätigt: «Man
verweigert ihm das Recht, die heiligen Sakramente zu empfangen und diese zu spenden;
er trägt keinen Nutzen aus den allgemeinen Kirchengebeten, Ablässen und Opfern, er
wird von der Teilnahme an Gottesdiensten, insbesondere von der hl. Messe fern gehalten;

er ist allerdings berechtigt, einer Predigt beizuwohnen und sogar in der Kirche zu
verweilen, jedoch nur dann, wenn niemand darin ist; man entzieht ihm das Anrecht auf

158



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Es ist angebracht, dem Vorwurf des Ministers Falk Recht zu geben,
wonach zwar der Kirchenbann formell einem Exkommunizierten bürgerliche

Rechte wie die Beteiligung an Wahlen oder die Regelung von
Vermögensangelegenheiten usw. nicht wegnimmt, aber doch eine Isolierung
des Sünders von den Gläubigen, die zur damaligen Zeit in der Regel die

ganze lokale Gesellschaft bildeten, beabsichtigt. Was bedeutete der Satz,
dass den Gläubigen verboten werde, mit einer exkommunizierten Person
Geschäfte zu tätigen? Diese Bestimmung gefährdete ihre materiellen

Lebensbedingungen. Wer hätte den Mut gehabt, bei einem exkommunizierten

Schuster Schuhe anfertigen zu lassen oder bei einem exkommunizierten

Geschäftsinhaber einzukaufen? Also sickerte die grosse
Exkommunikation tief in den ausserkirchlichen Bereich des Lebens ein. Diese

erbarmungslosen Bestimmungen wurden erst im 20. Jahrhundert (1917
und 1983) geändert bzw. weitgehend gelockert81.

Inzwischen wurde Falk des Briefwechsels mit Krementz überdrüssig
und fasste den Entschluss, ihn zu bestrafen, was er natürlich ohne Billigung

der Regierung und des Kaisers nicht tun konnte. In Anlehnung an

sein Memorial berichtete die Regierung in einem Schreiben an Wilhelm I.

vom 19. Juli 1872 noch einmal über den Konflikt mit dem Bischof von
Ermland, um zum Schluss Massnahmen gegen ihn vorzuschlagen. Ein
zusätzlicher Grund für die Empörung der Regierung über Krementz war die

von diesem gebrauchte Wendung, dass er «die staatliche Souveränität des

Staats» anerkenne, welcher Souveränität eine andere gegenübergestellt
werde, nämlich offensichtlich die des Päpstlichen Stuhls. Das könne der

preussische Staat keineswegs akzeptieren. Gemäss dem preussischen und

kirchliche Bestattung, und seine Leiche darf nicht in geweihter Erde begraben werden.
Wenn das eintreten würde, sollte man ihn von dort fortschaffen und den Friedhof selbst

für geschändet halten und auf's Neue weihen Man darf mit dem Exkommunizierten

weder ins Gespräch kommen, noch Briefe von ihm empfangen; man darf nicht für
ihn in der Öffentlichkeit beten; man verbietet, mit ihm in freundschaftliche Beziehungen

zu kommen, mit ihm zu wohnen und Geschäfte zu tätigen.» Vgl. Kirchliche
Handenzyklopädie. Bd. 9-10, Warschau 1906, 356-358.

81 Edmund Przekop, Seelsorgeführer nach dem Kodex von Johannes Paul IL, Olsztyn

1990 (polnisch), 221 : «Der Unterschied zwischen dem alten und neuen Recht

bezüglich der Folgen einer Exkommunikation wird vor allem darin sichtbar, dass der

Exkommunizierte jetzt keine Ämter, Würden und Kirchenanstellungen verliert; das alte

Verbot, Kontakte mit dem Exkommunizierten in weltlichen wie auch geistigen Fragen

zu unterhalten, ist nicht mehr gültig, es besteht auch keine Pflicht, den Exkommunizierten

von der passiven Teilnahme an den liturgischen Funktionen fern zu halten oder

sie im Falle seiner Gegenwart zu unterbrechen.»

159



Janusz. Jasinski

dem deutschen Recht sei die Kirche eine Korporation wie viele andere

durch den Staat aufgenommene Gesellschaften auch und unterliege seiner

Gesetzgebung. Man könne der Krementz'schen Argumentation nicht
zustimmen, dass man Gott mehr als den staatsbürgerlichen Pflichten gehorchen

solle, sonst hätte das Gewissen der Gläubigen zu entscheiden, was
schliesslich zur totalen Willkür in der Staatsordnung führen würde. Im
Übrigen seien in der katholischen Lehre die Grenzen des Dogmas nicht
präzis bestimmt, daher könne jeder Beschluss des Vatikans, je nach
aktueller Lage, zum Dogma gerechnet werden. Wenn es um die Bestrafung
von Krementz gehe, so solle man die philosophisch-theologische Fakultät
nicht schliessen, denn ein solches Vorgehen würde eine für den Staat

schädliche Reaktion hervorrufen. Aber man könne ab dem dritten Quartal
1872 die für ihn und seine Bischofsfunktion bestimmten Temporalien in
Höhe von 4500 Talern vierteljährlich einstellen. Der andere Teil des

Gehalts, für das Domkapitel und für die Bedürfnisse der Domkirche, sei

auszurichten82. Die vorgeschlagenen Massnahmen stiessen auf den Einwand
des Kaisers, der sie als allzu strenge Vergeltung einschätzte, wobei er eine

Eskalation des Konfliktes befürchtete. Schliesslich liess er sich, wider die

Meinung seiner Gattin Augusta, von Bismarck überzeugen. Infolgedessen
wurde Krementz ab dem vierten Quartal 1872 das bisherige Gehalt
zurückbehalten83.

Der Fall Krementz erregte Aufsehen. Dieser fand Unterstützung beim
Erzbischof Mieczyslaw Halka-Ledöchowski. In der Posener Zeitschrift
«Tygodnik Katolicki» schrieb er, jeder Katholik sei verpflichtet, die
Gesetze der Kirche denen des Staates vorzuziehen. Unter den jetzigen
Bedingungen, da infolge menschlicher Leidenschaften der Kampf gegen
die Kirche beginne, solle das Recht Gottes den Vorrang haben. Niemand
dürfe das Gehorsamsprinzip in Bezug auf die Kirche bestreiten, denn die

82 A. Constabel (wie Anm. 2), 276-284 (Das Staatsministerium an Wilhelm I.,
19.7.1872); KHZ, 1872, Nr. 152 vom 2. Juli und Nr. 153 vom 3. Juli; vgl. auch F. Härtung

(wie Anm. 10), 13.
83 A. Constabel (wie Anm. 2), 297 (Minister Falk an Bismarck, 5.8.1872); 287-296

(Protokoll einer Regierungssitzung, 3/4.08.1872); KHZ, 1872, Nr. 169 vom 22. Juli;
F. Dittrich (wie Anm. 1), 12-13;L. Trzeciakowski (wie Anm. 10), 108. - Bereits nach

dem Entschluss der Regierung wies der frühere Minister H. Mühler in einem privaten
Brief an den Kaiser darauf hin, dass die Sistierung des Gehalts von Krementz eine
unberechtigte Handlung war, weil die Einkünfte des Bischofs im Prinzip einen Schadenersatz

für die nach 1772 säkularisierten Güter des Bischofs darstellen, was im preussischen

Recht 1821 anerkannt worden sei, vgl. A. Constabel (wie Anm. 2), 325 f.
(Minister a.D. von Mühler an Wilhelm I., 10.1872).

160



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Gesetze der Kirche würden von Gott herrühren. Es sei klar, dass der dem

Papst abgelegte Eid nicht mit dem, der dem König abzulegen ist, in Widerspruch

stehe. Daraus gehe auch nicht hervor, dass der König ein Anrecht
habe, den Ungehorsam des Bischofs der Kirche gegenüber zu verlangen84.

Inzwischen rückte der 100. Jahrestag der Eingliederung von Ermland
und Königlich-Preussen in die preussische Monarchie näher. Bischof
Krementz hielt es für wichtig, an den Feierlichkeiten teilzunehmen, die

am 13. September 1872 in Marienburg in Gegenwart des Kaisers Wilhelm
I. stattfinden sollten. Die genannte Gelegenheit beschloss Bismarck
auszunutzen. Mit Zustimmung des Kaisers benachrichtigte er Krementz. dass

er zu den Marienburger Feierlichkeiten kommen könne, wenn er zuvor
einen bedingungslosen Treue- und Gehorsamseid ohne irgendwelche
Vorbehalte ablegen würde. Da der Bischof dies nicht vorhatte, fuhr er nicht
nach Marienburg85.

Der Kampf des Staates gegen die Kirche wurde immer heftiger. Die

Frage der Altkatholiken, die in Braunsberg doch zum Ausbruch des
preussischen Kulturkampfes geführt hatte, verlor dagegen an Bedeutung. Dennoch

bediente sich Bismarck ihrer weiterhin als einer Waffe, da er erhoffte,

eine ernsthafte Spaltung in der katholischen Kirche und dadurch eine

nationale katholische Kirche herbeizuführen. Er setzte hauptsächlich auf
die intellektuellen Kreise, deren symbolischer Anführer der bereits
erwähnte Ignaz Döllinger, Professor für Kirchengeschichte und kanonisches

Recht in München, war. Schon 1854 trat dieser dem Dogma über die
Unbefleckte Empfängnis Maria, dann dem Syllabus errorum und 1870 auch

dem Dogma über die Unfehlbarkeit und den Primat des Papstes entgegen,
wofür er dann vom Münchner Erzbischof exkommuniziert wurde. Er
förderte sehr stark die Altkatholiken, obwohl er ihnen selbst offiziell nicht
beitrat86. Zur Regelung der Tätigkeit der Altkatholiken verabschiedete der

Reichstag auf Antrag Bismarcks ein Gesetz über ihren Anspruch auf
Kirchenvermögen und auf Mitbenutzung der katholischen Friedhöfe87. Be-

84 KHZ, 1872, Nr. 166 vom 18. Juli (Zusammenfassung des Artikels von Erzbischof

M. Halka-Ledöchowski).
10 A. Constabel (wie Anm. 2) 305 ff. (Korrespondenz zwischen Bischofs Krementz.

und staatlichen Behörden. 22.8-23.9.1872).
s(> Katholische Enzyklopädie (wie Anm. 20). 44 f.: Pastoralblatt. 1871. Nr. 8 vom

16. April. 47 f. (Hirtenbrief des Münchner Erzbischofs Georg Scherr vom Palmsonntag

1871. der gegen Döllinger gerichtet ist).
87 F. Dittrich (wie Anm. 1). 140-145: J. Krasuski (wie Anm. 12). 178. 184:

J. Oblqk (wie Anm. 1 44; Katholische Enzyklopädie (wie Anm. 8), 636.



Janusz Jasinski

reits zwei Jahre zuvor, im August 1873, konsolidierte sich die altkatholische

Bewegung dank der Wahl des Breslauer Professors Joseph Hubert
Reinkens zu ihrem Bischof. Er wurde von einem Jansenisten, dem Bischof
von Deventer, Hermanus Heykamp 1804-1874), in Rotterdam geweiht88.
Seit 1889 sind die nationalen altkatholischen Kirchen in der Utrechter
Union der Altkatholischen Kirchen zusammengeschlossen. Sie existieren
bis auf den heutigen Tag89 und nehmen an ökumenischen Begegnungen
mit der römisch-katholischen Kirche teil.

Abschluss

Die Beziehungen zwischen der katholischen Kirche und dem preussischen

Staat waren dank der Verfassung von 1850 relativ korrekt, sie wurden

jedoch seit dem Ausgang der 50er-Jahre immer schlechter. Die
Katholiken fühlten sich durch eine Reihe von Ereignissen und Entwicklungen

bedrängt und beunruhigt: die Niederlagen des katholischen Österreich

und des katholischen Frankreich, den aufkommenden Antiklerikalismus

in Bayern, die russischen Verfolgungen des Katholizismus in Polen
und Litauen nach dem Novemberaufstand, den voraussehbaren Untergang
des Kirchenstaates, die Einigung des Kaiserreiches Deutschland mit
einem überwiegenden protestantischen Bevölkerungsanteil und -
vielleicht in erster Linie - den Aufschwung von liberalen und zugleich anti-

88 J. Krasuski (wie Anm. 12), 157; Katholische Enzyklopädie (wie Anm. 8), 636.
89 R. Fischer-Wollpert (wie Anm. 22), 412 f.: «... Die Altkatholische Kirche bildet

in jedem Land eine eigene Nationalkirche. An den christlichen Hauptlehren halten die
Altkatholiken fest: Gott, Schöpfung, Dreifaltigkeit, Christus, Erlösung. Der Primat des

Papstes gilt nur im historischen Sinn: Der Papst ist <Primus inter pares> (der Erste unter

Gleichgestellten). Abgelehnt wird die päpstliche Unfehlbarkeit, wie sie auf dem

Konzil im Vatikan 1870 definiert worden ist. Der sakramentale Charakter des
Bischofs- und des Priesteramtes wird grundsätzlich anerkannt, ebenso werden die
Sakramente im Sinn der katholischen Kirche gedeutet. Anerkannt wird ferner die Lehre

vom Fegfeuer und vom Nutzen des Gebetes für die Verstorbenen. Abgelehnt werden
Wallfahrten, Bilder- und Reliquienverehrung. Die Liturgie wurde von Anfang an in der

Landessprache gefeiert. Die höchste Autorität in allgemeinen Angelegenheiten besitzt
eine aus Geistlichen und Laien zusammengesetzte Synode» [Text nach der zweiten
deutschen Auflage 1988, 156]. Die Altkatholiken lassen zurzeit auch Frauen zu den

priesterlichen Funktionen zu. Über die Altkatholiken orientiert am ausführlichsten
das Werk von Urs Küry, Die altkatholische Kirche. Geschichte - Lehre - Anliegen.
Übersetzung und wissenschaftliche Bearbeitung unter der Leitung von Wiktor
Wysoczaihski, Warschau 1996 (polnisch).

162



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

kirchlichen Kreisen in Preussen selbst. Der Staat behandelte die
widerwillige Einstellung der Katholiken zu den Siegen Preussens nahezu als

Hochverrat, zumal sie politische Verbindungen mit dem Kaiserreich
feindlich gesinnten nationalen Minderheiten (Polen, Elsässern, Dänen)
eingingen. Er befürchtete auch enge Verbindungen zwischen den
Ultramontanen und dem Heiligen Stuhl, wodurch die Unabhängigkeit des Staates

von der Kirche in Frage gestellt war. Die Liberalen ihrerseits waren
über den Syllabus, die halbfeudalen Zustände im Kirchenstaat und dessen

Widerstand gegen die freiheitlichen Bestrebungen der italienischen
Vaterlandsfreunde, schliesslich auch über die Verkündigung des päpstlichen
Unfehlbarkeits- und Primatsdogmas entrüstet. Man kann annehmen, dass

der akute Konflikt zwischen Preussen und der katholischen Kirche früher
oder später, auch ohne den Streit um die Unfehlbarkeit des Papstes,

eingetreten wäre. Dieser Streit beschleunigte lediglich den Kulturkampf.
Anfänglich strebten weder Bismarck noch Wilhelm I. nach einer

Verschärfung der Beziehungen mit der katholischen Kirche. Diese konnte
freilich nicht damit einverstanden sein, dass die ihrer missio canonica
enthobenen und exkommunizierten Geistlichen weiterhin Lehrer fiir die
katholische Religion bleiben sollten. Dieses Problem beruhte jedoch darauf,
dass priesterliche Religionslehrer gleichzeitig Beamte waren, weil es der

Staat war, der sie an den Gymnasien anstellte. Die Schulbehörden durften
sich nicht in die inneren Streitigkeiten der Kirche einmischen und hatten

daher keinen formellen Grund, Leute wie Paul Wollmann wegen seiner

negativen Stellungnahme zum Unfehlbarkeitsdogma abzuberufen. Wenn

man früher, d.h. bei noch vorhandenem gegenseitigem Vertrauen, derartige

Meinungsverschiedenheiten vorhergesehen hätte, wären vermutlich

Kompromisslösungen möglich gewesen. Jetzt war es schwieriger. Die
Kirche stellte ihre Forderungen mit Strenge, der Staat wollte um seiner

Autorität willen nicht nachgeben. Auf den Widerwillen des Staates gegen
eine mögliche Übereinkunft weist sowohl die Tatsache hin, dass sowohl

Bismarck als auch Wilhelm I. den Entwurf des Ministers von Mühler
ablehnten, dass die vom Bischof bestimmten Lehrer den Religionsunterricht
ausserhalb der Gymnasialgebäude erteilen könnten, wodurch Wollmann
seine Stelle behalten würde. Später aber, als der Widerstand gegen ihn

zugenommen hatte und der Braunsberger Konflikt wegen der Wegweisung
aus dem Gymnasium derjenigen Schüler, die den Anweisungen des

Bischofs gehorchten, ein internationales Politikum geworden war, gab der

Staat nach und erlaubte, den Religionsunterricht ausserhalb der
Gymnasialräumen zu erteilen.

163



Janusz Jasinski

Trotz dieses Kompromisses beschloss der Staat, in dieser Phase des

Kampfes gegen die Kirche (Ausweisung der Jesuiten, Abschaffung der
katholischen Abteilung im Kultusministerium) zu einem heftigeren
Angriff anzusetzen. Minister Falk wies mit Zustimmung des Kanzlers und
des Kaisers nach, diesmal mit Recht, dass die auf Wollmann auferlegte
grosse Exkommunikation keine rein kirchliche Strafe ist, da sie auch in
den Bereich des gesellschaftlich-bürgerlichen Lebens eingreife, u.a. durch
das Verbot, mit ihm persönliche, gesellige und sogar wirtschaftliche Kontakte

zu unterhalten. Da der Bischof gemäss dem damals gültigen kanonischen

Recht den Kirchenbann nicht zurückrufen durfte, wurden ihm die

sog. Temporalien, d.h. sein Lebensunterhaltsfonds weggenommen; darüber

hinaus wurde ihm verboten, an den Feierlichkeiten anlässlich des

100. Jahrestages der Einverleibung von Ermland und Königlich-Preussen
teilzunehmen. In diesem Stadium verlor der durch die Meinungsverschiedenheiten

über das Unfehlbarkeitsdogma des Papstes verursachte Konflikt

in Braunsberg an Bedeutung. Dennoch initiierte gerade er einen
härteren Konflikt zwischen dem Staat und der Kirche (1870-1872), der bald
in den berüchtigten Kulturkampf ausartete. Die Altkatholiken dagegen,
die ihrem Gewissen folgten, bildeten die altkatholische Kirche, die bald
aufhörte, politisch instrumentalisiert zu werden, und eine rein religiöse
Bewegung wurde.

(Deutsch von Grzegorz Supady, überarbeitet von der Red.)

Janusz Jasinski (geb. 1928 in Wolomin bei Warschau PL), Prof. ord. Dr. habil.
Studium der Geschichte in Lublin. 1954-1974 Lehr- und Forschungstätigkeit
in Olsztyn (Allenstein), 1974-1996 am Historischen Institut der Polnischen
Akademie der Wissenschaften in Warschau. Spezialist für die Geschichte von
Ermland. Masurien. Ostpreussen und Pomme re lien im 19. Jh. Verfasser und
Herausgeber zahlreicher historischer Monographien und Anthologien.

Adresse: ul. Boenigka 28717. PL-10-686 Olsztyn. Polen.

164


	Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

