Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)
Heft: 3
Artikel: Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen

Monarchie und der katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger
Altkatholiken (1870-1872)

Autor: Jasiski, Janusz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen
der preussischen Monarchie und

der katholischen Kirche und die Frage

der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)"

Janusz Jasinski

Einfiihrung

Mit der Frage der Unruhen kirchlichen Ursprungs in Braunsberg und in
der ganzen Ditzese Ermland befasste sich im Zusammenhang mit der
Verkiindung des Infallibilititsdogmas des Papstes kurz vor dem Ersten
Weltkrieg Franz Dittrich. Die Ergebnisse seiner Forschungen wurden
von Jan Obtak, Stanistaw Achremczyk und Alojzy Szorc sowie anderen
Historikern wiederholt!. Eine wichtige Auswahl der Quellen iiber die

* Das vorliegende Referat wurde auf einem Seminar zum Thema «Die Mission des
Bischofs von Rom» gehalten, das von drei Instituten der Theologischen Fakultit der Erm-
landisch-Masurischen Universitit in Olsztyn, der Christlichen Theologischen Akademie
in Warschau und der Pipstlichen Theologischen Akademie in Krakau mit Skumenischer
Beteiligung am 16./17. Oktober 2001 in Olsztyn (dem friiheren Allenstein, wo heute auch
das im Referat erwihnte «Hosianum» in Form eines Priesterseminars weiter existiert)
durchgetiihrt wurde. Das Seminar stand im weiteren Zusammenhang einer Aufarbeitung
der Geschichte der innerkatholischen Kirchenspaltung, wie sie sich die 1997 errichtete ro-
misch-katholische—polnisch-katholische Gesprichskommission vorgenommen hatte
(vgl. Christkatholisches Kirchenblatt 125 [2002] 32). Das Referat gibt einen Einblick in
die Art und Weise dieser Aufarbeitung im Blick auf einen geschichtlichen Raum, in dem
sich auf Grund (damals schon marginalisierter) theologischer Traditionen lokale altka-
tholische Herde der Opposition gegen das 1. Vatikanum bildeten. Vgl. dazu auch Erwin
Gatz, Bischof Philippus Krementz und die Rezeption des Ersten Vatikanischen Konzils
im Bistum Ermland, AHC 4 (1972) 106187 (Anm. der Redaktion).

! Franz Dittrich, Der Kulturkampf im Ermlande, Berlin 1913; Jan Oblqk, Die pol-
nische Frage der katholischen Bevélkerung in der Didzese Ermland in den Jahren
1870-1914, in: Unsere Zukunft 18 (1963) 44-50 (polnisch); Stanistaw Achrem-
czyk/Alojzy Szore, Braunsberg, Olsztyn (Allenstein) 1995, 218-223 (polnisch). — Erst
nachdem ich meinen Vortrag fertig gestellt hatte, bekam ich die folgenden jiingst ver-
offentlichten Beitriige zu Gesicht: Marek Ambrozy, Geschichtlicher und theologischer
Hintergrund der Entstehung des Altkatholizismus, in: Bischof Franciszek Hodur
(1866—1953). Leben — Werk — Bedeutung, hg. Jacek Jezierski, Olsztyn 2001, 191-209
(polnisch); Tadeusz Steger, Der Altkatholizismus in Polen von den 70er-Jahren des
19. Jh. bis zum 2. Weltkrieg. Die Einstellung der an den Teilungen Polens beteiligten
Staaten und der 2. Republik Polen zum Altkatholizismus. in: ebd., 225-230 (polnisch).

IKZ 93 (2003) Seiten 129-164 129



Janusz Jasiviski

Vorgeschichte des Kulturkampfs, die jedoch kaum in der spiteren For-
schung genutzt worden war, legte Adelheid Constabel? vor. Schliesslich
widmete Giinter Dettmer dem Kulturkampf und auch der Braunsberger
Frage viel Platz, auch wenn seine Arbeit auf eine scharfe Kritik von
Tadeusz Grygier stiess’. Im vorliegenden Referat mochte ich, iiber ge-
wisse Ergéinzungen zum Buch von Franz Dittrich und anderen Autoren
hinaus, in erster Linie auf den Widerhall der Braunsberger Frage im
preussischen Staat eingehen, insbesondere auf den Anfang des Kampfes
des Staates mit der katholischen Kirche, der letztendlich zum beriichtig-
ten Kulturkampf fiihrte.

I. Preussen und die katholische Kirche in den letzten Jahrzehnten
vor dem Vatikanischen Konzil

Die wechselseitige Beziehung zwischen dem preussischen Staat und der
katholischen Kirche im 19. Jh. wurde hauptsichlich von drei wichtigen
Gesetzesakten geregelt: dem Allgemeinen Landrecht von 1794, der
vom Staat umgesetzten pépstlichen Zirkumskriptionsbulle De salute
animarum von 1821 und der Verfassung von 1850+ Bis zur Mitte des
19. Jh. war die katholische Kirche weitgehend der Staatsgewalt unterge-
ordnet, die deren Hirtenbriefe kontrollierte, einen grossen, wenn nicht ent-
scheidenden Einfluss auf die Bischofswahlen nahm, Katechismen und Ge-
sangbiicher beurteilte, Einwilligungen zur Ernennung der Pfarrer, zur
Bildung neuer Kirchspiele, zum Bau von Kirchen und zu den Program-
men katholischer Mittelschulen gab und andererseits gebot, Verordnun-
gen weltlicher Natur von den Kanzeln herab bekannt zu machen usw. Zu-

2 Adelheid Constabel, Die Vorgeschichte des Kulturkampfes, Berlin 1957.

3 Giinter Dettmer, Die ost- und westpreussischen Verwaltungsbehorden im Kul-
turkampf, Heidelberg 1958; Tadeusz Grygier, Einige Probleme des Kulturkampfes in
Ostpreussen, in: Komunikaty Mazursko-Warminskie, 1961, Nr. 1, 130-147 (pol-
nisch).

4 Allgemeines Landrecht fiir die Preussischen Staaten, Berlin 1774, Bd. 1-4; [An-
ton] Eichhorn, Die Ausfiihrung der Bulle De salute animarum in den einzelnen Di6-
zesen des Preussischen Staates durch den Fiirstbischof von Ermland, Prinz Joseph von
Hohenzollern, in: Zeitschrift fiir die Geschichte und Altertumskunde Ermlands, 5
(1874) 1-130; Janusz Jasinski, Die Kirche Ermlands von der absolutistischen bis zur
konstitutionellen Monarchie, in: Mirostaw Piotrowski (Hg.), Um die Jahrhundertwen-
de. Volk — Kirche — Staat im 19. und 20. Jahrhundert. FS Ryszard Bender, Lublin 1997,
671-677 (polnisch).

130



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

gleich blickte der Staat mit Misstrauen auf den katholischen Glauben und
leitete bisweilen Gerichtsverfahren gegen katholische Priester unter dem
Vorwurf der Proselytenmacherei ein. Die Katholiken wurden rechtswidrig
als Biirger zweiter Klasse behandelt. Die Kirche sollte nach dem Willen
des Monarchen vor allem staatliche Ziele im kirchlichen Bereich ausfiih-
ren, d.h. in erster Linie die Gesellschaft im Blick auf die von der konig-
lichen Verwaltung bestimmten Bediirfnisse erziehen, und dies in Treue
gegeniiber dem Thron und selbstverstandlich unter Beachtung der Zehn
Gebote. Im Falle einer Kontroverse zwischen Staat und Kirche sollte man
auf die staatlichen Gesetze achten.

In den 30er- und 40er-Jahren des 19. Jh. kam es zu zwei ernsthaften
Konflikten zwischen dem Staat und der Kirche. Der eine betraf die Mei-
nungsverschiedenheit iiber die religiose Erziehung der Kinder aus kon-
fessionell gemischten Ehen. Bekanntlich endete er mit der Inhaftierung
des Kolner Erzbischofs Clemens August Freiherr Droste zu Vischering
(1773-1845) sowie des Gnesen-Posener Bischofs Marcin von Dunin Sul-
gustowski (1774—-1842). Beinahe hitte den ermlédndischen Bischof Andre-
as Stanislaus von Hatten (1763—1841) dasselbe Schicksal ereilt. Jedenfalls
warnte der Oberprisident der Provinz Heinrich Theodor Freiherr von
Schon (1773-1856), dass Hatten am Rande des Hochverrats gestanden ha-
be¢. Der andere Streit brach formell innerhalb der katholischen Kirche
selbst aus, und zwar infolge der Entstehung der Sekte von Johannes Czers-
ki (1813-1893) und Johannes Ronge (1813-1887), die eher eine politisch-
soziale als eine religiose Erscheinung war und in sich liberale und deut-
sche Elemente versammelte. Die preussischen Behorden gaben sich eine
Zeit lang der Hoffnung hin, dass es in der katholischen Kirche zu einem
inneren Zusammenbruch grosseren Ausmasses komme, dass sich eine ka-
tholische Kirche Deutschlands herausbilde, die sich von Rom 16sen wer-

5 Josef Walter, Joseph von Hohenzollern und Stanislaus von Hatten — zwei Bi-
schife Ermlands, Mohrungen 1860; Franz Hipler (Hg.), Briefe, Tagebiicher und Re-
gesten des Fiirstbischofs von Ermland Joseph v. Hohenzollern 17761836, Brauns-
berg 1883; Jan Oblgk, Die Einstellung der deutschen Kirchenbehorden zur
polnischen Bevolkerung in der Diozese Ermland in den Jahren 1800-1870, Lublin
1960 (polnisch); Gerard Labuda (Hg.), Die Geschichte Pommerns, Bd. 3/2:
1815-1850, Posen 1996, 53—64 (polnisch).

6 G. Labuda (wie Anm. 5), 64-71. Lebensbilder der genannten drei Bischofe fin-
den sich in: Erwin Gatz (Hg.), Die Bischofe der deutschsprachigen Linder 1785/1803
bis 1945. Ein biographisches Lexikon, Berlin (Duncker & Humblot) 1983, 145-148
(zu Droste); 149-151 (zu Dunin); 290 f. (zu Hatten).

131



Janusz Jasinski

de. Nach einem kurzen Feuerwerk zerfiel die Sekte in der zweiten Hiilfte
der 40er-Jahre und ging faktisch unter’.

Die Revolution von 1848/49 verringerte betrachtlich die Abhéngig-
keit der Kirche von der Staatsgewalt, und die Verfassung von 1850 ge-
wihrte ihr eine relativ grosse Freiheit. Die zwei ndchsten Jahrzehnte
brachten der Kirche im 19. Jh. die grosste Autonomied. Trotzdem be-
gegnete ihr der Staat weiterhin mit Misstrauen, was u.a. die darauf
folgenden Wahlen zum Berliner Landtag bewiesen, bei der er eine Ver-
minderung der Vertretung der Kirche anstrebte. Dunkle Wolken zogen
fiir die Kirche um die Wende der 50er- und 60er-Jahre herauf. Allerdings
sah sie eine Bedrohung fiir sich in beinahe ganz Europa. In Polen und Li-
tauen verfolgte der Zarismus dusserst hart den Klerus, schloss Kloster,
schickte Pfarrer nach Sibirien, verschirfte die Zensur usw., was Bis-
marck durchaus zustatten kam®. 1866 unterlag das katholische Oster-
reich den Schlidgen des protestantischen Preussen, was im deutschen Ka-
tholizismus tiefe Beunruhigung hervorrief; dann wurde der Bischof von
Linz inhaftiert und das Konkordat mit dem Heiligen Stuhl aufgekiindigt
(1868). 1870 erfolgte ein noch hirterer Schlag, insofern Preussen einen
grossen Sieg iiber die zweite katholische Macht, Frankreich, errang und
zur gleichen Zeit das um seine nationale Vereinigung bemiihte Italien
dem Papst den Kirchenstaat wegnahm. Es geschah dies alles in einer
Zeit, in der die Liberalen immer grosseren Einfluss in Preussen und im
ganzen Deutschen Reich gewannen. Es war jedoch nicht der Libera-
lismus der ersten Hilfte des 19. Jh., vielmehr war er nun durch einen
ausgepriagten Antiklerikalismus gekennzeichnet und wandte sich sogar
gegen die Religion. Der von der katholischen Zentrumspartei unternom-
mene Versuch, in der Verfassung des Deutschen Reiches eine Rechts-
stellung fiir die katholische Kirche zu erreichen, die derjenigen in der
Verfassung Preussens idhnlich war, scheiterte am Widerspruch der
liberalen und regierungsfreundlichen Parteien. In der katholischen Min-
derheit kam es zu immer grosseren Befiirchtungen vor einem selbst-
bewusst agierenden Staat mit einer entschiedenen protestantischen

Heinrich von Treitschke, Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert,
Bd. 5, Leipzig 1889, 338-349; Zvgmunt Zalewski, Die Ketzerei von Jan Czerski in Po-
sen, in: Chronik der Stadt Posen, 1924, Nr. 9/10, 161-164 (polnisch); Geschichte
Pommerns (wie Anm. 5), 79-83.
8 Michal Nowodworski (Hg.), Kirchliche Enzyklopidie, Bd. 21, Warschau 1896,
621 (polnisch).
? Jozef Feldman, Bismarck und Polen, Warschau 1980, 420 f. (polnisch).

152



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Mehrheit!®. Aber auch umgekehrt, in der Beziehung Preussens und des
Deutschen Reiches gegeniiber der katholischen Kirche, liess sich eine
zunehmende Distanz beobachten, die Anfang der 70er-Jahre in offene
Feindschaft umschlug. Die staatlichen Behorden, das Offizierskorps, die
Junker, die biirgerlichen Liberalen konnten die Vorbehalte der katholi-
schen Gemeinschaft gegen eine schrankenlose Respektierung der staat-
lichen Gesetze nicht verstehen. Als Konig Wilhelm I., Bismarck und die
Truppen glorreich aus Frankreich zuriickkehrten in Erwartung von Hul-
digungen seitens der katholischen Gemeinschaft, stand die Zentrums-
partei der nationalen Einigung in Form der Reichsgriindung von 1871
ablehnend gegeniiber. Die deutschen Katholiken wurden Fiihrer einer
Opposition, der Polen, Elsisser, Dinen, die Hannoverschen Welfen und
bald auch die Sozialdemokraten angehérten. Bismarck war iiber das
Biindnis der deutschen Katholiken mit Polen besonders verirgert. Bei
dieser Sachlage wurde Bismarck, trotz personlicher Abneigung gegen
die Liberalen, gleichsam zum Biindnis mit ihnen gezwungen, die damals
schon Enthusiasten des Kaiserreiches waren, das in den sog. Griinder-
jahren einen enormen wirtschaftlicher Aufschwung nahm und zuneh-
mend politische Bedeutung in Europa gewann. Dies weckte Gefiihle des
Stolzes, die nicht frei von Nationalismus waren. Mit umso grosserer Ab-
neigung verhielt man sich daher gegeniiber den Katholiken, die Verbin-
dungen mit den Feinden des Kaiserreiches eingingen und die Politik ih-
res Kaisers und Kanzlers nicht unterstiitzen wollten. Als 1872 ein
Katholikentag in Deutschland stattfinden sollte, bezeichnete sie eine li-
berale Konigsberger Zeitung direkt als Gegner des Reichs!!. Der Staats-
macht ging es mehr um die Unterwerfung der Kirche, die sie als eine
iibernationale Einrichtung mit der iibergeordneten Gewalt des Heiligen
Stuhles wahrnahm. Sie strebte eine Lockerung dieser Abhiéingigkeit an.
Gerade damals bildeten sich antiklerikale Kreise, die einige Jahre spéter
die Los-von-Rom-Bewegung griindeten (1882).

Als Provokation der Protestanten galt schon die Proklamation des
Dogmas der Unbefleckten Empfangnis Marias durch Pius IX. (1792-
1878) im Jahre 1854. Einen noch stirker ablehnenden Widerhall rief

10 Lech Trzeciakowski, Unter preussischer Herrschaft 1850-1918, Warschau 1973,
105 (polnisch); Golo Mann, Deutsche Geschichte des neunzehnten und zwanzigsten
Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 1958, 414 f.; Fritz Hartung, Einleitung zu A. Constabel
(wie Anm. 2), 14.

'l Konigsberger Hartungsche Zeitung (fortan: KHZ), 1872, Nr. 1742 vom 27. Juli.

133



Janusz Jasiviski

jedoch die Enzyklika Quanta cura mit dem beriihmten Syllabus errorum
1864 hervor. Nicht nur die preussischen Behorden, sondern die ganze pro-
testantische Gemeinschaft reagierte — iibrigens generell ganz zu Recht -
dusserst kritisch auf dieses Dokument, in dem ausser der Freimaurerei und
dem Liberalismus zahlreiche zeitgenossische Stromungen und soziale
Tendenzen verurteilt wurden, deren Ziel es war, allgemein menschliche
und biirgerliche Rechte wie die Gewissens-, Glaubens- und Pressefreiheit
oder die rechtliche Gleichstellung der verschiedenen Bekenntnisse zu ge-
wihrleisten, andererseits aber auch die weltliche Macht des Papstes oder
staatliche Zwangsmassnahmen zugunsten der Kirche abzuschaffen. Der
Syllabus rief in der ganzen Welt grosse Emporung hervor, die Kirche stiess
zunehmend auf Abneigung oder gar Verachtung als eine reaktionire und
intolerante Einrichtung!?. Die deutschen Katholiken, die in Bezug auf das
wilhelminische Kaiserreich oppositionell gesinnt waren, wurden des
Ultramontanismus bezichtigt, worunter man eine Unterstellung von Den-
ken und Handeln unter die pépstliche Zentralgewalt verstand. In offiziel-
len Kreisen hatte dieser Begriff einen pejorativen Charakter. Die Ultra-
montanen galten als eine Art Agenten der vatikanischen Befehlsstelle.
Umgekehrt liess die enge Bindung der evangelischen Kirche an den Staat
den Protestantismus die Rolle einer Nationalreligion spielen. Schliesslich
fiihrten die staatliche Unterstiitzung der Simultanschulen, d.h. der konfes-
sionell gemischten Schulen, und die Absicht, ein Gesetz iiber die Zivilehe
zu erlassen, zu weiteren Konflikten!3.

I1. Die Aufhebung des Kirchenstaates und das Dogma
der pipstlichen Unfehlbarkeit

Im Juli 1870 brach der franzésisch-preussische Krieg aus; in diesem Zu-
sammenhang zog Frankreich seine Garnison aus Rom zuriick, was es Ita-
lien ermdglichte, durch die Eingliederung des Kirchenstaates die nationa-
le Einigung zu vollenden. Papst Pius IX. (1792—1878) betrachtete dies als
schreiendes Unrecht und erklirte sich zum Gefangenen im Vatikan.

12 Jerzy Krasuski, Der Kulturkampf. Der Katholizismus und Liberalismus in
Deutschland im 19. Jahrhundert, Posen 1963, 63, 77. 82. 155 f. (polnisch); Otto Hint-
ze, Die Hohenzollern und ihr Werk, Berlin 1915, 660 f.: Leopold von Ranke, Die ro-
mischen Pipste in den letzten vier Jahrhunderten, Warschau 1974, 682 f. (polnisch);
Zygmunt Zieliriski, Das Papsttum und die Piipste der letzten Jahrhunderte 1775-1978,
Warschau 1983, 236-238 (polnisch).

13 J. Krasuski (wie Anm. 12), 71, 78-82, 109.

134



Der Antang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Gleichzeitig war er bereit, seinen Sitz nach Deutschland, etwa nach Ful-
da, der Begrébnisstitte des hl. Bonifatius und dem Tagungsort der deut-
schen Bischofskonferenz, zu verlegen. In dieser Frage fiihrte der Erz-
bischof von Gnesen und Posen Mieczystaw Halka-Ledéchowski
(1822-1902) Gespriache mit Wilhelm 1. (1797-1888) und Otto von Bis-
marck (1815-1898). Der Papst sah in Deutschland einen Hort des Kon-
servatismus und der Bestindigkeit und im Handeln der Italiener eine
Bedrohung fiir die Kirche. Bismarck seinerseits rechnete mit der Mog-
lichkeit, den Papst, wenn er ihn denn bei sich hiitte, beziiglich der Katho-
liken in Deutschland beeinflussen zu konnen. Gegen den Plan aber erhob
der Kaiser Einspruch, weil er den Protest der protestantischen Gemein-
schaft befiirchtete. Zu einem militdrischen Einsatz zu Gunsten des Papstes
dringte den Kaiser seine Gattin Augusta (1811-1890). Dies war jedoch
eine irreale Idee, denn die europidischen Michte waren nicht geneigt, in
dieser Richtung zu handeln. Uberdies musste Bismarck mit der Offent-
lichkeit in seinem eigenen Land rechnen. Wie hitte er, der die nationale
Vereinigung Deutschlands erreicht hatte, gegen die Einigung Italiens auf-
treten konnen!4? In dieser Sachlage riet der Kanzler der italienischen
Regierung, dem Papst eine wiirdige, freie Ausiibung seines Amtes in der
ganzen Welt zu gewiihrleisten!S, was die italienische Regierung dann auch
erfiillte, als sie im Dezember 1870 im «Garantiegesetz» dem Papst die fiir
die Kirchenleitung notige Unabhingigkeit gewihrte.

Allerdings verschlechterten sich bald die Beziehungen zwischen dem
Papst und der deutschen Regierung, weil der Heilige Stuhl den kaiser-
lichen Gesandten im Vatikan, Kardinal Gustav zu Hohenlohe-Schilling-
fiirst (1823-1896), ablehnte und insbesondere die politische Haltung der
Zentrumspartei gegeniiber dem Kaisertum nicht desavouieren wollte'®.
Damals ging Bismarck sehr weit: Er schlug namlich den européischen Re-
gierungen vor, dass sie sich «beziiglich der Bedingungen, unter denen sie
gegebenenfalls die Anerkennung des zukiinftigen Papstes abhingig ma-
chen wiirden»!7, verstindigen sollten. Kurz darauf verabschiedete man ein

14 A. Constabel (wie Anm. 2), 21 f. (Erzbischof Ledéchowski an Minister von
Miihler, 13.8.1870); 57-62 (Berichtsentwurf des Kultusministeriums an Bismarck,
9.12.1870); 88 f. (Augusta an Wilhelm [, 5.2.1871); J. Krasuski (wie Anm. 12), 150 f.

'S"A. Constabel (wie Anm. 2), 71-75 (Minister von Miihler an Bismarck,
30.12.1870).

'6 Kirchliche Enzyklopidie (wie Anm. 8), 629; J. Krasuski (wie Anm. 12), 145;
A. Constabel (wie Anm. 2), 243 f. (Augusta an Wilhelm L, 9.5.1872).

' Kirchliche Enzyklopidie (wie Anm. 8), 629.

135



Janusz Jasinski

Gesetz, kraft dessen der Jesuitenorden vom Reichsgebiet ausgeschlossen
wurde.

Die Authebung des Kirchenstaates verurteilte, dhnlich wie die anderen
deutschen Bischofe, auch Bischof Philipp Krementz (1819-1899) aufs
Schirfste. Er bezeichnete den Beschluss der Piemonteser Regierung di-
rekt als «Raubtitigkeit», die «ohne Grund» und letztlich «infolge der Hab-
gier im Einverstdndnis mit Gottlosigkeit» gefasst wurde, was zur Folge
habe, dass «der Heilige Vater» um das «heilige uralte Erbe» gebracht und
thm die Fretheit genommen worden sei, die notwendig war, um die ka-
tholische Kirche zu fiihren'8. Eine dhnliche Stellung nahmen Erzbischof
Ledochowski und die klerikale Presse in Polen ein!® — wider die liberale
Tageszeitung «Dziennik Poznanski», welche die Lage Polens nach dessen
Teilungen mit der des friiher ebenfalls zerstiickelten Italien verglich. Da
ibrigens wihrend des sog. Januaraufstandes von 1863, der bis ins Friih-
jahr 1864 dauerte, italienische Freiwillige mit Oberst Francesco Nullo
(1826-1863) an der Spitze fiir die Freiheit Polens gekdmpft hatten, konn-
te man doch — so dachten viele Polen — den Italienern dies nicht mit
Undankbarkeit heimzahlen. In Krakau gehorten die Mitarbeiter der
Jagiellonen-Universitidt zu den Gegnern eines weiteren Bestehens des
Kirchenstaates??. Es muss hier hinzugefiigt werden, dass sich weder
Pius IX. noch die Gesamtheit der katholischen Welt dessen bewusst wa-
ren, dass der pipstliche Staat im 19. Jh. ein iiberfliissiges Relikt der Ver-
gangenheit war, das den Interessen der Kirche schadete. Bereits die kom-
menden Jahrzehnte sollten beweisen, dass die der weltlichen Macht
beraubte Kirche eine schnelle religiose Erneuerung erfuhr und zugleich
thre Autoritit in der ganzen Welt bekriftigte?!.

Als das Vatikanische Konzil am 8. Dezember 1869 offiziell eroffnet
wurde, erwartete die ganze Welt, dass eine der wichtigsten Fragen, deren

18 Pastoralblatt fiir die Dibcese Ermland (fortan: Pastoralblatt), 1870, Nr. 11 vom
18. Oktober; 105-107 (Hirtenbrief des Bischofs Krementz, 18.10.1870).

19 Unter ihrem Einfluss stand u.a. der angehende Dichter aus Ermland, Andrzej Sa-
mulowski, der damals dieses Gedicht verfasst hatte: «Mit Frankreichs Untergang / Was
unheimlich seltsam ist / Fillt der Romische Staat / Pius regiert ihn nicht mehr / Italien
hat ihn thm entrissen / Dieses frevle Gesindel.» Vgl. A. Samulowski, Befreie uns von
schwerer Knechtschaft. Gedichte und Prosa 1868—1928, hg. J. Jasinski, Olsztyn 1997,
20 (polnisch).

0 L. Trzeciakowski (wie Anm. 10), 93; Katholische Enzyklopidie (Katholische
Universitit in Lublin), Bd. 4, Lublin 1985, 45 (polnisch).

2 7. Zieliniski (wie Anm. 12), 252-253; Die Geschichte der Kirche, Bd. 5: 1848 bis
zur Gegenwart, Warschau 1985, 7-15 (polnisch).

136



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Definition dort zur Diskussion gestellt werden sollte, das Dogma der Un-
fehlbarkeit und des Primates des Papstes sein wiirden. Dies erregte Inter-
esse nicht nur in katholischen Kreisen, sondern auch unter Protestanten
und Orthodoxen wie auch unter den Liberalen und sogar in Regierungs-
kreisen. Beunruhigung riefen vor allem Geriichte hervor, dass das Vatika-
nische Konzil den Syllabus errorum von 1864 als Dogma verkiinden wol-
le. Zum Konzil kamen iiber 700 Viter zusammen, von denen 380 in der
Folge vorschlugen, das Schema tiber die Kirche Christi mit der Definition
iber die Unfehlbarkeit des Papstes zu erginzen, welche Ergiinzung dann
am 6. Mirz 1870 erstmals diskutiert wurde. Eine Minderheit von 136 Vi-
tern widersetzte sich diesem Vorschlag, denn sie befiirchtete — im An-
schluss an friithere Debatten iiber das Verhiltnis von Papst und Konzil —
eine Beschrinkung der Macht der Landesepiskopate und iiberhaupt will-
kiirliche Entschliisse des Vatikans in Bezug auf die Bischofe. Sie war der
Meinung, dass Entscheidungen in Glaubensfragen von der apostolischen
Tradition und der Zustimmung der Kirche abhiingig sein sollten, weshalb
sie gegen das Prinzip der Unfehlbarkeit des Papstes selbst protestierte. Es
bildete sich auch ansatzweise eine dritte Gruppe, die einer dogmatischen
Definition widersprach und eine weniger kategorische Verlautbarung der
Unfehlbarkeit forderte und daher an einem Kompromiss interessiert war.
Von Seiten des Papstes und seiner Anhédnger gab es einen gewaltigen
Druck auf die oppositionellen Konzilsviter. Uber die Atmosphiire wiih-
rend des Konzils sowie iiber den Papst schrieb damals in einer internen
Abhandlung Andreas Thiel (1826-1908), der spitere Bischof von Erm-
land?2. 55 Konzilsviiter, die von der Unfehlbarkeit des Papstes nicht iiber-
zeugt waren, verliessen den Vatikan vor der entscheidenden Abstimmung
am 18. Juli 1870. Infolgedessen stimmten 535 Viiter mit placet, lediglich
zwel mit non placet®.

22 Zu Thiel vgl. E. Gatz (wie Anm. 6), 756-758. Der bis Juli 1870 antiinfallibilis-
tisch gesinnte Professor der Kirchengeschichte und des Kirchenrechtes am Lyceum
Hosianum — damit ein Kollege der sich dem entstehenden altkatholischen Bistum an-
schliessenden Andreas Menzel (1815—-1886) und Friedrich Michelis (1815-1886) —
dusserte sich spiiter gegen die altkatholische Bewegung: Andreas Thiel, Meine Aus-
einandersetzung mit den Janus-Christen, Leipzig — Braunsberg 1872 (Anm. der Reda-
ktion).

23 Archiv des Erzbistums in Allenstein — Das Bischofliche Archiv (fortan:
AEA/BA), Sign. H. 103 (A. Thiel, «Die politische Stellung der katholischen Kirche in
Preussen mit Bezug auf die Infallibilitit»); L. Ranke (wie Anm. 12), 684-701; Z. Zie-
liriski (wie Anm. 12), 242-250; Rudolf Fischer-Wollpert, Lexikon der Piipste, Krakau
1990, 398—400 (polnisch): Lucjan Balter, Das 1. Vatikanische Konzil und der Altka-

137



Janusz Jasiriski

Obwohl das Unfehlbarkeitsdogma nicht nur die nichtkatholische Welt
schockierte, ordneten sich alle deutschen Bischofe, auch die bisherigen
Gegner, sogar diejenigen, die im letzten Moment den Vatikan verlassen
hatten, dem Beschluss des Vatikanischen Konzils unter?4, Allerdings zihl-
ten zu den Gegnern des Dogmas zahlreiche deutsche Theologen mit dem
Professor der Miinchner Universitit Ignaz von Dollinger (1799-1890) an
der Spitze?. Am Anfang gehorte zu ithnen auch der Fiirstbischof von Bres-
lau, Heinrich Forster (1799-1881), der freilich bereits am 29. Juli 1870 in
einem Brief an den Kultusminister Heinrich von Miihler (1813—1874) sei-
nen Gehorsam gegeniiber den Beschliissen des Vatikanischen Konzils
unterstrich und dann entschieden gegen Joseph Hubert Reinkens
(1821-1896) und Johannes Baptista Baltzer (1803—1871), zwei Professo-
ren an der Breslauer Universitit, die das Unfehlbarkeitsdogma des Papstes
nach wie vor ablehnten, vorging. Diese wurden bald von 33 Religionsleh-
rern unterstiitzt?6. 1872 gehorten dem Altkatholischen Verein rund 100
Mitglieder an?’. Ahnliche Schwierigkeiten mit den Infallibilisten hatte
auch der Kolner Erzbischof Paulus Melchers (1813—-1895) sowie der Bi-
schof von Mainz Wilhelm Emmanuel von Ketteler (1811-1877). Den
preussischen Bischofen stand bei der Bekdampfung der Altkatholiken Al-
bert Kraetzig (1819-1887), der Direktor der katholischen Abteilung im
Kultusministerium, bei2s,

tholizismus, in: Bischof Franciszek Hodur (wie Anm. 1), 211-223. — Der Wortlaut des
beriihmten Unfehlbarkeitsdogmas: «Wenn der romische Bischof <ex cathedras spricht,
das heisst, wenn er in Ausiibung seines Amtes als Hirte und Lehrer aller Christen kraft
seiner hdchsten Apostolischen Autoritiit entscheidet, dass eine Glaubens- und Sitten-
lehre von der gesamten Kirche festzuhalten ist, dann besitzt er mittels des ihm im se-
ligen Petrus verheissenen gottlichen Beistandes jene Unfehlbarkeit, mit der der gottli-
che Erloser seine Kirche bei der Definition der Glaubens- und Sittenlehre ausgestattet
sehen wollte; und daher sind solche Definitionen des Romischen Bischofs aus sich,
nicht aber aufgrund der Zustimmung der Kirche unabinderlich. Wer sich aber — was
Gott verhiite — unterstehen sollte, dieser Unserer Definition zu widersprechen: der sei
mit dem Anathema belegt» (DH 3074 f.).

* G. Dettmer (wie Anm. 3), 37; Lucja Borodziej, Die preussische Bildungspolitik
in Polen zur Zeit des Kulturkampfes, Warschau 1972, 62 (polnisch).

25 Katholische Enzyklopidie (wie Anm. 20), 45.

% A. Constabel (wie Anm. 2), 18 (Fiirstbischof Forster an Minister von Miihler,
29.7.1870); 51 f. (Fiirstbischof Forster an Ministerialdirektor Kraetzig, 20.11.1870);
1[2—«78 (Furstbischof Forster an Minister von Miihler, 3.1.1871); J. Krasuski (wie Anm.

), 162.
27KHZ, 1872, Nr. 183 vom 7. August; L. Borodziej (wie Anm. 24), 80-82.
28 F. Hartung (wie Anm. 10), 9.

138



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

In dieser Situation, als einerseits der Episkopat Deutschlands das Un-
fehlbarkeitsdogma unterstiitzte und andererseits — so nach Meinung der
Regierung — eine grosse Opposition ans Tageslicht kam, begann die Staats-
gewalt mit Bismarck an der Spitze ihre Einstellung zu den Konzilbe-
schliissen zu dndern. Gleichsam automatisch wurden die Befiirworter der
Beschliisse zu den Ultramontanen gerechnet, die angeblich den fanatischen
Katholizismus ihrem eigenen Staat vorziehen wollten. Die Frage des Dog-
mas assozilerte Bismarck mit der Beziehung zur Zentrumspartei. Er glaub-
te, dass die wichtigste Zielsetzung dieser Partei die konfessionellen und
nicht die staatlichen Angelegenheiten seien, ja dass sie — wie schon erwihnt
—1m Namen der Kirche gegen den Staat handle?®. Er schrieb: «Zu den Auf-
gaben der katholischen, wie auch jeder christlichen Kirche gehort die Er-
haltung des Friedens und einer gewissen Rechtsordnung im Lande.» Aber
die Zentrumspartei sei bemiiht, unter dem Vorsitz von Ludwig Windthorst
(1812-1891) den Kampf aufzunehmen, deshalb — so der Kanzler — werde
der Staat den ihm hingeworfenen Fehdehandschuh aufheben®. Bismarcks
Haltung zur Kirche fasste der Bischof von Mainz Wilhelm Ketteler nach ei-
nem Gesprich mit ihm so zusammen: «Ich traf den Kanzler an, ginzlich
von einem Gedanken besessen, dass sein Werk durch eine Gefahr aus Rom
bedroht sei; von dort werde zentral der Kampf gegen das Deutsche Reich
gefiihrt, der erste und nichste Angriffspunkt in diesen Kampf seien die
preussisch-polnischen Linder. Mich erschreckte damals dieser Fehler im
Kopf eines so einflussreichen und tatkriftigen Mannes.»3! Das erste deut-
liche Anzeichen fiir den beginnenden Kampf mit der Kirche?? war die im
Juli 1871 erfolgte Aufhebung der katholischen Abteilung im Kultusmi-
nisterium, die eine Fiirsprecherin der Rechte nicht nur der Katholiken, son-
dern auch der Polen war33.

2 J. Krasuski (wie Anm. 12), 165; vgl. A. Constabel (wie Anm. 2), 103 f. (Wil-
helm I. an Augusta, 27.6.1871).

0 J. Krasuski (wie Anm. 12), 142,

3 J. Krasuski (wie Anm. 12), 140.

32 Zur Frage des Kulturkampfes gibt es reichlich Literatur; dieses Referat beriick-
sichtigt lediglich einige Aspekte seiner Vorgeschichte.

3 A. Constabel (wie Anm. 2), 104—107 (Das Staatsministerium an Wilhelm L.,
30.6.1871); L. Borodziej (wie Anm. 24), 84; Kirchliche Enzyklopédie (wie Anm. 8),
627.

139



Janusz Jasiviski

II1. Das Verhalten des Staates in der ersten Phase des Streites
zwischen Bischof Krementz und Gymnasialprofessor Wollmann

Zu den deutschen Bischofen, die sich schliesslich nicht gegen den Willen des
Papstes erklidren wollten und deswegen den Vatikan vor der Abstimmung am
18. Juli 1870 verliessen, gehorte auch der Bischof von Ermland, Philipp Kre-
mentz. Jedoch anerkannten er und andere Bischofe bereits im August 1870
offiziell den Lehrsatz tiber die Unfehlbarkeit des Papstes an¥. Dennoch
unterwarfen sich etliche ermlandische Geistliche den Beschliissen des Vati-
kanischen Konzils nicht. Als unmittelbare Gespriche mit dem Bischof kei-
nen Wandel ihrer Stellungnahme brachten, entschloss sich Krementz, einen
Hirtenbrief an die Geistlichen zu schreiben, in dem er die Frage des Unfehl-
barkeitsdogmas erlduterte. Er fiihrte aus, dass eine gewisse Verwirrung vor-
handen set, die durch eine Unkenntnis des Begriffs des Dogmas schlechthin
und das Fehlen einer ausreichenden Information zur Thematik des vatikani-
schen Dogmas, aber auch durch feindliche Agitation der antikatholischen
Presse verursacht worden sei. Auch im Ermland seien verschiedenartige
Zweifel aufgetaucht, die zu uniiberlegten Schritten eines Teiles der bisher
rechtgldubigen Katholiken fiihren kénnten. In dieser Situation ermahne er als
Bischof die Briider im Seelsorgersamt, mit vollem Eifer zu arbeiten und mit
angemessenen Worten vor der Gefahr eines Abfalls von der Kirche zu war-
nen®. Der Regens am Braunsberger Lyceum Hosianum, Franz Hipler
(1836-1898), ein fritherer Gegner des Dogmas, bemiihte sich, den Hirten-
brief mit einem historischen Artikel iiber die alte Verwurzelung der Uber-
zeugung von der Unfehlbarkeit der Pédpste im Ermland zu unterstiitzen?®.

Oppositionsherde gegeniiber dem Unfehlbarkeitsdogma und schliess-
lich gegeniiber dem eigenen Bischof entstanden in Braunsberg, Konigs-
berg, Elbing und Insterburg. Es wird geschiitzt, dass in der Dibzese Erm-
land den Altkatholiken ungefihr 1500 Menschen angehorten, von denen
die zahlenmissig stiarkste Gruppe in Konigsberg existierte und dort jahre-
lang titig war?7,

* Altpreussische Biographie, Bd. 1, Marburg 21974, 364; E. Gatz (wie Anm. 6),
411415, hier 413; G. Dettmer (wie Anm. 3), 25; F. Dittrich (wie Anm. 1), 43; J. Oblqk
(wie Anm. 1), 45.

35 Pastoralblatt, 1870, Nr. 10, 103 (Hirtenbrief des Bischofs Krementz,
28.09.1870).

3 Pastoralblatt, 1870, Nr. 12, 113-118 (F. H[ipler], Die Tradition der ermlindi-
schen Kirche iiber das unfehlbare Lehramt des Papstes).

3 F Dittrich (wie Anm. 1), 113-232; S. Achremczyk/A. Szorc (wie Anm. 1), 219;
J. Oblak (wie Anm. 1), 47-49.

140



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

In Braunsberg selbst kam es zu Auseinandersetzungen mit den Profes-
soren am Lyceum Hosianum Andreas Menzel (1815-1886) und Friedrich
Michelis (1815-1886), mit dem Direktor und zugleich Religionslehrer am
katholischen Schullehrerseminar Edmund Treibel (geb. 1838) sowie dem
Professor am katholischen Gymnasium in Braunsberg Paul Wollmann
(1837-1909). Mit jedem dieser Geistlichen verlief der Streit auf eine et-
was andere Weise. Treibel verlor infolge des bischoflichen Appells, den
Religionsunterricht bei Pfarrer Franz Hennigk (geb. 1835) zu besuchen,
allméhlich seine Schiiler, so dass er 1875 seinen Unterricht angesichts ei-
nes vollig leeren Horsaals einstellen musste. Dann wurde er durch die
staatlichen Behorden nach Berlin versetzt*8. Menzel wurde 1874 zum Pro-
fessor fiir altkatholische Theologie an die Universitidt Bonn berufen, und
Michelis wurde 1875 zum Pfarrer der altkatholischen Gemeinde in Frei-
burg gewihlt. Sie alle waren von Krementz suspendiert und exkommuni-
ziert worden?.

Nun mochte ich den Konflikt zwischen Gymnasialprofessor Woll-
mann und Bischof Krementz und seine Widerspiegelung in den Bezie-
hungen zwischen dem preussischen Staat und der Kirche im Ermland na-
her schildern. Bischof Krementz forderte von Dr. Wollmann, dass dieser
in der Gymnasialkirche seinen umfangreichen Hirtenbrief vom 11. No-
vember 1870 betreffs des Unfehlbarkeitsdogmas und des Primats des
Papstes vorlese. Nach dessen Weigerung tat er ihm kund, dass er ihm bis
Weihnachten antworten miisse, ob er den Beschluss des Vatikanischen
Konzils anerkenne oder nicht; eine dhnliche Erkldrung solle er auch vor
der weltlichen Macht, d.h. vor dem Provinzial-Schulkollegium in Ko-
nigsberg ablegen. Als Wollmann dieser Forderung nicht nachkam, droh-
te ihm Krementz nach weiteren Verhandlungen (insgesamt ermahnte er
ihn fiinfmal) an, dass er ihm die missio canonica entziehen, ihn suspen-
dieren und die Gymnasialkirche mit einem Interdikt belegen werde. Ein
wenig friiher, am 18. Dezember 1870, wandte sich der Direktor des Gym-
nasiums, Johann Joseph Braun (1805-1883), an die Konigsberger Be-
hoérden mit der Bitte, Wollmann die Verlesung des bischéflichen Briefes
zu erlassen, weil er zu lang sei und sein Inhalt Unruhen und sogar De-

3 F Dittrich (wie Anm. 1), 82-85; J. Oblgk (wie Anm. 1), 45-47; S. Achrem-
czyk/A. Szore (wie Anm. 1), 220.

39 7Zu Menzel und Michelis vgl. Altpreussische Biographie, Bd. 2, Marburg 1967,
431 und 436 Pastoralblatt, 1871, Nr. 4, 20-26 (F. Hipler, Zur Abwehr wider Miche-
lis); J. Oblqk (wie Anm. 1), 47.

141



Janusz Jasiviski

monstrationen der Schiiler hervorrufen konne. Er riet, den Brief in der
Pfarrkirche verlesen zu lassen. Im Allgemeinen bezichtigte er den Bi-
schof des ganzen Wirrwars40.

Konigsberg setzte sofort den Kultusminister von Miihler iiber den
Konflikt in Kenntnis und fiigte noch einen eigenen Kommentar bei: Die
Gymnasialkirche sei eigentlich eine Kapelle, die nicht unmittelbar dem
Bischof untergeordnet sei. 1851 sei zwischen Bischof Joseph Ambro-
sius Geritz (1783-1867) und der Staatsgewalt ein Abkommen ge-
schlossen worden, wonach wihrend der Gottesdienste in den Gymnasi-
alkapellen in Braunsberg und Rossel keine langen Texte verlesen
werden. Dariiber hinaus habe der Bischof Wollmann eine Anweisung
erteilt, ohne dies zuvor mit dem Oberprésidenten der Provinz abge-
sprochen zu haben, wozu er aber verpflichtet gewesen wire. Sowohl
Wollmann, als auch die Lehrkrifte gehorten zu den Gegnern des Dog-
mas iiber die Unfehlbarkeit des Papstes. Der bischofliche Brief verlet-
ze ihre Ehre, wobei er ihnen, die doch staatliche Beamte seien, mit
kirchlichen Straften drohe. Wollmann wire, wenn er den Brief vom Bi-
schof offentlich verlesen wiirde, vor den eigenen Schiilern, die seine
Ansichten kennen, gedemiitigt*!.

Auch Krementz erklirte in einem direkten Schreiben an Minister Miih-
ler seinen Standpunkt. Die Publikation von Hirtenbriefen — schreibt er —
gehore zu seinen Aufgaben, und es hiinge von ihm ab, auf welche Art und
Weise er das mache. Wollmann sei Priester und fiir ihn gelte der Gehor-
sam seinem Bischof gegeniiber, was sich aus dem kanonischen Recht er-
gebe. Friiher seien ebenfalls Hirtenbriefe in der Gymnasialkirche verlesen
worden und niemand habe dariiber Beschwerde gefiihrt. Das Provinzial-
Schulkollegium habe verboten, den Brief verlesen zu lassen, weil es an-
geblich nur eine interne Gymnasialkapelle und nicht eine Kirche sei. Er
betreue und beaufsichtige als Bischof nach dem Gesetz Gottes seine Di6-
zese, er miisse liberall Gottes Wort predigen. Ausserdem stiinden geméss
einem Abkommen von 1851 den Gymnasialkirchen in Braunsberg und
Rossel die gleichen Befugnisse zu wie den iibrigen Kirchen, alle ligen im
Verwaltungsbereich des Ordinarius der Ditzese. Deswegen diirften Kir-

40 A, Constabel (wie Anm. 2), 66 f. (Gymnasialdirektor Braun an das Provinzial-
Schulkollegium zu Konigsberg, 18.12.1870); F. Dittrich (wie Anm. 1), 49 f.; Pastoral-
blatt, 1872, Nr. 6 vom 16. Miirz, 38 (Artikel «Zum Braunsberger Schulstreit»).

4T A. Constabel (wie Anm. 2), 69 f. (Das Provinzial-Schulkollegium zu Konigsberg
an Minister von Miihler, 27.12.1870).

142



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

chenbehorden im vorliegenden Streit dem Bischof keine Hindernissee in
den Weg legen*2.

Auf diesen Brief antwortete das dem Kultusministerium untergeord-
nete Provinzial-Schulkollegium in Konigsberg. Es schrieb: Bischof Kre-
mentz berufe sich im Grunde genommen auf die Bulle Unam Sanctam
des Papstes Bonifatius VIII. (1294-1303), die besage, dass die weltliche
Macht der geistlichen unterstellt sei, denn die letztere treffe Entschei-
dungen selbststindig ohne Einverstindnis des Staates. Sollte Wollmann
den Brief nicht vorlesen — so drohe der Bischof —, werde er suspendiert
und die Kirche mit einem Interdikt belegt. Bisher habe das Kollegium
nicht verboten, die bischoflichen Schreiben in der Gymnasialkirche zu
verlesen, weil sie keine Kontroversen hervorgerufen hitten und niemand
aus diesem Grunde Beschwerden vorgebracht habe. Ganz anders sei es
mit dem Brief iiber die Unfehlbarkeit und den Primat des Papstes, in dem
sogar allen mit dem Kirchenbann gedroht werde, die dieses Dogma nicht
anerkennen. Deswegen sel, anders als der Bischof meine, sein Brief nicht
nur eine interne Kirchensache, da er mit die Erziehung der Schiiler und
somit die Ziele des Gymnasiums betreffe. Das Verlesen des Briefes wiir-
de in den Augen der Schiiler den moralischen Tod des Direktors und al-
ler Lehrer bedeuten. Wenn es um Gottes Wort gehe, wie es der Bischof
behaupte — warum sei das gldaubige Volk, seinem eigenen Gewissen fol-
gend, ungeheueren Verfolgungen im Geiste der Inquisition ausgesetzt?
Die Autoritit der Lehrer werde verloren gehen, die Erziehungsziele ver-
letzt. Der Staat konne solche Willkiir von Seiten der Kirche nicht zulas-
sen. Das Abkommen von 1851 habe hier keine Giiltigkeit, weil Bischof
Geritz nur die Gottesdienstordnung eingefiihrt habe, in der er sich auf das
Allgemeine Landrecht von 1794 berufe, jedoch sei es damals nicht um
die Frage der Unfehlbarkeit des Papstes gegangen. Dariiber hinaus habe
das Landrecht von 1794 die oftentliche Bekanntgabe von Hirtenbriefen
vom Placet des Staates abhiingig gemacht. Aus alledem resultiere, dass
die staatlichen Behorden im Umgang mit den Antiinfallibilisten freie
Hand hitten, mithin miissten sie in vorliegenden Fall diese vor den An-
griffen seitens der Kirche schiitzen®’.

42 A, Constabel (wie Anm. 2), 81 f. (Bischof Krementz an Minister von Miihler,

20.1.1871).
B3 A. Constabel (wie Anm. 2), 85-87 (Das Provinzial-Schulkollegium zu Konigs-

berg an Minister von Miihler, 20.1.1971).

143



Janusz Jasinski

Letztendlich gingen Krementz und Konigsberg einen Kompromiss ein
und eine verkiirzte, wohl auch gemilderte Fassung des Briefes wurde in
der Gymnasialkirche verlesen. Dabei warnte jedoch Miihler Bischof Kre-
mentz, dass sein Vorgehen gegen einen Beamten wie Wollmann Staats-
recht verletze. Obwohl der Streit um das Verlesen des Briefes beigelegt
worden war, blieb die wichtigere Frage des Widerspruchs Wollmanns ge-
gen das Dogma weiterhin offen. Nachdem sich der Bischof mit ihm nicht
verstdndigen konnte, musste er ihm am 4. April 1871 die missio canonica
entziehen und ihn zugleich suspendieren. Infolgedessen bat er den Minis-
ter, den widerspenstigen Geistlichen vom Gymnasium abzuberufen und
durch einen anderen Religionslehrer zu ersetzen. Der Minister antwortete
unverziiglich, dass Wollmann keineswegs Staatsrechte verletzt habe und
er, der Minister, sich keineswegs verpflichtet fiihle, in die internen Streit-
fragen der Kirche einzugreifen, weswegen Wollmann auf seinem Posten
bleibe. Mit diesem Beschluss war wiederum Krementz nicht einverstan-
den, zumal er in dem verd6tfentlichten Brief iiber die suspendierten unge-
horsamen Professoren (Wollmann und Michelis) informierte4*. Der Rek-
tor des Lyceum Hosianum, Franz Hipler, erwog in einem Brief an den
pensionierten Direktor des Katholischen Lehrerseminars, Dr. Anton
Arendt (1804-1886)*, die entstandene Sachlage. Wollmann — schrieb er
— lehre nach dem Willen Konigsbergs weiterhin am Gymnasium, wodurch
er den der Kirche geleisteten Eid gebrochen habe. Da die Verhandlungen
mit dem Minister abgebrochen worden seien, rufe der Bischof die Schiiler
und insbesondere deren Eltern auf, den Unterricht bei Wollmann zu boy-
kottieren. Diese Eltern aus Wartenburg, Guttstadt und anderen Gegenden
sollten an den Gymnasiumsdirektor ein Schreiben richten und erkldren,
dass ihre Kinder den Religionsunterricht nicht bei Wollmann, sondern an
einem anderen Ort haben sollten. Ausserdem sollen sie ein dhnliches Ge-
such zu Hinden der Abgeordneten der Zentrumspartei Peter Reichensper-
ger (1810-1892) oder Rudolph Borowski (1812—1904) aus Allenstein
schicken und es im Organ dieser Partei, der «Germania», sowie in ande-
ren katholischen Zeitungen, auch den polnischen, abdrucken lassen*t. Der
Entwurf Hiplers wurde vom Braunsberger Schulrat Goebel unterstiitzt,

#A. Constabel (wie Anm. 2), 89-91 (Korrespondenz zwischen Bischof Krementz
und Minister von Miihler im Mirz und April 1871); Pastoralblatt, 1872, Nr. 6 vom
16.Miirz, 39—40 (Artikel «Zum Braunsberger Schulstreit»).

4 Zu Arendt vgl. Altpreussische Biographie, Bd. |, Marburg 21974, 16; Franz
Buchholz, Braunsberg im Wandel der Jahrhunderte, Braunsberg 1934, 222.

4 AEA/BA, Sign. JK 18 (Rektor F. Hipler an Dr. A. Arendt, 25.4.1871).

144



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

obwohl er riet, vorldufig keine allzu gewagten Schritte zu unternehmen,
denn Wollmann kénne unter dem Druck des Bischofs und der Offentlich-
keit nachgeben*’.

Im bischoflichen Konvikt wohnten damals 22 Schiiler, die den Unter-
richt Wollmanns besuchten. Nach dem Brief Krementz’ verzichtete die
Hilfte der Schiiler auf den Unterricht bei Wollmann, die anderen dagegen
wurden wegen Gehorsamverweigerung gegeniiber dem Bischof aus dem
Konvikt ausquartiert. Sie wurden von manchen Professoren und Einwoh-
nern Braunsbergs aufgenommen®. Die entriisteten ehemaligen Konvikt-
bewohner veroffentlichten im «Elbinger Anzeiger» einen Artikel, der den
Konviktprifekten Jan Szadowski (1834—1914) angriff, obwohl er ledig-
lich die bischéflichen Anweisungen ausgefiihrt hatte*®. Darauf verlangte
Szadowski, dass man sich bei thm entschuldige. In einem Kommentar zur
Lage von Arendt hiess es: «Uberall herrscht bedriickende Stimmung.»50

Inzwischen liess das Provinzial-Schulkollegium, indem es eine Art
Vergeltungsprinzip anwendete, den Direktor Johann Braun (1805-1883)
die Eltern vor die Wahl stellen: Entweder werden ihre S6hne den Reli-
gionsunterricht bei Wollmann besuchen oder sie werden aus dem Gymna-
sium gewiesen>!. Braun beteuerte zwar dem Bischof, dass er ein Infallibi-
list52 sei, jedoch die Anweisung Konigsbergs erfiillt habe, weil er um seine
Stelle gebangt habe>’.

Krementz, der sich privat iiber Wollmann dahingehend &usserte, dass
er in offener Rebellion gegen die Autoritit der Kirche und in einem Wider-
spruch zu den Glaubensartikeln stehe, weigerte sich weiterhin, einen end-
giiltigen Entschluss zu fassen, d.h., ihn mit dem grossen Kirchenbann zu
belegen. Dabei griff er im Blick auf Wollmann wiederholt auf die Worte
Jesu zuriick: «Wer nicht mit mir ist, der ist wider mich.»>*

47 Ebd. (Dr. A. Arendt an den Rat Goebel, 6.5.1871).

¥ A, Constabel (wie Anm. 2), 94 (Das Provinzial-Schulkollegium zu Konigsberg
an Minister von Miihler, 21.5.1871).

49 AEA/BA, Sign. JK 18 (Dr. A. Arendt, 22.5.1871). Zu Szadowski vgl. Altpreus-
sische Biographie, Bd. 2, Marburg 1967, 720, sowie Janusz Jasiriski, Die Frage des
Nationalbewusstseins des Priesters der Diozese Ermland Jan Szadowski (1834—1914),
Universitas Gedanensis, 1998, Nr. 1-2, 237-248 (polnisch).

50 AEA/BA, Sign. JK 18 (Brief von Dr. A. Arendt, 22.05.1871).

51 A. Constabel (wie Anm. 2), 97-100 (Minister von Miihler an das Staatsministe-
rium, 5.6.1871).

52 AEA/BA, JK 18 (Brief von Dr. A. Arendt, 10.5.1871).

33 Wie Anm. 50.

s+ AEA/BA, Sign. JK 18 (Brief des Bischofs Krementz, 11.5.1871).

145



Janusz Jasiniski

In der Zwischenzeit versuchte der Minister Miihler eine Kompromiss-
losung zu finden. Er war stets der Meinung, der Staat solle rechtmiissig
handeln, d.h. eine neutrale Stellung zur Frage der Unfehlbarkeit des Paps-
tes einnehmen, und somit kdnne er seine Beamten fiir thre Antiinfallibi-
litdt nicht bestrafen. Der Religionsunterricht an Volks- und Mittelschulen
sei ein Pflichtfach, was zur Folge habe, dass die Schiiler davon nicht frei-
gestellt werden diirften. Vom rechtlichen Standpunkt aus sei damit die
Frage allerdings nicht erschopfend beantwortet. Kein Gesetz ordne es an,
den Religionsunterricht im eigenen Gymnasiumsgebiude zu erteilen, man
konne es auch in einem anderen zu diesem Zweck geeigneten Raum tun.
Also seien diejenigen Schiiler, die den Unterricht bei Wollmann nicht be-
suchen wollten, berechtigt, ihn in einem anderen Raum und bei einem an-
deren Religionslehrer zu nehmen. Dies wiire die beste Losung, so féhrt
Miihler fort, die sowohl den Staat als auch die Kirche befriedigen wiirde.
Auf diese Art und Weise konnte man selbst den Anschein vermeiden, die
staatliche Gewalt wiirde einen Gewissenszwang ausiiben. Gleichzeitig
konnte der entflammende Konflikt geschlichtet und die Gefahr einer
Schliessung des Katholischen Gymnasiums in Braunsberg wegen des zah-
lenmissigen Riickgangs der katholischen Schiiler vermieden werden>>.

Die Regierung unter dem Vorsitz Bismarcks zog jedoch noch einmal
die Kehrseite der Medaille in Betracht. Die Verlegung des Religions-
unterrichts in einen anderen Raum — so argumentierte sie — werde als ein
Beweis fiir eine Abweichung vom Prinzip angesehen, dass der Staat
gegeniiber dem Unfehlbarkeitsdogma neutral sei, da er sich gewissermas-
sen in die innere Auseinandersetzung unter den Katholiken einmische.
Ausserdem konnten sich die oppositionellen Lehrer durch den Staat dis-
kriminiert fiihlen, weil sie von ihm als nichtorthodoxe Beamte betrachtet
wiirden. Letztendlich hielt die Regierung die Weisung Konigsbergs hin-
sichtlich der Schiiler, die ihren Religionsunterricht nicht mehr bei Woll-
mann besuchten, aufrecht>; am 29. Juni 1871 richtete Minister Miihler ein
entsprechendes Schreiben an Bischof Krementz®’. Man kann daher der
Meinung sein, dass Bismarck lieber zur Macht greifen als dem Streit ein
schiedsgerichtliches Ende setzen wollte.

55 Wie Anm. 50.

56 Ebd.

1A, Constabel (wie Anm. 2), 104 (Minister von Miihler an Bischof Krementz,
29.6.1871).

146



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

In der Folge unterzeichnete Krementz am 4. Juli 1871 die grosse Ex-
kommunikation Wollmanns, die am 30. Juli 1871 in der Pfarrkirche ver-
lesen wurde. Zur gleichen Zeit liess er im Organ der Kurie, dem «Pasto-
ralblatt», einen einschldgigen Artikel abdrucken, dessen Thema der
Konflikt mit den Antiinfallibilisten und den Staatsbehorden war. Es sei all-
gemein bekannt — schreibt Krementz —, dass der Minister am 29. Juni 1871
eine Anordnung an das katholische Gymnasium in Braunsberg erlassen
habe, wonach alle katholischen Schiiler verpflichtet seien, den Religions-
unterricht bei Professor Wollmann zu besuchen. Aber er habe Wollmann
auf Grund seines andauernden Widerstandes gegen die Anerkennung der
Unfehlbarkeit des Papstes die missio canonica entzogen. Es sei «in unse-
rem preussischen Vaterland» ein unerhorter Fall, dass die katholischen
Schiiler in einem katholischen Gymnasium entweder den Religionsunter-
richt bei einem nicht mehr katholischen Lehrer besuchen miissten oder ge-
zwungen seien, das Gymnasium zu verlassen, und so ihre begonnene Aus-
bildung nicht fortsetzen kdnnten. Der Beschluss des Ministers erschiittere
nicht nur die Gesetze der katholischen Kirche in Preussen, sondern auch
die Glaubensfreiheit und das Gewissen der Katholiken. Als Bischof fiihle
er sich verpflichtet, diesen Tatbestand fiir rechtswidrig zu erklidren, umso
mehr, als die kirchenfeindliche Presse ihre Leser in die Irre fithre und die
Wahrheit verschleiere usw. Die Anordnung des Ministers vom 29. Juni
1871 sei gegen die der Kirche vom Staat garantierten Rechte gerichtet, sie
verletze insbesondere die Freiheit und Unabhingigkeit der Kirche in
Glaubensfragen, in die der Staat sich nicht einmischen diirfe.

«Ihr lieben Briider wisst» — lesen wir weiter im «Pastoralblatt» — dass
Christus den Aposteln eine Vollmacht erteilt hatte, Seine Lehre zu ver-
kiinden und diese Vollmacht wurde auf dem Wege der apostolischen Erb-
folge auf die Bischofe der katholische Kirche iibertragen. Sie sind die Pre-
diger von Gottes Wort. Es ist ein auf das gottliche Recht gegriindetes
Prinzip, das auch durch das Staatsrecht, bereits das Allgemeine Landrecht,
anerkannt worden war. Nach dem katholischen Recht, das durch das
Staatsrecht bestitigt worden ist, entscheidet eben der Bischof, wen man
als katholischen Priester kann gelten lassen. Inzwischen eigneten sich die
Staatsbehoérden meine Attribute an, ohne auf meinen Beschluss beziiglich
Wollmanns zu achten, wodurch sie in mein Lehreramt trafen. Das Minis-
terium nennt folgende Griinde fiir seine Anordnung. Wollmann lehre zur
Zeit dasselbe, was er mit Einverstiindnis der Kirche vor dem 18. Juli 1870
unterrichtet habe. Dieses Argument ist ein grosses Missverstandnis. Gera-
de um im Einverstindnis mit der Kirchenlehre zu sein, sollte Wollmann

147



Janusz Jasiviski

die Bestimmungen des Vatikanischen Konzils anerkennen. Vor dem Kon-
zil lehrte er, dass sich jeder Katholik seinen Beschliissen unterordnen
miisse und jetzt handle er umgekehrt. Der Staat vertraute thm die Aufga-
ben des Religionslehrers an einem Gymnasium unter der Voraussetzung
an, dass er sie der Kirchenlehre entsprechend erfiillen werde, egal ob vor
oder nach dem 18. Juli 1870.» Wenn er jetzt die Erkenntnisse des Vatika-
nischen Konzils ablehne, bedeute das, dass er den Eid gebrochen habe,
denn er unterrichte in Wort und Schrift anders, als es das Vatikanische
Konzil verlange, und dadurch widerspreche er den Prinzipien der katholi-
schen Kirche. Die Kirche sei ein lebendiger Organismus und kdnne neue
Dogmen verkiinden, so wie der Staat neue Gesetze beschliesse. Man mo-
ge beachten, dass es die Kirche sei, die jemand eine Genehmigung zum
Religionsunterricht zuerkennt und nicht der Staat; deswegen sei fiir den
Entschluss der Kirche, Wollmann diese Berechtigung abzusprechen, eine
Billigung der Staatsbehorden nicht erforderlich gewesen, woraus sich er-
gebe, dass dieser nicht mehr lehren diirfe. Falls er das weiterhin tue, dann
sei das seinerseits ein Beweis fiir unerlaubte Usurpation und Brechung des
dem Bischof geleisteten Eids. Nun aber gebiete die Staatsgewalt den
Schiilern, seinen Religionsunterricht zu besuchen, also bei einem Men-
schen, dem durch die geistliche Macht wegen seines Abfalls vom katholi-
schen Glauben die Berechtigung zur Ausiibung des bisherigen Lehramts
im Fach Religion abgesprochen worden sei. Er verletze nicht nur das Kir-
chenrecht, sondern untergrabe auch die Autoritit der Kirche. Wenn der
Staat in diesem Fall gegen den Willen der Kirche vorgehe, so zeige dies,
dass er iiberhaupt ihre Institution nicht anerkenne. Der Staat diirfe einen
durch die Kirche seines Lehramts enthobenen Religionslehrer nicht auto-
risieren. An diesem Grundsatz werde nichts durch die Tatsache gedndert,
dass die staatlichen Behorden Wollmann befohlen hitten, im Religions-
unterricht keine Streitfragen zu beriihren. Bereits ein Schweigen dartiber
sei ein stiller Protest gegeniiber den Schiilern, anders gesagt, eine Ableh-
nung der Vatikanischen Beschliisse. Ubrigens sei der Lehrer verpflichtet,
die Wahrheiten der Kirche zu verkiinden und nicht seine subjektiven
Uberzeugungen, sonst wiirde der ganze Glaube zerstort. Da die Kirche
kraft ihrer Kompetenz geurteilt habe, dass Wollmann kein katholischer
Lehrer mehr sei, hitten die Eltern ein Gesuch an die Schulbehorden ge-
richtet, damit er nicht mehr ihre Kinder unterrichte. Trotzdem wiirden die
staatlichen Behorden diesen gebieten, den Unterricht eines nichtkatholi-
schen Lehrers zu besuchen, was ein Beweis dafiir sei, dass sie Gewissens-
zwang und sogar Unterdriickung anwenden, denn diejenigen Schiiler, die

148



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

dem Aufruf der Schulbehorde nicht gefolgt seien, hitten das Gymnasium
verlassen miissen. Das (konigliche) Braunsberger Gymnasium verliere
kraft einer Verordnung des Ministers vom 29. Juni seinen konfessionellen
Charakter, immerhin sei es ja aus kirchlichen Mitteln errichtet worden.
Der Bischof habe — so féhrt er fort — Dr. Wollmann bereits am 8. Dezem-
ber 1870 zu einer Anderung seiner Haltung aufgefordert, jedoch verge-
blich. Er habe weiterhin Uberzeugungen gepredigt, die im Widerspruch
zur Kirchenlehre in Wort und Schrift stiinden. Die letzte Ermahnung sei
am 14. Juni 1871 mit einem zehntigigen Beantwortungstermin erfolgt.
Weil er keine Antwort bekommen habe, sei er zu seinem Schmerz ge-
zwungen gewesen, ihn am 4. Juli mit der grossen Exkommunikation zu
belegen, die offiziell am 30. Juli bekannt gegeben worden sei. «Damit ist
er kein Mitglied der katholischen Kirche mehr; wegen seines freien und
hartnidckigen Widerstandes gegen die Autoritidt der Kirche und ihrer Lehr-
entscheidungen wurde er aus ihrem Bund ausgeschlossen, was amtlich be-
stitigt und veroffentlicht wurde. Die katholischen Eltern diirfen ldanger
nicht ohne schwere Siinde ihre Kinder zu einem exkommunizierten Pries-
ter schicken; auch die katholischen Schiiler diirfen nicht seinen Unterricht
besuchen, ohne in vorgesehene Kirchenstrafen zu geraten.»
Selbstverstdndlich — fahrt der Bischof fort — habe die Anordnung des
Ministers vom 29. Juni 1871 jeden Vaterlandsfreund mit Trauer erfiillt und
Millionen von katholischen Biirgern ein Leid angetan. Es sei eben ein An-
griff auf «unseren heiligen Glauben», auf die Grundlagen des preussi-
schen Staates bei der Behandlung der Bekenntnisfragen, es sei eine Ver-
letzung der durch den Staat gewihrleisteten Rechte der Katholiken, es sei
der erste gefdhrliche Schritt auf einem abschiissigen Weg, schliesslich sei
es auch Gewissenszwang. Er hoffe, dass die hochsten Staatsoberhdupter
auf diesem Weg umkehren, der zurzeit viele Menschen mit Misstrauen
und schmerzhafter Abneigung gegen Preussen erfiille. Er wende sich mit-
hin an den Thron mit der Bitte, dass dieser weiterhin all seine Untertanen
mit derselben Liebe beschere. Er ermahne zugleich die Gldubigen seiner
Diozese, dass sie den Gesetzen der heiligen katholischen Religion treu
bleiben. Die Eltern sollen das Seelenwohl ihrer Kinder beschiitzen; keiner
diirfe es zulassen, dass sie die Lehren eines abtriinnigen und zu bestrafen-
den Menschen horen. «Schickt Beschwerden an alle Instanzen wegen des
Missbrauchs eurer Gewissensrechte. Was den Juden und Dissidenten ge-
biihre, gebiihre auch euch, d.h. der Religionsunterricht an einer offent-
lichen Schule bei katholischen Lehrern. Ermlédnder! Verlasst euren Hirten
nicht.» In diesem Augenblick, nach dem hervorragenden Sieg tiber den

149



Janusz Jasiviski

dusseren Feind (gemeint ist Frankreich), konne es zu einem verheerenden
Kampf innerhalb des deutschen Vaterlandes kommen-®.

Krementz’ Brief war sehr umfangreich, nahezu iibertrieben lang. In der
Begriindung lassen sich zahlreiche Wiederholungen feststellen. Es fillt
auf, dass er offenbar in aller Eile verfasst worden war. Allerdings war es
ein dramatischer Appell, der hauptsichlich an die katholische Gemein-
schaft sowohl in der Didzese Ermland wie auch in ganz Preussen gerich-
tet worden war. Die Argumente des Bischofs waren sachlich und stark. Er
war sich dessen bewusst, dass er die Behorden nicht liberzeugen werde,
infolgedessen nahm er den ihm aufgezwungenen Kampf mutig und ein-
deutig auf, indem er laut non possumus erklirte.

Wie hat nun die katholische Gemeinschaft im Ermland auf den Appell
ihres Bischofs reagiert? Schon im Juli 1871 wies man 35 Schiiler dafiir,
dass sie den Unterricht bei Wollmann nicht besucht hatten, von der Schu-
le. Bald setzten auch die Protestschreiben von Eltern ein: an Direktor
Braun, an das Provinzial-Schulkollegium in Konigsberg, an das Kultus-
ministerium in Berlin, ja selbst an den Kaiser. In Allenstein war der Apo-
theker Joseph Oster am eifrigsten bei der Sache. Die Proteste aus Allen-
stein und der Umgebung wurden u.a. von Jakub Barczewski (Vater des
spiteren Priesters Walenty), Kusza, Nikotaj Liszewski (Vater des spiteren
Redakteurs der «Gazeta Olsztynska», Jan Liszewski), Szymanski, Frensz-
kowski, O. Grunenberg, F. Gromelski und Jan Silberbach unterzeichnet.
Die Bittschriften wurden im «Braunsberger Kreisblatt» abgedruckt®”. Im
Anschluss an den Brief von Krementz bildete sich ein Hilfskomitee fiir die
Gymnasiasten in Braunsberg, das aus 15 Dechanten der Dibzese Ermland
und drei Domherrn bestand®. Die an den Kaiser gerichtete Petition wur-
de von 226 Viitern unterschrieben®!. Dariiber hinaus wurde die Petition
auf Anraten Hiplers zu Handen der Zentrumspartei an den Landtag in Ber-
lin geschickt®2. In derselben Frage iibermittelten die im September 1871
in Fulda versammelten deutschen Bischofe ein separates Schreiben an den

3 Pastoralblatt, 1871, vom 1. August, Nr. 15, 85-90 (Hirtenbrief des Bischofs Kre-
mentz, 22.07.1871).

59 Braunsberger Kreisblatt, 1871, Nr. 59 vom 2. Juli; F. Dittrich (wie Anm. 1), 51 f.

60 Pastoralblatt, 1871, Nr.16 vom 16. August, 93.

T AEA/BA, Sign. JK 18. Die Petition unterzeichneten am 19.8.1871 aus Allenstein
und Umgebung 30, aus Guttstadt 45, aus Bischofsburg 40, aus Wormditt 25, aus
Braunsberg 22, aus Frauenburg 15, aus Seeburg 14, aus Wartenburg 13, aus Kirsch-
baum 12 und aus Mehlsack 10 Personen.

52 AEA/BA, Sign. JK 18 (Die Petition der ermliindischen Eltern, 30.11.1871).

150



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Kaiser®. Zugleich begannen Briefe zur Unterstiitzung der Stellung von Bi-
schof Krementz von anderen Bischofen, katholischen Vereinen und weite-
ren Einrichtungen aus ganz Europa, selbst aus Amerika, einzutreffen.

Der Hohepunkt dieser Aktion fiel auf die zweite Hilfte des Jahres
187164, Die Schiiler bzw. ihre Eltern hingegen reagierten trotz zahlreicher
Proteste unterschiedlich. Nach dem Hirtenbrief des Bischofs verliessen
150 Schiiler das Gymnasium, aber 90, vorwiegend aus Braunsberg, be-
suchten weiterhin den Unterricht bei Wollmann. Krementz machte sich
Gedanken, ob sie nicht auch exkommuniziert werden sollten. Im Herbst
1871 sank die Zahl der Schiiler Wollmanns auf 88%. Inzwischen beab-
sichtigte der Oberprisident der Provinz Preussen Carl von Horn
(1807-1889) ein Gerichtsverfahren gegen den Bischof einzuleiten, weil er
ohne seine Erlaubnis den Hirtenbrief vertftentlicht hatte®®. Im Dezember
1871 schickten die Eltern, deren Zahl sich diesmal auf 435 belief, zum
wiederholten Male eine Petition an den Landtag in derselben Frage®’.

Der Braunsberger Konflikt wollte nicht nachlassen, die liberale Presse
nannte ihn bissig die «Krementz-Affire». In dieser Sachlage suchte die Re-
gierung eine Losung zu finden, zumal der Minister Heinrich von Miihler
durch Adalbert Falk (1827-1900), einen Pastorensohn, Juristen und zu-
gleich entschiedenen Liberalen ersetzt worden war. Nach seinem Entwurf
richtete die preussische Regierung am 17. Februar 1872 zu Hinden des Kai-
sers ein langeres Memorial, in dem sie den ganzen Streit mit Bischof Kre-
mentz dargelegt hatte und einen Losungsvorschlag machte. Es wurde ein-
geraumt, dass Krementz zum Teil Recht habe, wenn er Wollmann, der wider
die Grundsitze der Kirche unterrichte und dazu noch seinen Bischof belei-
dige, nicht dulden konne. Demzufolge sollte man die Schiiler von der Pflicht
befreien, den Unterricht beim ungehorsamen Lehrer zu besuchen, zumal
niemand ihn bei der Erorterung der umstrittenen dogmatischen Fragen ab-
losen werde. Die Schiiler und ihre Eltern seien wegen der Meinungsver-
schiedenheiten beziiglich seinem Unterricht und der Kirchenlehre beunru-
higt. Die ganze Angelegenheit sei ein auf lingere Sicht unannehmbarer
Zustand. Der Konflikt solle daher moglichst schnell beigelegt werden, um-

63 A, Constabel (wie Anm. 2), 133 (Antwort Wilhelms 1. an Erzbischof Melchers,
[8.10.1871), vgl. dies., 106 (Staatsministerium an Wilhelm L., 30.6.1871).

64 AEA/BA, Sign. JK 18 (Korrespondenz an Bischof Krementz im Jahre 1871).

65 F. Dittrich (wie Anm. 1), 56.

6 A. Constabel (wie Anm. 2), 135 f. (Justizminister Leonhardt an Minister von
Miihler, 24.10.1871).

o7 F. Dittrich (wie Anm. 1), 56 1.

151



Janusz Jasiviski

so mehr als in Preussen dhnliche Seuchenherde auftauchen. Auch die Pres-
se verlange eine Losung des Braunsberger Streitfalls. Andererseits gebiihre
Wollmann, dem Beamten, staatlicher Schutz. Man konne nun den Streit
ganz rechtmaissig beilegen. Der Staat solle nicht auf seine rechtlichen Be-
stimmungen verzichten, denn dies wiirde seine Autoritdt antasten. Es ist
auch die Frage der gerechten Verhaltensweise gegeniiber jenen Schiilern
und Eltern zu beriicksichtigen, die das Unfehlbarkeitsdogma nicht akzep-
tiert hitten und vielleicht auch den Unterricht der fanatischen Priester horen
miissten. Daher solle man eine Loésung finden, auf die beide Seiten eingehen
konnten. In den Mittelschulen bestehe nun keine Pflicht, den Religions-
unterricht in den eigenen Rdumen zu nehmen, dies sei im Allgemeinen
Landrecht nicht vorgesehen. Deshalb solle das Provinzial-Schulkollegium
in Konigsberg eine Anordnung erlassen, wonach der Religionsunterricht
ausserhalb des eigenen Gymnasiumsgebiudes bei einem anderen Lehrer,
der in keiner Beziehung zum Gymnasium stehe, erteilt werden konne. Es
bestehe nur der Grundsatz, dass alle Schiiler verpflichtet seien, am Reli-
gionsunterricht teilzunehmen. In welchem Raum sei zweitrangig. Das sei
der beste Ausweg aus dieser peinlichen Situation, weil der Staat Wollmann
die Lehrberechtigung nicht entziehen und so der Forderung des Bischofs
nachkommen werde. Krementz habe einen solchen Vorschlag zur Losung
des Streits nicht vorgebracht, und daher werde es nicht etwa so aussehen, er
habe vom Staat ein Zugestindnis erwirkt. Man miisse ja jeden Anschein ver-
meiden, dass sich der Staat den unberechtigten Forderungen des Bischofs
von Ermland beugen werde. Mit diesem Vorgehen werde man ausserdem
die katholische Opposition im Reichstag entwaffnen®s.

Die genannte Losung gefiel sowohl Bismarck als auch dem Kaiser, so
dass auf Grund der Anordnung Konigsbergs vom 29. Februar 1872 die
Schiiler des Braunsberger Gymnasiums den Religionsunterricht schon bei
Pfarrer Joseph Krause nehmen konnten. 1872 hatte er 187 Schiiler, wih-
rend Wollmann nur noch 39 hatte. Zu Beginn des Jahres 1873 waren 193
Schiiler bei Pfarrer Joseph Krause (1840-1900), 15 bei Pfarrer Wollmann.
Aber erst ab 1876 meldet sich keiner mehr bet Wollmann®.

Der Vorschlag des Ministers Falk ist einen kurzen Kommentar wert.
Bereits im Juni des vergangenen Jahres machte — wie schon erwiihnt — Mi-

68 A, Constabel (wie Anm. 2), 172-179 (Das Staatsministerium an Wilhelm 1.,
17.2.1872); Pastoralblatt, 1872, Nr. 6 vom 16. Juni, 38—40 (Artikel «Zum Braunsber-
ger Schulstreit»).

69 F. Dittrich (wie Anm. 1), 59.

152



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

nister Miihler denselben Vorschlag, der aber damals, als die Kirche noch
keinen so entschiedenen Widerspruch artikulierte hatte, aus prinzipiellen
Griinden von der Regierung abgelehnt worden war. Es ist interessant, zu
sehen, dass man jetzt liberhaupt nicht daran ankniipfte. Die Kaiserin
Augusta brachte ihr Bedauern zum Ausdruck, dass man so spit eine
Losung gefunden habe’.

IV. Der Konflikt zwischen Staat und Kirche wegen
der Exkommunikation Wollmanns

Obwohl die Regierung mit der ermlédndischen Kirche iiber den Religions-
unterricht am katholischen Gymnasium in Braunsberg ein Einvernehmen
gefunden hatte, trat sie zum erneuten Angriff auf Krementz an, diesmal je-
doch aus einem anderen Grund. Minister Falk verfasste eilig, wenn auch
nach einer Absprache mit der ganzen Regierung, am 11. Mirz 1872 einen
Brief an Krementz, in dem er feststellte, das die von thm tiber Wollmann
und Michelis verhingte Exkommunikation im Widerspruch zu den Lan-
desgesetzen stehe, weil sie ihre biirgerlichen Rechte beschrinke. Falls der
Bischof den Kirchenbann nicht riickgidngig mache, werde ihn die Regie-
rung seines Amtes als Bischof entheben’!. Krementz antwortete bereits
am 30. Mirz. Er bestritt die Ansicht, dass einer exkommunizierten Person
die biirgerlichen Rechte beschrinkt wiirden. Gleichzeitig schrieb er, dass
er so lange am Kirchenrecht festhalten wiirde, bis sich die beiden Seiten
(Kirche und Staat) einigten. Vor einer solchen Einigung sei das kirchliche
Gesetz dem staatlichen vorgeordnet’?.

Inzwischen bereitete Falk, unabhingig von dem an Krementz gerichte-
ten Brief, ein umfangreiches Memorial an die Regierung iiber den Brauns-
berger Konflikt vor. Er erinnerte daran, dass der Artikel 15 der Verfassung
von 1850 der katholischen Kirche Selbststindigkeit lediglich bei der Ver-
waltung ihrer inneren Angelegenheiten garantiert habe, denen gegeniiber
der Staat neutral bleiben miisse. Fiir kirchliche Strafen, wie sie Wollmann
auferlegt worden seien, also den Entzug der missio canonica und das Ver-
bot der Sakramentenspendung, sei tatsdchlich die Kirche zustindig. Den-

0 A, Constabel (wie Anm. 2), 190-195 (Augusta an Wilhelm 1., 10.3.1872).

7 A. Constabel (wie Anm. 2), 196. (Minister Falk an Bischof Krementz,
11.3.1872).

2 A, Constabel (wie Anm. 2), 225 (Bischof Krementz an Minister Falk,
30.3.1872).

153



Janusz Jasinski

noch sollte die Kirche gemiss dem Allgemeinen Landrecht hier ein Placet
der Staatsbehorden einholen, weil das Lehreramt vom Staat und nicht von
der Kirche verliehen werde. Also sei der eigenméchtige Entzug der missio
canonica ein Unrecht gewesen. Falk erinnert an die bisherige Praxis bei der
Einstellung von Religionslehrern an staatlichen Schulanstalten. Das Pro-
vinzial-Schulkollegium habe jeweils einen Kandidaten vorgeschlagen, den
die kirchliche Seite gebilligt habe. Danach habe sich der Kandidat einem
Eignungsexamen unterziehen miissen und dann vom Bischof die missio
canonica erhalten. Erst da sei er vom Staat eingestellt worden und dadurch
Beamter geworden. Diesen Grundsatz habe das Regierungsreskript vom
Jahre 1852 bestitigt. Auf diese Weise habe der Staat diesem Dualismus zu-
gestimmt, aber es sei der Staat gewesen, der die Kirche zur Zusammenar-
beit bei der Einstellung von Religionslehrern zugelassen habe. Krementz
versuche zu Unrecht, nachzuweisen, dass der Staat der Kirche folgen sol-
le. Die Religion sei eines der obligatorischen Ficher, deswegen sei der
Staat fiir die Erfiillung dieser Pflicht verantwortlich, deswegen habe er
Wollmann eingestellt, deswegen diirfe nur er ihn entlassen. Erteilung und
Entzug der missio canonica seien rein kirchliche Akte gewesen, womit der
Staat nichts zu tun habe, und deshalb sei er auch nicht verpflichtet, diese zu
beachten. Jedoch sei dieser Streit schon beigelegt worden.

Danach ging Falk zur heikelsten Frage iiber, namlich zur Exkommuni-
kation. Das Allgemeine Landrecht besage, wenn ein Ausscheiden aus der
Kirche den Entzug der Biirgerrechte beinhalte, miisse das ein Placet des
Staates bekommen. Die Verfassung von 1850 habe diesen Grundsatz nicht
ungiiltig gemacht, denn man spreche darin nur von der kirchlichen Verwal-
tung beziiglich ihrer inneren Angelegenheiten. In diesem Bereich seien die
Priester selbstverstindlich verpflichtet, ihren Vorgesetzten zu gehorchen.
Anders verhalte es sich, falls auch Biirgerrechte betroffen wiren. Dann ha-
be der Staat die Verpflichtung, seine Biirger, darunter auch Priester, vor jeg-
licher Diskriminierung zu schiitzen. Zu einer solchen Frage gehore der gros-
se Kirchenbann, denn die exkommunizierte Person werde, iiber die
kirchliche Infamie hinaus, in ihrer Umgebung verachtet und generell aus der
Gesellschaft ausgestossen, sie miisse auch mit materiellen Strafen rechnen.
Man meide sie nicht nur wihrend der Gottesdienste, sondern auch im pri-
vaten Verkehr, im Handel, in Rechtshandlungen, wihrend verschiedener
staatlicher Feierlichkeiten, bei der Arbeit, beim Reisen usw. Anders gesagt,
der grosse Kirchenbann sei nicht nur eine Angelegenheit der Kirche, son-
dern auch des Staates. Krementz habe die Vorschriften des Allgemeinen
Landesrecht {ibertreten, als er Wollmann mit dem Kirchenbann belegt habe.

154



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Der Konflikt in Braunsberg — fuhr Falk fort — sei von dem ermlindi-
schen Bischof heraufbeschworen worden, der versucht habe, kirchliche
Konsequenzen, die sich nunmehr aus dem Unfehlbarkeitsdogma ergeben,
im praktischen Leben seiner Ditzese anzuwenden — eben durch den Ent-
zug der missio canonica und durch die grosse Exkommunikation gegenii-
ber Wollmann. Inzwischen sei zwar der iiberwiegende Teil der katholi-
schen Gemeinschaft an der traditionellen Uberlieferung des Glaubens
orientiert und aus diesem Grunde bewahre er im obigen Konflikt eine neu-
trale Haltung. Weil dieses Problem in der katholischen Gemeinschaft aber
nicht geldst worden sei, wiirden weiterhin Diskussionen anhalten und ein
Grossteil der Katholiken sei desorientiert. In dieser Situation habe der
Staat die Haltung eines Beobachters eingenommen, indem er die Infalli-
bilisten und ihre Gegner gleich behandle. Sollte der Staat weiterhin kon-
sequent handeln, so entstehe die Frage, wie er sich zur Entscheidung des
ermldndischen Bischofs verhalten solle. Leider sehe das Allgemeine
Landrecht keine Strafen fiir die Verletzung von Biirgerrechten vor. Ande-
rerseits konne sich der Staat offiziell nicht fiir den guten Ruf eines von der
Kirche exkommunizierten Lehrers einsetzen. Die Bischofe sollten weder
mit Gefiingnis bestraft noch ihrer Amter enthoben werden, denn nicht der
Staat habe diese ihnen anvertraut. Ubrigens wiirde dann eine Frage auf-
tauchen, wie die vakanten Bischofssitze besetzt werden sollten, wodurch
sich weitere Schwierigkeiten anhdufen wiirden. Dennoch solle man nicht
vergessen, dass jeder Bischof einen Treue- und Gehorsamseid im Blick
auf das Landrecht ablege, was auch Bischof Krementz getan habe. Der
Staat beaufsichtige auch ihn. Wenn er gegen das Gesetz verstosse, konne
er bestraft werden.

Unter Beriicksichtigung all dieser Umsténde, insbesondere der Tatsa-
che, dass das Vorgehen des Bischofs die offentliche Ruhe bedrohe, solle
er bestraft werden, und zwar durch die Wegnahme der Temporalien, die er
von der Staatskasse bekomme’.

Nachdem die Regierung das Falk’sche Memorial zur Kenntnis genom-
men hatte, beschloss sie, Entwiirfe fiir eine neue Gesetzgebung auszuar-
beiten, welche das Verhiltnis zwischen Staat und Kirche regeln sollte’.
Sie bildeten eine Grundlage fiir die beriihmten Maigesetze vom folgenden

3 A. Constabel (wie Anm. 2), 196-226 (Minister Falk an das Staatsministerium,

25.3.1872).
™ A, Constabel (wie Anm. 2), 227 f. (Staatsministerial-Sitzungsprotokoll,

13.4.1872).

155



Janusz Jasinski

Jahr, unabhingig von dem am 13. Mai 1872 verabschiedeten Gesetz iliber
die Schulaufsicht, das die polnische Kirche und das Polentum schlechthin
betraf”. Die Regierung, die dem Memorial Falks zustimmte, beschloss,
konkrete Massnahmen zur Bestrafung des Bischofs zu ergreifen’s.

Wegen des entschiedenen Vorgehens Falks wurde der Kaiser unruhig.
Da erlduterte ihm Bismarck, dass es auch seiner Haltung und der der gan-
zen Regierung entspreche. Zurzeit aber habe niemand vor, Krementz sei-
nes Amtes zu entheben, weil dafiir der Staat nicht zustindig sei. Werde er
sich jedoch den Anforderungen der Regierung nicht unterordnen, dann
werde die Regierung mit ihm keine Beziehungen mehr unterhalten. Es ge-
he darum — schrieb Bismarck —, dass der Bischof die Staatsgesetze nicht
beachte und nachtrédglich verlange, dass der Staat seinen unberechtigten
Forderungen gegeniiber nachgeben werde’’.

Auch die Regierung sandte ein offizielles Schreiben an den Kaiser, in
dem sie die bisherige Verhaltensweise gegeniiber Krementz darlegte. Sie
erinnerte daran, jener habe Wollmann und Michelis mit der grossen Ex-
kommunikation belegt und gleichzeitig das Staatsrecht verletzt, weil die-
se Strafe tief in den Bereich der biirgerlichen Stellung eines Menschen
eingreife. Die Regierung wies darauf hin, die Kirche diirfe die staatlichen
Rechte nicht einschrinken und die Erwerbsmoglichkeiten von Menschen
verringern, genau dies konne aber eine Folge der grossen Exkommunika-
tion sein, die ohne Genehmigung des Staates verkiindet worden sei. Im
Ubrigen bestreite der Bischof die Souverinitit des Staates und wolle des-
sen politische Gewalt der Kirche unterordnen. Derartige Usurpationen
seien nicht neu, dhnliche Gedanken seien von der romischen Kurie wih-
rend des Vatikanischen Konzils entwickelt worden. Die Kirche mochte
dariiber entscheiden, was man unter den biirgerlichen Rechten verstehen
solle; der Papst habe vor, kraft seines Lehramtes dariiber zu urteilen, wo-
bei er nicht beabsichtige, auf Strafen und Zwangsmassnahmen zu ver-
zichten, ungeachtet ob es sich um einen einfachen Biirger oder um einen
Fiirsten oder Monarchen handle. Wenn das staatliche Gesetz im Wider-
spruch zu dem kanonischen Recht stehe, solle man selbstverstdndlich auf
das Letztere horen. Bei einer solchen Denkweise unterliege dem Kirchen-
bann jede Person, die mehr dem Staats- als dem Kirchenrecht gehorche.

5 L. Borodziej (wie Anm. 24), 89-101.

76 A. Constabel (wie Anm. 2), 231-238 (Minister Falk an das Staatsministerium,
21.4.1872).

T A. Constabel (wie Anm. 2), 240 f. (Bismarck an Wilhelm 1., 22.4.1872).

156



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Ein Fiirsprecher einer solchen Haltung sei der Bischof von Ermland, der
ungeachtet eines dem Staat abgelegten Eides ihm offen den Gehorsam
verweigere. Zwar erklire er, dass die Exkommunikation keine negativen
Folgen bewirke, aber diese seine Meinung widerspreche dem allgemeinen
Empfinden. Nach den Geboten der Kirche diirften die Gldubigen mit einer
exkommunizierten Person nicht in Kontakt kommen; wer gegen diese
Vorschriften verstosse, begehe selbst eine Todsiinde. Die Exkommunika-
tion habe folglich einen nachteiligen Einfluss auf das gesamte Leben des
Exkommunizierten. Man solle deshalb Krementz ermahnen, dass er seine
Disziplinarstrafen auf rein kirchliche Ebenen beschrinke. Sollte er diesen
Forderungen nicht entgegenkommen, miisse er gezwungen werden, die
staatlichen Gesetze zu beachten’s.

Zur Frage der Exkommunikation ergriff in einem langeren Artikel
«Das Wesen und die Folgen des Kirchenbannes» der Redakteur des erm-
lindischen «Pastoralblattes» Franz Hipler das Wort. Er erinnerte daran,
dass seine Traditionen bis in die iltesten Zeiten, ndamlich die des hl. Pau-
lus reichten, er wies auf die Vielfalt der kirchlichen Strafen im Mittelal-
ter und ihre erzieherischen Ziele hin und befasste sich schliesslich langer
mit den Zensuren, die exkommunizierte Priester betreffen. Er legte dar,
die mit dem Kirchenbann belegten Personen diirften den gemeinsamen,
offentlichen Kirchengebeten nicht beiwohnen, sie seien von der Teilnah-
me an der hl. Messe ausgeschlossen, ihnen wiirden die hl. Sakramente und
eine christliche Bestattung verwehrt. Dagegen diirften sie Predigten ho-
ren. Falls der exkommunizierte Geistliche eine hl. Messe halten, Sakra-
mente spenden oder den Segen erteilen wiirde, dann solle man all diese
Handlungen fiir ungiiltig erklaren. Die Glidubigen diirften, unter Andro-
hung einer schweren Siinde, nicht an seinen priesterlichen Handlungen
teilnehmen, noch mit ihm in der Offentlichkeit beten oder iiberhaupt mit
ihm religiose Kontakte unterhalten. Nicht genug damit, ein Pfarrer diirfe
nicht in Anwesenheit eines Exkommunizierten die hl. Messe zelebrieren.
Wenn ein solcher mit Gewalt in eine Kirche eindringe, solle er unter Ge-
waltanwendung weggefiihrt werden. Falls dies unmoglich wire, sollen
der Priester und die Glaubigen das Gotteshaus verlassen. Allen Gldubigen
sei es verboten, irgendwelche Beziehungen zu einem Exkommunizierten
zu unterhalten, so diirften sie ihn etwa weder freundlich griissen noch be-
suchen oder lehren. Es gehe ndmlich darum, dass er infolge solcher Iso-

8 A. Constabel (wie Anm. 2), 245-249 (Das Staatsministerium an Wilhelm .,
16.4.1872).

157



Janusz Jasinski

lierung méglichst schnell seine Siinde erkenne. Hingegen konnten mit thm
Eltern, Kinder, Ehegatte und Diener Kontakte unterhalten’.

Daraus geht deutlich hervor, dass die kirchliche Exkommunikations-
strafe nicht nur eine innerkirchliche Dimension hatte, sondern auch die
Sphire des gesellschaftlichen und biirgerlichen Lebens betraf, da sie ja
eine Isolierung des Exkommunizierten von seiner Umgebung, seinen
Nachbarn und Freunden bezweckte.

Ein Jahr spiter, als Minister Falk Krementz vorgerechnet hatte, welche
Folgen die grosse Exkommunikation habe, meldete sich Hipler nochmals
zu Wort. Er begriindete erneut die Notwendigkeit der Anwendung der Ex-
kommunikationsstrafe, war nun aber darauf bedacht, ihre Wirkung im
weltlichen Leben einzuschrinken. Er fiihrte aus, jede Institution erlasse
ihre Gesetze und Satzungen, auf deren Grundlage sie ihre Mitglieder auf-
nehme oder, falls sie dazu gezwungen werde, auch ausstosse. Wenn z.B.
ein Offizier den Ehrenkodex breche, gerate er in seiner Umgebung in Ver-
ruf und Verachtung. Die Kirche wolle einerseits vor einem aus der Kirche
Ausgestossenen warnen, um einen Anstoss unter den Glidubigen zu ver-
meiden, andererseits sei sie daran interessiert, dass der Siinder moglichst
schnell zur Einsicht komme. Selbstverstindlich begehe jemand, der einen
solchen Menschen aus Gewohnheit oder infolge guter Manieren griisse
oder in einem Gasthaus zuféllig mit ihm zu Mittag esse, keine Siinde. Im
Allgemeinen Landrecht finde sich jedoch ein Paragraph, der es der Kirche
erlaube, biirgerliche Strafen anzuwenden — die des Ehren- und Vermo-
gensverlustes mit Einverstindnis des Staates, im Falle von Priestern sogar
ohne staatliche Einwilligung. Dennoch habe die Kirche nicht vor, den Ex-
kommunizierten ihre Rechte zu entziehen. Bei Beriicksichtigung dieser
Argumente diirfe der Staat den Bischof nicht dafiir bestrafen, dass er den
Schutz der katholischen Gemeinschaft vor dem Anstoss im Sinne habe,
wenn er den Gldubigen verbiete, mit Exkommunizierten zu verkehren®.

79 Pastoralblatt, 1871, Nr. 15 vom 1.August, 2-92 (Artikel «Wesen und Wirkungen
des Kirchenbannes»).

80 Pastoralblatt, 1872, Nr. 7 vom 1. April, 41-47 (Artikel «Die dusseren Folgen der
Exkommunikation»).

Die oben genannten Strafen beziiglich des Exkommunizierten werden in einer ka-
tholischen Enzyklopidie aus dem Anfang des 20. Jahrhunderts bestitigt: «Man ver-
weigert ihm das Recht, die heiligen Sakramente zu empfangen und diese zu spenden;
er triigt keinen Nutzen aus den allgemeinen Kirchengebeten, Ablidssen und Opfern, er
wird von der Teilnahme an Gottesdiensten, insbesondere von der hl. Messe fern gehal-
ten; er ist allerdings berechtigt, einer Predigt beizuwohnen und sogar in der Kirche zu
verweilen, jedoch nur dann, wenn niemand darin ist; man entzieht ihm das Anrecht auf

158



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Es ist angebracht, dem Vorwurf des Ministers Falk Recht zu geben,
wonach zwar der Kirchenbann formell einem Exkommunizierten biirger-
liche Rechte wie die Beteiligung an Wahlen oder die Regelung von Ver-
mogensangelegenheiten usw. nicht wegnimmt, aber doch eine Isolierung
des Stinders von den Glidubigen, die zur damaligen Zeit in der Regel die
ganze lokale Gesellschaft bildeten, beabsichtigt. Was bedeutete der Satz,
dass den Gliaubigen verboten werde, mit einer exkommunizierten Person
Geschiifte zu titigen? Diese Bestimmung gefihrdete ihre materiellen
Lebensbedingungen. Wer hiitte den Mut gehabt, bei einem exkommuni-
zierten Schuster Schuhe anfertigen zu lassen oder bei einem exkommuni-
zierten Geschiftsinhaber einzukaufen? Also sickerte die grosse Exkom-
munikation tief in den ausserkirchlichen Bereich des Lebens ein. Diese
erbarmungslosen Bestimmungen wurden erst im 20. Jahrhundert (1917
und 1983) geidndert bzw. weitgehend gelockert?!.

Inzwischen wurde Falk des Briefwechsels mit Krementz tiberdriissig
und fasste den Entschluss, ihn zu bestrafen, was er natiirlich ohne Billi-
gung der Regierung und des Kaisers nicht tun konnte. In Anlehnung an
sein Memorial berichtete die Regierung in einem Schreiben an Wilhelm 1.
vom 19. Juli 1872 noch einmal iiber den Konflikt mit dem Bischot von
Ermland, um zum Schluss Massnahmen gegen ihn vorzuschlagen. Ein zu-
sitzlicher Grund fiir die Emporung der Regierung iiber Krementz war die
von diesem gebrauchte Wendung, dass er «die staatliche Souverinitit des
Staats» anerkenne, welcher Souveridnitit eine andere gegeniibergestellt
werde, namlich offensichtlich die des Pipstlichen Stuhls. Das kdnne der
preussische Staat keineswegs akzeptieren. Gemiiss dem preussischen und

kirchliche Bestattung, und seine Leiche darf nicht in geweihter Erde begraben werden.
Wenn das eintreten wiirde, sollte man ihn von dort fortschaffen und den Friedhof selbst
fiir geschiindet halten und aufs Neue weihen (...). Man darf mit dem Exkommunizier-
ten weder ins Gespriich kommen, noch Briefe von ihm empfangen; man darf nicht fiir
ihn in der Offentlichkeit beten; man verbietet, mit ihm in freundschaftliche Beziehun-
gen zu kommen, mit ihm zu wohnen und Geschiifte zu titigen.» Vgl. Kirchliche Hand-
enzyklopidie, Bd. 9-10, Warschau 1906, 356-358.

81 Edmund Przekop, Seelsorgefiihrer nach dem Kodex von Johannes Paul I1., Olsz-
tyn 1990 (polnisch), 221: «Der Unterschied zwischen dem alten und neuen Recht be-
ziiglich der Folgen einer Exkommunikation wird vor allem darin sichtbar, dass der Ex-
kommunizierte jetzt keine Amter, Wiirden und Kirchenanstellungen verliert; das alte
Verbot, Kontakte mit dem Exkommunizierten in weltlichen wie auch geistigen Fragen
zu unterhalten, ist nicht mehr giiltig, es besteht auch keine Pflicht, den Exkommuni-
zierten von der passiven Teilnahme an den liturgischen Funktionen fern zu halten oder
sie im Falle seiner Gegenwart zu unterbrechen.»

159



Janusz Jasiviski

dem deutschen Recht sei die Kirche eine Korporation wie viele andere
durch den Staat aufgenommene Gesellschaften auch und unterliege seiner
Gesetzgebung. Man kénne der Krementz’schen Argumentation nicht zu-
stimmen, dass man Gott mehr als den staatsbiirgerlichen Pflichten gehor-
chen solle, sonst hitte das Gewissen der Glaubigen zu entscheiden, was
schliesslich zur totalen Willkiir in der Staatsordnung fiihren wiirde. Im
Ubrigen seien in der katholischen Lehre die Grenzen des Dogmas nicht
prizis bestimmt, daher konne jeder Beschluss des Vatikans, je nach ak-
tueller Lage, zum Dogma gerechnet werden. Wenn es um die Bestrafung
von Krementz gehe, so solle man die philosophisch-theologische Fakultit
nicht schliessen, denn ein solches Vorgehen wiirde eine fiir den Staat
schidliche Reaktion hervorrufen. Aber man kénne ab dem dritten Quartal
1872 die fiir ihn und seine Bischofsfunktion bestimmten Temporalien in
Hohe von 4500 Talern vierteljdhrlich einstellen. Der andere Teil des Ge-
halts, fiir das Domkapitel und fiir die Bediirfnisse der Domkirche, sei aus-
zurichten®?. Die vorgeschlagenen Massnahmen stiessen auf den Einwand
des Kaisers, der sie als allzu strenge Vergeltung einschitzte, wobei er eine
Eskalation des Konfliktes befiirchtete. Schliesslich liess er sich, wider die
Meinung seiner Gattin Augusta, von Bismarck iiberzeugen. Infolgedessen
wurde Krementz ab dem vierten Quartal 1872 das bisherige Gehalt zu-
riickbehalten®3.

Der Fall Krementz erregte Aufsehen. Dieser fand Unterstiitzung beim
Erzbischof Mieczystaw Halka-L.edochowski. In der Posener Zeitschrift
«Tygodnik Katolicki» schrieb er, jeder Katholik sei verpflichtet, die
Gesetze der Kirche denen des Staates vorzuziehen. Unter den jetzigen
Bedingungen, da infolge menschlicher Leidenschaften der Kampf gegen
die Kirche beginne, solle das Recht Gottes den Vorrang haben. Niemand
diirfe das Gehorsamsprinzip in Bezug auf die Kirche bestreiten, denn die

82 A. Constabel (wie Anm. 2), 276284 (Das Staatsministerium an Wilhelm I.,
19.7.1872); KHZ, 1872, Nr. 152 vom 2. Juli und Nr. 153 vom 3. Juli; vgl. auch F. Har-
tung (wie Anm. 10), 13.

83 A. Constabel (wie Anm. 2), 297 (Minister Falk an Bismarck, 5.8.1872); 287-296
(Protokoll einer Regierungssitzung, 3/4.08.1872); KHZ, 1872, Nr. 169 vom 22. Juli;
F. Dittrich (wie Anm. 1), 12-13; L. Trzeciakowski (wie Anm. 10), 108. — Bereits nach
dem Entschluss der Regierung wies der friithere Minister H. Miihler in einem privaten
Brief an den Kaiser darauf hin, dass die Sistierung des Gehalts von Krementz eine un-
berechtigte Handlung war, weil die Einkiinfte des Bischofs im Prinzip einen Schaden-
ersatz fiir die nach 1772 sikularisierten Giiter des Bischofs darstellen, was im preussi-
schen Recht 1821 anerkannt worden sei, vgl. A. Constabel (wie Anm. 2), 325 f.
(Minister a.D. von Miihler an Wilhelm L., 10.1872).

160



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

Gesetze der Kirche wiirden von Gott herriihren. Es sei klar, dass der dem
Papst abgelegte Eid nicht mit dem, der dem Ko6nig abzulegen ist, in Wider-
spruch stehe. Daraus gehe auch nicht hervor, dass der Konig ein Anrecht
habe, den Ungehorsam des Bischofs der Kirche gegeniiber zu verlangen?4.

[nzwischen riickte der 100. Jahrestag der Eingliederung von Ermland
und Koniglich-Preussen in die preussische Monarchie nidher. Bischof
Krementz hielt es fiir wichtig, an den Feierlichkeiten teilzunehmen, die
am 13. September 1872 in Marienburg in Gegenwart des Kaisers Wilhelm
[. stattfinden sollten. Die genannte Gelegenheit beschloss Bismarck aus-
zunutzen. Mit Zustimmung des Kaisers benachrichtigte er Krementz, dass
er zu den Marienburger Felerlichkeiten kommen konne, wenn er zuvor
einen bedingungslosen Treue- und Gehorsamseid ohne irgendwelche Vor-
behalte ablegen wiirde. Da der Bischof dies nicht vorhatte, fuhr er nicht
nach Marienburg?®>.

Der Kampf des Staates gegen die Kirche wurde immer heftiger. Die
Frage der Altkatholiken, die in Braunsberg doch zum Ausbruch des preus-
sischen Kulturkampfes gefiihrt hatte, verlor dagegen an Bedeutung. Den-
noch bediente sich Bismarck ihrer weiterhin als einer Waffe, da er erhoff-
te, eine ernsthafte Spaltung in der katholischen Kirche und dadurch eine
nationale katholische Kirche herbeizufiihren. Er setzte hauptséachlich auf
die intellektuellen Kreise, deren symbolischer Anfiihrer der bereits er-
wihnte Ignaz Dollinger, Professor fiir Kirchengeschichte und kanonisches
Recht in Miinchen, war. Schon 1854 trat dieser dem Dogma tiber die Un-
befleckte Empfingnis Maria, dann dem Syllabus errorum und 1870 auch
dem Dogma iiber die Unfehlbarkeit und den Primat des Papstes entgegen,
wofiir er dann vom Miinchner Erzbischof exkommuniziert wurde. Er for-
derte sehr stark die Altkatholiken, obwohl er ihnen selbst offiziell nicht
beitrat8e. Zur Regelung der Titigkeit der Altkatholiken verabschiedete der
Reichstag auf Antrag Bismarcks ein Gesetz iiber ihren Anspruch auf Kir-
chenvermdgen und auf Mitbenutzung der katholischen Friedhofed”. Be-

84 KHZ, 1872, Nr. 166 vom 18. Juli (Zusammenfassung des Artikels von Erzbi-
schof M. Halka-Led6chowski).

85 A. Constabel (wie Anm. 2) 305 ff. (Korrespondenz zwischen Bischofs Krementz
und staatlichen Behorden, 22.8-23.9.1872).

8¢ Katholische Enzyklopiidie (wie Anm. 20), 44 f.; Pastoralblatt, 1871, Nr. 8 vom
16. April, 47 f. (Hirtenbrief des Miinchner Erzbischofs Georg Scherr vom Palmsonn-
tag 1871, der gegen Dollinger gerichtet ist).

87 F Dittrich (wie Anm. 1), 140-145; J. Krasuski (wie Anm. 12), 178, 184;
J. Oblak (wie Anm. 1), 44; Katholische Enzyklopidie (wie Anm. 8), 636.

161



Janusz Jasinski

reits zwel Jahre zuvor, im August 1873, konsolidierte sich die altkatholi-
sche Bewegung dank der Wahl des Breslauer Professors Joseph Hubert
Reinkens zu ihrem Bischof. Er wurde von einem Jansenisten, dem Bischof
von Deventer, Hermanus Heykamp (1804—1874), in Rotterdam geweiht®8.
Seit 1889 sind die nationalen altkatholischen Kirchen in der Utrechter
Union der Altkatholischen Kirchen zusammengeschlossen. Sie existieren
bis auf den heutigen Tag? und nehmen an 6kumenischen Begegnungen
mit der romisch-katholischen Kirche teil.

Abschluss

Die Beziehungen zwischen der katholischen Kirche und dem preussi-
schen Staat waren dank der Verfassung von 1850 relativ korrekt, sie wur-
den jedoch seit dem Ausgang der SOer-Jahre immer schlechter. Die
Katholiken fiihlten sich durch eine Reihe von Ereignissen und Entwick-
lungen bedringt und beunruhigt: die Niederlagen des katholischen Oster-
reich und des katholischen Frankreich, den aufkommenden Antiklerika-
lismus in Bayern, die russischen Verfolgungen des Katholizismus in Polen
und Litauen nach dem Novemberaufstand, den voraussehbaren Untergang
des Kirchenstaates, die Einigung des Kaiserreiches Deutschland mit
einem iiberwiegenden protestantischen Bevolkerungsanteil und — viel-
leicht in erster Linie — den Aufschwung von liberalen und zugleich anti-

88 J. Krasuski (wie Anm. 12), 157; Katholische Enzyklopidie (wie Anm. 8), 636.

8 R. Fischer-Wollpert (wie Anm. 22), 412 f.. «... Die Altkatholische Kirche bildet
in jedem Land eine eigene Nationalkirche. An den christlichen Hauptlehren halten die
Altkatholiken fest: Gott, Schopfung, Dreifaltigkeit, Christus, Erlosung. Der Primat des
Papstes gilt nur im historischen Sinn: Der Papst ist <Primus inter pares> (der Erste un-
ter Gleichgestellten). Abgelehnt wird die pipstliche Unfehlbarkeit, wie sie auf dem
Konzil im Vatikan 1870 definiert worden ist. Der sakramentale Charakter des Bi-
schofs- und des Priesteramtes wird grundsitzlich anerkannt, ebenso werden die Sa-
kramente im Sinn der katholischen Kirche gedeutet. Anerkannt wird ferner die Lehre
vom Fegfeuer und vom Nutzen des Gebetes fiir die Verstorbenen. Abgelehnt werden
Wallfahrten, Bilder- und Reliquienverehrung. Die Liturgie wurde von Anfang an in der
Landessprache gefeiert. Die hochste Autoritiit in allgemeinen Angelegenheiten besitzt
eine aus Geistlichen und Laien zusammengesetzte Synode» [Text nach der zweiten
deutschen Auflage 1988, 156]. Die Altkatholiken lassen zurzeit auch Frauen zu den
priesterlichen Funktionen zu. Uber die Altkatholiken orientiert am ausfiihrlichsten
das Werk von Urs Kiiry, Die altkatholische Kirche. Geschichte — Lehre — Anliegen.
Ubersetzung und wissenschaftliche Bearbeitung unter der Leitung von Wiktor
Wysoczainski, Warschau 1996 (polnisch).

162



Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der
katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

kirchlichen Kreisen in Preussen selbst. Der Staat behandelte die wider-
willige Einstellung der Katholiken zu den Siegen Preussens nahezu als
Hochverrat, zumal sie politische Verbindungen mit dem Kaiserreich
feindlich gesinnten nationalen Minderheiten (Polen, Elsdssern, Dinen)
eingingen. Er befiirchtete auch enge Verbindungen zwischen den Ultra-
montanen und dem Heiligen Stuhl, wodurch die Unabhingigkeit des Staa-
tes von der Kirche in Frage gestellt war. Die Liberalen ihrerseits waren
iber den Syllabus, die halbfeudalen Zustinde im Kirchenstaat und dessen
Widerstand gegen die freiheitlichen Bestrebungen der italienischen Vater-
landsfreunde, schliesslich auch iiber die Verkiindigung des pépstlichen
Unfehlbarkeits- und Primatsdogmas entriistet. Man kann annehmen, dass
der akute Konflikt zwischen Preussen und der katholischen Kirche friither
oder spiter, auch ohne den Streit um die Unfehlbarkeit des Papstes, ein-
getreten wire. Dieser Streit beschleunigte lediglich den Kulturkampf.

Anfinglich strebten weder Bismarck noch Wilhelm I. nach einer Ver-
schirfung der Beziehungen mit der katholischen Kirche. Diese konnte
freilich nicht damit einverstanden sein, dass die ihrer missio canonica ent-
hobenen und exkommunizierten Geistlichen weiterhin Lehrer fiir die ka-
tholische Religion bleiben sollten. Dieses Problem beruhte jedoch darauf,
dass priesterliche Religionslehrer gleichzeitig Beamte waren, weil es der
Staat war, der sie an den Gymnasien anstellte. Die Schulbehorden durften
sich nicht in die inneren Streitigkeiten der Kirche einmischen und hatten
daher keinen formellen Grund, Leute wie Paul Wollmann wegen seiner
negativen Stellungnahme zum Unfehlbarkeitsdogma abzuberufen. Wenn
man friiher, d.h. bei noch vorhandenem gegenseitigem Vertrauen, derarti-
ge Meinungsverschiedenheiten vorhergesehen hiitte, wiren vermutlich
Kompromisslosungen moglich gewesen. Jetzt war es schwieriger. Die
Kirche stellte ihre Forderungen mit Strenge, der Staat wollte um seiner
Autoritit willen nicht nachgeben. Auf den Widerwillen des Staates gegen
eine mogliche Ubereinkunft weist sowohl die Tatsache hin, dass sowohl
Bismarck als auch Wilhelm 1. den Entwurf des Ministers von Miihler ab-
lehnten, dass die vom Bischof bestimmten Lehrer den Religionsunterricht
ausserhalb der Gymnasialgebiude erteilen konnten, wodurch Wollmann
seine Stelle behalten wiirde. Spiiter aber, als der Widerstand gegen ihn zu-
genommen hatte und der Braunsberger Konflikt wegen der Wegweisung
aus dem Gymnasium derjenigen Schiiler, die den Anweisungen des Bi-
schofs gehorchten, ein internationales Politikum geworden war, gab der
Staat nach und erlaubte, den Religionsunterricht ausserhalb der Gymna-
sialrdumen zu erteilen.

163



Janusz Jasiriski

Trotz dieses Kompromisses beschloss der Staat, in dieser Phase des
Kampfes gegen die Kirche (Ausweisung der Jesuiten, Abschaffung der
katholischen Abteilung im Kultusministerium) zu einem heftigeren An-
griff anzusetzen. Minister Falk wies mit Zustimmung des Kanzlers und
des Kaisers nach, diesmal mit Recht, dass die auf Wollmann auferlegte
grosse Exkommunikation keine rein kirchliche Strafe ist, da sie auch in
den Bereich des gesellschaftlich-biirgerlichen Lebens eingreife, u.a. durch
das Verbot, mit ithm personliche, gesellige und sogar wirtschaftliche Kon-
takte zu unterhalten. Da der Bischof gemiss dem damals giiltigen kanoni-
schen Recht den Kirchenbann nicht zurtickrufen durfte, wurden ihm die
sog. Temporalien, d.h. sein Lebensunterhaltsfonds weggenommen; darii-
ber hinaus wurde ihm verboten, an den Feierlichkeiten anlésslich des
100. Jahrestages der Einverleibung von Ermland und Koniglich-Preussen
teilzunehmen. In diesem Stadium verlor der durch die Meinungsverschie-
denheiten iiber das Unfehlbarkeitsdogma des Papstes verursachte Kon-
flikt in Braunsberg an Bedeutung. Dennoch initiierte gerade er einen hir-
teren Konflikt zwischen dem Staat und der Kirche (1870-1872), der bald
in den beriichtigten Kulturkampf ausartete. Die Altkatholiken dagegen,
die ithrem Gewissen folgten, bildeten die altkatholische Kirche, die bald
aufhorte, politisch instrumentalisiert zu werden, und eine rein religidse
Bewegung wurde.

(Deutsch von Grzegorz Supady, iiberarbeitet von der Red.)

Janusz Jasiriski (geb. 1928 in Wolomin bei Warschau PL), Prof. ord. Dr. habil.
Studium der Geschichte in Lublin, 1954—1974 Lehr- und Forschungstitigkeit
in Olsztyn (Allenstein), 1974—1996 am Historischen Institut der Polnischen
Akademie der Wissenschaften in Warschau. Spezialist fiir die Geschichte von
Ermland, Masurien, Ostpreussen und Pommerellen im 19. Jh. Verfasser und
Herausgeber zahlreicher historischer Monographien und Anthologien.

Adresse: ul. Boenigka 28/17, PL-10-686 Olsztyn, Polen.

164



	Der Anfang eines akuten Konflikts zwischen der preussischen Monarchie und der katholischen Kirche und die Frage der Braunsberger Altkatholiken (1870-1872)

