Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 2

Artikel: Kirche und Homosexualitat : Bemerkungen zum Bericht tber die 37.
Internationale Altkatholische Theologenkonferenz (IKZ 91, 2001, Heft 4)

Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404971

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche und Homosexualitat

Bemerkungen zum Bericht uiiber die 37. Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz
(IKZ 91, 2001, Heft 4)*

Peter Amiet

Laut dem Bericht iiber die Theologenkonferenz ist diese unbeabsichtig-
terweise eine Konferenz zur Homosexualitit oder doch eine halbe zu die-
sem Thema geworden. Die Vielzahl an Formen des Lebens und der Part-
nerschaft, wie eigentlich beabsichtigt, wurde fast nicht beriicksichtigt. Es
hat eine Verschiebung stattgefunden. Nicht die einzige. Sucht man nim-
lich eine Behandlung des Homosexuellenthemas, dann findet man vor
allem Ausfiihrungen auf Grund der Annahme, dass die Homosexualitét
fast dasselbe sei wie die Heterosexualitit. Das Thema selber, was denn
Homosexualitidt und auch was Homopartnerschatft sei, ist so gut wie weg-
gelassen.

Es wird im Bericht die Frage der Gesprichsbereitschaft aufgeworfen.
Deren Mangel finde sich bei der Homosexualitiit gegeniiber konservativ
Eingestellten. Der Berichterstatter hat wohl die Altkatholische Kirche
Osterreichs vergessen, die ohne synodalen Umgang mit den andern Mit-
gliedskirchen der Utrechter Union 1997 die Segnung von Homopaaren
eingefiihrt hat. Auch das erwihnte Phidnomen der Verschiebung enthilt
Gesprichsverweigerung, so nimlich, dass man den Fragen ausweicht.

Das Den-Fragen-Ausweichen hat direkte Folgen fiir die Behandlung der
Homoproblematik, wobei sich fortsetzt, was bei einer andern Entschei-
dungsfindung geschehen ist. Bei der Frauenordinationsfrage nimlich hitte
ja naturgemass eine Antwort auf die Frage gesucht werden miissen, was es
fiir den Glauben bedeutet, dass der Mensch wesentlich als Mann und Frau
Mensch ist, in der Beziehung zu Mutter und Vater. Die Kirche hat das auch

* Es war von der Redaktion geplant, den im Mirz 2002 eingereichten Beitrag in ei-
ner IKZ-Nummer zu veroffentlichen, die zur Erkldarung der Theologenkonferenz von
2001 weitere und andere Gesichtspunkte und Meinungen bringen wiirde. Da sich dies
bis jetzt nicht realisieren liess, wird der Beitrag im Einverstindnis mit dem Autor hier
abgedruckt.

IKZ 93 (2003) Seiten 117127 117



Peter Amiet

immer ernst genommen und durch ihre Praxis als etwas Wichtiges bezeugt.
Man mag zu dieser Praxis und erst recht zu Ausserungen von Kirchenvitern
zu dieser Frage nicht immer «ja» sagen, aber diese Frage nun einfach iiber-
gehen, ist eigentlich unerlaubt. Dieses Ausweichen bel der Frauenordina-
tionsfrage setzt sich nun, wie die Theologenkonferenz zeigt, bei der Homo-
frage fort, was ja konsequent ist. Damit ist ein Vorentscheid gefillt.

Es sei erlaubt, hier noch auf eine andere Folge der mangelhaften Ge-
sprichsfihigkeit hinzuweisen. Bis 1985 konnte man die Frage, was der
Gesamtchristenheit die altkatholische Kirche niitze, beantworten mit dem
Hinweis darauf, dass wir die einzige westliche Kirche sind, welche eine
Briicke zum kirchlichen Osten schlagen konne. Und wir waren zusammen
mit den daran sehr interessierten Orthodoxen auf dem besten Weg dazu.
Ein Gelingen wire ein Signal gewesen fiir vermehrtes 0kumenisches En-
gagement sowohl im Westen wie im Osten. Und dann wurde das zer-
schlagen; die altkatholische Kirche hat keine 6kumenische Aufgabe mehr,
die nicht von andern besser wahrgenommen werden kann. Es hat ja 1985
die Altkatholische Kirche Deutschlands die Abendmahlsvereinbarung mit
der Evangelischen Kirche Deutschlands geschlossen, wobei sie nicht nur
die Utrechter Vereinbarung gebrochen hat, sondern auch unsere bisherige
Auffassung iiber Kirchengemeinschaft ohne Begriindung verlassen hat.
Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz kritisierte zwar ein
wenig, tat aber nichts, und unsere 6kumenische Glaubwiirdigkeit war da-
hin. Diese Zerstorung unserer gesamtchristlichen Brauchbarkeit wurde
danach verfestigt durch die Frauenordination (auch dabei unter Verach-
tung der Utrechter Vereinbarung) und wird weiter zementiert durch die
Homopaarsegnung. Solches macht dem Altkatholiken, dem der Spatz auf
dem Dach lieber ist als die Taube in der Hand, wenig Kummer. Er fragt ja
nicht, wie wir helfen kénnten, sondern wie man uns helfen konnte. Wiir-
den wir helfen, wire uns geholfen...

Wenn man den Bericht iiber die Theologenkonferenz liest, hat man den
Eindruck, fiir deren Teilnehmer sei die Homopartnerschaft und deren Seg-
nung in Ordnung (S. 247 u.6.). Vermutlich wird im Rahmen der Utrechter
Union auch kein Gespriach mehr iiber dieses Thema stattfinden, das an die
Wurzeln geht. Logischerweise diirfte es gleich ablaufen wie bei der Frauen-
ordination, gleich auch in der Beziehung, dass der Blick nicht auf die Kir-
che sondern auf das Individuum gerichtet ist. Ebenso ist zu erwarten, dass
Verpflichtungen gegeniiber allen Mitgliedern der Utrechter Union nicht be-
achtet werden, dass vielmehr der Raum, der friiher von Treu und Glauben
besetzt war, nun von der Diktatur der Trends eingenommen wird.

118



Kirche und Homosexualitiit

Dass der Mangel an Sinn fiir Treu und Glauben (der dann bei Ehe und
Homopartnerschaften doch da sein sollte — z.B. S. 247 oder 303) nicht nur
ein altkatholisches Phidnomen darstellt, mag Folgendes andeuten: Im ro-
misch-katholischen Bistum Basel gab es in letzter Zeit zwei medienwirk-
same Beispiele vom Brechen des Zolibatsgeliibdes. Ein Priester ent-
schloss sich, seine Freundin zu heiraten, und ein anderer «outete» sich im
Gottesdienst als praktizierender Homo. In beiden Fillen sagte ihr Bischof,
ein Geliibde sei zu halten, ob es nun ein Ehegeliibde oder ein Zolibatsge-
liibde sei. Jeden Morgen habe man sich seines Geliibdes bewusst zu sein,
welches manchmal leichter, manchmal schwerer, aber immer zu halten
sei. Erschiitternd war, dass die vielen emporten Reaktionen gegen die bi-
schofliche Erkldrung fast nur von Autoritdrem und Unzeitgemédssem han-
delten, das Problem von Treu und Glauben aber nicht beriihrten. Es ist ja
die wohl bekannte Mentalitit, die sich mir kiirzlich auch bei einem Kolle-
gen zeigte, den ich daran erinnerte, dass er beim Bruch der Utrechter Ver-
einbarung durch die Altkatholische Kirche Deutschlands 1985 diesen
Bruch unterstiitzt hatte. Er meinte, es hitten ja viele wie er gedacht...

Die «Erklirung der 37. Internationalen Altkatholischen Theologen-
konferenz, Prag 2001 » hat weithin Frageform. Das ist zu begriissen. Da
aber, wo eine Sache klar ist, ist diese Form fehl am Platz. So ist das Ver-
hiltnis der kirchlichen Eheschliessung zur Ziviltrauung fiir die altkatholi-
sche Kirche klar, wie ja H. Aldenhoven an der Konferenz dargelegt hat
(S. 242 £.). Man hitte auch klarstellen konnen, dass fiir die Giiltigkeit des
Ehesakramentes die Erfragung des Jawortes nicht notwendig ist, sonst
hitten ja etliche orthodoxe Kirchen und wohl noch bis heute die romisch-
katholische unierte Maronitenkirche kein Ehesakrament!. Wenn ein
Schweizer Kollege, der den Lebensbund zweier Minner gesegnet hat, mir
sagte, das sei nicht das Ehesakrament gewesen, da er die Erfragung des Ja-
wortes weggelassen habe, so war er nicht orientiert. Mangelnde theologi-
sche Bildung macht aber ein Sakrament nicht ungiiltig. Er sagte liberdies,
es hitte nicht die Absicht fiir das Ehesakrament bestanden, wohl aber sei
es auch nicht irgendeine Segnung gewesen, sondern schon eine irgendwie
sakramentaler Art. Ahnlich unklar ist auch das Heft «Anders als die An-
dern» der altkatholischen Kirche Osterreichs, das im Anschluss an den

! Der rémisch-katholische «Katechismus der katholischen Kirche» von 1993,
Nr.1623, wonach die — d.h. doch alle — orthodoxen Kirchen die Erfragung des Jawor-
tes hitten, orientiert falsch.

119



Peter Amiet

oben erwihnten Beschluss veroffentlicht worden ist. Vergleichsweise mag
man sich fragen, wie das wire, wenn Eltern ihr Kind noch nicht taufen las-
sen wollen, sondern erst einen Segen wiinschen, den der Priester dann mit
Wasser und der trinitarischen Formel spendet. Wire das dann keine Taufe
gewesen’?

Weitere Bemerkungen zur «Erkldrung»: Die Frage nach der Bestim-
mung der konkreten Gestalt der Ehe durch Natur, Kultur und Offenbarung
miisste zusammen mit der Frage kommen betreffend das Verstidndnis die-
ser Grossen sowie nach deren wechselseitigen Beziehungen. Als kleine
Denkanstosse sei darauf hingewiesen, dass die Natur auch im Tierreich
die Homosexualitit selbst in der Art einer lebenslangen Partnerschaft
kennt, dass die christliche Moral — man mag an das Gebot der Feindeslie-
be denken — nicht «natiirlich» ist, und dass der Satz des Thomas von
Aquin, dass die Gnade die Natur nicht beseitigt, sondern unterstiitzt und
fordert, unaufgebbar ist. Was ist jeweilen mit «Natur» gemeint? Ist, was
natiirlich ist, auch gut? Ist die starke Aggressivitidt von Minnern mit mehr
als einem Y-Chromosom, also fiir sie naturgegeben, gut? Wie steht es mit
unserer Verantwortung der Weiterfithrung von Natiirlichem durch Kreati-
vitdt und Sublimation?

Wie weit ist die Ehe nach der Natur und wie weit nach der Gnade und
wie weit nach unserer Synergie ausgerichtet? Jedenfalls ist sie fiir uns
Christen auf einen hohen Sinngehalt ausgerichtet. Weil sie das ist, kann sie
in Eph 5,21 ff. fast mit der Kirche verwechselt werden oder in 2 Kor 11,2
«Wort» sein fiir die Hinfiihrung der Gemeinde zu Christus. Dieser Sinn-
gehalt findet sich ja auch bei Ignatius von Antiochien in seinem Brief an
Polykarp fiir das Ehesakrament angedeutet: Die, welche heiraten, sollen
ihre Vereinigung meta gnomés (mit der Zustimmung, d.h. doch wohl dem
Segen) des Bischofs tun, damit die Ehe dem Herrn und nicht der Begier-
de gemiiss sei. Es geht an dieser Stelle nicht um eine Hilfe fiir die Eheleu-
te, sondern (was natiirlich schon auch eine Hilfe ist) um die Kronung der
Ehe, um ihre kirchliche Bedeutung. Gibt es fiir eine Homopartnerschaft
eine vergleichbare Kronung??

2 Die zarten Skulpturen aus dem siiddeutschen Raum um 1300, die den Lieblings-
jiinger zeigen mit dem Kopf auf Jesu Schoss, sind dem damaligen Empfinden gemiss
unmoglich in unsublimierter Homoweise zu verstehen. Eine eigenartige Frage stieg in
mir auf bei der Betrachtung einer Barockschnitzerei, die Gott Vater mit Gott Sohn
schmusend zeigt, wobei die Geisttaube aus ithrem Schoss entspringt. Mogen Psycho-
logen nach der psychischen Struktur des Filioque fragen... Weiss jemand um eine the-
ologische, um eine ekklesiologische Ausrichtung der Homopartnerschaft?

120



Kirche und Homosexualitit

Zur Frage der «Erklarung», inwieweit die Offenheit fiir Nachkommen
konstitutiv sei fiir die Ehe, mochte ich auf die Intensitit hinweisen, mit
welcher Leibhaftes im Symbolischen, im Anzeigen von Gehalt und Be-
deutung durchschligt, sei dies nun der korperliche Unterschied von Mann
und Frau, sei es die Schwangerschaft, sei es die Geburt oder anderes. So
zeigt sich in den Kindern die Ausrichtung auf die Zukunft. Wie diese dann
verarbeitet und gedeutet wird, ob weltlich, ob eschatologisch, ob in einer
Beziehung zu Lk 20,27 ff. oder sonstwie, ist eine andere Frage. Bei einer
Homopartnerschaft sehe ich keine vergleichbare Ausrichtung. Erwéhnt
se1 noch ein heute wohl weniger aktueller Sonderfall, namlich die Josefs-
ehe. Diese verzichtet gerade wegen der besonderen eschatologischen Aus-
richtung auf die grosse Ehe auf den geschlechtlichen Kontakt und damit
auf Kinder. Sie sucht wohl etwas wie einen Briickenschlag von der jetzi-
gen Ehe zu Lk 20,27 ff. und wohl auch zu Mt 19,11 ff.

Betont locker, aber doch im Bestreben, Denkmdglichkeiten durchzuzie-
hen, sei zur Frage der Nachkommenschaft und zur angeblichen Fast-Gleich-
heit von Homo- und Heteroliebe Folgendes bemerkt: Rein theoretisch konn-
te auch beim Menschen entwickelt werden — ethische Bedenken ldhmten
noch die Forscher —, was bei primitiven Lebewesen bereits gemacht worden
ist, dass namlich ein Ei mit dem Kern eines andern Eies erfolgreich be-
fruchtet wird. Noch etwas theoretischer, da auch technisch schwieriger, aber
im Prinzip nicht unmoglich, sei es, ein Spermium mit einem andern Sper-
mium zu befruchten. Wie unsicher die spitere Realisierung solcher Theo-
rien ist und wie solches uns emotional beriihrt, das ist eine Sache fiir sich.
Eine andere ist es, ob wir gewillt sind, derlei zu durchdenken, oder ob wir
lieber auf den dannzumaligen Trend warten wollen. Mich diinkt, solche
Perspektiven nétigen uns, iiber das Gewicht nachzudenken, welches die
Schopfung fiir den Glauben hat in ihrer Spannung zu unserer Kreativitit, die
ja auch von Gott gegeben ist. Objektive Kriterien, was da verboten, gebo-
ten, erlaubt ist, sind ganz sicher nicht leicht zu finden’.

Ob Homosexualitit schuldhaft, ob sie krankhaft sei (S. 247), ist eine
Frage, deren verneinende Antwort sich die Theologenkonferenz leicht
gemacht hat. Eine Begriindung fehlt. Die Realitédt konnte vielgestaltig sein.
Es gibt schuldhafte Homosexualitit ebenso wie schuldhafte Dummheit oder
Krankheit. Die Sache hat auch verschiedene Seiten, wie Folgendes andeuten
mag: Die Kirche ordinierte Blinde nicht zu einem Amt nicht deswegen, weil
sie Blindheit fiir etwas Schuldhaftes hielt oder wegen der ungeniigenden

3 Wie begriindet man das Schlucken eines Aspirins als christlich schluckbar?

121



Peter Amiet

Arbeitsfihigkeit Blinder, sondern wegen der Symbolwirkung. Gleich ver-
hielt sie sich bei andern korperlichen Mingeln. Wie steht es nun mit der
Symbolwirkung Homosexueller? Wire diese zu beachten, einmal bei der
Ordination und dann bei der Trauung, die ja auch kein privater Akt ist?

Auch wenn die Teilnehmer der Konferenz personlich iiberzeugt sind,
dass es gleichgeschlechtliche Lebenspartnerschaften gibt, die unter dem
Segen Gottes stehen (S. 247), so ist es doch problematisch, das nicht in
Frageform und ohne Begriindung so festzustellen. Ist das nicht autoritir?
Die drei nachfolgenden Fragen helfen nicht viel. Zu diesen drei Fragen sei
Folgendes bemerkt: Bevor man den theologischen Unterschied zwischen
einer Ehe und einer gleichgeschlechtlichen Partnerschaft ergriinden will,
muss man den Gehalt der beiden Arten sehen. Was die Ehe betrifft, gibt es
eine kirchliche Tradition, zu der man Fragen haben kann. Was die Homo-
partnerschaft betrifft, weicht die Konferenz aus. Eine positive kirchliche
Tradition fehlt bekanntlich. Ob eine Segnung eines Lebensbundes Homo-
sexueller als Sakrament zu sehen wiire, ist solange eine miissige Frage, als
nicht gesagt wird, was man unter dem Begriff «Sakrament» versteht. Ob
tiberhaupt eine liturgische Form gefunden werden kann, die nicht auch fiir
die Einsegnung einer Ehe gebraucht werden konnte, ist schwer vorstell-
bar, ausser es werde das Homomoment explizit hervorgehoben. An sich
sind die notwendigen Elemente des Ehesakramentes «nur» die Segnung
des Lebensbundes durch einen Bischof oder Priester. Wiirden Homopaa-
re darauf verzichten?

Im Weiteren noch einige Bemerkungen zu den Referaten: Urs Bau-
mann denkt eher marxistisch als theologisch: Nicht die Kirche hat die Welt
zu beeinflussen mit threm Glauben, sondern die Welt bestimmt die Kirche.
Diese tut gut daran, das einzusehen, sich nicht dagegen zu verhiirten, sich
ihr anzupassen und sie zu segnen. Markant antiautoritir berichtet er tiber
die Entwicklung des weltlichen und kirchlichen Eheverstindnisses bis hin
zur Neuzeit im Westen. Fast nie merkt man etwas vom theologischen Be-
miihen der Kirche*. Und dann fehlt die Sicht auf die Bibel und den kirch-
lichen Osten. Das Ehesakrament scheint bei Baumann etwas Spites zu
sein. Er sieht nicht, dass sogleich nach den biblischen Texten, ja noch vor
deren spiteren, des Ignatius von Antiochien Zeugnis in seinem Brief an

4 Vielleicht bezeugt S. 256 die Rede vom Ehebund als Hinweiszeichen und Ver-
pflichtung auf Gottes Bund mit den Menschen ein solches Bemiihen — doch hat solches
dann bei Baumann keine weiteren Konsequenzen.

122



Kirche und Homosexualitiit

Polykarp steht, das nur verstanden werden kann als Segnung im Sinne ei-
ner Ausrichtung auf Gott und — es ist ja der Bischof involviert — als Ein-
ordnung in die Kirche. Es meint also das Grundlegende des Ehesakra-
mentes. Die Bibel wird zwar erwihnt, doch wenn wir S. 253 lesen:
«Theologisch halten nach wie vor viele das Modell der monogamen
Kleinfamilie fiir das der christlich-biblischen Vorstellung adiquateste
(obwohl es sich dort ja kaum nachweisen ldsst)», so vermisst man fiir ei-
ne solch erstaunliche Behauptung eine Begriindung. Baumanns Theologie
basiert auf dem Ungeniigen und teilweise Versagen der christlichen Be-
miihungen, nicht auf den angestrebten Zielen. Fiir die Spannung zwischen
den angestrebten Zielen und dem jeweils Machbaren hat die orthodoxe
Theologie die Termini Akribie und Okonomie. Dahinter steht eine theolo-
gische und nicht bloss pragmatische Begriindung: Gott selber, der nach
der Akribie unverinderlich iiber der Schopfung ist, wurde aus Liebe
Mensch. Weder darf die Theologie die Okonomie vergessen, sonst wird
sie lieblos dogmatistisch oder fundamentalistisch, noch die Akribie — wie
Urs Baumann es weithin tut —, sonst verkiimmert sie im Gewdhnlichen.
Allgemein giiltige Gesetze gibt es im Bereich der Okonomie nicht.

Kann Baumann, wenn er bei der Ehe den Glaubensgehalt nicht merkt,
einen solchen fiir die Homopartnerschaft, fiir Konkubinate, fiir was weiss
ich, angeben? Aus dem vielen, das mir fragwiirdig erscheint, greife ich
noch folgende vier Punkte heraus.

1. Fir Baumann scheint das Fundament der Ehe unklar zu sein. Ist es
die Liebe, ist es der Glaube? Er weiss, dass «die Krise des <traditionellen»
Familienmodells ... das Ergebnis einerseits der hoheren Wertschitzung
der personalen Liebesbeziehung» ist, andrerseits der verlidngerten Ausbil-
dungszeit und der gestiegenen Lebenserwartung (S. 270 f.). Deutlich aber
wird nicht, dass nach biblisch-kirchlichem Verstindnis Recht und Pflicht
die Grundlagen sind, wozu ja wohl — auch wenn die Bibel das explizit nur
fiir den Mann erwihnt — die Pflicht zur Liebe gehort>.

2. Wenn Baumann auf S. 263 schreibt, dass die Kirche um des Men-
schen willen da sei und nicht umgekehrt, so ist dem entgegenzuhalten,
dass es nicht um ein Entweder-oder, sondern um ein Sowohl-als-auch
geht, um ein Zusammenwirken. Gerade wenn die Kirche um des Men-
schen willen da ist, wird der Mensch in ihr, dem Leib Christi, erst ein gan-

5 Als kleine Denkanregung sei die Frage aufgeworfen, was besser sei — ein Ehe-
paar, das jeden Tag Streit hat, oder ein Homopaar, das sich jeden Tag liebt. Je nachdem,
was als Grundlage einer Gemeinschaft gesehen wird, ob Liebe, ob Pflicht, und wo der
Sinngehalt und die Ausrichtung gesehen wird, ist diese Frage hilfreich oder eben nicht.

123



Peter Amiet

zer Mensch, der nicht fiir sich, sondern fiir die Gesamtheit lebt. Der «Mar-
xist» Baumann sieht in der Kirche eine Zuckerstreuerin tiber die momen-
tan existiecrende Welt, ein Theologe aber sollte meinen, die Kirche miisste
die Ausrichtung auf das Ewige hin zeigen und fordern. Was ist denn der
Mensch ohne diese Ausrichtung? Ludwig Feuerbach dachte wie Baumann
im Entweder-oder, die Ewigkeit raube dem Jetzt die Herrlichkeit. Der
Christ aber weiss trotz allen Irrens im Verlauf der Kirchengeschichte und
des eigenen Lebens, dass zum wahren und erfiillten hic et nunc die ewige
Krone gehort.

3. Wenn Baumann S. 272 f. («Christliche Perspektiven») dezidiert
festhilt, dass nicht-eheliche, und das heisst auch homosexuelle, Gemein-
schaften als Orte christlich verantworteten Lebens neu entdeckt werden
miissen, dann hat er selber, mochte man meinen, die Auffassung, solche
Entdeckungen schon gemacht zu haben. Schade, dass er keine Hilfe bie-
tet, wie andere das konnten. Ein «recht verstandenes Christentum», das
solchen Paaren «Moglichkeiten eines spirituellen Verstindnisses ihrer Ge-
meinschaft» erschliessen kann, mag es vielleicht geben. Kennt es Bau-
mann? Warum bleibt er bei vagen, praxisfernen Formeln?

4. Bei Baumann fehlt eine Reflexion auf das Leibliche in seinem Bezug
zum Geistigen und Geistlichen. Inkarnatorische Uberlegungen sollten hier
angestellt werden, da es um das «Fleisch», den Leib, das Ein-Leib-Werden
geht. Es geht bei ihm wohl trotz gegenteiliger Beteuerung (S. 273 Nr.6) nur
um eine vage religiose Symbolik menschlicher Liebe. Oder was ist gemeint
mit «Dass menschliche Liebe und Treue im Lichte der Liebe und Treue
Gottes in Christus Jesus eine letzte Tiefe und Sinngestalt gewinnt, die
durch alle Miihe und Not des Alltags hindurch Mann und Frau ein Leben
lang zu tragen verheisst (was, wie Baumann kurz zuvor sagt, analog fiir
Homopaare gilt). Nichts anderes ist auch der Sinn einer kirchlichen Trau-
feier.»? Eben, Baumann kennt die Ehetheologie der alten Kirche mit ithrem
weiten Horizont nicht. Nebst den bereits erwidhnten Mingeln stort mich das
idealistische Reden von Liebe und Treue Gottes ohne die Sicht auf das Ge-
wicht des Leiblichen. Diese wiirde ganz andere Dimensionen erdftnen, von
denen her z.B. die Ostkirche die Muttergottes preist als die, welche geehrter
ist als die Cherube und unvergleichbar hoher als die Seraphe, denn sie hat
Ihn geboren, im Fleisch geboren, wihrend alle Engel «nur» geistig sind.

Frans Vosman verspricht mit dem Titel seines Referates «Kirche und
Homosexualitidt — eine Lackmusprobe fiir den Glauben» etwas, das er
nicht bringt. Als bekennender Homosexueller (S. 303) scheint er der héu-
fig anzutreffenden Versuchung zu erliegen, die Homosexualitét nicht nach

124



Kirche und Homosexualitiit

threm Besonderen zu betrachten, sondern darauthin, wie weit sie gleich
sei wie die Heterosexualitdt. Mit diesem Bemiihen entfillt gliicklicher-
weise die sonst anzutreffende Meinung, die gleichgeschlechtliche Liebe
sei hoherwertigé. Das Bemiihen Homosexueller, sich gleich zu sehen wie
Heterosexuelle, ist vielleicht auch ein Grund dafiir, die korperlichen Sym-
bole nicht zu beachten. Wenn Vosman (S. 302) schreibt, dass die romisch-
katholische Kirche die Korperlichkeit stark auf Fruchtbarkeit fokussiere,
so mag er richtig sehen, dass dabei eine Engfiihrung droht, aber wenn er
selber den Blick auf den Leib und dessen Gegebenheit richtet und dabei
um die Fremdheit, die Alteritit des Lebens in seiner korperlichen Gestalt
weiss’, dann stellt sich die Frage, ob er den Korper, das Fleisch und des-
sen Symbolwirkung ernst nimmt. Der Mensch erkennt ja nicht bloss den
Leib als etwas, das sowohl er selber wie ihm fremd ist; wesentlich gepragt
wird er auch von der Erkenntnis, dass es zwei Arten von Koérpern gibt,
minnliche und weibliche. Diese Erkenntnis ist von anderer Art als die,
dass es erwachsene, kindliche, gesunde und kranke etc. gibt, sie ist nim-
lich von einer die positive Gestaltung des Lebens fordernden Art.

Was heisst es nun, wenn sich ein Mensch dieser Zweiheit nicht stellt
und sie fiir sich beiseite ldsst? Auf diese Frage lassen sich verschiedene
Antworten denken, z.B. solche, welche die Schopfung verachten, oder
solche, welche das engelgleiche Leben jetzt schon fiir lebbar halten, oder
hiretische oder eben homosexuelle. Dabei werden die verschiedenen Ant-
worten nur teilweise auseinander zu halten sein.

Was ist das Gute, worauf zwei Minner oder zwei Frauen stossen, wenn
sie sich korperlich lieben (S. 302)? Vosman beantwortet diese Frage mit
weiteren Fragen. Aber gerade da miisste das Homosexuelle im Unter-
schied zum Heterosexuellen nach seinem Besonderen gesehen werden.
Und unbedingt zu beachten wire, dass die korperliche Symbolwirkung
«primitiv» ist und ein Leben lang durchschldgt. Durch alle Kulturen
hindurch ist der sexuelle Akt als etwas Besonderes gesehen worden,
gleichsam als Schaltstelle fiir Kultur und allgemein menschliches Mitei-
nandersein. So ist es auch unumgénglich, dass wir die Ehe nicht bloss

6 Dazu sei aber bemerkt, dass Homosexuelle einen iiberdurchschnittlich grossen
Anteil an kulturellen und andern geistigen Hochleistungen erbracht haben — ver-
gleichbar dem, was Mitglieder anderer Minderheiten immer wieder leisten. Wie weit
geht es hier um Vererbung, wie weit um Kompensation von Mingeln sozialer oder
psychischer Art? Oder geht es um anderes, z.B. eine besondere, nihrende Beeinflus-
sung durch die Mutter?

7 Wie ist es mit der Alteritiit der Seele und ihres Unbewussten?



Peter Amiet

individualistisch, sondern kirchlich sehen (wie wire das fiir Homopartner-
schaften?). Vosman zeigt wenig Sinn fiir Unterschiede. So sieht er auch
die Note von Hetero- und von Homopaaren gleich. Gibt es nicht Note, die
eher nur bei einer Gruppe vorkommen? Wie ist es z.B. mit einem Rest an
schlechtem Gewissen oder dem Getfiihl, zu kurz gekommen zu sein? An
sich 1st Vosmans Blick auf das Leiden in der Liebe, auf die Liebesleere,
und sein Bemiihen, gerade auch hier etwas von Gott zu erkennen, gewiss
sehr wichtig.

Wenn Vosman meint (S. 303), die Kirche hiitte unkompliziert alles,
was sich als gut erweist, zu bejahen und dariiber den Segen von unserem
Herrn zu erbitten, so fehlt der Formulierung dieses Wunsches die Struktur
und Zielsetzung des Segnens. Wie ist es etwa beim Segnen von Automo-
bilen? Das geschieht doch nicht einfach, weil man ein Auto fiir etwas Gu-
tes hilt. Da ist ein Ziel dabei, wohl vorerst der Schutz vor Pannen und Un-
fillen, halbbewusst aber evtl. auch eine Vermehrung des Besitzerstolzes.
Ob auch die Beschwichtigung eines schlechten Gewissens wegen der Um-
weltschidigung gemeint sel, bleibe dahingestellt. Wenn eine Ehe gesegnet
wird, so mag im Bewusstsein der Beteiligten bald dies bald jenes im
Vordergrund stehen, fiir die Kirche steht primiir das im Zentrum, was be-
reits beim Epheserbrief und Ignatius von Antiochien aufscheint.

Es ist unbedingt als positiv zu sehen, wenn sich christliche Kreise heu-
te von der fritheren lieblosen Haltung Homosexuellen gegeniiber distan-
zieren. Und so schlimm 1st es auch nicht, wenn nun verklemmt fromme
Kreise von modernen Trends Schlige bekommen. Es befriedigt aber auch
nicht, wenn die Suche nach einer freundlicheren Einstellung ein tieferes
Denken bremst. Ein Indiz dafiir, dass das auch bei der Prager Konferenz —
deren Thema ja eigentlich ein anderes gewesen wire (dafiir sei sie also
entschuldigt) — so war, mag sein, dass wir im Bericht iiber sie nichts da-
riiber lesen, wie die Frage bei den Lesben aussieht. So wenig ich selber da-
von verstehe, so meine ich doch sagen zu diirfen, dass bei allem der ménn-
lichen Homosexualitit Ahnlichen es doch auch um anderes geht. Man
mag z.B. an Soziologisches denken, daran, dass patriarchalische Gesell-
schaften den Frauen eine degradierende Narrenfreiheit gewihrten (noch
gewihren?). Auch die Bibel erwihnt das Lesbische nur einmal knapp am
Anfang des Romerbriefes.

Wenn bei verschiedenen Reptilien die Temperatur festlegt, ob aus den
Eiern Minnchen oder Weibchen schliipfen, so ist es beim Menschen nor-
malerweise, was nun nicht das Korperliche, sondern das Seelische betrifft,
ein etwas lidngeres Spiel zwischen den beiden Polen des Miannlichen und

126



Kirche und Homosexualitiit

des Weiblichen, ein existenzielles Spiel, das bald bewusst, bald unbewusst
vergleichbar ist den Noten, welche Vosman erwihnt, das qualvoll sein
kann, das aber auch voller Offenheit ist fiir den Glanz und Reichtum des
Lebens bis ins Alter hinein. Spétestens seit Carl Gustav Jung auf die an-
dersgeschlechtliche Komponente in jedem Menschen aufmerksam ge-
macht hat, sollte uns das bewusst sein.

Ein Spiel braucht Regeln. Soll die Kirche, statt sich um Regeln zu be-
miihen, wie sie das frither bald geschickt, bald weniger iiberzeugend ge-
tan hat, nun wahllos auf alles Nette, was die Zeit so bietet, ihren Segen
streuen?

Was ist denn nun Homosexualitit? Abgesehen von ein paar offenkun-
digen Merkmalen diirfte die Antwort fiir jeden Betroffenen etwas anders
ausfallen. Und in gewissem Sinn ist — siche obigen Hinweis auf C.G. Jung
— Jeder Mensch ein Betroffener. Nun, wenn da jeder solche Moglichkeiten
in sich triigt und sich darum bemiihen muss, etwas Sinnvolles mit ihnen zu
machen, so hat man sich jedenfalls dessen bewusst zu sein, dass eine Fi-
higkeit keine Legitimation zu ihrer direkten Ausiibung darstellt (oder gar
eine Pflicht dazu — welche Bemerkung heute nicht iiberfliissig ist). Die
meisten Menschen werden sich auch heute noch dieser Komponente nicht
recht bewusst sein, sondern sie automatisch sublimieren oder verdriangen.

Nicht im Bericht iiber die Prager Konferenz erwihnt ist, was dort in der
Diskussion dem Horensagen nach vorgebracht worden ist und auch sonst
im Zusammenhang mit der Frage der Homotrauung etwa erwihnt wird,
ndmlich: In einigen orthodoxen Kirchen gibt es die adelphopoiésis, die
Briidermachung. Diese Segnung zweier Minner in Anwesenheit einer
Frau als einer Art Patin verpflichtet, im Todesfall eines der beiden den
andern, fiir die Familie des Verstorbenen zu sorgen. Sie hat also mit
Homosexualitiit nichts zu tun.

Wenn die Theologie heute gelegentlich trendgemass ist, so sei noch
leise erwiihnt, dass es einen Schattentrend giibe, der mochte, dass die Gar-
tenzwergbesitzer neben jeden ihrer Zwerge eine Zwergin stellen sollten.

Peter Amiet (geb. 1936 in Solothurn CH), Dr. theol. Er war 1961-1996
Gemeindepfarrer in Magden und Olsberg, Baden-Brugg, Mohlin, Schaffhau-
sen und 1973—1989 nebenamtlicher Professor an der Christkatholisch-theo-
logischen Fakultit der Universitit Bern mit dem Lehraufirag «Wesen und
Geschichte katholischer Einheit unter besonderer Beriicksichtigung des Alt-
katholizismus, der ostlichen Orthodoxie und der dkumenischen Bewegung».

Adresse: Mooshaldenstrasse 7B, CH-5430 Wettingen, Schweiz

127



	Kirche und Homosexualität : Bemerkungen zum Bericht über die 37. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz (IKZ 91, 2001, Heft 4)

