
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 2

Artikel: Kirche und Homosexualität : Bemerkungen zum Bericht über die 37.
Internationale Altkatholische Theologenkonferenz (IKZ 91, 2001, Heft 4)

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche und Homosexualität

Bemerkungen zum Bericht über die 37. Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz
(IKZ 91,2001, Heft 4)*

Peter Amiet

Laut dem Bericht über die Theologenkonferenz ist diese unbeabsichtigterweise

eine Konferenz zur Homosexualität oder doch eine halbe zu
diesem Thema geworden. Die Vielzahl an Formen des Lebens und der
Partnerschaft, wie eigentlich beabsichtigt, wurde fast nicht berücksichtigt. Es

hat eine Verschiebung stattgefunden. Nicht die einzige. Sucht man nämlich

eine Behandlung des Homosexuellenthemas, dann findet man vor
allem Ausführungen auf Grund der Annahme, dass die Homosexualität
fast dasselbe sei wie die Heterosexualität. Das Thema selber, was denn

Homosexualität und auch was Homopartnerschaft sei, ist so gut wie
weggelassen.

Es wird im Bericht die Frage der Gesprächsbereitschaft aufgeworfen.
Deren Mangel finde sich bei der Homosexualität gegenüber konservativ
Eingestellten. Der Berichterstatter hat wohl die Altkatholische Kirche
Österreichs vergessen, die ohne synodalen Umgang mit den andern

Mitgliedskirchen der Utrechter Union 1997 die Segnung von Homopaaren
eingeführt hat. Auch das erwähnte Phänomen der Verschiebung enthält

Gesprächsverweigerung, so nämlich, dass man den Fragen ausweicht.
Das Den-Fragen-Ausweichen hat direkte Folgen für die Behandlung der

Homoproblematik, wobei sich fortsetzt, was bei einer andern

Entscheidungsfindung geschehen ist. Bei der Frauenordinationsfrage nämlich hätte

ja naturgemäss eine Antwort auf die Frage gesucht werden müssen, was es

für den Glauben bedeutet, dass der Mensch wesentlich als Mann und Frau

Mensch ist, in der Beziehung zu Mutter und Vater. Die Kirche hat das auch

* Es war von der Redaktion geplant, den im März 2002 eingereichten Beitrag in
einer IKZ-Nummer zu veröffentlichen, die zur Erklärung der Theologenkonferenz von
2001 weitere und andere Gesichtspunkte und Meinungen bringen würde. Da sich dies
bis jetzt nicht realisieren liess, wird der Beitrag im Einverständnis mit dem Autor hier
abgedruckt.

IKZ 93 (2003) Seilen 117-127 117



Peler Amiet

immer ernst genommen und durch ihre Praxis als etwas Wichtiges bezeugt.
Man mag zu dieser Praxis und erst recht zu Äusserungen von Kirchenvätern

zu dieser Frage nicht immer «ja» sagen, aber diese Frage nun einfach
übergehen, ist eigentlich unerlaubt. Dieses Ausweichen bei der Frauenordina-

tionsfrage setzt sich nun, wie die Theologenkonferenz zeigt, bei der Homo-

frage fort, was ja konsequent ist. Damit ist ein Vorentscheid gefällt.
Es sei erlaubt, hier noch auf eine andere Folge der mangelhaften

Gesprächsfähigkeit hinzuweisen. Bis 1985 konnte man die Frage, was der

Gesamtchristenheit die altkatholische Kirche nütze, beantworten mit dem

Hinweis darauf, dass wir die einzige westliche Kirche sind, welche eine
Brücke zum kirchlichen Osten schlagen könne. Und wir waren zusammen
mit den daran sehr interessierten Orthodoxen auf dem besten Weg dazu.
Ein Gelingen wäre ein Signal gewesen für vermehrtes ökumenisches

Engagement sowohl im Westen wie im Osten. Und dann wurde das

zerschlagen; die altkatholische Kirche hat keine ökumenische Aufgabe mehr,
die nicht von andern besser wahrgenommen werden kann. Es hat ja 1985

die Altkatholische Kirche Deutschlands die Abendmahlsvereinbarung mit
der Evangelischen Kirche Deutschlands geschlossen, wobei sie nicht nur
die Utrechter Vereinbarung gebrochen hat, sondern auch unsere bisherige
Auffassung über Kirchengemeinschaft ohne Begründung verlassen hat.
Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz kritisierte zwar ein

wenig, tat aber nichts, und unsere ökumenische Glaubwürdigkeit war
dahin. Diese Zerstörung unserer gesamtchristlichen Brauchbarkeit wurde
danach verfestigt durch die Frauenordination (auch dabei unter Verachtung

der Utrechter Vereinbarung) und wird weiter zementiert durch die

Homopaarsegnung. Solches macht dem Altkatholiken, dem der Spatz auf
dem Dach lieber ist als die Taube in der Hand, wenig Kummer. Er fragt ja
nicht, wie wir helfen könnten, sondern wie man uns helfen könnte. Würden

wir helfen, wäre uns geholfen...
Wenn man den Bericht über die Theologenkonferenz liest, hat man den

Eindruck, für deren Teilnehmer sei die Homopartnerschaft und deren

Segnung in Ordnung (S. 247 u.ö.). Vermutlich wird im Rahmen der Utrechter
Union auch kein Gespräch mehr über dieses Thema stattfinden, das an die
Wurzeln geht. Logischerweise dürfte es gleich ablaufen wie bei der
Frauenordination, gleich auch in der Beziehung, dass der Blick nicht auf die Kirche

sondern auf das Individuum gerichtet ist. Ebenso ist zu erwarten, dass

Verpflichtungen gegenüber allen Mitgliedern der Utrechter Union nicht
beachtet werden, dass vielmehr der Raum, der früher von Treu und Glauben
besetzt war. nun von der Diktatur der Trends eingenommen wird.

118



Kirche und Homosexualität

Dass der Mangel an Sinn für Treu und Glauben (der dann bei Ehe und

Homopartnerschaffen doch da sein sollte - z.B. S. 247 oder 303) nicht nur
ein altkatholisches Phänomen darstellt, mag Folgendes andeuten: Im
römisch-katholischen Bistum Basel gab es in letzter Zeit zwei medienwirksame

Beispiele vom Brechen des Zölibatsgelübdes. Ein Priester ent-
schloss sich, seine Freundin zu heiraten, und ein anderer «outete» sich im
Gottesdienst als praktizierender Homo. In beiden Fällen sagte ihr Bischof,
ein Gelübde sei zu halten, ob es nun ein Ehegelübde oder ein Zölibatsgelübde

sei. Jeden Morgen habe man sich seines Gelübdes bewusst zu sein,
welches manchmal leichter, manchmal schwerer, aber immer zu halten
sei. Erschütternd war, dass die vielen empörten Reaktionen gegen die
bischöfliche Erklärung fast nur von Autoritärem und Unzeitgemässem
handelten, das Problem von Treu und Glauben aber nicht berührten. Es ist ja
die wohl bekannte Mentalität, die sich mir kürzlich auch bei einem Kollegen

zeigte, den ich daran erinnerte, dass er beim Bruch der Utrechter
Vereinbarung durch die Altkatholische Kirche Deutschlands 1985 diesen

Bruch unterstützt hatte. Er meinte, es hätten ja viele wie er gedacht...

Die «Erklärung der 37. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz,

Prag 2001» hat weithin Frageform. Das ist zu begrüssen. Da
aber, wo eine Sache klar ist, ist diese Form fehl am Platz. So ist das

Verhältnis der kirchlichen Eheschliessung zur Ziviltrauung für die altkatholische

Kirche klar, wie ja H. Aldenhoven an der Konferenz dargelegt hat

(S. 242 f.). Man hätte auch klarstellen können, dass für die Gültigkeit des

Ehesakramentes die Erfragung des Jawortes nicht notwendig ist, sonst

hätten ja etliche orthodoxe Kirchen und wohl noch bis heute die
römischkatholische unierte Maronitenkirche kein Ehesakrament1. Wenn ein

Schweizer Kollege, der den Lebensbund zweier Männer gesegnet hat, mir
sagte, das sei nicht das Ehesakrament gewesen, da er die Erfragung des

Jawortes weggelassen habe, so war er nicht orientiert. Mangelnde theologische

Bildung macht aber ein Sakrament nicht ungültig. Er sagte überdies,

es hätte nicht die Absicht für das Ehesakrament bestanden, wohl aber sei

es auch nicht irgendeine Segnung gewesen, sondern schon eine irgendwie
sakramentaler Art. Ähnlich unklar ist auch das Heft «Anders als die
Andern» der altkatholischen Kirche Österreichs, das im Anschluss an den

1 Der römisch-katholische «Katechismus der katholischen Kirche» von 1993,

Nr. 1623, wonach die - d.h. doch alle - orthodoxen Kirchen die Erfragung des Jawortes

hätten, orientiert falsch.

119



Peter Amiet

oben erwähnten Beschluss veröffentlicht worden ist. Vergleichsweise mag
man sich fragen, wie das wäre, wenn Eltern ihr Kind noch nicht taufen lassen

wollen, sondern erst einen Segen wünschen, den der Priester dann mit
Wasser und der trinitarischen Formel spendet. Wäre das dann keine Taufe

gewesen?
Weitere Bemerkungen zur «Erklärung»: Die Frage nach der Bestimmung

der konkreten Gestalt der Ehe durch Natur, Kultur und Offenbarung
müsste zusammen mit der Frage kommen betreffend das Verständnis dieser

Grössen sowie nach deren wechselseitigen Beziehungen. Als kleine
Denkanstösse sei darauf hingewiesen, dass die Natur auch im Tierreich
die Homosexualität selbst in der Art einer lebenslangen Partnerschaft

kennt, dass die christliche Moral - man mag an das Gebot der Feindesliebe

denken - nicht «natürlich» ist, und dass der Satz des Thomas von
Aquin, dass die Gnade die Natur nicht beseitigt, sondern unterstützt und

fördert, unaufgebbar ist. Was ist jeweilen mit «Natur» gemeint? Ist, was
natürlich ist, auch gut? Ist die starke Aggressivität von Männern mit mehr
als einem Y-Chromosom, also für sie naturgegeben, gut? Wie steht es mit
unserer Verantwortung der Weiterführung von Natürlichem durch Kreativität

und Sublimation?
Wie weit ist die Ehe nach der Natur und wie weit nach der Gnade und

wie weit nach unserer Synergie ausgerichtet? Jedenfalls ist sie für uns
Christen auf einen hohen Sinngehalt ausgerichtet. Weil sie das ist, kann sie

in Eph 5,21 ff. fast mit der Kirche verwechselt werden oder in 2 Kor 11,2

«Wort» sein für die Hinführung der Gemeinde zu Christus. Dieser
Sinngehalt findet sich ja auch bei Ignatius von Antiochien in seinem Brief an

Polykarp für das Ehesakrament angedeutet: Die, welche heiraten, sollen
ihre Vereinigung meta gnömes (mit der Zustimmung, d.h. doch wohl dem

Segen) des Bischofs tun, damit die Ehe dem Herrn und nicht der Begierde

gemäss sei. Es geht an dieser Stelle nicht um eine Hilfe für die Eheleute,

sondern (was natürlich schon auch eine Hilfe ist) um die Krönung der
Ehe, um ihre kirchliche Bedeutung. Gibt es für eine Homopartnerschaft
eine vergleichbare Krönung2?

2 Die zarten Skulpturen aus dem süddeutschen Raum um 1300. die den Lieblingsjünger

zeigen mit dem Kopf auf Jesu Schoss. sind dem damaligen Empfinden gemäss
unmöglich in unsublimierter Homoweise zu verstehen. Eine eigenartige Frage stieg in

mir auf bei der Betrachtung einer Barockschnitzerei, die Gott Vater mit Gott Sohn
schmusend zeigt, wobei die Geisttaube aus ihrem Schoss entspringt. Mögen Psychologen

nach der psychischen Struktur des Filioque fragen... Weiss jemand um eine
theologische, um eine ekklesiologische Ausrichtung der Homopartnerschaft?

120



Kirche und Homosexualität

Zur Frage der «Erklärung», inwieweit die Offenheit für Nachkommen
konstitutiv sei für die Ehe, möchte ich auf die Intensität hinweisen, mit
welcher Leibhaftes im Symbolischen, im Anzeigen von Gehalt und
Bedeutung durchschlägt, sei dies nun der körperliche Unterschied von Mann
und Frau, sei es die Schwangerschaft, sei es die Geburt oder anderes. So

zeigt sich in den Kindern die Ausrichtung auf die Zukunft. Wie diese dann
verarbeitet und gedeutet wird, ob weltlich, ob eschatologisch, ob in einer
Beziehung zu Lk 20,27 ff. oder sonstwie, ist eine andere Frage. Bei einer
Homopartnerschaft sehe ich keine vergleichbare Ausrichtung. Erwähnt
sei noch ein heute wohl weniger aktueller Sonderfall, nämlich die Josefsehe.

Diese verzichtet gerade wegen der besonderen eschatologischen
Ausrichtung auf die grosse Ehe auf den geschlechtlichen Kontakt und damit
auf Kinder. Sie sucht wohl etwas wie einen Brückenschlag von der jetzigen

Ehe zu Lk 20,27 ff. und wohl auch zu Mt 19,11 ff.
Betont locker, aber doch im Bestreben, Denkmöglichkeiten durchzuziehen,

sei zur Frage der Nachkommenschaft und zur angeblichen Fast-Gleich-
heit von Homo- und Heteroliebe Folgendes bemerkt: Rein theoretisch könnte

auch beim Menschen entwickelt werden - ethische Bedenken lähmten
noch die Forscher-, was bei primitiven Lebewesen bereits gemacht worden

ist, dass nämlich ein Ei mit dem Kern eines andern Eies erfolgreich
befruchtet wird. Noch etwas theoretischer, da auch technisch schwieriger, aber

im Prinzip nicht unmöglich, sei es, ein Spermium mit einem andern
Spermium zu befruchten. Wie unsicher die spätere Realisierung solcher Theorien

ist und wie solches uns emotional berührt, das ist eine Sache für sich.

Eine andere ist es, ob wir gewillt sind, derlei zu durchdenken, oder ob wir
lieber auf den dannzumaligen Trend warten wollen. Mich dünkt, solche

Perspektiven nötigen uns, über das Gewicht nachzudenken, welches die

Schöpfung für den Glauben hat in ihrer Spannung zu unserer Kreativität, die

ja auch von Gott gegeben ist. Objektive Kriterien, was da verboten, geboten,

erlaubt ist, sind ganz sicher nicht leicht zu finden3.

Ob Homosexualität schuldhaft, ob sie krankhaft sei (S. 247), ist eine

Frage, deren verneinende Antwort sich die Theologenkonferenz leicht

gemacht hat. Eine Begründung fehlt. Die Realität könnte vielgestaltig sein.

Es gibt schuldhafte Homosexualität ebenso wie schuldhafte Dummheit oder

Krankheit. Die Sache hat auch verschiedene Seiten, wie Folgendes andeuten

mag: Die Kirche ordinierte Blinde nicht zu einem Amt nicht deswegen, weil
sie Blindheit für etwas Schuldhaftes hielt oder wegen der ungenügenden

3 Wie begründet man das Schlucken eines Aspirins als christlich schluckbar?

121



Peter Amiet

Arbeitsfähigkeit Blinder, sondern wegen der Symbolwirkung. Gleich
verhielt sie sich bei andern körperlichen Mängeln. Wie steht es nun mit der

Symbolwirkung Homosexueller? Wäre diese zu beachten, einmal bei der
Ordination und dann bei der Trauung, die ja auch kein privater Akt ist?

Auch wenn die Teilnehmer der Konferenz persönlich überzeugt sind,
dass es gleichgeschlechtliche Lebenspartnerschaften gibt, die unter dem

Segen Gottes stehen (S. 247), so ist es doch problematisch, das nicht in

Frageform und ohne Begründung so festzustellen. Ist das nicht autoritär?
Die drei nachfolgenden Fragen helfen nicht viel. Zu diesen drei Fragen sei

Folgendes bemerkt: Bevor man den theologischen Unterschied zwischen
einer Ehe und einer gleichgeschlechtlichen Partnerschaft ergründen will,
muss man den Gehalt der beiden Arten sehen. Was die Ehe betrifft, gibt es

eine kirchliche Tradition, zu der man Fragen haben kann. Was die
Homopartnerschaft betrifft, weicht die Konferenz aus. Eine positive kirchliche
Tradition fehlt bekanntlich. Ob eine Segnung eines Lebensbundes
Homosexueller als Sakrament zu sehen wäre, ist solange eine müssige Frage, als

nicht gesagt wird, was man unter dem Begriff «Sakrament» versteht. Ob

überhaupt eine liturgische Form gefunden werden kann, die nicht auch für
die Einsegnung einer Ehe gebraucht werden könnte, ist schwer vorstellbar,

ausser es werde das Homomoment explizit hervorgehoben. An sich
sind die notwendigen Elemente des Ehesakramentes «nur» die Segnung
des Lebensbundes durch einen Bischof oder Priester. Würden Homopaa-
re darauf verzichten?

Im Weiteren noch einige Bemerkungen zu den Referaten: Urs
Baumann denkt eher marxistisch als theologisch: Nicht die Kirche hat die Welt
zu beeinflussen mit ihrem Glauben, sondern die Welt bestimmt die Kirche.
Diese tut gut daran, das einzusehen, sich nicht dagegen zu verhärten, sich
ihr anzupassen und sie zu segnen. Markant antiautoritär berichtet er über
die Entwicklung des weltlichen und kirchlichen Eheverständnisses bis hin

zur Neuzeit im Westen. Fast nie merkt man etwas vom theologischen
Bemühen der Kirche4. Und dann fehlt die Sicht auf die Bibel und den
kirchlichen Osten. Das Ehesakrament scheint bei Baumann etwas Spätes zu
sein. Er sieht nicht, dass sogleich nach den biblischen Texten, ja noch vor
deren späteren, des Ignatius von Antiochien Zeugnis in seinem Brief an

4 Vielleicht bezeugt S. 256 die Rede vom Ehebund als Hinweiszeichen und
Verpflichtung auf Gottes Bund mit den Menschenein solches Bemühen-doch hat solches
dann bei Baumann keine weiteren Konsequenzen.

122



Kirche und Homosexualität

Polykarp steht, das nur verstanden werden kann als Segnung im Sinne
einer Ausrichtung auf Gott und - es ist ja der Bischof involviert - als

Einordnung in die Kirche. Es meint also das Grundlegende des Ehesakramentes.

Die Bibel wird zwar erwähnt, doch wenn wir S. 253 lesen:

«Theologisch halten nach wie vor viele das Modell der monogamen
Kleinfamilie für das der christlich-biblischen Vorstellung adäquateste
(obwohl es sich dort ja kaum nachweisen lässt)», so vermisst man für eine

solch erstaunliche Behauptung eine Begründung. Baumanns Theologie
basiert auf dem Ungenügen und teilweise Versagen der christlichen
Bemühungen, nicht auf den angestrebten Zielen. Für die Spannung zwischen
den angestrebten Zielen und dem jeweils Machbaren hat die orthodoxe
Theologie die Termini Akribie und Ökonomie. Dahinter steht eine theologische

und nicht bloss pragmatische Begründung: Gott selber, der nach
der Akribie unveränderlich über der Schöpfung ist, wurde aus Liebe
Mensch. Weder darf die Theologie die Ökonomie vergessen, sonst wird
sie lieblos dogmatistisch oder fundamentalistisch, noch die Akribie - wie
Urs Baumann es weithin tut -, sonst verkümmert sie im Gewöhnlichen.

Allgemein gültige Gesetze gibt es im Bereich der Ökonomie nicht.
Kann Baumann, wenn er bei der Ehe den Glaubensgehalt nicht merkt,

einen solchen für die Homopartnerschaft, für Konkubinate, für was weiss

ich, angeben? Aus dem vielen, das mir fragwürdig erscheint, greife ich
noch folgende vier Punkte heraus.

1. Für Baumann scheint das Fundament der Ehe unklar zu sein. Ist es

die Liebe, ist es der Glaube? Er weiss, dass «die Krise des <traditionellen>

Familienmodells das Ergebnis einerseits der höheren Wertschätzung
der personalen Liebesbeziehung» ist, andrerseits der verlängerten
Ausbildungszeit und der gestiegenen Lebenserwartung (S. 270 f.). Deutlich aber

wird nicht, dass nach biblisch-kirchlichem Verständnis Recht und Pflicht
die Grundlagen sind, wozu ja wohl - auch wenn die Bibel das explizit nur
für den Mann erwähnt - die Pflicht zur Liebe gehört5.

2. Wenn Baumann auf S. 263 schreibt, dass die Kirche um des

Menschen willen da sei und nicht umgekehrt, so ist dem entgegenzuhalten,
dass es nicht um ein Entweder-oder, sondern um ein Sowohl-als-auch

geht, um ein Zusammenwirken. Gerade wenn die Kirche um des

Menschen willen da ist. wird der Mensch in ihr, dem Leib Christi, erst ein gan-

5 Als kleine Denkanregung sei die Frage aufgeworfen, was besser sei - ein

Ehepaar, das jeden Tag Streit hat, oder ein Homopaar, das sich jeden Tag liebt. Je nachdem,

was als Grundlage einer Gemeinschaft gesehen wird, ob Liebe, ob Pflicht, und wo der

Sinngehalt und die Ausrichtung gesehen wird, ist diese Frage hilfreich oder eben nicht.

123



Peter Amie!

zer Mensch, der nicht für sich, sondern für die Gesamtheit lebt. Der «Marxist»

Baumann sieht in der Kirche eine Zuckerstreuerin über die momentan

existierende Welt, ein Theologe aber sollte meinen, die Kirche müsste
die Ausrichtung auf das Ewige hin zeigen und fördern. Was ist denn der

Mensch ohne diese Ausrichtung? Ludwig Feuerbach dachte wie Baumann
im Entweder-oder, die Ewigkeit raube dem Jetzt die Herrlichkeit. Der
Christ aber weiss trotz allen Irrens im Verlauf der Kirchengeschichte und

des eigenen Lebens, dass zum wahren und erfüllten hie et nunc die ewige
Krone gehört.

3. Wenn Baumann S. 272 f. («Christliche Perspektiven») dezidiert
festhält, dass nicht-eheliche, und das heisst auch homosexuelle, Gemeinschaften

als Orte christlich verantworteten Lebens neu entdeckt werden

müssen, dann hat er selber, möchte man meinen, die Auffassung, solche

Entdeckungen schon gemacht zu haben. Schade, dass er keine Hilfe bietet,

wie andere das könnten. Ein «recht verstandenes Christentum», das

solchen Paaren «Möglichkeiten eines spirituellen Verständnisses ihrer
Gemeinschaft» erschliessen kann, mag es vielleicht geben. Kennt es

Baumann? Warum bleibt er bei vagen, praxisfemen Formeln?
4. Bei Baumann fehlt eine Reflexion auf das Leibliche in seinem Bezug

zum Geistigen und Geistlichen. Inkarnatorische Überlegungen sollten hier

angestellt werden, da es um das «Fleisch», den Leib, das Ein-Leib-Werden
geht. Es geht bei ihm wohl trotz gegenteiliger Beteuerung (S. 273 Nr.6) nur
um eine vage religiöse Symbolik menschlicher Liebe. Oder was ist gemeint
mit «Dass menschliche Liebe und Treue im Lichte der Liebe und Treue
Gottes in Christus Jesus eine letzte Tiefe und Sinngestalt gewinnt, die

durch alle Mühe und Not des Alltags hindurch Mann und Frau ein Leben

lang zu tragen verheisst (was, wie Baumann kurz zuvor sagt, analog für
Homopaare gilt). Nichts anderes ist auch der Sinn einer kirchlichen
Traufeier.»? Eben, Baumann kennt die Ehetheologie der alten Kirche mit ihrem
weiten Horizont nicht. Nebst den bereits erwähnten Mängeln stört mich das

idealistische Reden von Liebe und Treue Gottes ohne die Sicht auf das

Gewicht des Leiblichen. Diese würde ganz andere Dimensionen eröffnen, von
denen her z.B. die Ostkirche die Muttergottes preist als die, welche geehrter
ist als die Cherube und unvergleichbar höher als die Seraphe, denn sie hat

Ihn geboren, im Fleisch geboren, während alle Engel «nur» geistig sind.

Frans Vosman verspricht mit dem Titel seines Referates «Kirche und

Homosexualität - eine Lackmusprobe für den Glauben» etwas, das er
nicht bringt. Als bekennender Homosexueller (S. 303) scheint er der häufig

anzutreffenden Versuchung zu erliegen, die Homosexualität nicht nach

124



Kirche und Homosexualität

ihrem Besonderen zu betrachten, sondern daraufhin, wie weit sie gleich
sei wie die Heterosexualität. Mit diesem Bemühen entfällt glücklicherweise

die sonst anzutreffende Meinung, die gleichgeschlechtliche Liebe
sei höherwertig6. Das Bemühen Homosexueller, sich gleich zu sehen wie
Heterosexuelle, ist vielleicht auch ein Grund dafür, die körperlichen Symbole

nicht zu beachten. Wenn Vosman (S. 302) schreibt, dass die
römischkatholische Kirche die Körperlichkeit stark auf Fruchtbarkeit fokussiere,
so mag er richtig sehen, dass dabei eine Engführung droht, aber wenn er
selber den Blick auf den Leib und dessen Gegebenheit richtet und dabei

um die Fremdheit, die Alterität des Lebens in seiner körperlichen Gestalt
weiss7, dann stellt sich die Frage, ob er den Körper, das Fleisch und dessen

Symbolwirkung ernst nimmt. Der Mensch erkennt ja nicht bloss den

Leib als etwas, das sowohl er selber wie ihm fremd ist; wesentlich geprägt
wird er auch von der Erkenntnis, dass es zwei Arten von Körpern gibt,
männliche und weibliche. Diese Erkenntnis ist von anderer Art als die,
dass es erwachsene, kindliche, gesunde und kranke etc. gibt, sie ist nämlich

von einer die positive Gestaltung des Lebens fördernden Art.
Was heisst es nun, wenn sich ein Mensch dieser Zweiheit nicht stellt

und sie für sich beiseite lässt? Auf diese Frage lassen sich verschiedene
Antworten denken, z.B. solche, welche die Schöpfung verachten, oder
solche, welche das engelgleiche Leben jetzt schon für lebbar halten, oder
häretische oder eben homosexuelle. Dabei werden die verschiedenen
Antworten nur teilweise auseinander zu halten sein.

Was ist das Gute, worauf zwei Männer oder zwei Frauen stossen, wenn
sie sich körperlich lieben (S. 302)? Vosman beantwortet diese Frage mit
weiteren Fragen. Aber gerade da müsste das Homosexuelle im Unterschied

zum Heterosexuellen nach seinem Besonderen gesehen werden.
Und unbedingt zu beachten wäre, dass die körperliche Symbolwirkung
«primitiv» ist und ein Leben lang durchschlägt. Durch alle Kulturen
hindurch ist der sexuelle Akt als etwas Besonderes gesehen worden,
gleichsam als Schaltstelle für Kultur und allgemein menschliches Mitei-
nandersein. So ist es auch unumgänglich, dass wir die Ehe nicht bloss

6 Dazu sei aber bemerkt, dass Homosexuelle einen überdurchschnittlich grossen
Anteil an kulturellen und andern geistigen Hochleistungen erbracht haben -
vergleichbar dem, was Mitglieder anderer Minderheiten immer wieder leisten. Wie weit
geht es hier um Vererbung, wie weit um Kompensation von Mängeln sozialer oder

psychischer Art? Oder geht es um anderes, z.B. eine besondere, nährende Beeinflussung

durch die Mutter?
7 Wie ist es mit der Alterität der Seele und ihres Unbewussten?

125



Peter Amiet

individualistisch, sondern kirchlich sehen (wie wäre das für Homopartner-
schaften?). Vosman zeigt wenig Sinn für Unterschiede. So sieht er auch

die Nöte von Hetero- und von Homopaaren gleich. Gibt es nicht Nöte, die
eher nur bei einer Gruppe vorkommen? Wie ist es z.B. mit einem Rest an
schlechtem Gewissen oder dem Gefühl, zu kurz gekommen zu sein? An
sich ist Vosmans Blick auf das Leiden in der Liebe, auf die Liebesleere,
und sein Bemühen, gerade auch hier etwas von Gott zu erkennen, gewiss
sehr wichtig.

Wenn Vosman meint (S. 303), die Kirche hätte unkompliziert alles,
was sich als gut erweist, zu bejahen und darüber den Segen von unserem
Herrn zu erbitten, so fehlt der Formulierung dieses Wunsches die Struktur
und Zielsetzung des Segnens. Wie ist es etwa beim Segnen von Automobilen?

Das geschieht doch nicht einfach, weil man ein Auto für etwas Gutes

hält. Da ist ein Ziel dabei, wohl vorerst der Schutz vor Pannen und
Unfällen, halbbewusst aber evtl. auch eine Vermehrung des Besitzerstolzes.
Ob auch die Beschwichtigung eines schlechten Gewissens wegen der

Umweltschädigung gemeint sei, bleibe dahingestellt. Wenn eine Ehe gesegnet
wird, so mag im Bewusstsein der Beteiligten bald dies bald jenes im
Vordergrund stehen, für die Kirche steht primär das im Zentrum, was
bereits beim Epheserbrief und Ignatius von Antiochien aufscheint.

Es ist unbedingt als positiv zu sehen, wenn sich christliche Kreise heute

von der früheren lieblosen Haltung Homosexuellen gegenüber distanzieren.

Und so schlimm ist es auch nicht, wenn nun verklemmt fromme
Kreise von modernen Trends Schläge bekommen. Es befriedigt aber auch

nicht, wenn die Suche nach einer freundlicheren Einstellung ein tieferes
Denken bremst. Ein Indiz dafür, dass das auch bei der Prager Konferenz -
deren Thema ja eigentlich ein anderes gewesen wäre (dafür sei sie also

entschuldigt) - so war, mag sein, dass wir im Bericht über sie nichts
darüber lesen, wie die Frage bei den Lesben aussieht. So wenig ich selber
davon verstehe, so meine ich doch sagen zu dürfen, dass bei allem der männlichen

Homosexualität Ähnlichen es doch auch um anderes geht. Man

mag z.B. an Soziologisches denken, daran, dass patriarchalische
Gesellschaften den Frauen eine degradierende Narrenfreiheit gewährten (noch
gewähren?). Auch die Bibel erwähnt das Lesbische nur einmal knapp am
Anfang des Römerbriefes.

Wenn bei verschiedenen Reptilien die Temperatur festlegt, ob aus den

Eiern Männchen oder Weibchen schlüpfen, so ist es beim Menschen
normalerweise, was nun nicht das Körperliche, sondern das Seelische betrifft,
ein etwas längeres Spiel zwischen den beiden Polen des Männlichen und

126



Kirche und Homosexualität

des Weiblichen, ein existenzielles Spiel, das bald bewusst, bald unbewusst

vergleichbar ist den Nöten, welche Vosman erwähnt, das qualvoll sein

kann, das aber auch voller Offenheit ist für den Glanz und Reichtum des

Lebens bis ins Alter hinein. Spätestens seit Carl Gustav Jung auf die

andersgeschlechtliche Komponente in jedem Menschen aufmerksam
gemacht hat. sollte uns das bewusst sein.

Ein Spiel braucht Regeln. Soll die Kirche, statt sich um Regeln zu
bemühen, wie sie das früher bald geschickt, bald weniger überzeugend getan

hat, nun wahllos auf alles Nette, was die Zeit so bietet, ihren Segen
streuen?

Was ist denn nun Homosexualität? Abgesehen von ein paar offenkundigen

Merkmalen dürfte die Antwort für jeden Betroffenen etwas anders

ausfallen. Und in gewissem Sinn ist-siehe obigen Hinweis auf CG. Jung

-jeder Mensch ein Betroffener. Nun, wenn da jeder solche Möglichkeiten
in sich trägt und sich darum bemühen muss, etwas Sinnvolles mit ihnen zu
machen, so hat man sich jedenfalls dessen bewusst zu sein, dass eine

Fähigkeit keine Legitimation zu ihrer direkten Ausübung darstellt (oder gar
eine Pflicht dazu - welche Bemerkung heute nicht überflüssig ist). Die
meisten Menschen werden sich auch heute noch dieser Komponente nicht
recht bewusst sein, sondern sie automatisch sublimieren oder verdrängen.

Nicht im Bericht über die Prager Konferenz erwähnt ist, was dort in der

Diskussion dem Hörensagen nach vorgebracht worden ist und auch sonst
im Zusammenhang mit der Frage der Homotrauung etwa erwähnt wird,
nämlich: In einigen orthodoxen Kirchen gibt es die adelphopoiesis, die

Brüdermachung. Diese Segnung zweier Männer in Anwesenheit einer
Frau als einer Art Patin verpflichtet, im Todesfall eines der beiden den

andern, für die Familie des Verstorbenen zu sorgen. Sie hat also mit
Homosexualität nichts zu tun.

Wenn die Theologie heute gelegentlich trendgemäss ist, so sei noch
leise erwähnt, dass es einen Schattentrend gäbe, der möchte, dass die

Gartenzwergbesitzer neben jeden ihrer Zwerge eine Zwergin stellen sollten.

Peter Amiet (geb. 1936 in Solothurn CH). Dr. theol. Er war 1961-1996

Gemeindepfarrer in Mägden und Olsberg. Baden-Brugg. Möhlin. Schaffhausen

und 1973-1989 nebenamtlicher Professor an der Christkatholisch-theologischen

Fakultät der Universität Bern mit dem Lehrauftrag «Wesen und

Geschichte katholischer Einheit unter besonderer Berücksichtigung des

Altkatholizismus, der östlichen Orthodoxie und der ökumenischen Bewegung».

Adresse: Mooshaldenstrasse 7B. CH-5430 Wettingen. Schweiz

127


	Kirche und Homosexualität : Bemerkungen zum Bericht über die 37. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz (IKZ 91, 2001, Heft 4)

