
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 2

Artikel: Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-
1988) : zwei Theologen, ein theologischer Stil

Autor: Kijas, Zdzisaw J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404970

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pavel A. Florenskij (1882-1937)
und Hans Urs von Balthasar (1905-1988) -
zwei Theologen, ein theologischer Stil

Freundschaft als die höchste Form der Aktualisierung
des Menschen und der Erkenntnis*

Zdzislaw J. Kijas

Einführung

Mein Interesse richtet sich auf zwei Theologen aus zwei verschiedenen

Kirchen-, Theologie- und Kulturtraditionen. Während der eine von ihnen
in Russland heranwuchs, lebte und starb, verbrachte der andere sein Leben
in der Schweiz. Der erste war der russisch-orthodoxen Tradition verhaftet,
der andere der katholischen. Der eine war ein Geistlicher der
russischorthodoxen Kirche, der andere war zuerst ein Mitglied des Jesuiten-
Ordens und später ein Diözesanpriester. Beide verliessen unter denkwürdigen

Umständen diese Welt: Der russische Theologe wurde erschossen,
der Schweizer starb zwei Tage, bevor er die Kardinalswürde empfangen
sollte. Beide hinterliessen einen Reichtum an Schriften von besonderer
Brisanz. Obwohl sie einander nie begegneten, ist ihre geistliche Nähe
verblüffend und ihre Ideen sind teilweise fast identisch.

Als Erstes möchte ich ganz knapp die wichtigsten Lebensstationen der
Beiden schildern. Mehr Raum und Zeit werde ich dann den wesentlichen
Ähnlichkeiten in ihrem Leben und der daraus resultierenden Analogie,
Theologie zu betreiben, widmen.

Pavel Aleksândrovic Florenskij

Der russische Theologe wurde am 9. (21.) Januar 1882 in Evlach im
heutigen Aserbaidschan geboren. Er atmete die Atmosphäre der grossen Per-

* Leicht überarbeiteter Text einer Gastvorlesung, gehalten am 16. Mai 2002 an der

Christkatholischen und Evangelischen Theologischen Fakultät der Universität Bern. Er
basiert auf der 1996 erschienenen Habilitationsschrift »Homo creatus est. Ekumeniczne
Studium antropologi i Pawla A. Florenskiego 1937) i Hansa Ursa von Balthasara 1988)

[Eine ökumenische Studie zur Anthropologie von Pavel A. Florenskij und Hans Urs von

Balthasar). Krakow (Wydawnictwo OO. Franciskanóv «Brami Zew»), 280 S.

IKZ 93 (2003) Seiten 101-116 101



Zdzislaw J. Kijas

sönlichkeiten, deren Geist in St. Petersburg und Moskau noch spürbar
war; Letzteres besuchte er nach dem Abschluss seiner Gymnasialzeit in
Tiflis im Jahre 1900.

Es war ein wichtiges Jahr in der Geschichte Russlands: Es galt
Abschied zu nehmen von seinem grössten Denker Vladimir S. Solov'ëv
(1853-1900), der sich einen festen Platz in der religiösen Tradition Russlands

erarbeitet hatte. Florenskij begann im selben Jahr das Studium der
Mathematik und Physik an der Moskauer Universität, das er vier Jahre

später mit Auszeichnung abschloss. Er schlug das verlockende Angebot,
an der Universität zu bleiben, aus, wollte er doch weiterstudieren,
allerdings an der Geistlichen Akademie in Moskau (Sergiev Posad). Im Jahre
1908 beendete er erfolgreich das Theologiestudium. Nachdem seine

Vorlesungen «Die kosmologischen Antinomien Kants» und «Die allgemein
menschlichen Wurzeln des Idealismus» einen sehr guten Eindruck hinterlassen

hatten, stimmte er diesmal einem ähnlichen Angebot zu und
übernahm den Lehrstuhl für Philosophie an dieser Hochschule für Geistliche.

Im Laufe seiner Studien fand Florenskij zum Glauben an Gott und
nahm teil am Leben der orthodoxen Kirche. Seine Gotteserfahrung war so

intensiv, dass er ernsthaft überlegte, ins Kloster einzutreten, was jedoch
von seinem Beichtvater Bischof Antonij Florensov (1847-1918) nicht
sonderlich begrüsst wurde. So heiratete er schliesslich und empfing im
Jahre 1911 die Priesterweihe. Sein Privatleben wirkte sich jedoch nicht
wesentlich auf sein intellektuelles Schaffen aus. Weiterhin arbeitete er
sehr intensiv am seinem Werk «Von der geistigen Wahrheit» (O duchow-

noj istine), das eine Art Vorbereitung auf sein Hauptwerk im Bereich der
orthodoxen Theodizee «Der Pfeiler und die Grundfeste der Wahrheit.
Versuch einer orthodoxen Theodizee in zwölf Briefen» (Stolp i utverzdenie

istiny) darstellte1. Dessen Veröffentlichung 1914 wurde in Russlands
Fachkreisen zum theologischen Ereignis. Ausgehend von lTim 3,15
präsentierte Florenskij seine Überlegungen zu den folgenden Themenkreisen:

Glaube, Gott, Kirche, Mensch, Eschatologie und Weisheit.

1 Eine deutsche Gesamtübersetzung liegt noch nicht vor; vgl. die Auswahl in:
Nicolai v. Bubnoff/Hans Ehrenberg (Hg.), Östliches Christentum. Dokumente, Band II:
Philosophie, München (Beck) 1925, 28-194. Neuere vollständige Übersetzungen: La
colonna e il fondamento della verità, trad. Pietro Modesto, Milano (Rusconi) 1974; La
colonne et le fondement de la vérité. Essai d'une théodicée orthodoxe en douze lettres,
trad. Constantin Andronikof, Lausanne (L'Age d'homme) 1994; The Pillar and

Ground of the Truth. An Essay in Orthodox Theodicy in Twelve Letters, transi. Boris
Jakim, Princeton NJ (Princeton University Press) 1997 (Anm. d. Red.).

102



Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

Knapp elf Jahre lang (1908-1918) hielt er Vorlesungen an der Akademie.

Nach dem Sieg der Revolution liessen ihn die neuen Machthaber
noch ein ganzes Jahr in Ruhe, freilich mit der Auflage, keine Vorlesungen
in Theologie und Philosophie mehr zu halten. Dafür bekam er eine neue
Aufgabe zugewiesen, und zwar in der Kommission für Denkmalpflege
und Kunstschätze. Bis 1920 erfüllte er darin die Funktion eines
wissenschaftlichen Sekretärs. Auch in dieser Zeit publizierte er weiter und
veröffentlicht Werke wie «Das Dreifaltigkeits-Sergius-Kloster und
Russland», «Der Tempel als Synthese der Kunst» und «Die Gebetsikonen des

hl. Sergius». Danach suchte er den Anschluss an wissenschaftliche Kreise,
die es allerdings nur noch an den sowjetischen Hochschulen gab. Seine

Freizeit nutzte er, um die vor der Revolution angefangen Werke abzu-

schliessen, aber leider konnte er nicht jede seiner Arbeiten vollenden.
Dazu gehören seine Ideen aus dem Bereich der Kunstgeschichte und
Ästhetik, die im nie abgeschlossenen Buch «Philosophie des Kults»
ansatzweise zu finden sind, u.a. im Kapitel «Die Ikonostase», das im Jahre

1922 entstand. Wir finden hier sowohl die Gedanken zur Theologie der
Ikone sowie die technischen Informationen zu ihrer Herstellung.

Florenskij schrieb fast zu jedem Thema. Grosses Wissen bewies er in
den Bereichen Astronomie und Archäologie, aber auch in Geschichte,
Medizin, Psychologie und Okkultismus. Er war sprachlich sehr begabt und
konnte auch gut zeichnen. Im Jahre 1930 wurde Florenskij stellvertretender

wissenschaftlicher Direktor des Gesamtsowjetischen Instituts für
Elektronik und zwei Jahre später Sprachberater des Normenkomitees. Im
Jahre 1934 folgte die Ernennung zum ordentlichen Professor für Physik. Es

ist nicht einfach, alle seine Tätigkeitsfelder und Arbeitsplätze aufzuzählen,
die er bis zu seiner Hinrichtung im Jahre 1937 durchlief. Er war einer der

Ideengeber des grossen Elektrifizierungsplans für die Sowjetunion, er gab
Schulbücher heraus und arbeitete an der Grossen Sowjetischen Enzyklopädie

der Technik (Bolsaja Sovetskaja Techniceskaja Enciklopedija), die in
den Jahren 1922-1936 erschien. Sein Tod durch Erschiessen am 8.

Dezember 1937 wurde erst nach dem Fall des Kommunismus bestätigt, auch

wenn bereits am 5. Mai 1956 die damaligen sowjetischen Machthaber
offiziell eine Anerkennung seiner Verdienste ausgesprochen hatten.

Hans Urs von Balthasar

Er kam am 12. August 1905 in Luzern als Kind einer altehrwürdigen und

angesehenen katholischen Schweizer Familie zur Welt. Die ersten Jahre

103



Zdzislaw J. Kijas

verbrachte er im Elternhaus, lernte viel und fleissig, insbesondere Sprachen

und das Klavierspiel. Der Erste Weltkrieg störte dieses intensive
Studium kaum, auch wenn sich seine Eltern und vor allem die Grossmutter
sehr für Menschen, die wegen des Krieges in Not geraten waren, einsetzten.

Er besuchte die Schule der Benediktiner in Engelberg, dann das

Jesuiten-Gymnasium im österreichischen Feldkirch. Danach studierte er von
1923-1928 an der Wiener Universität.

Ein Jahr darauf trat er bei den deutschen Jesuiten ein. Nach der Priesterweihe

(1936) arbeitete er bis 1940 in der Redaktion von «Stimmen der Zeit»
mit, dann kehrt er in seine Heimat zurück und nahm in Basel Wohnsitz.

Im selben Jahr kommt es zu der für sein Leben und seine Berufung
folgenschweren Begegnung mit Adrienne von Speyr (1902-1967). Mit ihr
gemeinsam gründet er das Säkularinstitut «Johannesgemeinschaft». Unter
dem Einfluss ihrer Bibelkommentare schreibt er später seine grosse theologische

Trilogie: «Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik» (1961-1969),
«Theodramatik» (1973-1983) und «Theologik» (1985-1987). Besonders
in der «Theodramatik» macht sich der Einfluss von Adrienne durch die
zahlreichen Zitate aus ihren Schriften bemerkbar. Von Balthasar starb am
26. Juni 1988. Einige Wochen vor seinem Tod wurde er zum Kardinal
ernannt.

Er gehörte zu den selten anzutreffenden ausserordentlich begabten
Menschen, deren Talente sich auf beinahe alle Lebensbereiche erstreckten.

Nur von allfälligen technischen Fähigkeiten wissen wir gar nichts, es

gibt zumindest keine diesbezüglichen Hinweise seinerseits; dafür leuchtete

sein Licht in den humanistischen Fächern umso heller: Er war nicht
nur Theologe und Philosoph, sondern auch Dichter, Sprachwissenschaftler

und Dramaturg. 20 Jahrhunderte der europäischen Kultur fliessen in
seiner Person zu einer perfekten Harmonie zusammen. Sein Nachlass
bilden 85 Bücher, über 500 Artikel und des Weiteren 100 Übersetzungen und

sonstige Beiträge. Zu diesem imponierenden Umfang des persönlichen
Œuvre kommen noch die in rund 60 Bänden zusammengetragenen Texte
der Mystikerin Adrienne von Speyr hinzu.

Einheit über der Verschiedenheit

Die Genese und Entwicklung der Grundidee, die wie ein roter Faden in der

jeweiligen Lebensgeschichte der beiden Autoren erkennbar ist, führen in
die eine und selbe Richtung: die möglichst vollkommene und volle Erfahrung

Gottes. Die einzelnen Lebensstationen, die sich so natürlich und zu-

104



Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

gleich radikal miteinander verwoben, haben ihr geistiges Werden dermassen

beeinfiusst, dass es nicht mehr möglich ist, ohne Gefahr einer Verarmung

oder gar Entstellung sie auseinander zu halten.
Ihre Lebenswege, auch wenn sie zeitlich und räumlich voneinander

entfernt waren, kamen doch immer wieder zusammen. Auf sehr ähnliche
Art und Weise erfuhren sie ihren Glauben. Auch die Wahrnehmung von
Schwierigkeiten war beiden nicht fremd, und zugleich besassen sie ein
besonders geschärftes Gespür dafür, dass eine neue Art, Mensch und Gott zu

betrachten, dringend Not tat. Beide waren sehr in ihrer jeweils eigenen
geschichtlichen «Gegenwart» verwurzelt, ihr Herz aber war in Gott verankert,

der für beide die «ewige Gegenwart» bedeutete. Sie waren Mystiker,
und weder das Zuviel an Arbeit noch die wechselnden Lebensschicksale

waren in der Lage, den subtilen und doch so widerstandsfähigen
Verbindungsfaden zum Allerhöchsten zu zerreissen.

Eine deutliche Analogie lässt sich vor allem in den frühen Jahren ihres
Lebens feststellen, lange bevor jeweils die grosse Lehr- und Schaffenskarriere

einsetzte. Die Zeitgenossen und Zeugen berichten übereinstimmend,

dass beide auffallend talentiert waren. Beide waren offen für die

vielfältigen Reichtümer des Lebens, interessierten sich für seine Probleme,

sie wollten alles kennen lernen, mit allem in Berührung kommen.
Gemeinsam war ihnen ebenso das breite Spektrum ihrer Kunstinteressen,
wobei sie sich diese im Fall von Florenskij auf die Malerei, bei von
Balthasar eher auf die Musik konzentrierten. Im Laufe der Jahre wurden diese

anfänglichen Ähnlichkeiten nicht weniger, vielmehr vertieften sie sich
zunehmend und erfassten noch mehr Lebensbereiche.

Anfänge des intellektuellen Abenteuers und Entdeckung
der Berufung

Der russische Theologe begann seine natur- und geisteswissenschaftliche
Laufbahn mit dem Studium an einer staatlichen Universität. Als er nach

Moskau kam, ahnte Florenskij noch nicht, dass seine
mathematisch-naturwissenschaftlichen Interessen den philosophisch-theologischen
weichen würden. Darüber hinaus konnte er nicht wissen, dass aus einem
Agnostiker ein getreuer und eifriger Sohn der orthodoxen Kirche werden

sollte, der bereit war, für den Glauben sein Leben hinzugeben. Als er aus

der tiefsten Provinz in die zweitwichtigste und grösste Metropole des

russischen Imperiums wechselte und sich für das Mathematik- und
Physikstudium einschrieb, verschloss er sich dennoch nicht dem um ihn herum

105



Zdzisìaw J. Kijas

pulsierenden Leben und seinen Herausforderungen. Die Begegnungen mit
den philosophischen und literarischen Kreisen Moskaus, mit seinen
interessanten Persönlichkeiten öffnete ihm die andere, geistig-theologische
Wirklichkeit der irdischen Existenz. Immer tiefer fühlte er sich mit ihr
verbunden, und immer mehr wirkte sie sich aus auf sein weiteres Schicksal -
sie durchkreuzte all seine bisherigen Pläne und Vorsätze.

Auf eine sehr vergleichbare Weise gestaltet sich die Jugend von
Balthasars. Auch er ging in das Leben ohne eine klare Zukunftsvision; er liess

es vielmehr zu, dass diese Zukunft jemand anders für ihn entwarf. Sein
Studium an der Universität Wien begann er im Bereich der deutschen
Literatur. Zwar schien die gewählte Studienrichtung ihn von dem Weg
Florenskijs, der im Unterschied zu ihm auf Naturwissenschaften schwor, zu
entfernen, aber bald schon kristallisierten sich immer deutlicher authentische,

ureigene Interessen heraus. Wenn man die Wiener Erinnerungen von
Balthasars liest, gewinnt man den Eindruck, er wäre mit der Biographie
Florenskijs vertraut und sie würde nun von ihm wiederholt. Hier ein Zitat
des Schweizer Theologen:

«Ich hatte mein Theologiestudium aus Liebe zur deutschen Dichtung begonnen,

trieb nebenbei etwas Philosophie, Sanskrit, Indogermanistik, ohne je
ernsthaft nachzudenken, was ich in meinem Leben damit anfangen würde.»2

Nach den ersten zwei Monaten seines Aufenthaltes in der österreichischen

Hauptstadt wurde die Liste der Fächer noch umfangreicher.

«In Wien war ich einerseits von Plotin fasziniert, andererseits unvermeidbar
waren aber auch die Kontakte zu den Kreisen der Psychologen, darunter auch
die Freudianer. Und während mich der schreiende Pantheismus Mahlers
zutiefst berührte, sah ich mich gleichermassen verpflichtet, mein Augenmerk auf
Nietzsche, Hofmannsthal, George, auf den Sinn des Endes der Welt von Carl
Kraus zu richten.»s

Auf sehr ähnliche Art und Weise erlebte Pavel Florenskij seine
Moskauer Studien. Auch wenn er die einmal gewählte Studienrichtung nie

aufgegeben hatte, interessierte ihn bei seinem Studium anderes weitaus
mehr, als es die Regeln der akademischen Disziplin erforderten. In seinen

späteren Erinnerungen berichtet er aus dieser Jugendzeit:

2 Hans Urs von Balthasar, Unser Auftrag. Bericht und Entwurf, Einsiedeln
(Johannes) 1984, 31 f.

3 Hans Urs von Balthasar, Prüfet alles, das Gute behaltet, Ostfildern (Schwabenverlag)

1986,8.

106



Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

«An der Universität hatten für mich nicht die Vorlesungen die Hauptbedeutung,

sondern die eigenen Arbeiten in der Bibliothek. Zudem war ich bei jeder
Frage bestrebt, sie bis an die Geschichte der einzelnen physikalisch-mathematischen

Disziplinen zu ergründen... Meine Arbeiten in Mathematik und
Physik führten mich zur Anerkennung der formalen Möglichkeit, eine allgemein

menschliche Weltanschauung zu begründen (Idee der Diskontinuität,
Funktionentheorie, Zahlen).»4

Selbstverständlich bedeutet dies nicht, dass alle Ereignisse im Leben
beider Autoren einander bis auf das kleinste Details entsprachen. Die
Unterschiede jedoch, wie z.B. bei der Wahl der Studienrichtung (Mathematik

bei Florenskij, Philologie bei von Balthasar), waren nicht so
entscheidend, sodass es mir angebracht erscheint, von grundsätzlichen
Ähnlichkeiten sprechen zu dürfen.

Während der Studienzeit - und dies fällt beim Russen mehr auf als

beim künftigen Schweizer Jesuiten - fand eine tiefgreifende innere Wandlung

statt, die zu einer langsamen, aber stetigen Annäherung an Gott und
die Kirche führte. Zwar wurde Florenskij als neugeborenes Kind getauft,
aber die geistige Distanzierung seiner Eltern von der orthodoxen Kirche
hatte auch sein Desinteresse am Glauben zur Folge. In seinen jungen Jahren

war er weit davon entfernt, überhaupt einen Gedanken auf das «In-»
oder «Mit-der-Kirche-Sein» zu verschwenden. Mit einer gewissen Trauer
und einem leisen Vorwurf seinen Angehörigen gegenüber erinnerte er sich
nach Jahren noch daran, dass es in seiner Familie niemanden gab, der
bereit gewesen wäre, mit ihm über Glauben oder Kirche zu diskutieren5.

All das konnte er kompensieren durch die grosse Liebe zur Wahrheit,
die er von seinen Eltern übernommen hatte, und durch die Überzeugung,
dass einmal erkannte Wahrheit den absoluten Gehorsam fordert - bis zur
Hingabe des Lebens. Auf den ersten Blick scheint es, dass diese Überzeugung

nicht viel oder gar nichts in seinem damaligen geistlichen Leben
bewirkte. Aber jene zum Gehorsam rufenden Einstellung gegenüber der sich

offenbarenden und erkannten Wahrheit wirkte sich entscheidend auf seine

späteren Lebensentscheidungen aus, insbesondere auf sein Ja zur Pries-

4 Autobiographie «Trudy po znakovym sistemam» 5, 501; vgl. Zumal Moskovskoj
Patriarchìi 1982, 4, 13.17; Bogoslovskie Trudy 23, Moskwa 1982, S. 265-266. Siehe

auch Michael Silberer, Die Trinitätsidee im Werk von Pavel A. Florenskij. Versuch

einer systematischen Darstellung in Begegnung mit Thomas von Aquin (ÖC 36), Würzburg

(Augustinus) 1984, 8.
5 Vospominanija dietstva, in: Vestnik russkogo studenceskogo christianskogo

dvizenija / Le Messager. Action chrétienne des étudiants russes, 99 (1970), 83.

107



Zdzisfaw J. Kijas

terweihe und in der letzten daraus resultierenden Konsequenz auch zum
gewaltsamen Tod. Die Liebe zur Wahrheit, die bei seinem Einstieg in die
Naturwissenschaften - wenn auch auf teilweise komplizierten und
verwinkelten Pfaden - sichtbar wurde, führte Florenskij zum Wesen der

Wahrheit, zu Gott. In dem Augenblick, in dem Pavel Florenskij Ihn
erkannte, konnte ihn nichts mehr davon abhalten, sein ganzes Leben in Gottes

Hände zu legen. Das hat er auch gänzlich und ohne Abstriche getan. Im
Zusammenhang einer tiefen Erfahrung der Präsenz Gottes in seinem
Leben wurde das Priestertum zur einzigen möglichen Antwort darauf. So

reifte er bewusst oder auch unbewusst an diese Entscheidung heran und
blieb ihr treu bis zur Hingabe seines Lebens.

In den Anfängen seines Lebens sah die Situation von Balthasars anders

aus, denn bereits seit seiner frühesten Kindheit lebte er gottverbunden.
Seine tief religiösen Eltern schickten ihn, wie schon erwähnt, auf das

Benediktiner-Gymnasium nach Engelberg. 1921 wechselte er in das

Jesuiten-Kolleg nach Feldkirch in Österreich. Trotz dieser anfänglichen
Unterschiede zwischen den beiden Elternhäusern und ihrer Einstellung zu

Fragen des Glaubens, ist auch beim jungen von Balthasar ein analoger
Reifungsprozess erkennbar, der auch ihn einen radikalen Weg in die
Zukunft wählen liess. Als er sein Elternhaus verliess, um seine Studien zu
beginnen, ahnte niemand - auch nicht er selbst -, dass damit der erste Schritt
auf das Priestertum hin getan wurde, denn im priesterlichen Dienst erlebte

er schliesslich auf die ihm eigene Weise die tiefste Wahrheit.

Freundschaft mit Gott als die Quelle
der authentischen Erkenntnis

Die Entscheidung, Priester zu werden, kam für den engsten Bekanntenkreis

beider Autoren recht überraschend. Allerdings sahen ihre Freunde
darin eine logische Konsequenz, die sich aus der Gnade der Gottesbegegnung

und einer sehr radikalen Erfahrung der Nähe Gottes und seiner
Freundschaft ergab. Gott offenbarte ihnen nicht nur seine Grösse; dem

inneren Auge ihrer Seele gab er sich als Freund zu erkennen, als derjenige,
der authentisch liebt und zur Nachahmung und auch zum Betreten neuer
Lebenswege ruft. Es war eine besondere Begegnung, mit der sich eine
sehr starke, innere Überzeugung verband, auf das eigene Ich, auf all die
Pläne und den vorgezeichneten Lebensweg verzichten zu müssen, um sich
noch intensiver für die herausrufende Wahrheit zu engagieren, sich nicht
nur intellektuell, sondern ganzheitlich für sie zu entscheiden - mit dem

108



Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-

ganzen menschlichen Ich in seiner Gegenwart und Vergangenheit. Das ist
das «Naturgesetz» und die geistliche Logik einer jeden authentischen

Begegnung mit dem Schöpfer. Wer der Wahrheit begegnet ist und sie zutiefst
erfahren hat und sich dann doch ihrem Ruf verweigert, wird vom Gefühl
eines ungeheueren Verlustes befallen. Warum wird das Leben fortgesetzt,
so fragt er sich, wenn es nicht der Wahrheit folgt? Das Einzige, worauf ein
solcher Mensch noch wartet, ist der erlösende Tod. Wer nicht der sich ihm
offenbarenden Wahrheit folgt, empfindet die zermürbende Einsamkeit,
wird immer träger und passiver, nähert sich der Verzweiflung. Wer nicht
auf seine wahre Berufung antwortet, leidet sehr und zwar nicht nur
deshalb, weil ihm nichts mehr gelingt und ihn nichts mehr zufrieden stellt,
sondern auch deshalb, weil er weiss, dass er ein Deserteur geworden ist;
dass er die einzige und die allein für ihn bestimmte Verbindung zu Gottes

Wirklichkeit, die seinem Leben Sinn und Ziel zu geben vermochte,
zerrissen hat.

Florenskij und von Balthasar erlebten sehr tief die Freundschaft Gottes.

Dieses Erleben änderte dermassen ihr Inneres, dass sie, auch wenn
anfänglich noch weit davon entfernt (das gilt besonders für Florenskij), sehr

bald schon zu der Überzeugung kamen, den einzigen Sinn ihres Lebens in
Gott und nur in Ihm zu sehen. Sie gaben also ihre bisherige Lebensweise
auf zugunsten des Priestertums, in ihren Augen der einzig richtigen und

ihnen möglichen Antwort auf Gottes Stimme der Liebe. Bei ihnen beiden

erfolgte dies in beinahe identischen Lebensumständen, nämlich am Ende

ihrer Universitätsstudien. Florenskij wechselte an die Moskauer Geistliche

Akademie, wo er sich auf die Priesterweihe vorbereitete, von Balthasar

bat um die Aufnahme in den Jesuiten-Orden.
Jene Zeitanalogie im Erkennen der Berufung ist besonders auffällig

und ihre Nichtbeachtung käme einem Fehler gleich. Merken wir uns den

Begriff «Analogie»: Sie ist nur dort authentisch, wo eine Ähnlichkeit nicht

nur postuliert, vielmehr festgestellt wird. Alles andere, wie Zeit, Raum,

Länge und Breite versinkt in einem gewissen Nicht-Sein; es ist nur
vordergründig von Belang, sodass jene Ähnlichkeit in voller Grösse und Bedeutung

erscheinen kann. In dieser Perspektive ist es erlaubt, von einem
Ähnlichkeitswert zu sprechen, unabhängig von Zeit und Raum, in denen das

Leben der Protagonisten spielt. Der Blick auf zwei Personen, zwischen
denen eine Analogie besteht, bekommt somit zu einem gewissen Grad die

Konnotation des Ewigen, das nicht zwingend an die konkrete geschichtliche

Zeit gebunden bleibt.

109



Zdzisìaw J. Kijas

Freundschaft als die höchste Form
der Aktualisierung der Person

Die im Laufe der Universitätsjahre geborene Sehnsucht nach einem tieferen,

kompromissfreien Kontakt zur Kirche, mit der Florenskij zunächst so

gut wie nichts verband, begann ab 1904 immer mehr Gestalt zu gewinnen,
erkennbar auch für einen aussenstehenden Beobachter. In erster Linie war
dies sein eigenes Verdienst, die Konsequenz seiner diesbezüglichen
Bemühungen und Versuche in jener Zeit. Bedeutsam war aber zweifelsohne
auch etwas anderes: die damals geschlossenen Freundschaften6.

Eine der wichtigsten war die Freundschaft mit dem Starez Isidor
1814/33— 1908)7. In der Begegnung mit ihm und in der Freundschaft, die

aus diesen Begegnungen entstand, fing Florenskij an, sich selbst zu
entdecken. Das «Du» des Greises wurde für ihn zur äusseren Stimme, die für
sein persönliches «Ich» das volle Dasein forderte, damit er authentisch
und ganzheitlich den Sendungsauftrag erfüllte, den der Schöpfer ihm
zugedacht hatte.

Neben jener sehr tiefen Freundschaft gab es noch eine andere,
vielleicht nicht so intensive, aber sie war sehr bereichernd, was die äusseren

Konsequenzen anbelangte. Ich denke hier an das systematische
Zusammenwirken Florenskijs mit seinem geistlichen Begleiter Antonij Flo-

rensov, dem pensionierten Bischof aus dem Kloster Donezk. Mit gutem
Rat und seelischer Fürsorge half ihm der Bischof, das Wesen der christlichen

Berufung zu ergründen. Er entflammte in ihm die Liebe zu Gott,
und gleichzeitig, je mehr bei seinem Schüler das Bewusstsein der Nähe
Gottes wuchs und die Bereitschaft des Engagements auf dem neuen
Lebensweg zunahm, hielt er ihn davon ab, ungesunden asketischen Praktiken

nachzugehen bzw. sich zu unkritisch dem missionarischen Eifer
hinzugeben, der Neubekehrten eigen ist.

Der kluge und heiligmässige Bischof, zugleich sein Herzensfreund,
gab auf Florenskij acht und bewahrte ihn davor, dass seine edlen
Sehnsüchte und Wünsche vorzeitig ausbrannten. Auf der anderen Seite stärkte

er ihn für die harten Zeiten, für die Ära nach der Revolution, als der

6 Vgl. Pavel A. Florenskij. Druzba. Iz pisem k Drugu, in: Bogoslovskij Vestnik
1911,1, 1, 151-182; 3, 467-507.

7 Florenskij beschreibt die Person des Starez Isidor in: Sol' zemli to est' skazanie
o izni starca gethsimanskogo skita ieromonacha Avvy Isidora. [= Salz der Erde. d. i.

Erzählung vom Leben des Priestermönches Abbas Isidor], in: Christianin, 1908, III,
431^147. 629-645. 908-918; 1909.1, 191-204; II. 122-149.

110



Pavel A. Florenskij 1882-1937) und Hans Urs von Balthasar 1905-1988)

Glaube nicht mehr selbstverständlich war und nicht viele in der Lage
waren, ihn in Treue zu bewahren.

Annähernd ähnlich entstand auch die Freundschaft des Hans Urs von
Balthasar zu dem ihn rufenden Gott. Selbstverständlich bedeutete sie nicht
den radikalen Bruch mit der Vergangenheit wie im Fall von Florenskij, sie

übte jedoch einen nicht minderen Einfluss aus aufsein weiteres Schicksal,
auf seine neue Wertordnung und die Art, die Welt zu sehen und zu
beurteilen. Das Sakrament der Priesterweihe, das er - genau 25 Jahre nach
Florenskij - am 26. Juli 1936 in München empfing, war eine zusätzliche Be-

siegelung dieser Freundschaft und ein fester Mittelpunkt seines Lebens,
wichtig auch für das Verständnis seiner Theologie. Wer sein Priestertum
nicht als eine verwirklichte Form der Freundschaft zu Gott sieht, würde
als Leser oder Leserin seiner Schriften riskieren, nur an der Verständnisoberfläche

zu bleiben und nicht bis in das Herz seiner Theologie vordringen

zu können.
Als Freund Gottes und als Priester erfuhr er die grosse und dauerhafteste

Freundschaft mit Adrienne von Speyr. Von der Kraft und Intensität,
vom Einfluss, die diese Freundschaft auf sein Leben ausübte, zeugen sehr

deutlich eigene Aussagen. Er gab offen zu, «ihr (Adriennes) und mein
Werk lassen sich nicht trennen weder psychologisch noch philosophisch.
Sie sind nämlich wie zwei Teile eines Ganzen, die den einen einzigen
Ursprung haben»8. Von dieser Freundschaft her deutete von Balthasar seine

unverwechselbare Stelle in der Kirche und das Besondere seiner priesterlichen

Berufung. Um diese Berufung zu realisieren, nahm er das Wagnis
auf sich, den Jesuiten-Orden zu verlassen, um sich, wie allgemein
bekannt, ganz und ohne andere Bindungen an irgendwelche Institutionen,
allein der geistlichen Führung von Adrienne und der Gründung der

«Johannesgemeinschaft» zu widmen.

Ökumenische Konsequenzen der Freundschaft

Sowohl im Fall von Florenskij als auch bei von Balthasar wirkten sich die

Freundschaften auf ihr Leben aus und veränderten ihr geistliches Profil.
Mit einer uns unerklärlichen Intuition erkannten sie, dass es nicht mehr

von ihnen abhing, wer sie waren und was sie noch würden. Sie kamen zu

8 Hans Urs von Balthasar. Rechenschaft 1965 (ChHe. Reihe 5.7) Einsiedeln
(Johannes) 1965. 35. auch ders.. Unser Auftrag (wie Anm. 2). 11: Thomas Krenski, Hans

Urs von Balthasar. Das Gottesdrama. Mainz (Grünewald) 1995. 125.

Ul



Zdzislaw J. Kijas

der paradoxen Schlussfolgerung, dass das, was von ihnen abhing, ihnen
nicht gehörte und somit im gewissen Sinne ausserhalb ihres Wesens und
ihres Einflusses blieb. Personen, denen sie begegneten (Gott an der ersten

Stelle), waren für sie wie ein Ruf. Die Freundschaften, die aus diesen

Begegnungen resultierten, öffneten ihnen neue Möglichkeiten.
Wir können uns also vorstellen, woher bei den beiden Theologen die so

starke Ausrichtung im «Sein-Für», in dem das eigene «Ich» zur Erfüllung
kommt, herrührte. Ihr Leben war zweifellos zuallererst in der tiefen Freundschaft

zu Gott verwurzelt und von da aus auch mit anderen Personen
verbunden. Es scheint, dass sie gerade hier auf eine tiefe Wahrheit gestossen
sind, wonach sich die eigene menschliche Existenz erst durch das Für-An-
dere-da-Sein verwirklicht, die Grösse des Menschen in der Offenheit für
andere Personen liegt, von denen Gott die wichtigste ist. Ihre spätere Reflexion
sollte bestätigen, was sie bereits sehr früh intuitiv erkannt hatten.

Wir müssen beachten, dass die Erkenntnis der Notwendigkeit eines

«Du» für die volle Entfaltung des «Ich» - eine Erkenntnis, die allen
Menschen, die ernsthaft ihre Freundschaft betrachten, gemeinsam ist - von
beiden intensiv geteilt wurde. Ihre späteren philosophischen und an den

Kirchenvätern orientierten Überlegungen haben diese innere Überzeugung

noch verstärkt und sie zu einer allgemeinen Norm erhoben, zum Muster

einer «orthodoxen» Anthropologie. Die im Laufe ihres Lebens
geschlossenen Freundschaften blieben also nicht ohne Bedeutung und nicht
ohne konkreten Einfluss auf die Gestalt ihres Denkens, ihrer Wertungen
und Zukunftspläne. Im Gegenteil: Ihre Freundschaften waren wie eine
starke Energieladung, die ihre Lebensauthentizität nachhaltig formte.

Die Freundschaft mit einer lebendigen und personengebundenen
Heiligkeit (der Starez Isidor für Florenskij und Adrienne von Speyr für von
Balthasar) wurde von unseren beiden Theologen in der Kategorie der
Schönheit angesiedelt. Sie war ihnen zusätzlich ein Impuls, die Theologie
auch als Ästhetik zu betreiben. Der polnische Philosoph W. Tatarkiewicz
schrieb von ihr, sie sei die Kontemplation der geistigen Schönheit, die sich
der Welt offenbart9. Dieser eine Aspekt der Theologie unter vielen anderen,

vom Schweizer Theologen mit emsiger Sorgfalt ausgearbeitet, wurde
durch andere ebenso wichtige Aspekte vervollständigt, wobei sie - im
Kontext der Schönheit betrachtet - nie die mit ihr vergleichbare Priorität
zuerkannt bekamen.

9 Vgl. Wladvslaw Tatarkiewicz. Historia estetyki 1 : Estetyka starozytna. Warszawa

(Arkady)31985. 13.

112



Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

Ästhetik, so lesen wir bei von Balthasar, bleibt auf der Ebene des Lichtes,

des Bildes und der Welt. Sie ist nur ein Aspekt der Theologie. Der
nächste heisst Wert, Ereignis, Drama. Gott wirkt auf Menschen ein, der
Mensch wirkt dagegen durch Entscheidungen und Taten10. Im Geheimnis
der Schönheit, aus dem Menschen, denen es am Mut mangelt, daran zu

glauben, einen blossen Schein gemacht haben, sieht von Balthasar nach
dem Urteil von Henri de Lubac wesentlich mehr: Etwas, was der
biblischen Weisheit entspricht, nämlich die Verbindung von «unbegreiflichem
Glanz» und «bestimmter Form», die den Gläubigen nötigt, die Einheit des

Glaubens und des Bildes anzuerkennen. Schönheit ist zugleich Bild und
Macht".

Der Theologie des Hans Urs von Balthasar näherte sich die Theologie
des russischen Autors Pavel Florenskij an. Die von ihnen beiden gewählten

Entscheidungen und Taten richteten sich auf das absolut Schöne. Dabei

fanden sie ihre Konkretisierung in den Heiligen, d.h. in den Menschen,
die sich nach der Erfahrung ihrer Freundschaft mit Gott von ihm führen
und verwandeln liessen.

Das Gebet - der Weg zur Freundschaft

Der Hintergrund des zurückgelegten Weges, der aufmerksame Blick auf
den ganzen Reichtum der geistigen Erfahrungen, die das Leben sowohl
des russischen Starez Isidor als auch der Schweizer Mystikerin von Speyr
bestimmten, all das scheint auf eine noch wesentlichere, den beiden

gemeinsame Quelle hinzuweisen: das Gebet. Es ist eine ganz besondere

Form des Sich-Öffnens auf Andere im tiefen Bewusstsein des existenziel-
len Angewiesen-Seins auf Gott. Die Theologie Florenskijs und von
Balthasars war eine «betende Theologie». So lässt sich am einfachsten der

Sinn dessen umschreiben, was ihnen gemeinsam war, was sie ganz fest
und unzertrennlich zusammenführte, auch wenn sie es gar nicht ahnen

konnten. Dieses Wissen schöpften sie zweifelsohne aus der persönlichen

10 Hans Urs von Balthasar, Mein Werk. Durchblicke, Einsiedeln (Johannes) 1990,68.
11 Henri de Lubac, Ein Zeuge Christi in der Kirche Gottes: Hans Urs von Balthasar,

in: IKaZ 4 (1975) 390-409, hier 398. Vgl. auch Michael Hartmann, Ästhetik als

ein Grundbegriff fundamentaler Theologie. Eine Untersuchung zu Hans Urs von
Balthasar, St. Ottilien (Eos) 1985; Jeffrey A. Kay. Theological Aesthetics. The Role of
Aesthetics in the Theological Method of Hans Urs von Balthasar, Bern (Lang) 1975;

Giuseppe Ruggieri, Il principio estetico nella teologia di Hans Urs von Balthasar,
Humanitas 44 (1989) 338-353.

113



Zdzislaw J. Kijas

Freundschaft mit Gott. Aber nicht nur das - sie blieben nämlich allem
Anschein nach nicht frei von den Auswirkungen der genannten Freunde, galt
doch für diese eine Theologie nur dann als Theologie, wenn sie eben eine

«betende Theologie» war. Wie Tomas Spidlik bemerkt, war und ist die

Frage der «betenden Theologie» das einzig richtige und objektive Thema
der orthodoxen Theologie. Diese Art der Theologie war, und das ist
auffällig, die Grundlage des Lebens und der Verkündigung ausnahmslos aller
russischer Mystiker und Starzen, mit welchen der Starez Isidor in enger
geistiger Verbindung stand12.

Das geistliche Profil der Adrienne von Speyr entsprach dieser Grundidee.

Auch in ihrem Leben bildeten Theologie und Heiligkeit, die einander

respektieren und keine Spur intellektueller Konkurrenz aufwiesen,
eine organische Ganzheit.

Die Betrachtung der Theologie, ihrer Authentizität und zugleich ihrer

Wahrhaftigkeit gemäss den Kriterien der Nachfolge Heiligkeit) ist bei
den beiden Autoren in ihrem geschichtlichen Werden deutlich feststellbar.
Erkennen durch «Nachahmen» war für sie eine besondere Form des

integralen Erkennens, das, indem es eine starke Aktivität des Intellekts
voraussetzt, dieses Erkennen um alle anderen Aspekte des menschlichen
Lebens bereichert. Mit anderen Worten: Der Prozess des Erkennens

engagierte sie ganzheitlich sowohl geistlich als auch körperlich und in

gleichem Masse auch intellektuell und existenziell in die erkannte Wahrheit

hinein und verlangte danach, mit ihr zu leben. Man könnte also

fragen, ob diese Vorgehen s weise nicht eine Folge des von ihnen ausgearbeiteten

Person-Konzeptes als des «offenen» Seins ist. Persönlich neige ich

dazu, dieser Erkennensweise zuzustimmen. Primär ging es dabei um das

Bestreben, die erkannte Wahrheit zu erleben, also um die Integration der

Ergebnisse von Erkenntnisprozessen in den gewöhnlichen Tagesablauf, in

den Prozess der Meinungsbildung und Entscheidungsfindung.
In dieser Art des Erkennens finden wir, meiner Meinung nach, das

höchste Mass der Ökumene. Sie besteht nicht darin, stur am status quo
festzuhalten, gewohnheitsmässig dem Vergangenen treu zu sein oder
unbeweglich in der Tradition zu verharren. Das ökumenische Erkennen, wie
unsere beiden Theologen es praktizierten, ist selbstverständlich ein Festhalten
in Treue an dem, was richtig und wahr ist; auf der anderen Seite ist es auch

ein unerhörtes Sich-Erheben, eine Veränderung von bisherigen Denk- und

12 Vgl. Tomas Spidlik. I grandi mistici russi, Roma (Città Nuova) 1983; Michel
Evdokimov. Pèlerins russes et vagabonds mystiques, Paris (Cerf) 1987.

114



Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

Handlungsweisen - mit dem Ziel, mehr «für andere» zu sein, d.h., in
grösserem Masse deren Anders-Sein zu achten und zu respektieren. Das hat zur
Folge, dass das «Anders-Sein» der Anderen mein «Ich» nicht zerstört,
vielmehr meine persönliche, kirchliche und theologische Identität um einen

neuen, bisher noch nicht bekannten Aspekt der Wahrheit bereichert. Der
Geist der Wahrheit identifiziert sich hier mit dem Geist der Treue und
Liebe. Es ist die Treue zu der eigenen Geschichte und Identität, zugleich ist
es der genauso mächtige Geist der Nächstenliebe, das «Sein-Für».

Zweifellos müsste man in den obigen Betrachtungen noch weiter
gehen. Leider endet an dieser Stelle der Weg der Beschreibung, und es

beginnt der Weg des Lebens. Wir sahen jedoch deutlich, und das erscheint
mir sehr wichtig, dass bei Florenskij und von Balthasar das authentische
Erkennen nicht zu trennen ist von der Praxis des Alltagslebens. Die
Einstellung der beiden zum theologischen Suchen und Fragen schien ganz
einer östlichen Weisheit zu entsprechen: Lerne Gottes Wahrheiten nicht,
indem du studierst, sondern indem du betest. Wie ein Echo hallen hier die

Worte des Evagrius wider: «Bist du ein Theologe, wirst du richtig beten

können, und betest du richtig, wirst du ein Theologe sein.»13

Florenskij und von Balthasar suchten und entdeckten die Schönheit
Gottes im Menschen und in der Welt. Gemeinsam mühten sie sich nicht so

sehr um den Glanz des Neuen als vielmehr um den Glanz der ewigen und

unveränderlichen Inhalte. Sie suchten nicht so sehr, den menschlichen Alltag

zu gestalten, als vielmehr die Phantasie des Menschen anzuregen,
damit er sich selber und die Welt nach dem Bild des ewigen Schönen forme.
Beide wollten bei ihren Lesern das Gespür für die göttliche Ästhetik, für
gewisse biblische humanistische Werte und für einen bestimmten Lebensstil

wecken, auch wenn sie dies auf eine sehr feine subtile Art taten. Sie

wünschten, in ihrem Werk möge für uns etwas von der geistigen Sensibilität

sichtbar werden, damit wir befähigt werden, über Gottes Schönheit zu

staunen und uns in sie hineinziehen zu lassen. Sie wünschten, die menschliche

Aufmerksamkeit möge nicht bloss an der Oberfläche des Betrach-

tens, die nur der Abglanz des authentischen und unvergängl ichen Schönen

ist, haften bleiben, sondern bis ins Herz jenes Betrachtens vordringen. Die

von ihnen gebrauchten Worte besassen eine eindeutig dienende Aufgabe,
denn nicht sie selbst, vielmehr das, was im Wort klingt, war wesentlich.

Ihre Theologie, die aus einer Faszination der geheimnisvollen Wirklich-

"Deoratione60(PG79. 1180B).

115



Zdzisiaw J. Kijas

keit Gottes erwuchs, wollte im Leser und in der Leserin ein vergleichbares

Bedürfnis wecken, sich mit Gott zu befassen. Zugleich gab sie ihm und

ihr den Schlüssel, mit dem der Ort dieser Wirklichkeit aufgeschlossen und
betreten werden konnte. Ihre Lehre erhob den Anspruch, das Sein
interpretieren und eine Vision einer höheren Weltordnung als nur der
sichtbaren präsentieren zu können. Ihre Absicht war es, auf die Grundlagen des

Seins, des Rechts und der Werte hinzuweisen, in welchen die Welt, das

Leben und die Menschheit ihren Halt haben und in deren Licht die
menschliche Person die ihre angemessene Würde erlangt. Um diese Ziele
zu erreichen, griffen sie sehr gern auf die damals zugänglichen Quellen
der Erkenntnis zurück, u.a. auf die in Europa und Russland weit verbreitete

und bekannte Ideenphilosophie, auf die Werke der Kirchenväter, die
schöne Literatur und Poesie und in allererster Linie auf die Bibel.

Zdzisiaw .lözef Kijas OFMConv (geb. I960 in Legntca/Liegnitz, Polen),
Prof. Dr. theol. Studium der Philosophie und Theologie in Krakau, Rom

(Lizentiat im Fach Ostkirchenkunde), Löwen (Promotion im Fach Systematische

Theologie), New York. Nach der Habilitation 1996 in Krakau Lehrstuhl
für Ökumene am Interfakultären Institut für Ökumene und Dialog der Päpstlichen

Theologischen Akademie in Krakau. Mitglied ökumenischer
Dialogkommissionen, so auch der römisch-katholisch -polnisch-katholischen.

Adresse: ul. Franciszkariska 4, PL-31-004 Krakow, Polen.

116


	Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988) : zwei Theologen, ein theologischer Stil

