Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 2

Artikel: Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-
1988) : zwei Theologen, ein theologischer Stil

Autor: Kijas, Zdzisaw J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404970

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pavel A. Florenskij (1882-1937)
und Hans Urs von Balthasar (1905-1988) -
zwel Theologen, ein theologischer Stil

Freundschaft als die hochste Form der Aktualisierung
des Menschen und der Erkenntnis”

Zdzistaw J. Kijas

Einfihrung

Mein Interesse richtet sich auf zwei Theologen aus zwei verschiedenen
Kirchen-, Theologie- und Kulturtraditionen. Wihrend der eine von ihnen
in Russland heranwuchs, lebte und starb, verbrachte der andere sein Leben
in der Schweiz. Der erste war der russisch-orthodoxen Tradition verhaftet,
der andere der katholischen. Der eine war ein Geistlicher der russisch-
orthodoxen Kirche, der andere war zuerst ein Mitglied des Jesuiten-
Ordens und spiter ein Didzesanpriester. Beide verliessen unter denkwiir-
digen Umstinden diese Welt: Der russische Theologe wurde erschossen,
der Schweizer starb zwei Tage, bevor er die Kardinalswiirde empfangen
sollte. Beide hinterliessen einen Reichtum an Schriften von besonderer
Brisanz. Obwohl sie einander nie begegneten, ist ihre geistliche Nahe ver-
bliiffend und ihre Ideen sind teilweise fast identisch.

Als Erstes mochte ich ganz knapp die wichtigsten Lebensstationen der
Beiden schildern. Mehr Raum und Zeit werde ich dann den wesentlichen
Ahnlichkeiten in ihrem Leben und der daraus resultierenden Analogie,
Theologie zu betreiben, widmen.

Pavel Aleksandrovi¢ Florenskij

Der russische Theologe wurde am 9. (21.) Januar 1882 in Evlach im heu-
tigen Aserbaidschan geboren. Er atmete die Atmosphire der grossen Per-

* Leicht iiberarbeiteter Text einer Gastvorlesung, gehalten am 16. Mai 2002 an der
Christkatholischen und Evangelischen Theologischen Fakultit der Universitit Bern. Er
basiert auf der 1996 erschienenen Habilitationsschrift »Homo creatus est. Ekumeniczne
studium antropologii Pawla A. Florenskiego (1937) i Hansa Ursa von Balthasara (1988)
[Eine 6kumenische Studie zur Anthropologie von Pavel A. Florenskij und Hans Urs von
Balthasar], Krakéw (Wydawnictwo OO. Franciskan6v «Bratni Zew»), 280 S.

[KZ 93 (2003) Seiten 101-116 101



Zdzistaw J. Kijas

sonlichkeiten, deren Geist in St. Petersburg und Moskau noch spiirbar
war; Letzteres besuchte er nach dem Abschluss seiner Gymnasialzeit in
Tiflis im Jahre 1900.

Es war ein wichtiges Jahr in der Geschichte Russlands: Es galt Ab-
schied zu nehmen von seinem grossten Denker Vladimir S. Solov’év
(1853-1900), der sich einen festen Platz in der religiosen Tradition Russ-
lands erarbeitet hatte. Florenskij begann im selben Jahr das Studium der
Mathematik und Physik an der Moskauer Universitit, das er vier Jahre
spiter mit Auszeichnung abschloss. Er schlug das verlockende Angebot,
an der Universitidt zu bleiben, aus, wollte er doch weiterstudieren, aller-
dings an der Geistlichen Akademie in Moskau (Sergiev Posad). Im Jahre
1908 beendete er erfolgreich das Theologiestudium. Nachdem seine Vor-
lesungen «Die kosmologischen Antinomien Kants» und «Die allgemein
menschlichen Wurzeln des Idealismus» einen sehr guten Eindruck hinter-
lassen hatten, stimmte er diesmal einem dhnlichen Angebot zu und iiber-
nahm den Lehrstuhl fiir Philosophie an dieser Hochschule fiir Geistliche.

Im Laufe seiner Studien fand Florenskij zum Glauben an Gott und
nahm teil am Leben der orthodoxen Kirche. Seine Gotteserfahrung war so
intensiv, dass er ernsthaft iiberlegte, ins Kloster einzutreten, was jedoch
von seinem Beichtvater Bischof Antonij Florensov (1847—-1918) nicht
sonderlich begriisst wurde. So heiratete er schliesslich und empfing im
Jahre 1911 die Priesterweihe. Sein Privatleben wirkte sich jedoch nicht
wesentlich auf sein intellektuelles Schaffen aus. Weiterhin arbeitete er
sehr intensiv am seinem Werk «Von der geistigen Wahrheit» (O duchow-
noj istine), das eine Art Vorbereitung auf sein Hauptwerk im Bereich der
orthodoxen Theodizee «Der Pfeiler und die Grundfeste der Wahrheit. Ver-
such einer orthodoxen Theodizee in zwolf Briefen» (Stolp i utverzZdenie
istiny) darstellte!. Dessen Veroffentlichung 1914 wurde in Russlands
Fachkreisen zum theologischen Ereignis. Ausgehend von 1Tim 3,15 pra-
sentierte Florenskij seine Uberlegungen zu den folgenden Themenkrei-
sen: Glaube, Gott, Kirche, Mensch, Eschatologie und Weishe:it.

! Eine deutsche Gesamtiibersetzung liegt noch nicht vor; vgl. die Auswahl in: Ni-
colai v. BubnoffiHans Ehrenberg (Hg.), Ostliches Christentum. Dokumente, Band II:
Philosophie, Miinchen (Beck) 1925, 28—194. Neuere vollstindige Ubersetzungen: La
colonna e il fondamento della verita, trad. Pietro Modesto, Milano (Rusconi) 1974; La
colonne et le fondement de la vérité. Essai d’une théodicée orthodoxe en douze lettres,
trad. Constantin Andronikof, Lausanne (L’Age d’homme) 1994; The Pillar and
Ground of the Truth. An Essay in Orthodox Theodicy in Twelve Letters, transl. Boris
Jakim, Princeton NJ (Princeton University Press) 1997 (Anm. d. Red.).

102



Pavel A. Florenskij (1882—1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

Knapp elf Jahre lang (1908—1918) hielt er Vorlesungen an der Akade-
mie. Nach dem Sieg der Revolution liessen ihn die neuen Machthaber
noch ein ganzes Jahr in Ruhe, freilich mit der Auflage, keine Vorlesungen
in Theologie und Philosophie mehr zu halten. Dafiir bekam er eine neue
Aufgabe zugewiesen, und zwar in der Kommission fiir Denkmalpflege
und Kunstschitze. Bis 1920 erfiillte er darin die Funktion eines wissen-
schaftlichen Sekretirs. Auch in dieser Zeit publizierte er weiter und ver-
offentlicht Werke wie «Das Dreifaltigkeits-Sergius-Kloster und Russ-
land», «Der Tempel als Synthese der Kunst» und «Die Gebetsikonen des
hl. Sergius». Danach suchte er den Anschluss an wissenschaftliche Kreise,
die es allerdings nur noch an den sowjetischen Hochschulen gab. Seine
Freizeit nutzte er, um die vor der Revolution angefangen Werke abzu-
schliessen, aber leider konnte er nicht jede seiner Arbeiten vollenden.
Dazu gehoren seine Ideen aus dem Bereich der Kunstgeschichte und
Asthetik, die im nie abgeschlossenen Buch «Philosophie des Kults» an-
satzweise zu finden sind, u.a. im Kapitel «Die Ikonostase», das im Jahre
1922 entstand. Wir finden hier sowohl die Gedanken zur Theologie der
Ikone sowie die technischen Informationen zu ihrer Herstellung.

Florenskij schrieb fast zu jedem Thema. Grosses Wissen bewies er in
den Bereichen Astronomie und Archédologie, aber auch in Geschichte, Me-
dizin, Psychologie und Okkultismus. Er war sprachlich sehr begabt und
konnte auch gut zeichnen. Im Jahre 1930 wurde Florenskij stellvertreten-
der wissenschaftlicher Direktor des Gesamtsowjetischen Instituts fiir
Elektronik und zwei Jahre spéter Sprachberater des Normenkomitees. Im
Jahre 1934 folgte die Emnennung zum ordentlichen Professor fiir Physik. Es
ist nicht einfach, alle seine Titigkeitsfelder und Arbeitsplitze aufzuzéhlen,
die er bis zu seiner Hinrichtung im Jahre 1937 durchlief. Er war einer der
Ideengeber des grossen Elektrifizierungsplans fiir die Sowjetunion, er gab
Schulbiicher heraus und arbeitete an der Grossen Sowjetischen Enzyklo-
pidie der Technik (BolSaja Sovetskaja Techniceskaja Enciklopedija), die in
den Jahren 1922-1936 erschien. Sein Tod durch Erschiessen am 8. De-
zember 1937 wurde erst nach dem Fall des Kommunismus bestétigt, auch
wenn bereits am 5. Mai 1956 die damaligen sowjetischen Machthaber
offiziell eine Anerkennung seiner Verdienste ausgesprochen hatten.

Hans Urs von Balthasar

Er kam am 12. August 1905 in Luzern als Kind einer altehrwiirdigen und
angesehenen katholischen Schweizer Familie zur Welt. Die ersten Jahre

103



Zdzistaw J. Kijas

verbrachte er im Elternhaus, lernte viel und fleissig, insbesondere Spra-
chen und das Klavierspiel. Der Erste Weltkrieg storte dieses intensive Stu-
dium kaum, auch wenn sich seine Eltern und vor allem die Grossmutter
sehr fiir Menschen, die wegen des Krieges in Not geraten waren, einsetz-
ten. Er besuchte die Schule der Benediktiner in Engelberg, dann das Jesui-
ten-Gymnasium im Osterreichischen Feldkirch. Danach studierte er von
1923-1928 an der Wiener Universitit.

Ein Jahr darauf trat er bei den deutschen Jesuiten ein. Nach der Priester-
weihe (1936) arbeitete er bis 1940 in der Redaktion von «Stimmen der Zeit»
mit, dann kehrt er in seine Heimat zuriick und nahm in Basel Wohnsitz.

Im selben Jahr kommt es zu der fiir sein Leben und seine Berufung fol-
genschweren Begegnung mit Adrienne von Speyr (1902-1967). Mit ihr ge-
meinsam griindet er das Sikularinstitut «Johannesgemeinschaft». Unter
dem Einfluss ihrer Bibelkommentare schreibt er spiter seine grosse theolo-
gische Trilogie: «Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik» (1961-1969),
«Theodramatik» (1973-1983) und «Theologik» (1985-1987). Besonders
in der «Theodramatik» macht sich der Einfluss von Adrienne durch die
zahlreichen Zitate aus ihren Schriften bemerkbar. Von Balthasar starb am
26. Juni 1988. Einige Wochen vor seinem Tod wurde er zum Kardinal
ernannt.

Er gehorte zu den selten anzutreffenden ausserordentlich begabten
Menschen, deren Talente sich auf beinahe alle Lebensbereiche erstreck-
ten. Nur von allfélligen technischen Fihigkeiten wissen wir gar nichts, es
gibt zumindest keine diesbeziiglichen Hinweise seinerseits; dafiir leuch-
tete sein Licht in den humanistischen Fichern umso heller: Er war nicht
nur Theologe und Philosoph, sondern auch Dichter, Sprachwissenschaft-
ler und Dramaturg. 20 Jahrhunderte der europidischen Kultur fliessen in
seiner Person zu einer perfekten Harmonie zusammen. Sein Nachlass bil-
den 85 Biicher, iiber 500 Artikel und des Weiteren 100 Ubersetzungen und
sonstige Beitrige. Zu diesem imponierenden Umfang des personlichen
(Euvre kommen noch die in rund 60 Binden zusammengetragenen Texte
der Mystikerin Adrienne von Speyr hinzu.

Einheit iiber der Verschiedenheit

Die Genese und Entwicklung der Grundidee, die wie ein roter Faden in der
jeweiligen Lebensgeschichte der beiden Autoren erkennbar ist, fiihren in
die eine und selbe Richtung: die moglichst vollkommene und volle Erfah-
rung Gottes. Die einzelnen Lebensstationen, die sich so natiirlich und zu-

104



Pavel A. Florenskij (1882—-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

gleich radikal miteinander verwoben, haben ihr geistiges Werden dermas-
sen beeinflusst, dass es nicht mehr méglich ist, ohne Gefahr einer Verar-
mung oder gar Entstellung sie auseinander zu halten.

Thre Lebenswege, auch wenn sie zeitlich und rdumlich voneinander
entfernt waren, kamen doch immer wieder zusammen. Auf sehr dhnliche
Art und Weise erfuhren sie ihren Glauben. Auch die Wahrnehmung von
Schwierigkeiten war beiden nicht fremd, und zugleich besassen sie ein be-
sonders geschirftes Gespiir dafiir, dass eine neue Art, Mensch und Gott zu
betrachten, dringend Not tat. Beide waren sehr in ihrer jeweils eigenen ge-
schichtlichen «Gegenwart» verwurzelt, ihr Herz aber war in Gott veran-
kert, der fiir beide die «ewige Gegenwart» bedeutete. Sie waren Mystiker,
und weder das Zuviel an Arbeit noch die wechselnden Lebensschicksale
waren in der Lage, den subtilen und doch so widerstandsfdahigen Verbin-
dungsfaden zum Allerhochsten zu zerreissen.

Eine deutliche Analogie ldsst sich vor allem in den friihen Jahren ihres
Lebens feststellen, lange bevor jeweils die grosse Lehr- und Schaffens-
karriere einsetzte. Die Zeitgenossen und Zeugen berichten iibereinstim-
mend, dass beide auffallend talentiert waren. Beide waren offen fiir die
vielfdltigen Reichtiimer des Lebens, interessierten sich fiir seine Prob-
leme, sie wollten alles kennen lernen, mit allem in Beriihrung kommen.
Gemeinsam war ihnen ebenso das breite Spektrum ihrer Kunstinteressen,
wobei sie sich diese im Fall von Florenskij auf die Malerei, bei von Bal-
thasar eher auf die Musik konzentrierten. Im Laufe der Jahre wurden diese
anfinglichen Ahnlichkeiten nicht weniger, vielmehr vertieften sie sich zu-
nehmend und erfassten noch mehr Lebensbereiche.

Anfange des intellektuellen Abenteuers und Entdeckung
der Berufung

Der russische Theologe begann seine natur- und geisteswissenschaftliche
Laufbahn mit dem Studium an einer staatlichen Universitit. Als er nach
Moskau kam, ahnte Florenskij noch nicht, dass seine mathematisch-na-
turwissenschaftlichen Interessen den philosophisch-theologischen wei-
chen wiirden. Dartiber hinaus konnte er nicht wissen, dass aus einem Ag-
nostiker ein getreuer und eifriger Sohn der orthodoxen Kirche werden
sollte, der bereit war, fiir den Glauben sein Leben hinzugeben. Als er aus
der tiefsten Provinz in die zweitwichtigste und grosste Metropole des rus-
sischen Imperiums wechselte und sich fiir das Mathematik- und Physik-
studium einschrieb, verschloss er sich dennoch nicht dem um ihn herum

105



Zdzistaw J. Kijas

pulsierenden Leben und seinen Herausforderungen. Die Begegnungen mit
den philosophischen und literarischen Kreisen Moskaus, mit seinen inte-
ressanten Personlichkeiten offnete thm die andere, geistig-theologische
Wirklichkeit der irdischen Existenz. Immer tiefer fiihlte er sich mit ihr ver-
bunden, und immer mehr wirkte sie sich aus auf sein weiteres Schicksal —
sie durchkreuzte all seine bisherigen Pline und Vorsitze.

Auf eine sehr vergleichbare Weise gestaltet sich die Jugend von Bal-
thasars. Auch er ging in das Leben ohne eine klare Zukunftsvision; er liess
es vielmehr zu, dass diese Zukunft jemand anders fiir ihn entwarf. Sein
Studium an der Universitdt Wien begann er im Bereich der deutschen Li-
teratur. Zwar schien die gewihlte Studienrichtung ithn von dem Weg Flo-
renskijs, der im Unterschied zu ihm auf Naturwissenschaften schwor, zu
entfernen, aber bald schon kristallisierten sich immer deutlicher authenti-
sche, ureigene Interessen heraus. Wenn man die Wiener Erinnerungen von
Balthasars liest, gewinnt man den Eindruck, er wire mit der Biographie
Florenskijs vertraut und sie wiirde nun von ihm wiederholt. Hier ein Zitat
des Schweizer Theologen:

«Ich hatte mein Theologiestudium aus Liebe zur deutschen Dichtung begon-
nen, trieb nebenbei etwas Philosophie, Sanskrit, Indogermanistik, ohne je
ernsthaft nachzudenken, was ich in meinem Leben damit anfangen wiirde.»?

Nach den ersten zweil Monaten seines Aufenthaltes in der Osterreichi-
schen Hauptstadt wurde die Liste der Ficher noch umfangreicher.

«In Wien war ich einerseits von Plotin fasziniert, andererseits unvermeidbar
waren aber auch die Kontakte zu den Kreisen der Psychologen, darunter auch
die Freudianer. Und wihrend mich der schreiende Pantheismus Mahlers zu-
tiefst beriihrte, sah ich mich gleichermassen verpflichtet, mein Augenmerk auf
Nietzsche, Hofmannsthal, George, auf den Sinn des Endes der Welt von Carl
Kraus zu richten.»3

Auf sehr dhnliche Art und Weise erlebte Pavel Florenskij seine Mos-
kauer Studien. Auch wenn er die einmal gewihlte Studienrichtung nie
aufgegeben hatte, interessierte ihn bei seinem Studium anderes weitaus
mehr, als es die Regeln der akademischen Disziplin erforderten. In seinen
spdteren Erinnerungen berichtet er aus dieser Jugendzeit:

2 Hans Urs von Balthasar, Unser Auftrag. Bericht und Entwurf, Einsiedeln (Jo-
hannes) 1984, 31 f.

3 Hans Urs von Balthasar, Priifet alles, das Gute behaltet, Ostfildern (Schwaben-
verlag) 1986, 8.

106



Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905—1988)

«An der Universitit hatten fiir mich nicht die Vorlesungen die Hauptbedeu-
tung, sondern die eigenen Arbeiten in der Bibliothek. Zudem war ich bei jeder
Frage bestrebt, sie bis an die Geschichte der einzelnen physikalisch-mathe-
matischen Disziplinen zu ergriinden... Meine Arbeiten in Mathematik und
Physik fiihrten mich zur Anerkennung der formalen Moglichkeit, eine allge-
mein menschliche Weltanschauung zu begriinden (Idee der Diskontinuitit,
Funktionentheorie, Zahlen).»*

Selbstverstindlich bedeutet dies nicht, dass alle Ereignisse im Leben
beider Autoren einander bis auf das kleinste Details entsprachen. Die
Unterschiede jedoch, wie z.B. bei der Wahl der Studienrichtung (Mathe-
matik bei Florenskij, Philologie bei von Balthasar), waren nicht so ent-
scheidend, sodass es mir angebracht erscheint, von grundsitzlichen Ahn-
lichkeiten sprechen zu diirfen.

Wihrend der Studienzeit — und dies fillt beim Russen mehr auf als
beim kiinftigen Schweizer Jesuiten — fand eine tiefgreifende innere Wand-
lung statt, die zu einer langsamen, aber stetigen Annidherung an Gott und
die Kirche fiihrte. Zwar wurde Florenskij als neugeborenes Kind getauft,
aber die geistige Distanzierung seiner Eltern von der orthodoxen Kirche
hatte auch sein Desinteresse am Glauben zur Folge. In seinen jungen Jah-
ren war er weit davon entfernt, iiberhaupt einen Gedanken auf das «In-»
oder «Mit-der-Kirche-Sein» zu verschwenden. Mit einer gewissen Trauer
und einem leisen Vorwurf seinen Angehorigen gegeniiber erinnerte er sich
nach Jahren noch daran, dass es in seiner Familie niemanden gab, der be-
reit gewesen wire, mit ihm iiber Glauben oder Kirche zu diskutieren’.

All das konnte er kompensieren durch die grosse Liebe zur Wahrheit,
die er von seinen Eltern iibernommen hatte, und durch die Uberzeugung,
dass einmal erkannte Wahrheit den absoluten Gehorsam fordert — bis zur
Hingabe des Lebens. Auf den ersten Blick scheint es, dass diese Uberzeu-
gung nicht viel oder gar nichts in seinem damaligen geistlichen Leben be-
wirkte. Aber jene zum Gehorsam rufenden Einstellung gegeniiber der sich
offenbarenden und erkannten Wahrheit wirkte sich entscheidend auf seine
spateren Lebensentscheidungen aus, insbesondere auf sein Ja zur Pries-

4 Autobiographie «Trudy po znakovym sistemam» 5, 501; vgl. Zurnal Moskovskoj
Patriarchii 1982, 4, 13.17; Bogoslovskie Trudy 23, Moskwa 1982, S. 265-266. Siche
auch Michael Silberer, Die Trinititsidee im Werk von Pavel A. Florenskij. Versuch ei-
ner systematischen Darstellung in Begegnung mit Thomas von Aquin (OC 36), Wiirz-
burg (Augustinus) 1984, 8.

5 Vospominanija dietstva, in: Vestnik russkogo studenceskogo christianskogo
dviZenija / Le Messager. Action chrétienne des étudiants russes, 99 (1970), 83.

107



Zdzistaw J. Kijas

terweihe und in der letzten daraus resultierenden Konsequenz auch zum
gewaltsamen Tod. Die Liebe zur Wahrheit, die bei seinem Einstieg in die
Naturwissenschaften — wenn auch auf teilweise komplizierten und ver-
winkelten Pfaden — sichtbar wurde, fiihrte Florenskij zum Wesen der
Wahrheit, zu Gott. In dem Augenblick, in dem Pavel Florenskij Ihn er-
kannte, konnte ihn nichts mehr davon abhalten, sein ganzes Leben in Got-
tes Hdnde zu legen. Das hat er auch giinzlich und ohne Abstriche getan. Im
Zusammenhang einer tiefen Erfahrung der Prasenz Gottes in seinem Le-
ben wurde das Priestertum zur einzigen moglichen Antwort darauf. So
reifte er bewusst oder auch unbewusst an diese Entscheidung heran und
blieb ihr treu bis zur Hingabe seines Lebens.

In den Anfingen seines Lebens sah die Situation von Balthasars anders
aus, denn bereits seit seiner frithesten Kindheit lebte er gottverbunden.
Seine tief religiosen Eltern schickten ihn, wie schon erwiihnt, auf das Be-
nediktiner-Gymnasium nach Engelberg. 1921 wechselte er in das Jesui-
ten-Kolleg nach Feldkirch in Osterreich. Trotz dieser anfinglichen Unter-
schiede zwischen den beiden Elternhdusern und ihrer Einstellung zu
Fragen des Glaubens, ist auch beim jungen von Balthasar ein analoger
Reifungsprozess erkennbar, der auch ihn einen radikalen Weg in die Zu-
kunft wihlen liess. Als er sein Elternhaus verliess, um seine Studien zu be-
ginnen, ahnte niemand — auch nicht er selbst —, dass damit der erste Schritt
auf das Priestertum hin getan wurde, denn im priesterlichen Dienst erlebte
er schliesslich auf die ihm eigene Weise die tiefste Wahrheit.

Freundschaft mit Gott als die Quelle
der authentischen Erkenntnis

Die Entscheidung, Priester zu werden, kam fiir den engsten Bekannten-
kreis beider Autoren recht liberraschend. Allerdings sahen ihre Freunde
darin eine logische Konsequenz, die sich aus der Gnade der Gottesbegeg-
nung und einer sehr radikalen Erfahrung der Nihe Gottes und seiner
Freundschaft ergab. Gott offenbarte ihnen nicht nur seine Grosse; dem in-
neren Auge ihrer Seele gab er sich als Freund zu erkennen, als derjenige,
der authentisch liebt und zur Nachahmung und auch zum Betreten neuer
Lebenswege ruft. Es war eine besondere Begegnung, mit der sich eine
sehr starke, innere Uberzeugung verband, auf das eigene Ich, auf all die
Pldne und den vorgezeichneten Lebensweg verzichten zu miissen, um sich
noch intensiver fiir die herausrufende Wahrheit zu engagieren, sich nicht
nur intellektuell, sondern ganzheitlich fiir sie zu entscheiden — mit dem

108



Pavel A. Florenskij (1882—-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

ganzen menschlichen Ich in seiner Gegenwart und Vergangenheit. Das ist
das «Naturgesetz» und die geistliche Logik einer jeden authentischen Be-
gegnung mit dem Schopfer. Wer der Wahrheit begegnet ist und sie zutiefst
erfahren hat und sich dann doch ihrem Ruf verweigert, wird vom Gefiihl
eines ungeheueren Verlustes befallen. Warum wird das Leben fortgesetzt,
so fragt er sich, wenn es nicht der Wahrheit folgt? Das Einzige, worauf ein
solcher Mensch noch wartet, ist der erlosende Tod. Wer nicht der sich ihm
offenbarenden Wahrheit folgt, empfindet die zermiirbende Einsamkeit,
wird immer trager und passiver, nédhert sich der Verzweiflung. Wer nicht
auf seine wahre Berufung antwortet, leidet sehr und zwar nicht nur des-
halb, weil ihm nichts mehr gelingt und ihn nichts mehr zufrieden stellt,
sondern auch deshalb, weil er weiss, dass er ein Deserteur geworden 1st;
dass er die einzige und die allein fiir ihn bestimmte Verbindung zu Gottes
Wirklichkeit, die seinem Leben Sinn und Ziel zu geben vermochte, zer-
rissen hat.

Florenskij und von Balthasar erlebten sehr tief die Freundschaft Got-
tes. Dieses Erleben dnderte dermassen ihr Inneres, dass sie, auch wenn an-
fanglich noch weit davon entfernt (das gilt besonders fiir Florenskij), sehr
bald schon zu der Uberzeugung kamen, den einzigen Sinn ihres Lebens in
Gott und nur in Ihm zu sehen. Sie gaben also ihre bisherige Lebensweise
auf zugunsten des Priestertums, in ihren Augen der einzig richtigen und
ihnen moglichen Antwort auf Gottes Stimme der Liebe. Bei ithnen beiden
erfolgte dies in beinahe identischen Lebensumstédnden, nimlich am Ende
ihrer Universitatsstudien. Florenskij wechselte an die Moskauer Geistli-
che Akademie, wo er sich auf die Priesterweihe vorbereitete, von Baltha-
sar bat um die Aufnahme in den Jesuiten-Orden.

Jene Zeitanalogie im Erkennen der Berufung ist besonders auffillig
und ihre Nichtbeachtung kdme einem Fehler gleich. Merken wir uns den
Begriff « Analogie»: Sie ist nur dort authentisch, wo eine Ahnlichkeit nicht
nur postuliert, vielmehr festgestellt wird. Alles andere, wie Zeit, Raum,
Linge und Breite versinkt in einem gewissen Nicht-Sein; es ist nur vorder-
griindig von Belang, sodass jene Ahnlichkeit in voller Grisse und Bedeu-
tung erscheinen kann. In dieser Perspektive ist es erlaubt, von einem Ahn-
lichkeitswert zu sprechen, unabhingig von Zeit und Raum, in denen das
Leben der Protagonisten spielt. Der Blick auf zwei Personen, zwischen
denen eine Analogie besteht, bekommt somit zu einem gewissen Grad die
Konnotation des Ewigen, das nicht zwingend an die konkrete geschichtli-
che Zeit gebunden bleibt.

109



Zdzistaw J. Kijas

Freundschaft als die hochste Form
der Aktualisierung der Person

Die im Laufe der Universititsjahre geborene Sehnsucht nach einem tiefe-
ren, kompromissfreien Kontakt zur Kirche, mit der Florenskij zunichst so
gut wie nichts verband, begann ab 1904 immer mehr Gestalt zu gewinnen,
erkennbar auch fiir einen aussenstehenden Beobachter. In erster Linie war
dies sein eigenes Verdienst, die Konsequenz seiner diesbeziiglichen Be-
miihungen und Versuche in jener Zeit. Bedeutsam war aber zweifelsohne
auch etwas anderes: die damals geschlossenen Freundschaften®.

Eine der wichtigsten war die Freundschaft mit dem Starez Isidor
(1814/33-1908)’. In der Begegnung mit ihm und in der Freundschaft, die
aus diesen Begegnungen entstand, fing Florenskij an, sich selbst zu ent-
decken. Das «Du» des Greises wurde fiir ithn zur dusseren Stimme, die fiir
sein personliches «Ich» das volle Dasein forderte, damit er authentisch
und ganzheitlich den Sendungsauftrag erfiillte, den der Schopfer ihm zu-
gedacht hatte.

Neben jener sehr tiefen Freundschaft gab es noch eine andere, viel-
leicht nicht so intensive, aber sie war sehr bereichernd, was die dusseren
Konsequenzen anbelangte. Ich denke hier an das systematische Zu-
sammenwirken Florenskijs mit seinem geistlichen Begleiter Antonij Flo-
rensov, dem pensionierten Bischof aus dem Kloster Donezk. Mit gutem
Rat und seelischer Fiirsorge half ihm der Bischof, das Wesen der christ-
lichen Berufung zu ergriinden. Er entflammte in ihm die Liebe zu Gott,
und gleichzeitig, je mehr bei seinem Schiiler das Bewusstsein der Nihe
Gottes wuchs und die Bereitschaft des Engagements auf dem neuen Le-
bensweg zunahm, hielt er ihn davon ab, ungesunden asketischen Prakti-
ken nachzugehen bzw. sich zu unkritisch dem missionarischen Eifer hin-
zugeben, der Neubekehrten eigen ist.

Der kluge und heiligmissige Bischof, zugleich sein Herzensfreund,
gab auf Florenskij acht und bewahrte ihn davor, dass seine edlen Sehn-
stichte und Wiinsche vorzeitig ausbrannten. Auf der anderen Seite stirkte
er ihn fiir die harten Zeiten, fiir die Ara nach der Revolution, als der

6 Vgl. Pavel A. Florenskij, Druzba. Iz pisem k Drugu, in: Bogoslovskij Vestnik
1911, 1, 1, 151-182; 3, 467-507.

’ Florenskij beschreibt die Person des Starez Isidor in: Sol” zemli to est’ skazanie
o izni starca gethsimanskogo skita ieromonacha Avvy Isidora. [= Salz der Erde, d. i.
Erzdhlung vom Leben des Priestermonches Abbas Isidor], in: Christianin, 1908, I1I,
431-447. 629-645.908-918; 1909, I, 191-204; 11, 122-149.

110



Pavel A. Florenskij (1882—-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

Glaube nicht mehr selbstverstidndlich war und nicht viele in der Lage wa-
ren, ihn in Treue zu bewahren.

Annidhernd dhnlich entstand auch die Freundschaft des Hans Urs von
Balthasar zu dem ihn rufenden Gott. Selbstverstindlich bedeutete sie nicht
den radikalen Bruch mit der Vergangenheit wie im Fall von Florenskij, sie
libte jedoch einen nicht minderen Einfluss aus auf sein weiteres Schicksal,
auf seine neue Wertordnung und die Art, die Welt zu sehen und zu beur-
teilen. Das Sakrament der Priesterweihe, das er — genau 25 Jahre nach Flo-
renskij —am 26. Juli 1936 in Miinchen empfing, war eine zusitzliche Be-
siegelung dieser Freundschaft und ein fester Mittelpunkt seines Lebens,
wichtig auch fiir das Verstidndnis seiner Theologie. Wer sein Priestertum
nicht als eine verwirklichte Form der Freundschaft zu Gott sieht, wiirde
als Leser oder Leserin seiner Schriften riskieren, nur an der Verstandnis-
oberflache zu bleiben und nicht bis in das Herz seiner Theologie vordrin-
gen zu konnen.

Als Freund Gottes und als Priester erfuhr er die grosse und dauerhaf-
teste Freundschaft mit Adrienne von Speyr. Von der Kraft und Intensitét,
vom Einfluss, die diese Freundschaft auf sein Leben ausiibte, zeugen sehr
deutlich eigene Aussagen. Er gab offen zu, «ihr (Adriennes) und mein
Werk lassen sich nicht trennen weder psychologisch noch philosophisch.
Sie sind namlich wie zwei Teile eines Ganzen, die den einen einzigen Ur-
sprung haben»8. Von dieser Freundschaft her deutete von Balthasar seine
unverwechselbare Stelle in der Kirche und das Besondere seiner priester-
lichen Berufung. Um diese Berufung zu realisieren, nahm er das Wagnis
auf sich, den Jesuiten-Orden zu verlassen, um sich, wie allgemein be-
kannt, ganz und ohne andere Bindungen an irgendwelche Institutionen, al-
lein der geistlichen Fiihrung von Adrienne und der Griindung der «Johan-
nesgemeinschaft» zu widmen.

Okumenische Konsequenzen der Freundschaft

Sowohl im Fall von Florenskij als auch bei von Balthasar wirkten sich die
Freundschaften auf ihr Leben aus und veridnderten ihr geistliches Profil.
Mit einer uns unerkliirlichen Intuition erkannten sie, dass es nicht mehr
von ihnen abhing, wer sie waren und was sie noch wiirden. Sie kamen zu

8 Hans Urs von Balthasar, Rechenschaft 1965 (ChHe, Reihe 5,7) Einsiedeln (Jo-
hannes) 1965, 35, auch ders., Unser Auftrag (wie Anm. 2), 11; Thomas Krenski, Hans
Urs von Balthasar. Das Gottesdrama, Mainz (Griinewald) 1995, 125.

111



Zdzistaw J. Kijas

der paradoxen Schlussfolgerung, dass das, was von ihnen abhing, ihnen
nicht gehorte und somit im gewissen Sinne ausserhalb ihres Wesens und
ihres Einflusses blieb. Personen, denen sie begegneten (Gott an der ersten
Stelle), waren fiir sie wie ein Ruf. Die Freundschaften, die aus diesen Be-
gegnungen resultierten, 6ffneten ithnen neue Moglichkeiten.

Wir kénnen uns also vorstellen, woher bei den beiden Theologen die so
starke Ausrichtung im «Sein—Fiir», in dem das eigene «Ich» zur Erfiillung
kommt, herriihrte. [hr Leben war zweifellos zuallererst in der tiefen Freund-
schaft zu Gott verwurzelt und von da aus auch mit anderen Personen ver-
bunden. Es scheint, dass sie gerade hier auf eine tiefe Wahrheit gestossen
sind, wonach sich die eigene menschliche Existenz erst durch das Fiir-An-
dere-da-Sein verwirklicht, die Grosse des Menschen in der Offenheit fiir an-
dere Personen liegt, von denen Gott die wichtigste ist. Ihre spitere Reflexion
sollte bestitigen, was sie bereits sehr friih intuitiv erkannt hatten.

Wir miissen beachten, dass die Erkenntnis der Notwendigkeit eines
«Du» fiir die volle Entfaltung des «Ich» — eine Erkenntnis, die allen Men-
schen, die ernsthaft ihre Freundschaft betrachten, gemeinsam ist — von
beiden intensiv geteilt wurde. Ihre spiteren philosophischen und an den
Kirchenvitern orientierten Uberlegungen haben diese innere Uberzeu-
gung noch verstidrkt und sie zu einer allgemeinen Norm erhoben, zum Mus-
ter einer «orthodoxen» Anthropologie. Die im Laufe ihres Lebens ge-
schlossenen Freundschaften blieben also nicht ohne Bedeutung und nicht
ohne konkreten Einfluss auf die Gestalt ihres Denkens, ihrer Wertungen
und Zukunftsplane. Im Gegenteil: Thre Freundschaften waren wie eine
starke Energieladung, die ihre Lebensauthentizitit nachhaltig formte.

Die Freundschaft mit einer lebendigen und personengebundenen Hei-
ligkeit (der Starez Isidor fiir Florenskij und Adrienne von Speyr fiir von
Balthasar) wurde von unseren beiden Theologen in der Kategorie der
Schonheit angesiedelt. Sie war ithnen zusitzlich ein Impuls, die Theologie
auch als Asthetik zu betreiben. Der polnische Philosoph W. Tatarkiewicz
schrieb von ihr, sie sei die Kontemplation der geistigen Schonheit, die sich
der Welt offenbart®. Dieser eine Aspekt der Theologie unter vielen ande-
ren, vom Schweizer Theologen mit emsiger Sorgfalt ausgearbeitet, wurde
durch andere ebenso wichtige Aspekte vervollstindigt, wobei sie — im
Kontext der Schonheit betrachtet — nie die mit ihr vergleichbare Prioritat
zuerkannt bekamen.

Vel Wladystaw Tatarkiewicz, Historia estetyki 1: Estetyka starozytna, Warszawa
(Arkady) 71985, 13.

112



Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

Asthetik, so lesen wir bei von Balthasar, bleibt auf der Ebene des Lich-
tes, des Bildes und der Welt. Sie ist nur ein Aspekt der Theologie. Der
nichste heisst Wert, Ereignis, Drama. Gott wirkt auf Menschen ein, der
Mensch wirkt dagegen durch Entscheidungen und Taten!?. Im Geheimnis
der Schonheit, aus dem Menschen, denen es am Mut mangelt, daran zu
glauben, einen blossen Schein gemacht haben, sieht von Balthasar nach
dem Urteil von Henri de Lubac wesentlich mehr: Etwas, was der bibli-
schen Weisheit entspricht, nimlich die Verbindung von «unbegreiflichem
Glanz» und «bestimmter Form», die den Gldubigen notigt, die Einheit des
Glaubens und des Bildes anzuerkennen. Schonheit ist zugleich Bild und
Macht!!.

Der Theologie des Hans Urs von Balthasar ndherte sich die Theologie
des russischen Autors Pavel Florenskij an. Die von ithnen beiden gewihl-
ten Entscheidungen und Taten richteten sich auf das absolut Schone. Da-
bei fanden sie ihre Konkretisierung in den Heiligen, d.h. in den Menschen,
die sich nach der Erfahrung ihrer Freundschaft mit Gott von ihm fiihren
und verwandeln liessen.

Das Gebet — der Weg zur Freundschaft

Der Hintergrund des zuriickgelegten Weges, der aufmerksame Blick auf
den ganzen Reichtum der geistigen Erfahrungen, die das Leben sowohl
des russischen Starez Isidor als auch der Schweizer Mystikerin von Speyr
bestimmten, all das scheint auf eine noch wesentlichere, den beiden
gemeinsame Quelle hinzuweisen: das Gebet. Es ist eine ganz besondere
Form des Sich-Offnens auf Andere im tiefen Bewusstsein des existenziel-
len Angewiesen-Seins auf Gott. Die Theologie Florenskijs und von Bal-
thasars war eine «betende Theologie». So ldsst sich am einfachsten der
Sinn dessen umschreiben, was ihnen gemeinsam war, was sie ganz fest
und unzertrennlich zusammenfiihrte, auch wenn sie es gar nicht ahnen
konnten. Dieses Wissen schopften sie zweifelsohne aus der personlichen

10 Hans Urs von Balthasar, Mein Werk. Durchblicke, Einsiedeln (Johannes) 1990, 68.

W Henri de Lubac, Ein Zeuge Christi in der Kirche Gottes: Hans Urs von Baltha-
sar, in: IKaZ 4 (1975) 390—409, hier 398. Vgl. auch Michael Hartmann, Asthetik als
ein Grundbegriff fundamentaler Theologie. Eine Untersuchung zu Hans Urs von Bal-
thasar, St. Ottilien (Eos) 1985; Jeffrey A. Kay, Theological Aesthetics. The Role of
Aesthetics in the Theological Method of Hans Urs von Balthasar, Bern (Lang) 1975;
Giuseppe Ruggieri, 1l principio estetico nella teologia di Hans Urs von Balthasar, Hu-
manitas 44 (1989) 338-353.

113



Zdzistaw J. Kijas

Freundschaft mit Gott. Aber nicht nur das — sie blieben niimlich allem An-
schein nach nicht frei von den Auswirkungen der genannten Freunde, galt
doch fiir diese eine Theologie nur dann als Theologie, wenn sie eben eine
«betende Theologie» war. Wie Tomas gpidiik bemerkt, war und ist die
Frage der «betenden Theologie» das einzig richtige und objektive Thema
der orthodoxen Theologie. Diese Art der Theologie war, und das ist auf-
fallig, die Grundlage des Lebens und der Verkiindigung ausnahmslos aller
russischer Mystiker und Starzen, mit welchen der Starez Isidor in enger
geistiger Verbindung stand!?.

Das geistliche Profil der Adrienne von Speyr entsprach dieser Grund-
idee. Auch in ihrem Leben bildeten Theologie und Heiligkeit, die einan-
der respektieren und keine Spur intellektueller Konkurrenz aufwiesen,
eine organische Ganzheit.

Die Betrachtung der Theologie, ihrer Authentizitit und zugleich ihrer
Wahrhaftigkeit gemiss den Kriterien der Nachfolge (= Heiligkeit) ist bei
den beiden Autoren in ihrem geschichtlichen Werden deutlich feststellbar.
Erkennen durch «Nachahmen» war fiir sie eine besondere Form des inte-
gralen Erkennens, das, indem es eine starke Aktivitit des Intellekts vor-
aussetzt, dieses Erkennen um alle anderen Aspekte des menschlichen Le-
bens bereichert. Mit anderen Worten: Der Prozess des Erkennens
engagierte sie ganzheitlich sowohl geistlich als auch korperlich und in
gleichem Masse auch intellektuell und existenziell in die erkannte Wahr-
heit hinein und verlangte danach, mit ihr zu leben. Man konnte also fra-
gen, ob diese Vorgehensweise nicht eine Folge des von ihnen ausgearbei-
teten Person-Konzeptes als des «offenen» Seins ist. Personlich neige ich
dazu, dieser Erkennensweise zuzustimmen. Primir ging es dabei um das
Bestreben, die erkannte Wahrheit zu erleben, also um die Integration der
Ergebnisse von Erkenntnisprozessen in den gewodhnlichen Tagesablauf, in
den Prozess der Meinungsbildung und Entscheidungsfindung.

In dieser Art des Erkennens finden wir, meiner Meinung nach, das
hochste Mass der Okumene. Sie besteht nicht darin, stur am status quo fest-
zuhalten, gewohnheitsmissig dem Vergangenen treu zu sein oder unbe-
weglich in der Tradition zu verharren. Das 6kumenische Erkennen, wie un-
sere beiden Theologen es praktizierten, ist selbstverstdndlich ein Festhalten
in Treue an dem, was richtig und wahr ist; auf der anderen Seite ist es auch
ein unerhortes Sich-Erheben, eine Verinderung von bisherigen Denk- und

12Vgl. Tomas Spidlik, [ grandi mistici russi, Roma (Citta Nuova) 1983; Michel Ev-
dokimov, Pelerins russes et vagabonds mystiques, Paris (Cerf) 1987.

114



Pavel A. Florenskij (1882—1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

Handlungsweisen — mit dem Ziel, mehr «fiir andere» zu sein, d.h., in gros-
serem Masse deren Anders-Sein zu achten und zu respektieren. Das hat zur
Folge, dass das «Anders-Sein» der Anderen mein «Ich» nicht zerstort, viel-
mehr meine personliche, kirchliche und theologische Identitit um einen
neuen, bisher noch nicht bekannten Aspekt der Wahrheit bereichert. Der
Geist der Wahrheit identifiziert sich hier mit dem Geist der Treue und
Liebe. Es ist die Treue zu der eigenen Geschichte und Identitét, zugleich ist
es der genauso machtige Geist der Nachstenliebe, das «Sein-Fiir».

Zweifellos miisste man in den obigen Betrachtungen noch weiter ge-
hen. Leider endet an dieser Stelle der Weg der Beschreibung, und es be-
ginnt der Weg des Lebens. Wir sahen jedoch deutlich, und das erscheint
mir sehr wichtig, dass bei Florenskij und von Balthasar das authentische
Erkennen nicht zu trennen ist von der Praxis des Alltagslebens. Die Ein-
stellung der beiden zum theologischen Suchen und Fragen schien ganz ei-
ner ostlichen Weisheit zu entsprechen: Lerne Gottes Wahrheiten nicht, in-
dem du studierst, sondern indem du betest. Wie ein Echo hallen hier die
Worte des Evagrius wider: «Bist du ein Theologe, wirst du richtig beten
konnen, und betest du richtig, wirst du ein Theologe sein.»!3

Florenskij und von Balthasar suchten und entdeckten die Schonheit
Gottes im Menschen und in der Welt. Gemeinsam miihten sie sich nicht so
sehr um den Glanz des Neuen als vielmehr um den Glanz der ewigen und
unverinderlichen Inhalte. Sie suchten nicht so sehr, den menschlichen All-
tag zu gestalten, als vielmehr die Phantasie des Menschen anzuregen, da-
mit er sich selber und die Welt nach dem Bild des ewigen Schonen forme.
Beide wollten bei ihren Lesern das Gespiir fiir die gottliche Asthetik, fiir
gewisse biblische humanistische Werte und fiir einen bestimmten Lebens-
stil wecken, auch wenn sie dies auf eine sehr feine subtile Art taten. Sie
wiinschten, in ihrem Werk moge fiir uns etwas von der geistigen Sensibi-
litdit sichtbar werden, damit wir befihigt werden, tiber Gottes Schonheit zu
staunen und uns in sie hineinzichen zu lassen. Sie wiinschten, die mensch-
liche Aufmerksamkeit moge nicht bloss an der Oberfliche des Betrach-
tens, die nur der Abglanz des authentischen und unverginglichen Schonen
ist, haften bleiben, sondern bis ins Herz jenes Betrachtens vordringen. Die
von ihnen gebrauchten Worte besassen eine eindeutig dienende Aufgabe,
denn nicht sie selbst, vielmehr das, was im Wort klingt, war wesentlich.
Ihre Theologie, die aus einer Faszination der geheimnisvollen Wirklich-

13 De oratione 60 (PG 79, 1180B).

115



Zdzistaw J. Kijas

keit Gottes erwuchs, wollte im Leser und in der Leserin ein vergleichba-
res Bediirfnis wecken, sich mit Gott zu befassen. Zugleich gab sie thm und
ihr den Schliissel, mit dem der Ort dieser Wirklichkeit aufgeschlossen und
betreten werden konnte. IThre Lehre erhob den Anspruch, das Sein inter-
pretieren und eine Vision einer hoheren Weltordnung als nur der sicht-
baren priasentieren zu konnen. Thre Absicht war es, auf die Grundlagen des
Seins, des Rechts und der Werte hinzuweisen, in welchen die Welt, das
Leben und die Menschheit ithren Halt haben und in deren Licht die
menschliche Person die ihre angemessene Wiirde erlangt. Um diese Ziele
zu erreichen, griffen sie sehr gern auf die damals zugidnglichen Quellen
der Erkenntnis zuriick, u.a. auf die in Europa und Russland weit verbrei-
tete und bekannte Ideenphilosophie, auf die Werke der Kirchenviter, die
schone Literatur und Poesie und in allererster Linie auf die Bibel.

Zdzistaw Jozef Kijas OFMConv (geb. 1960 in LegnicalLiegnitz, Polen),
Prof. Dr. theol. Studium der Philosophie und Theologie in Krakau, Rom
(Lizentiat im Fach Ostkirchenkunde), Lowen (Promotion im Fach Systemati-
sche Theologie), New York. Nach der Habilitation 1996 in Krakau Lehrstuhl
fiir Okumene am Interfakultiren Institut fiir Okumene und Dialog der Pdpst-
lichen Theologischen Akademie in Krakau. Mitglied ékumenischer Dialog-
kommissionen, so auch der romisch-katholisch — polnisch-katholischen.

Adresse: ul. Franciszkarska 4, PL-31-004 Krakéw, Polen.

116



	Pavel A. Florenskij (1882-1937) und Hans Urs von Balthasar (1905-1988) : zwei Theologen, ein theologischer Stil

