Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen zur Identitat der Altkatholischen Kirche Osterreichs
Autor: Halama, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404969

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bemerkungen zur Identitat der Altkatholischen
Kirche Osterreichs*

Christian Halama

In der Annahme, dass die kirchenpolitische Verhiltnisse in der Donau-
monarchie des 19. Jahrhunderts und die Ereignisse rund um das Erste Va-
tikanum bekannt sind, darf ich mich mit dem kurzen Hinweis auf zwei
prominente Osterreichische Konzilsviter begniigen, die als Fiihrer der sog.
Minoritit auf dem Konzil von sich reden machten: Kardinal-Erzbischof
Othmar von Rauscher von Wien (1797-1875) und Kardinal-Erzbischof
Friedrich von Schwarzenberg von Prag (1809-1885). Es ist heute nicht
mehr prisent, wie deutlich beide Kirchenfiirsten gegen die Lehre von der
Unfehlbarkeit des Papstes Stellung nahmen. Daher ist die kurze Abhand-
lung der Historikerin Elisabeth Kovics umso bedeutender, welche die
Haltung der beiden Freunde prignant schildert. Dabei zeigt sie anhand
von Arbeiten der Genannten deutlich deren Griinde fiir die Ablehnung,
welche fiir die Gegner der Dogmatisierung in Osterreich-Ungarn zunichst
richtungsweisend waren'.

Anhand von drei Punkten mochte ich das Grundanliegen der altkatho-
lischen Bewegung in Osterreich, so wie ich es sehe, in groben Ziigen nach-
zeichnen. Es war, wie ersichtlich sein wird, nicht die blosse Opposition zu
Rom, die zur Kirchwerdung in Osterreich fiihren sollte.

1. Protest gegen das Vatikanum in Osterreich-Ungarn und
gleichzeitige Sammlung der Unfehlbarkeitsgegner in romfreien
Gruppierungen (Vereine, Aktionskomitees)

Als zu Beginn des Jahres 1871 die Konzilsgegner von Seiten der Bischofe
keinerlei Unterstiitzung erwarten konnten, trat der Prager Kanonist Dr. Jo-
hann Friedrich von Schulte (1827—-1914), schon vor dem Konzil ein aus-

* Uberarbeitete und gekiirzte Fassung eines Vortrages aus Anlass der Feierstunde
«100 Jahre Altkatholiken in Kdrnten» am 30. Juni 2001.

I Elisabeth Kovdcs, Die Bedenken des Kardinals Joseph Othmar von Rauscher,
Fiirsterzbischof von Wien, zur Dogmatisierung der pipstlichen Unfehlbarkeit wih-
rend des ersten Vatikanums 1869/70, in: Viktor Flieder (Hg.), Festschrift Franz Loidl
zum 65. Geburtstag («Aus Christentum und Kultur», Sonderband 3), Wien (Hollinek)
1971, 94121, hier 99 f.

IKZ 93 (2003) Seiten 83-100 83



Christian Halama

gesprochener Gegner der neuen Lehren, auf den Plan. Er bemiihte sich um
eine Sammlung der Gegner. Unterstiitzt wurde er von einem weiteren
Rechtsgelehrten, Prof. Friedrich Maassen (1823-1900), der damals in
Graz lehrte. Solidarisch zeigten sich ferner der bekannte Wiener Prediger
und Giintherianer Dr. Johann Emanuel Veith (1787-1876) und der Leit-
meritzer Domherr und Kanonist Dr. Josef August Ginzel (1804—1876). Ei-
nige romische Geistliche, die offen ihre ablehnende Haltung zu den Kon-
zilsbeschliissen bekundeten, wurden 1870/71 entweder exkommuniziert
oder mit Strafen belegt — so in Pest Professor Dr. Hatala, in Tirol der Ka-
puziner P. Vinzenz Thuile und der Prager Kreuzherr Dr. Pelleter?; ferner
der Piarist und Volksschullehrer Vinzenz Kraus aus Haida, der Franziska-
ner P. Medardus aus Pressburg? und der Weltpriester Richard Zickler in
Prag®. Doch den eigentlichen, ziindenden Auftakt zu einer breiten inner-
kirchlichen Auseinandersetzung mit dem Konzil gab Ignaz von Dollinger
(1799-1890) mit seinem Schreiben vom 28. Miirz 1871 an seinen Erzbi-
schof Gregorius von Scherr in Miinchen. Darin schreibt er die viel zitier-
ten Worte, dass er «als Christ, als Theologe, als Geschichtskundiger, als
Biirger» die neuen Dogmen nicht annehmen koénne.

Unzihlige Zustimmungsschreiben, sog. «Dollinger-Adressen», gin-
gen daraufhin aus allen Teilen der Monarchie ein. Auch die Zeitungen
nahmen sich der Sache an. Eine erste greitbare Reaktion auf Dollinger
stellt das Schreiben des Weltpriesters Julius Pederzani (1836-1921) dar,
daseram 9. April 1871 in der «Konstitutionellen Wiener Vorstadtzeitung»
erscheinen ldsst. In ihm regt er an, Déllinger zu schreiben, dessen Worte
er als «Saatkorn fiir die Zukunft» siehts.

Deutlicher und radikaler als Pederzani meldete sich der ehemalige Lin-
zer Weltpriester Alois Anton (1822—1878) zu Wort. Dieser hatte 1869 mit
seinem «Absagebrief» seine Stelle in Sarmingstein verlassen und war
nach Wien gegangen, wo er in der erwihnten Zeitung literarisch tiitig war
und sich in der Folge zum Sprachrohr des antivatikanischen Protestes
machte. Mit Artikeln, die an Deutlichkeit nichts vermissen lassen, ging er
bereits im April 1871 an die Offentlichkeit, um die Konsequenzen der
Dogmenverkiindigung aufzuzeigen. Am 14. April propagierte er das Fest-

* Hans Josef Demmel, Geschichte des Alt-Katholizismus in Osterreich, Kempten
(Reichsverband alt-katholischer Jungmannschaften) 1914, 12. Sein Werk ist auch fiir
die folgende Darstellung von grundlegender Bedeutung.

3 Kremser Wochenblatt vom 10. Juni 1871.

4 Neue Freie Presse vom 17. April 1871.

> Festschrift der alt-katholischen Kirchengemeinde Klagenfurt, 1991, 68 f.

84



Bemerkungen zur Identitit der Altkatholischen Kirche Osterreichs

halten am «alten, katholischen Glauben» und forderte zugleich in einem
«Offenem Schreiben an den hochwiirdigsten deutsch-osterreichischen
Episkopat» die «Befreiung des Geistes, des Staates, der Gesellschaft von
Roms spirituellem Joch». Viel beachtet wurde sein Artikel vom 28. April
1871 mit der Uberschrift «Deutsche Worte an die Katholiken in Oster-
reich», wo es heisst:

«Wir sind nur die treuen Hiiter und Verwalter des grossen Erbes unserer Vi-
ter, wenn wir uns dem erhabenen Kampfe muthvoll anschliessen, der sich in
Deutschland jetzt vollzieht. Doch nicht nur anschliessen wollen wir uns, wir
wollen auch auf dem Schlachtfelde vordringen, dies aber geschieht nicht al-
lein durch Adressen und Deklarationen unserer Sympathien, nicht allein durch
Petitionen an die Staatsgewalt, deren Haltung unseren Tendenzen gegeniiber
immerhin mindestens eine zweifelhafte ist, sondern durch Erhebung eines
energischen unanimen Protestes gegen die Bestrebungen jener Minner, wel-
che im ausschliesslichen Besitze des christlichen Apostolates zu fungiren und
die <Kirche> per eminentiam zu sein sich riihmen. Erheben wir offenen und un-
mittelbaren Protest gegen den Episkopat selbst! Sagen wir es ihnen ins Ange-
sicht, dass wir das neue Dogma perhorresziren... In diesem Sinne nun gegen
das Vorgehen des Episkopates einen entschiedenen und nachdrucksvollen
Protest zu erheben, wage ich kiihn aufzufordern...»®

Diese Worte brachten viele Menschen dazu, sich zu dussern und dem
Verfasser Briefe und Unterschriftslisten von Personen zu senden, die be-
reit waren, sich zu sammeln.

Die Sammlung der Konzilsgegner in den Jahren 1871-1873

Ein Schritt in diese Richtung war die sog. Pfingstversammlung in Miin-
chen vom 28. Mai 1871, auf der noch einmal gegen das Unfehlbarkeits-
dogma Protest erhoben wurde, gleichzeitig aber auch durchzufiihrende
Reformen angesprochen wurden.

Nach seiner Riickkehr verfasste Alois Anton in Wien seinen Aufruf
«An das katholische Volk» vom 31. Mai, worin er sich mit dem Wesen der
Kirche beschiiftigt. Nach einem Vergleich der alten und der heutigen Kir-
chenzustinde fordert er die Wiederherstellung des «alten Kirchenwesens
in Glaube, Liturgie und Verfassung». Gleichzeitig bringt er eine Reihe von

6 Konstitutionelle Wiener Vorstadtzeitung vom 28. April 1871. Vgl. Lose Blitter
zur Geschichte der altkatholischen Bewegung in Osterreich. Folge III, in: Freie Kir-
chenstimmen. Organ der Altkatholiken in Osterreich (Warnsdorf) 1 (1904) 75-77; H.
J. Demmel (wie Anm. 2), 13.

85



Christian Halama

Reformvorschlidgen, unter denen die Griindung einer «romfreien Kultus-
gemeinde» der folgenschwerste ist.

Neben ihm melden sich auch Gemeinderat Dr. Carl Linder
(1838-1917) und der Bahnbeamte Josef Sinnek zu Wort. Professor Dr.
Friedrich Michelis (1815—-1886), den Anton fiir eine Vortragsreise gewin-
nen konnte, hielt am 12. Juni in Wien einen viel beachteten Vortrag. In die-
sem legte er nicht nur die Anliegen der altkatholischen Bewegung dar,
sondern regte die Bildung von «Aktionskomitees» an.

Als Frucht daraus bildete sich dann auch am 17. Juli [871 in Wien ein
solches Aktionskomitee unter der Fiihrung des Wiener Gemeinderates Dr.
Carl Lindner, um iiber «Mittel und Wege zu beraten, wie der Widerstand
gegen die grundstiirzenden vatikanischen Neuerungen» und eine «Ab-
wehrbewegung innerhalb der Kirche» gebildet werden konne’. So kam es
in Wien am 5. November 1871 zur Griindung einer «romfreien Kultusge-
meinde», wenngleich ohne staatliche Anerkennung.

Damit ist ein wichtiger Punkt beriihrt: die Frage der Terminologie. Wo
immer sich altkatholische «Gemeinden» in den Jahren 18711877 in der
Donaumonarchie bilden sollten, waren sich die Betroffenen bewusst, dass
deren Status als Kirchen- bzw. Pfarrgemeinde rechtlich nicht anerkannt
wurde. Dies war staatlicherseits darauf zurtickzufiihren, dass die «altka-
tholische» Bewegung als eine Gruppe innerhalb der romischen Kirche an-
gesehen wurde. Alois Anton, erster «altkatholischer» Priester in Wien,
setzte sich iiber diese Tatsache hinweg und begann, eigene Personen-
standsregister, also Tauf-, Ehe- und Totenbiicher, anzulegen. Er masste
sich also an, Matrikenfiihrer zu sein, was er nicht war. Dies war ein ge-
sellschaftspolitisch relevanter Schritt, da die (rémischen) Priester Stan-
desbeamte waren. Das Ergebnis der Vorgangsweise Antons waren erheb-
liche Schwierigkeiten mit den Behorden. Im Zuge der Sammlung der
Konzilsgegner orientierten sich diese daher am Vereins- und Versamm-
lungsrecht, griindeten also sog. Aktionskomitees, die Vorldufer von «alt-
katholischen Vereinen» werden sollten.

Zu weiteren Griindungen von Aktionskomitees kam es auch im nord-
bohmischen Warnsdorf am 10. August 1871 unter Fithrung des Weltpries-
ters Anton Nittel (1826-1907) und in Ried im Innkreis am 8. September
1871 unter Fiihrung von Biirgermeister Joseph Gyri. Interessant ist dabeli,

7 Stefan Torok, Die Anfinge der Altkatholischen Bewegung in Osterreich
1870-1871, in: Altkatholische Kirchenzeitung. Bistumszeitschrift der Alt-Katholi-
schen Kirche Osterreichs (Wien) 6 (1971), Nr. 10, S. 2—12. hier S. 5.

86



Bemerkungen zur Identitit der Altkatholischen Kirche Osterreichs

dass es an jenen Orten unterschiedliche Griinde gab, die zu derartigen Griin-
dungen fiihrten: In Ried etwa war es die angedrohte Verweigerung der
Krankensakramente fiir einen erklirten Konzilsgegner und in Warnsdorf
das Bestreben der Deutschen in Bohmen, auch kirchlich unabhingig zu
sein.

In Ried hatten 1200 Personen eine Dollinger-Adresse unterschrieben. Ei-
nem angesehenen Biirger der Stadt, dem Gemeinderat Engelbert Wetzels-
berger, der ebenfalls unterschrieben hatte, verweigerte der Stadtpfarrer
Sebastian Freund wihrend einer lebensbedrohenden Krankheit die Kran-
kenolung. Das fiihrte zu 6ffentlichen Reaktionen. Das «Rieder Wochen-
blatt» berichtet am 14. November 1871 von einer am 8. November abge-
haltenen Versammlung und zitiert aus deren Resolution:

«...Wir legen neuerlich Protest ein gegen die Glaubensdekrete vom Jahre 1870
des vaticanischen Scheinkonzils, weil sie dem bisher von der Kirche uns ge-
lehrten Glauben widersprechen... Wir machten nur Gebrauch von unserem
Rechte, wider die neuen Lehren den Widerspruch zu erheben, weil sie unser
Gewissen verletzen. Wir schaffen nichts Neues, haben nichts Neues zu recht-
fertigen und sind wahre Katholiken wie zuvor. Wer die neuen Dogmen an-
nimmt, fillt vom Glauben ab, wird Neukatholik...»

Neben dem geiusserten Protest wird sodann die — in Form einer Notge-
meinschaft — angestrebte Sammlung der Konzilsgegner bekannt gemacht:

«Wir legen gegen das Vorgehen unserer Priesterschaft Verwahrung ein und er-
klidren, dass wir nur aus dem Grunde, weil wir durch jenes priesterliche Vor-
gehen genothigt sind, uns vereinen zu wollen, um selbst eine katholische Seel-
sorge hier einzufiihren, und dass wir alle Anspriiche auf das Kirchenvermégen
aufrecht erhalten.»8

Zugleich bildete sich, ausgelost durch die bereits erwihnten Ausein-
andersetzungen, ein Aktionskomitee, dem die Versammlung den Auftrag
erteilte, «unverziiglich alle zur Herstellung der Seelsorge in Ried fiir die
Anhinger des alten Glaubens erforderlichen Schritte vorzunehmen»®.
Nachdem Listen herumgereicht wurden, waren es am 26. November
bereits an die 1000 Personen, die sich als solche «Anhinger des alten
Glaubens» sahen. Am 4. Dezember wurde der Geistliche Dr. Josef Brader
(1843—1877) mit der Seelsorge betraut. Alois Anton fiihrte zu Weihnach-

$Ebd., S. 8.
°Ebd., S. 7.

87



Christian Halama

ten die offizielle Ubergabe der Seelsorge an Brader durch, der darauthin
im Mirz 1872 von der romischen Kirche exkommuniziert wurde.

Bemerkenswert ist auch die Entwicklung der altkatholischen Bewegung
in Warnsdorf. Grenzgebiete sind meist problematische Zonen, vor allem
dann, wenn so wie in Nordbohmen eine sprachlich gemischte Bevolke-
rung vorhanden ist. Vor allem im 19. Jahrhundert spitzten sich im Natio-
nalitdtenstreit die Auseinandersetzungen zwischen der tschechischen Ma-
joritdt und der starken deutschen Minoritédt zu. Nicht nur in politischer,
auch in religioser Hinsicht sahen sich die Deutschen von den Tschechen
dominiert und gingen in die Opposition unter dem Motto «Deutsche
Geistliche fiir deutsche Pfarreien».

So kam es bereits am 18. Juli 1871 zu einer von 2000 Menschen be-
suchten Versammlung im «Kolosseum»-Saal der Stadt, bei dem hochran-
gige Biirger der Stadt — darunter der spitere Biirgermeister Karl Goldberg —
Referate iiber Dollinger und die Auswirkung des Vatikanums auf Staat
und Kirche hielten. Da sie als Deutsche in Nordbohmen immer schon eine
starke Beziehung zu Deutschland gehabt hatten, erklirten sie sich solida-
risch, was den Widerstand gegen das Konzil anging. Am 7. August er-
kliarte der Warnsdorfer Katechet Anton Nittel (1826—1907) im «Warns-
dorfer Anzeiger», dass er die Dekrete des Vatikanums fiir eine Irrlehre
halte und im Unterricht nicht vorzutragen gedenke. Am 10. August kam es
daraufhin zu einer Besprechung anderer Konzilsgegner mit Nittel. Da die-
ser literarisch tétig war, regte er zur breiteren Sammlung und Information
der Gldubigen die Herausgabe einer eigenen Zeitung an. Es bildete sich
ein «Pressekuratorium», einflussreiche Biirger halfen mit, und es wurden
geeignete Rdumlichkeiten gekauft. Nittel stiirzte sich in die Arbeit und er-
reichte, dass die erste Nummer der Zeitung mit dem bezeichneten Namen
«Abwehr» am 16. August herauskommen konnte. Ihr Motto lautete: «Ab-
wehr gegen das unfehlbare Papsttum und den Jesuitismus, das altkatholi-
sche Bekenntnis, wie es bis 18. Juli 1870 gegolten hat.»

Nittel wurde am 21. August 1871 exkommuniziert. Er enthielt sich
fortan jeder geistlichen Amtshandlung, bis eine eigene altkatholische Ge-
meinde entstehen wiirde. Als ihn der Bischof als Religionslehrer abberief,
stellte ihn der Ortsschulrat auf eigene Kosten wieder an. Am 19. Septem-
ber wurde in Warnsdorf zur organisierten Sammlung der Konzilsgegner
ein «politischer Katholikenverein» geschaffen. Man erkannte hier sehr
rasch die Vorteile des verbesserten Vereinsgesetzes, um so kirchliche
Interessen zu wahren.

88



Bemerkungen zur Identitét der Altkatholischen Kirche Osterreichs

Die altkatholische Bewegung nahm konkretere Formen an, als der
Verein am 23. September behordlich genehmigt wurde. Anders als in
Wien wartete man die Beschliisse des «Katholiken-Kongresses» in Miin-
chen vom 22.-24. September 1871 ab, an dem auch Nittel teilnahm. Am
8. Oktober kamen wieder an die 2000 Personen zusammen, die sich zum
Programm des Kongresses bekannten und sich fiir die Errichtung einer ei-
genen Seelsorgestruktur in Warnsdorf aussprachen. Nittel war nun wieder
bereit zu geistlichen Amtshandlungen und trat am 16. Oktober beim «Stif-
tungsfest» des Turner-Feuerwehr-Vereines erstmalig auf. Mit einer Ver-
sammlung am 16. Mirz 1872 konstituierte sich nun auch in Warnsdorf
eine eigene «Gemeinde». Dem Wirken Nittels und seiner Zeitung war es
sehr bald zu verdanken, dass vor allem in der Umgebung Gruppen und
Vereine entstanden, die sich dem antivatikanischen Anliegen anschlossen.

So kam es, dass es im Jahre 1873 in Osterreich-Ungarn bereits einen
Bestand von 18 «Gemeinden» bzw. angeschlossenen Vereinen gab, deren
Grossteil neben Wien und Ried in Nordbohmen lag. Auch hier ist der Aus-
druck «Gemeinde» nicht als rechtlich anerkannte Grosse zu verstehen. Sie
waren die Frucht des Protestes gegen das Konzil und der gleichzeitigen
Sammelbewegung der Konzilsgegner. Die «antivatikanischen Katholiken»
gingen dabei vom Bewusstsein aus, dass sie «durch die Nichtanerkennung
der vatikanischen Beschliisse ihre Zugehorigkeit zur Katholischen Kirche
nicht eingebiisst hiitten, sondern vielmehr die einzigen seien, die dem ka-
tholischen Glauben und der Katholische Kirche, wie sie nach dem Staats-
grundgesetz staatlich anerkannt gewesen sei, die Treue gehalten hiitten»10.

Die spditere Los-von Rom-Bewegung in Nordbéhmen

Von der ersten Phase einer Konstituierung altkatholischer Gemeinden und
Vereine ist eine zweite zu unterscheiden, die mit der Tatigkeit von Pfr. An-
ton Nittel in Nordbohmen in den 1890er Jahren zusammenhéngt.

Nittel, der sich immer schon fiir die Rechte der deutschen Bevolkerung
stark gemacht hatte, verband den Protest gegen das Konzil mit politischen
Anliegen und war iiberzeugt, dass die Loslosung von Rom fiir die Deut-
schen nicht nur eine Forderung der Gewissensfreiheit und echten Chris-

10 Herbert Neufeld, Die Altkatholische Kirche in Osterreich, der Tschechoslowa-
kei, Jugoslavien, Polen und Amerika; in: Die Altkatholische Kirche (Ekklesia. Eine
Sammlung von Selbstdarstellungen der christlichen Kirchen. Band 3: Die mitteleuro-
pdischen Liinder), Gotha (Klotz) 1935, 84-96, hier 87.

89



Christian Halama

tentums, sondern auch gerade in den Sudetenlidndern eine nationale Exis-
tenzfrage der Zukunft darstellte. So pragte er 1898 die Parole «Los-von-
Prag und Rom».

Um die Vorgangsweise in Nordbohmen besser verstehen zu konnen,
sei auf Eduard Winter zuriickgegriffen, der in seinem Buch iiber die geis-
tigen Stromungen innerhalb der Donaumonarchie zur Lage der Deutschen
bemerkt:

«Im Juli 1848 griindete Wuttke in Leipzig einen «Verein zur Wahrung der deut-
schen Interessen in den 6stlichen Grenzlidndern>. <Die deutschen Briider in
Bohmen> wurden aufgefordert, <sich gewaltsam zu erheben wider slawische
Landesgrenzen>. «Ganz Deutschland steht zu Eurem Schutz hinter Euch,
ermannt Euch also und handelt!> Und bei dem deutschen Verbriiderungsfest,
das im Sommer 1848 in Aussig stattfand, rief der Leipziger Géschen den Ver-
sammelten zu: <Bei irgendeiner Gefahr, Ihr Deutschbohmen, werden wir mit
Leib und Leben Euch als Briider zu Hilfe eilen.> Das war eine klare Sprache,
die bis tief ins zwanzigste Jahrhundert vernehmbar und spiirbar war.»!!

Nittel erreichte mit seinen Parolen vor allem in Nordbéhmen ein starkes
Anwachsen der altkatholischen Kirche, das einen politischen Beige-
schmack hatte. Dabei zog er sich von Seiten des Staates jenen Unwillen zu,
der ihm 1881 als gewihltem Bistumsverweser die Anerkennung versagen
und ihn, 1884 wegen Verdachtes des Hochverrates Arrest einbringen sollte.

Von der Los-von-Rom-Bewegung profitierte vor allem die Evange-
lische Kirche, aber auch die Altkatholiken erhielten einen Zuwachs von
20 000 Seelen!?.

2. Das erklirte Festhalten an den Inhalten des alten katholischen
Glaubens und gleichzeitige Durchfiihrung von kirchlichen
Reformen

Mit dem Protest gegen die Papst-Dogmen verband sich die Behauptung,
dass es sich hier um «Katholiken von jeher» handelte, die sich mit einer
verdnderten romischen Kirche konfrontiert sahen. Man ging also mit dem
Anspruch ans Werk, den «alten Glauben» bewahren zu wollen. Anderer-
seits aber hielt man es auch fiir notwendig, Reformen in der Kirche durch-
zufiihren.

' Eduard Winter, Revolution, Neoabsolutismus und Liberalismus in der Donau-
monarchie, Wien (Europa) 1969, 33.

12 Erika Weinzier! (Hg.), Der Modernismus. Beitriige zu seiner Erforschung. FS
Thomas Michels, Graz (Styria) 1974, 176.

90



Bemerkungen zur Identitiit der Altkatholischen Kirche Osterreichs

Dazu sei wieder Alois Anton, der Wiener Geistliche, genannt, der im
November 1871 bei der Konstituierung der Gemeinde sein «Gemeinde-
statut» vorlegte. Anhand dieses Textes soll kurz dargelegt werden, wie
sich die Altkatholiken verstanden. So heisst es etwa darin:

«Indem sich die Wiener (alt-)katholische Kirchengemeinde ohne Vorbehalt
auf den Boden der christkatholischen Kirche stellt und demnach gegen die
pépstlichen Dekrete von der Unfehlbarkeit und absoluten Gewalt des Papstes
entschieden protestiert, setzt sie sich zugleich die Aufgabe:

A) Aus allen Kriften und mit allen gesetzlichen Mitteln dafiir zu wirken, dass
einerseits das Wesenhafte, Unverinderliche und Unvergingliche des ka-
tholischen Glaubens von den Verdunkelungen, welche es im Laufe der Zei-
ten durch das Papalsystem zu erleiden gehabt, gereinigt und andererseits
den durch eine grosse Kulturgeschichte entwickelten Bewusstsein ange-
passt werde. Die Ziele der (alt-)katholischen Bewegung sind: Volliger
Bruch mit Jesuitismus, Ultramontanismus und Romanismus, um das
christliche Gewissen zu befreien von der blinden Leitung einer irregeleite-
ten Hierarchie.

B) Den Laien ihre unverinderlichen Rechte am Kirchenregimente zuriickzu-
erstatten, um auf diese Weise das religiose Bewusstsein zu wecken, zu krif-
tigen und zu erhalten.

C) Als Biirger des Staates sich zu fiihlen und darnach zu handeln, also Aner-
kennung der Prinzipien des modernen Rechtsstaates.»!?

Hinsichtlich der Berufung auf den «alten katholischen Glauben» hielten
sich die Altkatholiken in Osterreich-Ungarn an die Formulierung des sog.
Programms des genannten Katholiken-Kongresses in Miinchen von 1871:

«I. Im Bewusstsein unserer religiosen Pflichten halten wir fest an dem alten
katholischen Glauben, wie er in Schrift und Tradition bezeugt ist, sowie am al-
ten katholischen Kultus. Wir betrachten uns deshalb als vollberechtigte Glie-
der der katholischen Kirche und lassen uns weder aus der Kirchengemein-
schaft noch aus den durch diese uns erwachsenen kirchlichen und
birgerlichen Rechte verdringen...»'

Der letzte Teil dieses Satzes sollte fiir die Altkatholiken Osterreich-
Ungarns wichtig werden in ihrem Kampf um eine Anerkennung von Sei-
ten des Staates. Freilich erlangten sie diese am 18. Oktober 1877 erst, als

13 Lose Blitter zur Geschichte der altkatholischen Bewegung in Osterreich. Folge
VL, in: Freie Kirchenstimmen. Organ der Altkatholiken in Osterreich (Warnsdorf) 1
(1904) 193-195: vgl auch H. J. Demmel (wie Anm. 2) 17.

14 Zitiert nach Urs Kiiry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre,
thr Anliegen (KW 3), Stuttgart (EVW) 31982, 450.

91



Christian Halama

sie als eine eigene «Religionsgesellschaft» sich bereit erklirten, auf das
Vermogen und die Gebdude der romischen Kirche zu verzichten.

Was nun die Reformen der Altkatholiken in Osterreich angeht, sei wiede-
rum auf Alois Anton und seine Artikel verwiesen. Dadurch, dass er in der
Reichshauptstadt als geistlicher Fiihrer'> der antivatikanischen Katholiken
auftrat, erhielt er grosse Beachtung, wenngleich seine Vorschlige nicht von
allen geteilt wurden. In seinem bereits erwdhnten «Aufruf an das katholi-
sche Volk» vom 31. Mai 1871 entwirft er ein Bild der Urgemeinde, das er
mit der «neuen» Kirche kontrastiert. Konsequent fordert er die Wiederher-
stellung des «alten Kirchenwesens», die freie Bischofswahl durch das Volk
und die Beteiligung der Laien an der Verwaltung der Kirche, auf den Sy-
noden und bei der Jugenderziehung'¢. In der Feier des altkatholischen Got-
tesdienstes in Wien sieht er den Beweis erbracht, «dass es noch eine wirk-
liche, selbstiandige, vom Papstthume noch nicht verschlungene katholische
Kirche in Oesterreich gebe»!". Er regt die folgenden Reformen an:

«...[es] missen unbedingt alle Stolagebiihren authoren. Taufe, Messe, Trau-
ung, Leicheneinsegnung miissen vom Priester unentgeltlich vorgenommen
werden, fiir den Reichen und fiir den Armen soll der gleiche Segen sein, an die
Stelle des sinnlosen Pompes hat die urspriingliche Einfachheit in der Kirche
zu treten... Was die Abschaffung der eingerissenen Missbriuche, die Einfiih-
rung von Reformen in der Kirche angeht..., der Lesung der Messe in der Lan-
dessprache, Aufthebung des Beichtzwanges und der naturwidrigen Ehelosig-
keitszwanges der Geistlichen, so wird dariiber die nidchste Synode zu
entscheiden haben, welche von den Laien besucht werden wird...»!8

Damit war ein Kurs angegeben, der in der Folge fiir die dsterreichische
Kirche priagend werden sollte: hin zur Einfachheit und Schlichtheit. Hier
waren die «Osterreicher» so etwas wie Vorreiter, denn diese Gedanken
wurden erst 1872 auf dem Altkatholiken-Kongress in Koln besprochen
und abgesegnet.

1> Vgl. dazu auch: Die geistlichen Leiter unserer Kirche, in: Altkatholisches Jahr-
buch 1959. Hg. von der Oberbehorde der Alt-Katholischen Kirche Osterreichs, Wien
(Selbstverlag) 1959, 26-31.

'® Konstitutionelle Wiener Vorstadtzeitung vom 31. Mai 1871. Vgl. Lose Blitter
zur Geschichte der altkatholischen Bewegung in Osterreich. Folge 1V, in: Freie Kir-
chenstimmen. Organ der Altkatholiken in Osterreich (Warnsdorf) 1 (1904) 91-93;
H.J. Demmel (wie Anm. 2), 14.

'7 Konstitutionelle Wiener Vorstadtzeitung vom 2. Oktober 1871.

'8 Konstitutionelle Wiener Vorstadtzeitung vom 7. Oktober 1871.

92



Bemerkungen zur Identitit der Altkatholischen Kirche Osterreichs

Durch die Radikalitit, die vor allem in Wien von sich reden machte,
geriet die Osterreichische altkatholische Bewegung in den Augen anderer,
etwa deutscher Altkatholiken in ein schiefes Licht. Als dann im Jahre 1872
der Kurs mit dem freiwilligen Abgang Antons gemissigter wurde, beru-
higten sich die Gemiiter, wenngleich die Bereitschaft zu Reformen in
Osterreich nicht nachliess, wie die spiteren Synodenbeschliisse doku-
mentieren.

Im Juni 1872 fand in Osterreich eine «Erste Konferenz simtlicher
osterreichischer Kirchengemeinden» statt, bei der man begann, alle wich-
tigen Anliegen der Organisation, der Reformen, aber auch das Verhalten
dem Staat gegeniiber zu besprechen. Ab diesem Zeitpunkt war, wie Hans
Hoyer urteilt, «das Vorgehen der dsterreichischen Gemeinden wo nicht ein
gemeinsames, doch aufeinander abgestimmt»'?. Auch hier kann der Ter-
minus «Gemeinde» nur im oben genannten Sinn verstanden werden. Das
wurde erst anders mit der — wie schon erwahnt —am 18. Oktober 1877 er-
folgten staatlichen Anerkennung der drei Kirchengemeinden von Wien,
Ried und Warnsdorf.

Am 5. Juni 1879 konnte die erste Ordentliche Synode nach Wien ein-
berufen werden. Es fanden sich die Geistlichen Anton Nittel (Warnsdorf)
und Dr. Josef Kiirzinger (Wien) sowie elf Gemeindeabgeordnete ein. Den
Vorsitz fiihrte Dr. Carl Lindner aus Wien. Von besonderer Bedeutung sind
die folgenden diskutierten und verabschiedeten Reformpunkte:

«1.Teilnahme der Laien am Kirchenregiment auf Grund der Wiederherstel-
lung der alten Kirchenverfassung. 2. Aufthebung des Zwanges der Ohren-
beichte. 3. Aufhebung des Zwangszolibates analog der Formulierung der alt-
katholischen Synode in Deutschland. 4. Reformen des Gottesdienstes,
Einfiihrung der Muttersprache bei allen kirchlichen Funktionen, insbesondere
bei der Feier der Messe. 5. Beseitigung des Fastenzwanges. 6. Revision des
Kirchenkalenders beziiglich Verlegung oder Reduzierung der Feiertage inner-
halb des kirchlichen Rahmens. 7. Abschaffung der Missbriuche betreffend der
Ablisse, des Reliquien- und Bilderkultes usw. Beschrinkung des Gottesdiens-
tes auf die Riume der Kirche. 8. Aufhebung der Messstipendien, Gebetgelder
und Stolagebiihren.»2"

19 Hans Hoyer, Die Altkatholische Kirche, in: Adam Wandruszka/Peter Urbanitsch
(Hg.), Die Habsburgermonarchie 1848-1918. Band 4: Die Konfessionen, Wien
(Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften) 1985/21995, 616-632,
hier 623.

20 Robert Tiichler. Bericht des Bistumsverwesers [auf der 50 Jahrfeier], in: Der Alt-
Katholik. Monatsschrift der altkatholischen Kirchengemeinde (Wien) 26 (1927)
122-126;27 (1927) 2-3; 14-16—Zitat S. 125. Vgl. auch H. J. Demmel (wie Anm. 2), 45.

93



Christian Halama

Gleichzeitig wurde auch die neu erstellte und von der Regierung 1877
gebilligte «Synodal- und Gemeindeordnung» einstimmig angenommen.
In Paragraph 1 bringt diese eine interessante Selbstdarstellung der Altka-
tholiken, die wieder den Anspruch, «Katholiken von jeher» zu sein, an-
klingen ldsst:

«§1. Diejenigen Katholiken, welche die auf dem sogenannten vaticanischen
Concile Sess. IV in der pipstlichen Bulle <Pastor aeternus> neu aufgestellten
Lehren von der Unfehlbarkeit des Papstes und seiner Allgewalt iiber die ganze
Kirche verwerfen, bilden die Religionsgesellschaft unter der Benennung:
<Altkatholische Kirche»>.»?!

Im Folgenden seien die wichtigsten Reformen der Synoden 1879—
1890 kurz angefiihrt?2:

a) im Bereich der Kirchendisziplin: Aufhebung des Zolibatszwanges
(1879/1880, vgl. 1887), Teilnahme der Laien am Kirchenregiment (1879),
Aufhebung des gebotenen Fastens (1879/1880), Abschaffung der Ablisse
(1879), Aufhebung der Messstipendien und Gebetsgelder (1879), Ab-
schaffung des Ohrenbeichtzwanges (1879/1880), Antrag auf Einfiihrung
der obligatorischen Zivilehe (1883), Eingabe um staatliche Anerkennung
der altkatholischen Priesterehe (1883/1885);

b) im Bereich der Liturgie: Revision des Kalenders und Verminderung
der Feiertage (1879/1880), Abschaffung der Missbriuche beziiglich Bil-
derverehrung usw. (1879), Einfiihrung der deutschen Sprache als Kultus-
sprache (1879), Ausrichtung des Gottesdienstes nach deutschem Muster
(1880), Einfiihrung von Andachten am Nachmittag (1881), Einfiihrung ei-
ner erweiterten Perikopenordnung (1881 und 1883), Einfiihrung des Bon-
ner Rituales (1882), Abschaffung des Segens am Ende der Messe mit der
Monstranz (1882), Spendung des Abendmahles unter beiden Gestalten
(1883), Einfiihrung einer einheitlichen Feier der Liturgie nach dem Bon-
ner Altarbuch (1888);

¢) im Bereich der liturgischen Gerite und Gewinder: Abschaffung von
Humerale, Manipel und Kelchvelum (1881), Einschriankung des Gebrau-
ches von Weihrauch (1881);

21 Synodal- und Gemeinde-Ordnung der osterreichischen Altkatholiken 1877,
nachgedruckt in: Altkatholische Rechtstheologie und Verfassungsgeschichte der Alt-
katholischen Kirche Osterreichs, OAKR 31 (1980) 363-521 (= Heft 4), hier 490—496,
Zitat 490.

*2 Vgl. dazu: Beschlisse der altkatholischen Synode, in: Freie Kirchenstimmen.
Organ der Altkatholiken in Osterreich (Warnsdorf) 2 (1905) 105-107.121-123; 3
(1906) 28-29.182-184; 4 (1907) 35-36.187-188; 5 (1908) 99-101.

94



Bemerkungen zur Identitiit der Altkatholischen Kirche Osterreichs

d) im Bereich des Religionsunterrichtes: Einfiihrung der revidierten
Bibelausgabe von Leander van Ess (1886), Feststellung der vorgeschrie-
benen Schulbiicher fiir den Religionsunterricht (1888), Erstellung eigener
Lehrplidne (1881/1882).

Diese Reformen wurden vor allem von Seiten der Evangelischen Kir-
che positiv aufgenommen. Das belegt ein Urteil von Heinrich Braasch,
Superintendent und evangelischer Pfarrer aus Jena, der in einem Buch
seine Eindriicke einer 1888 gemachten Reise zu den Altkatholiken von
Warnsdorf, Wien und Ried festhielt. So schreibt er iiber die Kirche in
Warnsdorf:

«...der ganze Apparat des Weihwassers, Weihrauchs, der Marien- und Heili-
genbilder und auch ... der Leidensstationen fehlt hier. Es werden auch keine
stillen Messen, keine Seelenmessen gelesen... wir finden hier nur einen Altar.
Dieses letztere ist ganz besonders schon ein Ausdruck des reformatorischen
Geistes, der den Altkatholicismus durchaus beseelt.»>3

Es war nach all den Reformen nicht verwunderlich, dass die «Oster-
reicher» in den Augen anderer Altkatholiken, die freilich in einer anderen
politischen und kirchlichen Situation lebten, gelegentlich als Bilderstiir-
mer und Protestanten hingestellt wurden. Noch im Jahre 1890 musste sich
daher der damalige Bistumsverweser Amandus Czech (1855-1922) auf
dem Kongress in Koln folgendermassen rechtfertigen:

«Ich weiss wohl, dass man uns Oesterreichern eine Zeitlang misstraut und sich
vielleicht daran gestossen hat, dass wir zu selbststindig und zu rasch refor-
mierten.»24

3. Die Einrichtung einer eigenen Seelsorge, die sich priméar
an Menschen richtet, die aus unterschiedlichen Griinden
in der romischen Kirche keine Heimat mehr finden

Im Zug der Bildung eigener altkatholischer Gemeinden hat man sich auch
Gedanken iiber die Menschen gemacht, die man damit ansprechen und ge-
winnen wollte. Das waren in erster Linie Katholiken, die aus ganz ver-
schiedenen Griinden in der romischen Kirche keine Heimat mehr fanden
bzw. aus ihr ausgetreten waren. Die Altkatholiken in Osterreich-Ungarn

B August Heinrich Braasch, Altkatholicismus und Romanismus in Osterreich.
Reiseerlebnisse, Frankfurt a.M. (Diesterweg) 1890, 11.

2 Zitiert nach Joseph Troxler, Die neuere Entwicklung des Altkatholizismus. Ein
Beitrag zur Sektengeschichte der Gegenwart, Koln (Bachem) 1908, 49.

95



Christian Halama

suchten aber noch einen weiteren Kreis zu erreichen und entwickelten in
der Folge auch neue Schwerpunkte der Seelsorge. Ich nenne die folgenden:

a) Gewdhrung eines kirchlichen Begrdbnisses fiir ausgetretene
Rom-Katholiken

Bereits Alois Anton hatte 1871/72 ausgetretene Rom-Katholiken kirchlich
ausgesegnet und den Kontakt zu liberalen Kreisen gepflegt. Unter ihnen
waren viele Menschen, die sich der Kirche entfremdet hatten. Auch wenn
nur wenige von ihnen der altkatholischen Kirche beitraten, wussten sie
sich doch irgendwie mit ihr verbunden und griffen bei seelsorgerlichen
Anliegen auf sie zuriick.

b) Gewdhrung des geistlichen Beistandes beim Begrdbnis
von Selbstmordern

Im Unterschied zur strengen Einstellung der romischen Kirche gegeniiber
Selbstmordern, denen sie ein kirchliches Begribnis verweigerte, entwi-
ckelte sich in der Osterreichischen altkatholischen Kirche eine Haltung der
Menschlichkeit, die nicht urteilen, sondern beistehen wollte. So wurde
auch den Selbstmérdern ein kirchliches Begribnis gewéhrt. Der damalige
Bistumsverweser Adalbert Schindelar (1865-1926) bemerkt 1924 in sei-
nem Osterhirtenbrief zur diesbeziiglichen Praxis seiner Kirche:

«Ebensowenig verweigern wir auch den Ungliicklichen, die an sich selbst
Hand anlegen, die kirchliche Einsegnung eingedenk der Worte des Herrn:
<Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet!> Wir wollen nicht Richter de-
rer sein, denen das Leben aus irgend einem Grunde zu schwer geworden... es
trifft ja nicht den Toten unsere Hirte, der sie nicht mehr fiihlt, sondern die, die
er in Schmerz und Leid zuriickgelassen hat. Wir aber wollen und miissen Barm-
herzigkeit liben, damit auch uns Barmherzigkeit zuteil werde (Math. 5,7).»%

c) Mitwirkung der Geistlichen bei der Feuerbestattung

Noch ein Punkt, der das Begrébnis betrifft, sollte von den Altkatholiken
anders als in der romischen Kirche angegangen werden: die Frage der
Feuerbestattung. Diese war den Rom-Katholiken bekanntlich streng ver-

25 Adalbert S(‘hindeiar_[Oslerbotschat't|, in: Der Alt-Katholik. Monatsschrift fiir
das altkatholische Bistum Osterreichs (Wien) 23 (1924) Nr. 4, S. 1-3, hier S. 2.

96



Bemerkungen zur Identitiit der Altkatholischen Kirche Osterreichs

boten, da man sie als offene Bekundung des Unglaubens und Zweifels an
der Auferstehung ansah. Priagend fiir die Haltung der 6sterreichischen Kir-
che sollte sein, dass der Vorkdmpfer der Feuerbestattung und Prisident des
Feuerbestattungsvereines «Die Flamme», Oskar Siedek (gest. 1934), ein
engagierter Altkatholik und langjihriger Synodalrat war.

Im Bereich der Donaumonarchie kam man anlisslich der Weltausstel-
lung 1873 das erste Mal auf die Feuerbestattung zu sprechen. Damals
wurde ein Verbrennungsofen von Friedrich Siemens vorgefiihrt. Doch der
eigentliche Beginn der Feuerbestattungsbewegung in Osterreich erfolgte
1883, als Siedek sich der Idee verstirkt annahm und Mitbegriinder des
«Vereins der Freunde der Feuerbestattung <Die Flamme> Wien» wurde. In
verschiedenen Stidten entstanden Zweigvereine. Lange Jahre sollten ver-
gehen, bis am 31. Oktober 1918 auf osterreichischem Gebiet in Reichen-
berg die erste Feuerhalle ihren Dienst aufnehmen konnte. Am 2. Mai 1922
erfolgte in Wien-Simmering der erste Spatenstich fiir die zu erbauende
Feuerhalle, die dann am 17. Dezember feierlich erdoffnet wurde. Doch erst
am 17. Jinner 1923 wurde die erste Eindscherung durchgefiihrt.

Ungeachtet der vorherrschenden romischen Ablehnung gestattete be-
reits die Synode 1892 Bestattungsgebete bei Leichenverbrennungen. In
der Folge taten altkatholische Geistliche verstiirkt Dienst in den Feuerhal-
len. Bemerkenswert ist, dass neben Laien auch altkatholische Geistliche
Mitglieder bzw. Forderer von Feuerbestattungsvereinen waren — so der
spétere Bischof Adalbert Schindelar, dessen Name in der Broschiire zum
40-jahrigen Bestehen des Vereines «Die Flamme» unter den Forderern
aufscheint. Mir liegt ein an Bischof Schindelar gerichteter Brief des Ver-
eines «Die Flamme» vom 26. April 1926 vor, im dem angefiihrt wird, das
Heilige Officium in Rom habe per 23. Februar 1926 angewiesen, dass den
Angehorigen Verstorbener, welche die Feuerbestattung wiihlen wiirden,
der Ausschluss von den Sakramenten drohe. Der Brief fiihrt aus:

«Bei dieser Gelegenheit wurde der Bereitwilligkeit der altkatholischen und der
evangelischen Kirche gedacht, welche, gerufen, hilfsbereit den letzten Liebes-
dienst den verstorbenen Romisch-Katholiken erweisen, und beschlossen, neu-
erdings den innigen Dank fiir diese Hilfsbereitschaft zum Ausdruck zu bringen.»

Bistumsverweser Schindelar bringt die Praxis seiner Kirche im Bezug
auf die Feuerbestattung in seinem schon erwihnten Hirtenbrief folgen-
dermassen auf den Punkt:

«Unsere Kirche hat schon, bevor in Oesterreich (Wien) ein Krematorium be-
stand, niemals Anstand genommen, die nach auslindischen Feuerhallen zu

)



Christian Halama

iiberfiihrenden Leichen (auch Andersgldubiger) kirchlich einzusegnen, umso
weniger also sah sie sich veranlasst, nach Eroffnung des Wiener Krematori-
ums auf Ersuchen unserer Mitchristen deren Angehorigen diesen letzten Lie-
besdienst zu versagen. Und das mit vollem Recht; denn die Feuerbestattung
wird durch keine wie immer geartete Stelle in der hl. Schrift abgelehnt.»26

Schindelar fungierte bei der ersten Kremation in der Feuerhalle Wien-
Simmering anlésslich ihrer Er6ffnung am 17. Janner 1923. In der Folge
wurde die altkatholische Kirche sehr stark in die Seelsorge in Krematorien
eingebunden. In der Zeit des Standestaates sollte sie deshalb den lang auf-
gestauten Unmut der romischen Kirche zu spiiren bekommen.

Auch altkatholische Geistliche wie die Bischofe Adalbert Schindelar
und Robert Tiichler (1874-1952) liessen ihre Leichen verbrennen.
Anlisslich des Todes von Schindelar driickte «Die Flamme» in einem
Schreiben an die Bischofliche Kanzlei vom 14. Oktober 1926 ihre Trauer
tiber seinen Tod, aber auch den Stolz iiber seine Zugehorigkeit zum Ver-
ein aus,

d) Feststellung der Trennbarkeit von Ehen, Moglichkeit der Zweitehe

Ein weiterer Punkt, der die Offenheit und Sorge der Altkatholiken gegen-
iber menschlichen Noten zeigt, ist ihre Stellung in der Ehefrage. Es wiirde
hier zu weit fiihren, die friihere Ehegesetzgebung in Osterreich-Ungarn zu
charakterisieren. Es sei nur so viel gesagt: In Osterreich-Ungarn herrschte
eine strenge Ehegesetzgebung, die, dominiert von der romisch-katholi-
schen Kirche, die Trennung der Ehe radikal ausschloss.

Als es zu Hartefillen kam und die politischen Behorden in Hartefillen
eine Ehetrennung aussprachen, fasste auch die Synode 1900 und 1902 den
Beschluss, Ehetrennungen in begriindeten Fillen vorzunehmen, was ein
unter Altkatholiken uniiblicher Vorgang war. Bereits im Jahre 1883 hatte
sich librigens die Synode fiir die Einfiihrung der obligaten Zivil-Ehe
ausgesprochen, in der man die Losung des Problems sah. Was die Trenn-
barkeit der Ehen anging, hatte Synodalrat Professor Franz Mach
(1845-1917), der die Problematik darstellte und anhand von Bibelstellen
die Moglichkeit einer Trennung von Ehen in begriindeten Fillen vor-
schlug, eine Studie zur Diskussion vorgelegt.

Auf dem 8. Internationalen Altkatholikenkongress in Wien von 1909
diskutierte man tiber die Haltung der osterreichischen Altkatholiken und

26 Ebd.

98



Bemerkungen zur Identitit der Altkatholischen Kirche Osterreichs

einigte sich, ithren Standpunkt aufgrund der vorherrschenden Umstinde zu
verstehen, auch wenn er nicht fiir jedermann nachvollziehbar war. Damit
sahen sich die Osterreicher bestitigt und setzten den bereits begonnenen
Weg fort.

In seinem Hirtenbrief befasst sich Schindelar auch mit der Eheproble-
matik und sagt, dass Altkatholiken «in beriicksichtigungswiirdigen Féllen
kein Hindernis (sehen), eine neue Eheschliessung zu ermoglichen». Es
geht bel all diesen Fillen der Disziplin nicht um Willkiir oder um das Be-
streben, absichtlich anders als die romische Kirche zu agieren, sondern um
das, was Max Kopp als die Aufgabe der altkatholischen Gemeinden im
Hinblick auf der Kirche entfremdete Menschen so zusammenfasst:

«Solche Katholiken, welche durch die innerhalb der romischen Kirche vor
sich gegangene Entstellung der Wahrheit und die ... herrschend gewordenen
Missbriuche sich vom kirchlichen Leben abgestossen fiithlen und religitser
Gleichgiiltigkeit oder volligem Unglauben in die Arme getrieben werden,
wollen wir fiir den unentstellten, Frieden und Heil gewihrenden Christus-
glauben zu gewinnen suchen...»?’

e) «Vornahme von Funktionen an Andersgldubigen»

So lautet die Nummer 14 der «Amtlichen Nachrichten der bischoflichen
Kanzlei der alt-katholischen Kirche in Osterreich, Zahl 202, vom 28. Feber
1929». In Beantwortung einer diesbeziiglichen Anfrage des Pfarramtes
Linz, ob ein altkatholischer Geistlicher Rom-Katholiken Sakramente spen-
den diirfe, die ihnen vom eigenen Geistlichen verweigert wiirden, erklart
Bischof Robert Tiichler unter Hinweis auf ein Gesetz vom 25. Mai 1865
(Art. 8), dass ein altkatholischer Geistlicher unter bestimmten Vo-
raussetzungen aktiv werden konne. Dieser Punkt ist insofern wichtig, als
der altkatholischen Kirche Osterreichs (Stichwort: «Apostel der Kremato-
rien») auch in der Okumene gelegentlich vorgeworfen wurde und wird, im
Blick auf das kirchliche Begriibnis einer «ausgetretenen Person» in erster
Linie pekuniire, nicht seelsorgerliche Absichten zu haben. Bereits damals
wurde zur Klarstellung nach innen und aussen die folgende Weisung gege-
ben:

«1.) Allen Rom-Katholiken, die aus eigenem Antriebe um den Empfang des

heiligen Abendmabhles in einer alt-katholischen Kirche nach alt-katholi-
schem Brauche ansuchen, ist das heilige Sakrament zu reichen.

27 Max Kopp, Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung, Ent-
wicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten, Bern (Stampfli) 1911, 126,

99



Christian Halama

2.) Kranken Rom-Katholiken, denen aufgrund irgendwelcher Vorschriften
ithrer Kirche von ihren Geistlichen die Sterbesakramente verweigert wur-
den, diirfen diese Sakramente von einem alt-katholischen Priester gespen-
det werden...

3.) Die Aussegnung des Leichnams eines Rom-Katholiken kann von einem
alt-katholischen Geistlichen vorgenommen werden,
a) wenn der Verstorbene dies testamentarisch angeordnet hat,
b) wenn im Falle der Weigerung des romisch-katholischen Geistlichen,
die Aussegnung vorzunehmen, die gesetzmissigen Erben des Verstor-
benen um die Vornahme dieser Funktion ersuchen.

Jeder Zwang zum Anschlusse an die alt-katholische Kirche ist, wie sonst im-
mer, auch bei obgenannten Fillen strengstens zu vermeiden.»

Diese Weisung sollte fortan die seelsorgerliche Praxis der altkatholi-
schen Kirche in Osterreich bestimmen, gleichzeitig wurde eine bereits ge-
iibte Praxis erstmalig festgeschrieben. Auf der anderen Seite waren damit
aber auch Spannungen mit der romischen Kirche vorprogrammiert.

Anhand der drei skizzierten Grundanliegen der Altkatholischen Kirche
Osterreichs wird man erkennen konnen, dass sie, obwohl aus bestimmten
Griinden stets im Schatten ihrer deutschen und schweizerischen Schwes-
terkirchen stehend, sehr wohl ein profundes Antrittsgesetz als Kirche auf-
weist, das sie in einem von der rémischen Kirche geprigten Umfeld fiir
viele Menschen zu einer neuen kirchlichen Heimat machte und macht.

Christian Halama (geb. 1967 in Wien), Pfr. Dr. theol. 1987-1994 Studium der
katholischen Theologie in Wien, 1995 Lizentiat an der Christkatholisch-theo-
logischen Fakultdit der Universitdt Bern, 2001 Doktorat im Fach Kirchenge-
schichte an der Christlichen Theologischen Akademie in Warschau. Seit 1998
Pfarrer der altkatholischen Kirchengemeinde Krems/D — St. Pélten, Bistums-
archivar.

Adresse: Magdeburgerstrasse 68, A-1220 Wien, Osterreich.

100



	Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen Kirche Österreichs

