
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen Kirche Österreichs

Autor: Halama, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen
Kirche Österreichs*

Christian Halama

In der Annahme, dass die kirchenpolitische Verhältnisse in der
Donaumonarchie des 19. Jahrhunderts und die Ereignisse rund um das Erste
Vatikanum bekannt sind, darf ich mich mit dem kurzen Hinweis auf zwei
prominente österreichische Konzilsväter begnügen, die als Führer der sog.
Minorität auf dem Konzil von sich reden machten: Kardinal-Erzbischof
Othmar von Rauscher von Wien (1797-1875) und Kardinal-Erzbischof
Friedrich von Schwarzenberg von Prag (1809-1885). Es ist heute nicht
mehr präsent, wie deutlich beide Kirchenfürsten gegen die Lehre von der
Unfehlbarkeit des Papstes Stellung nahmen. Daher ist die kurze Abhandlung

der Historikerin Elisabeth Koväcs umso bedeutender, welche die

Haltung der beiden Freunde prägnant schildert. Dabei zeigt sie anhand

von Arbeiten der Genannten deutlich deren Gründe für die Ablehnung,
welche für die Gegner der Dogmatisierung in Österreich-Ungarn zunächst

richtungsweisend waren1.

Anhand von drei Punkten möchte ich das Grundanliegen der altkatholischen

Bewegung in Österreich, so wie ich es sehe, in groben Zügen
nachzeichnen. Es war, wie ersichtlich sein wird, nicht die blosse Opposition zu

Rom, die zur Kirchwerdung in Österreich führen sollte.

1. Protest gegen das Vatikanum in Österreich-Ungarn und
gleichzeitige Sammlung der Unfehlbarkeitsgegner in romfreien
Gruppierungen (Vereine, Aktionskomitees)

Als zu Beginn des Jahres 1871 die Konzilsgegner von Seiten der Bischöfe
keinerlei Unterstützung erwarten konnten, trat der Prager Kanonist Dr.
Johann Friedrich von Schulte (1827-1914), schon vor dem Konzil ein aus-

* Überarbeitete und gekürzte Fassung eines Vortrages aus Anlass der Feierstunde

« 100 Jahre Altkatholiken in Kärnten» am 30. Juni 2001.
1 Elisabeth Koväcs. Die Bedenken des Kardinals Joseph Othmar von Rauscher,

Fürsterzbischof von Wien, zur Dogmatisierung der päpstlichen Unfehlbarkeit während

des ersten Vatikanums 1869/70, in: Viktor Flieder (Hg.), Festschrift Franz Loidl
zum 65. Geburtstag («Aus Christentum und Kultur», Sonderband 3), Wien (Hollinek)
1971, 94-121, hier 99 f.

IKZ 93 (2003) Seilen 83-100 83



Christian Ha/ama

gesprochener Gegner der neuen Lehren, auf den Plan. Er bemühte sich um
eine Sammlung der Gegner. Unterstützt wurde er von einem weiteren

Rechtsgelehrten, Prof. Friedrich Maassen (1823-1900), der damals in
Graz lehrte. Solidarisch zeigten sich ferner der bekannte Wiener Prediger
und Güntherianer Dr. Johann Emanuel Veith (1787-1876) und der Leit-
meritzer Domherr und Kanonist Dr. JosefAugust Ginzel 1804-1876).
Einige römische Geistliche, die offen ihre ablehnende Haltung zu den
Konzilsbeschlüssen bekundeten, wurden 1870/71 entweder exkommuniziert
oder mit Strafen belegt - so in Pest Professor Dr. Hatala, in Tirol der
Kapuziner P. Vinzenz Thuile und der Prager Kreuzherr Dr. Pelleter2; ferner
der Piarist und Volksschullehrer Vinzenz Kraus aus Haida, der Franziskaner

P. Medardus aus Pressburg1 und der Weltpriester Richard Zickler in

Prag4. Doch den eigentlichen, zündenden Auftakt zu einer breiten
innerkirchlichen Auseinandersetzung mit dem Konzil gab Ignaz von Döllinger
(1799-1890) mit seinem Schreiben vom 28. März 1871 an seinen Erzbischof

Gregorius von Scherr in München. Darin schreibt er die viel zitierten

Worte, dass er «als Christ, als Theologe, als Geschichtskundiger, als

Bürger» die neuen Dogmen nicht annehmen könne.

Unzählige Zustimmungsschreiben, sog. «Döllinger-Adressen», gingen

daraufhin aus allen Teilen der Monarchie ein. Auch die Zeitungen
nahmen sich der Sache an. Eine erste greifbare Reaktion auf Döllinger
stellt das Schreiben des Weltpriesters Julius Pederzani (1836-1921) dar,
das er am 9. April 1871 in der «Konstitutionellen Wiener Vorstadtzeitung»
erscheinen lässt. In ihm regt er an, Döllinger zu schreiben, dessen Worte
er als «Saatkorn für die Zukunft» sieht5.

Deutlicher und radikaler als Pederzani meldete sich der ehemalige Linzer

Weltpriester Alois Anton (1822-1878) zu Wort. Dieser hatte 1869 mit
seinem «Absagebrief» seine Stelle in Sarmingstein verlassen und war
nach Wien gegangen, wo er in der erwähnten Zeitung literarisch tätig war
und sich in der Folge zum Sprachrohr des antivatikanischen Protestes
machte. Mit Artikeln, die an Deutlichkeit nichts vermissen lassen, ging er
bereits im April 1871 an die Öffentlichkeit, um die Konsequenzen der
Dogmenverkündigung aufzuzeigen. Am 14. April propagierte er das Fest-

2 Hans Josef Demmel. Geschichte des Alt-Katholizismus in Österreich, Kempten
(Reichsverband alt-katholischer Jungmannschaften) 1914, 12. Sein Werk ist auch für
die folgende Darstellung von grundlegender Bedeutung.

1 Kremser Wochenblatt vom 10. Juni 1871.
4 Neue Freie Presse vom 17. April 1871.
5 Festschrift der alt-katholischen Kirchengemeinde Klagenfurt. 1991, 68 f.

84



Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen Kirche Österreichs

halten am «alten, katholischen Glauben» und forderte zugleich in einem
«Offenem Schreiben an den hochwürdigsten deutsch-österreichischen
Episkopat» die «Befreiung des Geistes, des Staates, der Gesellschaft von
Roms spirituellem Joch». Viel beachtet wurde sein Artikel vom 28. April
1871 mit der Überschrift «Deutsche Worte an die Katholiken in
Österreich», wo es heisst:

«Wir sind nur die treuen Hüter und Verwalter des grossen Erbes unserer Väter,

wenn wir uns dem erhabenen Kampfe muthvoll anschliessen, der sich in
Deutschland jetzt vollzieht. Doch nicht nur anschliessen wollen wir uns, wir
wollen auch auf dem Schlachtfelde vordringen, dies aber geschieht nicht
allein durch Adressen und Deklarationen unserer Sympathien, nicht allein durch
Petitionen an die Staatsgewalt, deren Haltung unseren Tendenzen gegenüber
immerhin mindestens eine zweifelhafte ist, sondern durch Erhebung eines

energischen unanimen Protestes gegen die Bestrebungen jener Männer, welche

im ausschliesslichen Besitze des christlichen Apostolates zu fungiren und
die <Kirche> per eminentiam zu sein sich rühmen. Erheben wir offenen und
unmittelbaren Protest gegen den Episkopat selbst! Sagen wir es ihnen ins Angesicht,

dass wir das neue Dogma perhorresziren... In diesem Sinne nun gegen
das Vorgehen des Episkopates einen entschiedenen und nachdrucksvollen
Protest zu erheben, wage ich kühn aufzufordern...»6

Diese Worte brachten viele Menschen dazu, sich zu äussern und dem

Verfasser Briefe und Unterschriftslisten von Personen zu senden, die
bereit waren, sich zu sammeln.

Die Sammlung der Konzilsgegner in den Jahren 1871-1873

Ein Schritt in diese Richtung war die sog. Pfingstversammlung in München

vom 28. Mai 1871, auf der noch einmal gegen das Unfehlbarkeitsdogma

Protest erhoben wurde, gleichzeitig aber auch durchzuführende
Reformen angesprochen wurden.

Nach seiner Rückkehr verfasste Alois Anton in Wien seinen Aufruf
«An das katholische Volk» vom 31. Mai, worin er sich mit dem Wesen der

Kirche beschäftigt. Nach einem Vergleich der alten und der heutigen Kir-
chenzustände fordert er die Wiederherstellung des «alten Kirchenwesens
in Glaube, Liturgie und Verfassung». Gleichzeitig bringt er eine Reihe von

6 Konstitutionelle Wiener Vorstadtzeitung vom 28. April 1871. Vgl. Lose Blätter

zur Geschichte der altkatholischen Bewegung in Österreich. Folge III, in: Freie Kir-
chenstimmen. Organ der Altkatholiken in Österreich (Wamsdorf) 1 (1904) 75-77; H.
J. Demmel (wie Anm. 2). 13.

85



Christian Halama

Reformvorschlägen, unter denen die Gründung einer «romfreien
Kultusgemeinde» der folgenschwerste ist.

Neben ihm melden sich auch Gemeinderat Dr. Carl Linder
(1838-1917) und der Bahnbeamte Josef Sinnek zu Wort. Professor Dr.
Friedrich Michelis (1815-1886), den Anton für eine Vortragsreise gewinnen

konnte, hielt am 12. Juni in Wien einen viel beachteten Vortrag. In
diesem legte er nicht nur die Anliegen der altkatholischen Bewegung dar,
sondern regte die Bildung von «Aktionskomitees» an.

Als Frucht daraus bildete sich dann auch am 17. Juli 1871 in Wien ein
solches Aktionskomitee unter der Führung des Wiener Gemeinderates Dr.

Carl Lindner, um über «Mittel und Wege zu beraten, wie der Widerstand

gegen die grundstürzenden vatikanischen Neuerungen» und eine

«Abwehrbewegung innerhalb der Kirche» gebildet werden könne7. So kam es

in Wien am 5. November 1871 zur Gründung einer «romfreien Kultusgemeinde»,

wenngleich ohne staatliche Anerkennung.
Damit ist ein wichtiger Punkt berührt: die Frage der Terminologie. Wo

immer sich altkatholische «Gemeinden» in den Jahren 1871-1877 in der
Donaumonarchie bilden sollten, waren sich die Betroffenen bewusst, dass

deren Status als Kirchen- bzw. Pfarrgemeinde rechtlich nicht anerkannt
wurde. Dies war staatlicherseits darauf zurückzuführen, dass die
«altkatholische» Bewegung als eine Gruppe innerhalb der römischen Kirche
angesehen wurde. Alois Anton, erster «altkatholischer» Priester in Wien,
setzte sich über diese Tatsache hinweg und begann, eigene
Personenstandsregister, also Tauf-, Ehe- und Totenbücher, anzulegen. Er masste
sich also an, Matrikenführer zu sein, was er nicht war. Dies war ein

gesellschaftspolitisch relevanter Schritt, da die (römischen) Priester
Standesbeamte waren. Das Ergebnis der Vorgangsweise Antons waren erhebliche

Schwierigkeiten mit den Behörden. Im Zuge der Sammlung der

Konzilsgegner orientierten sich diese daher am Vereins- und
Versammlungsrecht, gründeten also sog. Aktionskomitees, die Vorläufer von
«altkatholischen Vereinen» werden sollten.

Zu weiteren Gründungen von Aktionskomitees kam es auch im
nordböhmischen Wamsdorf am 10. August 1871 unter Führung des Weltpriesters

Anton Nittel (1826-1907) und in Ried im Innkreis am 8. September
1871 unter Führung von Bürgermeister Joseph Gyri. Interessant ist dabei.

7 Stefan Török. Die Anfänge der Altkatholischen Bewegung in Österreich
1870-1871, in: Altkatholische Kirchenzeitung. Bistumszeitschrift der Alt-Katholischen

Kirche Österreichs (Wien) 6 (1971). Nr. 10, S. 2-12, hier S. 5.

86



Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen Kirche Österreichs

dass es an jenen Orten unterschiedliche Gründe gab, die zu derartigen
Gründungen führten: In Ried etwa war es die angedrohte Verweigerung der
Krankensakramente für einen erklärten Konzilsgegner und in Warnsdorf
das Bestreben der Deutschen in Böhmen, auch kirchlich unabhängig zu
sein.

In Ried hatten 1200 Personen eine Döllinger-Adresse unterschrieben.
Einem angesehenen Bürger der Stadt, dem Gemeinderat Engelbert Wetzeis-
berger, der ebenfalls unterschrieben hatte, verweigerte der Stadtpfarrer
Sebastian Freund während einer lebensbedrohenden Krankheit die
Krankenölung. Das führte zu öffentlichen Reaktionen. Das «Rieder Wochenblatt»

berichtet am 14. November 1871 von einer am 8. November
abgehaltenen Versammlung und zitiert aus deren Resolution:

«...Wir legen neuerlich Protest ein gegen die Glaubensdekrete vom Jahre 1870
des vaticanischen Scheinkonzils, weil sie dem bisher von der Kirche uns
gelehrten Glauben widersprechen... Wir machten nur Gebrauch von unserem
Rechte, wider die neuen Lehren den Widerspruch zu erheben, weil sie unser
Gewissen verletzen. Wir schaffen nichts Neues, haben nichts Neues zu
rechtfertigen und sind wahre Katholiken wie zuvor. Wer die neuen Dogmen
annimmt, fällt vom Glauben ab, wird Neukatholik...»

Neben dem geäusserten Protest wird sodann die - in Form einer
Notgemeinschaft - angestrebte Sammlung der Konzilsgegner bekannt gemacht:

«Wir legen gegen das Vorgehen unserer Priesterschaft Verwahrung ein und

erklären, dass wir nur aus dem Grunde, weil wir durch jenes priesterliche
Vorgehen genöthigt sind, uns vereinen zu wollen, um selbst eine katholische

Seelsorge hier einzuführen, und dass wir alle Ansprüche auf das Kirchenvermögen
aufrecht erhalten.»8

Zugleich bildete sich, ausgelöst durch die bereits erwähnten

Auseinandersetzungen, ein Aktionskomitee, dem die Versammlung den Auftrag
erteilte, «unverzüglich alle zur Herstellung der Seelsorge in Ried für die

Anhänger des alten Glaubens erforderlichen Schritte vorzunehmen»9.

Nachdem Listen herumgereicht wurden, waren es am 26. November
bereits an die 1000 Personen, die sich als solche «Anhänger des alten

Glaubens» sahen. Am 4. Dezember wurde der Geistliche Dr. Josef Brader

(1843-1877) mit der Seelsorge betraut. Alois Anton führte zu Weihnach-

8 Ebd.. S.8.
9 Ebd.. S. 7.

87



Christian Halama

ten die offizielle Übergabe der Seelsorge an Brader durch, der daraufhin
im März 1872 von der römischen Kirche exkommuniziert wurde.

Bemerkenswert ist auch die Entwicklung der altkatholischen Bewegung
in Warnsdorf. Grenzgebiete sind meist problematische Zonen, vor allem
dann, wenn so wie in Nordböhmen eine sprachlich gemischte Bevölkerung

vorhanden ist. Vor allem im 19. Jahrhundert spitzten sich im
Nationalitätenstreit die Auseinandersetzungen zwischen der tschechischen

Majorität und der starken deutschen Minorität zu. Nicht nur in politischer,
auch in religiöser Hinsicht sahen sich die Deutschen von den Tschechen

dominiert und gingen in die Opposition unter dem Motto «Deutsche
Geistliche für deutsche Pfarreien».

So kam es bereits am 18. Juli 1871 zu einer von 2000 Menschen
besuchten Versammlung im «Kolosseum»-Saal der Stadt, bei dem hochrangige

Bürger der Stadt - darunter der spätere Bürgermeister Karl Goldberg -
Referate über Döllinger und die Auswirkung des Vatikanums auf Staat
und Kirche hielten. Da sie als Deutsche in Nordböhmen immer schon eine
starke Beziehung zu Deutschland gehabt hatten, erklärten sie sich solidarisch,

was den Widerstand gegen das Konzil anging. Am 7. August
erklärte der Warnsdorfer Katechet Anton Nittel (1826-1907) im «Warns-
dorfer Anzeiger», dass er die Dekrete des Vatikanums für eine Irrlehre
halte und im Unterricht nicht vorzutragen gedenke. Am 10. August kam es

daraufhin zu einer Besprechung anderer Konzilsgegner mit Nittel. Da dieser

literarisch tätig war, regte er zur breiteren Sammlung und Information
der Gläubigen die Herausgabe einer eigenen Zeitung an. Es bildete sich
ein «Pressekuratorium», einflussreiche Bürger halfen mit, und es wurden
geeignete Räumlichkeiten gekauft. Nittel stürzte sich in die Arbeit und
erreichte, dass die erste Nummer der Zeitung mit dem bezeichneten Namen
«Abwehr» am 16. August herauskommen konnte. Ihr Motto lautete: «Abwehr

gegen das unfehlbare Papsttum und den Jesuitismus, das altkatholische

Bekenntnis, wie es bis 18. Juli 1870 gegolten hat.»
Nittel wurde am 21. August 1871 exkommuniziert. Er enthielt sich

fortan jeder geistlichen Amtshandlung, bis eine eigene altkatholische
Gemeinde entstehen würde. Als ihn der Bischof als Religionslehrer abberief,
stellte ihn der Ortsschulrat auf eigene Kosten wieder an. Am 19. September

wurde in Warnsdorf zur organisierten Sammlung der Konzilsgegner
ein «politischer Katholikenverein» geschaffen. Man erkannte hier sehr
rasch die Vorteile des verbesserten Vereinsgesetzes, um so kirchliche
Interessen zu wahren.



Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen Kirche Österreichs

Die altkatholische Bewegung nahm konkretere Formen an, als der
Verein am 23. September behördlich genehmigt wurde. Anders als in
Wien wartete man die Beschlüsse des «Katholiken-Kongresses» in München

vom 22.-24. September 1871 ab, an dem auch Nittel teilnahm. Am
8. Oktober kamen wieder an die 2000 Personen zusammen, die sich zum
Programm des Kongresses bekannten und sich für die Errichtung einer
eigenen Seelsorgestruktur in Warnsdorf aussprachen. Nittel war nun wieder
bereit zu geistlichen Amtshandlungen und trat am 16. Oktober beim
«Stiftungsfest» des Turner-Feuerwehr-Vereines erstmalig auf. Mit einer
Versammlung am 16. März 1872 konstituierte sich nun auch in Warnsdorf
eine eigene «Gemeinde». Dem Wirken Nittels und seiner Zeitung war es

sehr bald zu verdanken, dass vor allem in der Umgebung Gruppen und
Vereine entstanden, die sich dem antivatikanischen Anliegen anschlössen.

So kam es, dass es im Jahre 1873 in Österreich-Ungarn bereits einen
Bestand von 18 «Gemeinden» bzw. angeschlossenen Vereinen gab, deren

Grossteil neben Wien und Ried in Nordböhmen lag. Auch hier ist der
Ausdruck «Gemeinde» nicht als rechtlich anerkannte Grösse zu verstehen. Sie

waren die Frucht des Protestes gegen das Konzil und der gleichzeitigen
Sammelbewegung der Konzilsgegner. Die «antivatikanischen Katholiken»
gingen dabei vom Bewusstsein aus, dass sie «durch die Nichtanerkennung
der vatikanischen Beschlüsse ihre Zugehörigkeit zur Katholischen Kirche
nicht eingebüsst hätten, sondern vielmehr die einzigen seien, die dem
katholischen Glauben und der Katholische Kirche, wie sie nach dem

Staatsgrundgesetz staatlich anerkannt gewesen sei, die Treue gehalten hätten»10.

Die spätere Los-von Rom-Bewegung in Nordböhmen

Von der ersten Phase einer Konstituierung altkatholischer Gemeinden und
Vereine ist eine zweite zu unterscheiden, die mit der Tätigkeit von Pfr. Anton

Nittel in Nordböhmen in den 1890er Jahren zusammenhängt.
Nittel, der sich immer schon für die Rechte der deutschen Bevölkerung

stark gemacht hatte, verband den Protest gegen das Konzil mit politischen
Anliegen und war überzeugt, dass die Loslösung von Rom für die Deutschen

nicht nur eine Forderung der Gewissensfreiheit und echten Chris-

10 Herbert Neufeld. Die Altkatholische Kirche in Österreich, der Tschechoslowakei,

Jugoslavien, Polen und Amerika: in: Die Altkatholische Kirche (Ekklèsia. Eine

Sammlung von Selbstdarstellungen der christlichen Kirchen. Band 3: Die mitteleuropäischen

Länder). Gotha (Klotz) 1935. 84-96. hier 87.

89



Christian Halama

tentums, sondern auch gerade in den Sudetenländern eine nationale
Existenzfrage der Zukunft darstellte. So prägte er 1898 die Parole «Los-von-
Prag und Rom».

Um die Vorgangsweise in Nordböhmen besser verstehen zu können,
sei auf Eduard Winter zurückgegriffen, der in seinem Buch über die
geistigen Strömungen innerhalb der Donaumonarchie zur Lage der Deutschen
bemerkt:

«Im Juli 1848 gründete Wuttke in Leipzig einen < Verein zur Wahrung der
deutschen Interessen in den östlichen Grenzländerm. <Die deutschen Brüder in
Böhmern wurden aufgefordert, <sich gewaltsam zu erheben wider slawische

Landesgrenzem. <Ganz Deutschland steht zu Eurem Schutz hinter Euch,
ermannt Euch also und handelt!> Und bei dem deutschen Verbrüderungsfest,
das im Sommer 1848 in Aussig stattfand, rief der Leipziger Göschen den
Versammelten zu: <Bei irgendeiner Gefahr, Ihr Deutschböhmen, werden wir mit
Leib und Leben Euch als Brüder zu Hilfe eilen.> Das war eine klare Sprache,
die bis tief ins zwanzigste Jahrhundert vernehmbar und spürbar war.»11

Nittel erreichte mit seinen Parolen vor allem in Nordböhmen ein starkes
Anwachsen der altkatholischen Kirche, das einen politischen
Beigeschmack hatte. Dabei zog er sich von Seiten des Staates jenen Unwillen zu,
der ihm 1881 als gewähltem Bistumsverweser die Anerkennung versagen
und ihn, 1884 wegen Verdachtes des Hochverrates Arrest einbringen sollte.

Von der Los-von-Rom-Bewegung profitierte vor allem die Evangelische

Kirche, aber auch die Altkatholiken erhielten einen Zuwachs von
20 000 Seelen12.

2. Das erklärte Festhalten an den Inhalten des alten katholischen
Glaubens und gleichzeitige Durchführung von kirchlichen
Reformen

Mit dem Protest gegen die Papst-Dogmen verband sich die Behauptung,
dass es sich hier um «Katholiken von jeher» handelte, die sich mit einer
veränderten römischen Kirche konfrontiert sahen. Man ging also mit dem
Anspruch ans Werk, den «alten Glauben» bewahren zu wollen. Andererseits

aber hielt man es auch für notwendig, Reformen in der Kirche
durchzuführen.

11 Eduard Winter. Revolution, Neoabsolutismus und Liberalismus in der
Donaumonarchie. Wien (Europa) 1969, 33.

12 Erika Weinzierl (Hg.), Der Modernismus. Beiträge zu seiner Erforschung. FS
Thomas Michels, Graz (Styria) 1974, 176.

90



Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen Kirche Österreichs

Dazu sei wieder Alois Anton, der Wiener Geistliche, genannt, der im
November 1871 bei der Konstituierung der Gemeinde sein «Gemeindestatut»

vorlegte. Anhand dieses Textes soll kurz dargelegt werden, wie
sich die Altkatholiken verstanden. So heisst es etwa darin:

«Indem sich die Wiener (alt-)katholische Kirchengemeinde ohne Vorbehalt
auf den Boden der christkatholischen Kirche stellt und demnach gegen die

päpstlichen Dekrete von der Unfehlbarkeit und absoluten Gewalt des Papstes
entschieden protestiert, setzt sie sich zugleich die Aufgabe:

A) Aus allen Kräften und mit allen gesetzlichen Mitteln dafür zu wirken, dass

einerseits das Wesenhafte, Unveränderliche und Unvergängliche des
katholischen Glaubens von den Verdunkelungen, welche es im Laufe der Zeiten

durch das Papalsystem zu erleiden gehabt, gereinigt und andererseits
den durch eine grosse Kulturgeschichte entwickelten Bewusstsein angepasst

werde. Die Ziele der (alt-)katholischen Bewegung sind: Völliger
Bruch mit Jesuitismus, Ultramontanismus und Romanismus, um das

christliche Gewissen zu befreien von der blinden Leitung einer irregeleiteten

Hierarchie.
B) Den Laien ihre unveränderlichen Rechte am Kirchenregimente zurückzuerstatten,

um auf diese Weise das religiöse Bewusstsein zu wecken, zu
kräftigen und zu erhalten.

C) Als Bürger des Staates sich zu fühlen und darnach zu handeln, also
Anerkennung der Prinzipien des modernen Rechtsstaates.»13

Hinsichtlich der Berufung auf den «alten katholischen Glauben» hielten
sich die Altkatholiken in Österreich-Ungarn an die Formulierung des sog.

Programms des genannten Katholiken-Kongresses in München von 1871:

«I. Im Bewusstsein unserer religiösen Pflichten halten wir fest an dem alten

katholischen Glauben, wie er in Schrift und Tradition bezeugt ist, sowie am
alten katholischen Kultus. Wir betrachten uns deshalb als vollberechtigte Glieder

der katholischen Kirche und lassen uns weder aus der Kirchengemeinschaft

noch aus den durch diese uns erwachsenen kirchlichen und

bürgerlichen Rechte verdrängen...»14

Der letzte Teil dieses Satzes sollte für die Altkatholiken Österreich-

Ungarns wichtig werden in ihrem Kampf um eine Anerkennung von Seiten

des Staates. Freilich erlangten sie diese am 18. Oktober 1877 erst, als

13 Lose Blätter zur Geschichte der altkatholischen Bewegung in Österreich. Folge
VI, in: Freie Kirchenstimmen. Organ der Altkatholiken in Österreich (Warnsdorf) 1

(1904) 193-195: vgl auch HJ. Demmel (wie Anm. 2) 17.
14 Zitiert nach Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre,

ihr Anliegen (KW 3), Stuttgart (EVW)31982, 450.

91



Christian Halama

sie als eine eigene «Religionsgesellschaft» sich bereit erklärten, auf das

Vermögen und die Gebäude der römischen Kirche zu verzichten.

Was nun die Reformen der Altkatholiken in Österreich angeht, sei wiederum

auf Alois Anton und seine Artikel verwiesen. Dadurch, dass er in der

Reichshauptstadt als geistlicher Führer15 der antivatikanischen Katholiken
auftrat, erhielt er grosse Beachtung, wenngleich seine Vorschläge nicht von
allen geteilt wurden. In seinem bereits erwähnten «Aufruf an das katholische

Volk» vom 31. Mai 1871 entwirft er ein Bild der Urgemeinde, das er
mit der «neuen» Kirche kontrastiert. Konsequent fordert er die Wiederherstellung

des «alten Kirchenwesens», die freie Bischofswahl durch das Volk
und die Beteiligung der Laien an der Verwaltung der Kirche, auf den
Synoden und bei der Jugenderziehung16. In der Feier des altkatholischen
Gottesdienstes in Wien sieht er den Beweis erbracht, «dass es noch eine
wirkliche, selbständige, vom Papstthume noch nicht verschlungene katholische
Kirche in Oesterreich gebe»17. Er regt die folgenden Reformen an:

«...[es] müssen unbedingt alle Stolagebühren aufhören. Taufe, Messe, Trauung,

Leicheneinsegnung müssen vom Priester unentgeltlich vorgenommen
werden, für den Reichen und für den Armen soll der gleiche Segen sein, an die
Stelle des sinnlosen Pompes hat die ursprüngliche Einfachheit in der Kirche
zu treten... Was die Abschaffung der eingerissenen Missbräuche, die Einführung

von Reformen in der Kirche angeht..., der Lesung der Messe in der
Landessprache, Aufhebung des Beichtzwanges und der naturwidrigen
Ehelosigkeitszwanges der Geistlichen, so wird darüber die nächste Synode zu
entscheiden haben, welche von den Laien besucht werden wird...»18

Damit war ein Kurs angegeben, der in der Folge für die österreichische
Kirche prägend werden sollte: hin zur Einfachheit und Schlichtheit. Hier
waren die «Österreicher» so etwas wie Vorreiter, denn diese Gedanken
wurden erst 1872 auf dem Altkatholiken-Kongress in Köln besprochen
und abgesegnet.

15 Vgl. dazu auch: Die geistlichen Leiter unserer Kirche, in: Altkatholisches Jahrbuch

1959. Hg. von der Oberbehörde der Alt-Katholischen Kirche Österreichs, Wien
(Selbstverlag) 1959,26-31.

16 Konstitutionelle Wiener Vorstadtzeitung vom 31. Mai 1871. Vgl. Lose Blätter
zur Geschichte der altkatholischen Bewegung in Österreich. Folge IV. in: Freie
Kirchenstimmen. Organ der Altkatholiken in Österreich (Warnsdorf) l (1904) 91-93;
H. J. Demmel (wie Anm. 2), 14.

17 Konstitutionelle Wiener Vorstadtzeitung vom 2. Oktober 1871.
18 Konstitutionelle Wiener Vorstadtzeitung vom 7. Oktober 1871.

92



Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen Kirche Österreichs

Durch die Radikalität, die vor allem in Wien von sich reden machte,
geriet die österreichische altkatholische Bewegung in den Augen anderer,
etwa deutscher Altkatholiken in ein schiefes Licht. Als dann im Jahre 1872
der Kurs mit dem freiwilligen Abgang Antons gemässigter wurde,
beruhigten sich die Gemüter, wenngleich die Bereitschaft zu Reformen in
Österreich nicht nachliess, wie die späteren Synodenbeschlüsse
dokumentieren.

Im Juni 1872 fand in Österreich eine «Erste Konferenz sämtlicher
österreichischer Kirchengemeinden» statt, bei der man begann, alle wichtigen

Anliegen der Organisation, der Reformen, aber auch das Verhalten
dem Staat gegenüber zu besprechen. Ab diesem Zeitpunkt war, wie Hans

Hoyer urteilt, «das Vorgehen der österreichischen Gemeinden wo nicht ein

gemeinsames, doch aufeinander abgestimmt»19. Auch hier kann der
Terminus «Gemeinde» nur im oben genannten Sinn verstanden werden. Das

wurde erstanders mit der-wie schon erwähnt - am 18. Oktober 1877

erfolgten staatlichen Anerkennung der drei Kirchengemeinden von Wien,
Ried und Warnsdorf.

Am 5. Juni 1879 konnte die erste Ordentliche Synode nach Wien
einberufen werden. Es fanden sich die Geistlichen Anton Nittel (Warnsdorf)
und Dr. Josef Kürzinger (Wien) sowie elf Gemeindeabgeordnete ein. Den
Vorsitz führte Dr. Carl Lindner aus Wien. Von besonderer Bedeutung sind
die folgenden diskutierten und verabschiedeten Reformpunkte:

«1.Teilnahme der Laien am Kirchenregiment auf Grund der Wiederherstellung

der alten Kirchenverfassung. 2. Aufhebung des Zwanges der
Ohrenbeichte. 3. Aufhebung des Zwangszölibates analog der Formulierung der
altkatholischen Synode in Deutschland. 4. Reformen des Gottesdienstes,

Einführung der Muttersprache bei allen kirchlichen Funktionen, insbesondere
bei der Feier der Messe. 5. Beseitigung des Fastenzwanges. 6. Revision des

Kirchenkalenders bezüglich Verlegung oder Reduzierung der Feiertage innerhalb

des kirchlichen Rahmens. 7. Abschaffung der Missbräuche betreffend der

Ablässe, des Reliquien- und Bilderkultes usw. Beschränkung des Gottesdienstes

auf die Räume der Kirche. 8. Aufhebung der Messstipendien, Gebetgelder
und Stolagebühren.»20

19 Hans Hoyer. Die Altkatholische Kirche, in: Adam Wandruszka/Peter Urbanitsch

(Hg.). Die Habsburgermonarchie 1848-1918. Band 4: Die Konfessionen. Wien

(Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften) 1985/21995, 616-632.
hier 623.

20 Robert Tüchler. Bericht des Bistumsverwesers [auf der 50 Jahrfeier], in: Der Alt-
Katholik. Monatsschrift der altkatholischen Kirchengemeinde (Wien) 26 (1927)

122-126:27(1927)2-3: 14-16-ZitatS. 125. Vgl. aach H. J. Demmel (wie Anm. 2). 45.

93



Christian Halama

Gleichzeitig wurde auch die neu erstellte und von der Regierung 1877

gebilligte «Synodal- und Gemeindeordnung» einstimmig angenommen.
In Paragraph 1 bringt diese eine interessante Selbstdarstellung der
Altkatholiken, die wieder den Anspruch, «Katholiken von jeher» zu sein,

anklingen lässt:

«§ 1. Diejenigen Katholiken, welche die auf dem sogenannten vaticanischen
Concile Sess. IV in der päpstlichen Bulle <Pastor aeternus> neu aufgestellten
Lehren von der Unfehlbarkeit des Papstes und seiner Allgewalt über die ganze
Kirche verwerfen, bilden die Religionsgesellschaft unter der Benennung:
<Altkatholische Kircho.»21

Im Folgenden seien die wichtigsten Reformen der Synoden 1879—

1890 kurz angeführt22:
a) im Bereich der Kirchendisziplin: Aufhebung des Zölibatszwanges

1879/1880, vgl. 1887), Teilnahme der Laien am Kirchenregiment 1879),

Aufhebung des gebotenen Fastens 1879/1880), Abschaffung der Ablässe

(1879), Aufhebung der Messstipendien und Gebetsgelder (1879),
Abschaffung des Ohrenbeichtzwanges (1879/1880), Antrag auf Einführung
der obligatorischen Zivilehe (1883), Eingabe um staatliche Anerkennung
der altkatholischen Priesterehe (1883/1885);

b) im Bereich der Liturgie: Revision des Kalenders und Verminderung
der Feiertage (1879/1880), Abschaffung der Missbräuche bezüglich
Bilderverehrung usw. (1879), Einführung der deutschen Sprache als
Kultussprache (1879), Ausrichtung des Gottesdienstes nach deutschem Muster
1880), Einführung von Andachten am Nachmittag (1881), Einführung

einer erweiterten Perikopenordnung (1881 und 1883), Einführung des Bonner

Rituales (1882), Abschaffung des Segens am Ende der Messe mit der
Monstranz (1882), Spendung des Abendmahles unter beiden Gestalten
(1883), Einführung einer einheitlichen Feier der Liturgie nach dem Bonner

Altarbuch (1888);
c) im Bereich der liturgischen Geräte und Gewänder: Abschaffung von

Humerale, Manipel und Kelchvelum (1881), Einschränkung des Gebrauches

von Weihrauch (1881);

21 Synodal- und Gemeinde-Ordnung der österreichischen Altkatholiken 1877.

nachgedruckt in: Altkatholische Rechtstheologie und Verfassungsgeschichte der
Altkatholischen Kirche Österreichs, ÖAKR 31(1980) 363-521 Heft 4). hier 490-496,
Zitat 490.

22 Vgl. dazu: Beschlüsse der altkatholischen Synode, in: Freie Kirchenstimmen.
Organ der Altkatholiken in Österreich (Warnsdorf) 2 (1905) 105-107.121-123: 3

(1906)28-29.182-184:4(1907)35-36.187-188:5(1908)99-101.

94



Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen Kirche Österreichs

d) im Bereich des Religionsunterrichtes: Einführung der revidierten
Bibelausgabe von Leander van Ess (1886), Feststellung der vorgeschriebenen

Schulbücher für den Religionsunterricht (1888), Erstellung eigener
Lehrpläne (1881/1882).

Diese Reformen wurden vor allem von Seiten der Evangelischen Kirche

positiv aufgenommen. Das belegt ein Urteil von Heinrich Braasch,
Superintendent und evangelischer Pfarrer aus Jena, der in einem Buch
seine Eindrücke einer 1888 gemachten Reise zu den Altkatholiken von
Warnsdorf, Wien und Ried festhielt. So schreibt er über die Kirche in
Warnsdorf:

«...der ganze Apparat des Weihwassers, Weihrauchs, der Marien- und
Heiligenbilder und auch der Leidensstationen fehlt hier. Es werden auch keine
stillen Messen, keine Seelenmessen gelesen... wir finden hier nur einen Altar.
Dieses letztere ist ganz besonders schon ein Ausdruck des reformatorischen
Geistes, der den Altkatholicismus durchaus beseelt.»21

Es war nach all den Reformen nicht verwunderlich, dass die
«Österreicher» in den Augen anderer Altkatholiken, die freilich in einer anderen

politischen und kirchlichen Situation lebten, gelegentlich als Bilderstürmer

und Protestanten hingestellt wurden. Noch im Jahre 1890 müsste sich

daher der damalige Bistumsverweser Amandus Czech (1855-1922) auf
dem Kongress in Köln folgendennassen rechtfertigen:

«Ich weiss wohl, dass man uns Oesterreichern eine Zeitlang misstraut und sich

vielleicht daran gestossen hat, dass wir zu selbstständig und zu rasch
reformierten.»24

3. Die Einrichtung einer eigenen Seelsorge, die sich primär
an Menschen richtet, die aus unterschiedlichen Gründen
in der römischen Kirche keine Heimat mehr finden

Im Zug der Bildung eigener altkatholischer Gemeinden hat man sich auch

Gedanken über die Menschen gemacht, die man damit ansprechen und
gewinnen wollte. Das waren in erster Linie Katholiken, die aus ganz
verschiedenen Gründen in der römischen Kirche keine Heimat mehr fanden
bzw. aus ihr ausgetreten waren. Die Altkatholiken in Österreich-Ungarn

23 August Heinrich Braasch, Altkatholicismus und Romanismus in Österreich.

Reiseerlebnisse, Frankfurt a.M. (Diesterweg) 1890. 11.
24 Zitiert nach Joseph Troxler. Die neuere Entwicklung des Altkatholizismus. Ein

Beitrag zur Sektengeschichte der Gegenwart, Köln (Bachern) 1908, 49.

95



Christian Halama

suchten aber noch einen weiteren Kreis zu erreichen und entwickelten in
der Folge auch neue Schwerpunkte der Seelsorge. Ich nenne die folgenden:

a) Gewährung eines kirchlichen Begräbnisses für ausgetretene
Rom-Katholiken

Bereits Alois Anton hatte 1871/72 ausgetretene Rom-Katholiken kirchlich
ausgesegnet und den Kontakt zu liberalen Kreisen gepflegt. Unter ihnen

waren viele Menschen, die sich der Kirche entfremdet hatten. Auch wenn
nur wenige von ihnen der altkatholischen Kirche beitraten, wussten sie

sich doch irgendwie mit ihr verbunden und griffen bei seelsorgerlichen
Anliegen auf sie zurück.

b) Gewährung des geistlichen Beistandes beim Begräbnis
von Selbstmördern

Im Unterschied zur strengen Einstellung der römischen Kirche gegenüber
Selbstmördern, denen sie ein kirchliches Begräbnis verweigerte, entwickelte

sich in der österreichischen altkatholischen Kirche eine Haltung der

Menschlichkeit, die nicht urteilen, sondern beistehen wollte. So wurde
auch den Selbstmördern ein kirchliches Begräbnis gewährt. Der damalige
Bistumsverweser Adalbert Schindelar (1865-1926) bemerkt 1924 in
seinem Osterhirtenbrief zur diesbezüglichen Praxis seiner Kirche:

«Ebensowenig verweigern wir auch den Unglücklichen, die an sich selbst
Hand anlegen, die kirchliche Einsegnung eingedenk der Worte des Herrn:
<Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet!> Wir wollen nicht Richter derer

sein, denen das Leben aus irgend einem Grunde zu schwer geworden... es

trifft ja nicht den Toten unsere Härte, der sie nicht mehr fühlt, sondern die, die
er in Schmerz und Leid zurückgelassen hat. Wir aber wollen und müssen
Barmherzigkeit üben, damit auch uns Barmherzigkeit zuteil werde (Math. 5,7).w25

c) Mitwirkung der Geistlichen bei der Feuerbestattung

Noch ein Punkt, der das Begräbnis betrifft, sollte von den Altkatholiken
anders als in der römischen Kirche angegangen werden: die Frage der
Feuerbestattung. Diese war den Rom-Katholiken bekanntlich streng ver-

25 Adalbert Schindelar [Osterbotschaft], in: Der Alt-Katholik. Monatsschrift für
das altkatholische Bistum Österreichs (Wien) 23 (1924) Nr. 4. S. 1-3. hier S. 2.

96



Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen Kirche Österreichs

boten, da man sie als offene Bekundung des Unglaubens und Zweifels an
der Auferstehung ansah. Prägend für die Haltung der österreichischen Kirche

sollte sein, dass der Vorkämpfer der Feuerbestattung und Präsident des

Feuerbestattungsvereines «Die Flamme», Oskar Siedek (gest. 1934), ein

engagierter Altkatholik und langjähriger Synodalrat war.
Im Bereich der Donaumonarchie kam man anlässlich der Weltausstellung

1873 das erste Mal auf die Feuerbestattung zu sprechen. Damals
wurde ein Verbrennungsofen von Friedrich Siemens vorgeführt. Doch der

eigentliche Beginn der Feuerbestattungsbewegung in Österreich erfolgte
1883. als Siedek sich der Idee verstärkt annahm und Mitbegründer des

«Vereins der Freunde der Feuerbestattung <Die Flamme> Wien» wurde. In
verschiedenen Städten entstanden Zweigvereine. Lange Jahre sollten
vergehen, bis am 31. Oktober 1918 auf österreichischem Gebiet in Reichenberg

die erste Feuerhalle ihren Dienst aufnehmen konnte. Am 2. Mai 1922

erfolgte in Wien-Simmering der erste Spatenstich für die zu erbauende

Feuerhalle, die dann am 17. Dezember feierlich eröffnet wurde. Doch erst

am 17. Jänner 1923 wurde die erste Einäscherung durchgeführt.
Ungeachtet der vorherrschenden römischen Ablehnung gestattete

bereits die Synode 1892 Bestattungsgebete bei Leichenverbrennungen. In
der Folge taten altkatholische Geistliche verstärkt Dienst in den Feuerhal-
len. Bemerkenswert ist, dass neben Laien auch altkatholische Geistliche

Mitglieder bzw. Förderer von Feuerbestattungsvereinen waren - so der

spätere Bischof Adalbert Schindelar, dessen Name in der Broschüre zum
40-jährigen Bestehen des Vereines «Die Flamme» unter den Förderern
aufscheint. Mir liegt ein an Bischof Schindelar gerichteter Brief des

Vereines «Die Flamme» vom 26. April 1926 vor, im dem angeführt wird, das

Heilige Officium in Rom habe per 23. Februar 1926 angewiesen, dass den

Angehörigen Verstorbener, welche die Feuerbestattung wählen würden,
der Ausschluss von den Sakramenten drohe. Der Brief führt aus:

«Bei dieser Gelegenheit wurde der Bereitwilligkeit der altkatholischen und der

evangelischen Kirche gedacht, welche, gerufen, hilfsbereit den letzten Liebesdienst

den verstorbenen Römisch-Katholiken erweisen, und beschlossen,

neuerdings den innigen Dank für diese Hilfsbereitschaft zum Ausdruck zu bringen.»

Bistumsverweser Schindelar bringt die Praxis seiner Kirche im Bezug
auf die Feuerbestattung in seinem schon erwähnten Hirtenbrief folgen-
dermassen auf den Punkt:

«Unsere Kirche hat schon, bevor in Oesterreich (Wien) ein Krematorium
bestand, niemals Anstand genommen, die nach ausländischen Feuerhallen zu

97



Christian Halama

überführenden Leichen (auch Andersgläubiger) kirchlich einzusegnen, umso
weniger also sah sie sich veranlasst, nach Eröffnung des Wiener Krematoriums

auf Ersuchen unserer Mitchristen deren Angehörigen diesen letzten
Liebesdienst zu versagen. Und das mit vollem Recht; denn die Feuerbestattung
wird durch keine wie immer geartete Stelle in der hl. Schrift abgelehnt.»26

Schindelar fungierte bei der ersten Kremation in der Feuerhalle Wien-

Simmering anlässlich ihrer Eröffnung am 17. Jänner 1923. In der Folge
wurde die altkatholische Kirche sehr stark in die Seelsorge in Krematorien
eingebunden. In der Zeit des Ständestaates sollte sie deshalb den lang
aufgestauten Unmut der römischen Kirche zu spüren bekommen.

Auch altkatholische Geistliche wie die Bischöfe Adalbert Schindelar
und Robert Tüchler (1874-1952) liessen ihre Leichen verbrennen.
Anlässlich des Todes von Schindelar drückte «Die Flamme» in einem
Schreiben an die Bischöfliche Kanzlei vom 14. Oktober 1926 ihre Trauer
über seinen Tod, aber auch den Stolz über seine Zugehörigkeit zum Verein

aus.

d) Feststellung der Trennbarkeit von Ehen, Möglichkeit der Zweitehe

Ein weiterer Punkt, der die Offenheit und Sorge der Altkatholiken gegenüber

menschlichen Nöten zeigt, ist ihre Stellung in der Ehefrage. Es würde
hier zu weit führen, die frühere Ehegesetzgebung in Österreich-Ungarn zu
charakterisieren. Es sei nur so viel gesagt: In Österreich-Ungarn herrschte
eine strenge Ehegesetzgebung, die, dominiert von der römisch-katholischen

Kirche, die Trennung der Ehe radikal ausschloss.

Als es zu Härtefällen kam und die politischen Behörden in Härtefällen
eine Ehetrennung aussprachen, fasste auch die Synode 1900 und 1902 den

Beschluss, Ehetrennungen in begründeten Fällen vorzunehmen, was ein

unter Altkatholiken unüblicher Vorgang war. Bereits im Jahre 1883 hatte
sich übrigens die Synode für die Einführung der obligaten Zivil-Ehe
ausgesprochen, in der man die Lösung des Problems sah. Was die
Trennbarkeit der Ehen anging, hatte Synodalrat Professor Franz Mach
(1845-1917), der die Problematik darstellte und anhand von Bibelstellen
die Möglichkeit einer Trennung von Ehen in begründeten Fällen
vorschlug, eine Studie zur Diskussion vorgelegt.

Auf dem 8. Internationalen Altkatholikenkongress in Wien von 1909

diskutierte man über die Haltung der österreichischen Altkatholiken und

26 Ebd.

98



Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen Kirche Österreichs

einigte sich, ihren Standpunkt aufgrund der vorherrschenden Umstände zu
verstehen, auch wenn er nicht für jedermann nachvollziehbar war. Damit
sahen sich die Österreicher bestätigt und setzten den bereits begonnenen
Weg fort.

In seinem Hirtenbrief befasst sich Schindelar auch mit der Eheproblematik

und sagt, dass Altkatholiken «in berücksichtigungswürdigen Fällen
kein Hindernis (sehen), eine neue Eheschliessung zu ermöglichen». Es

geht bei all diesen Fällen der Disziplin nicht um Willkür oder um das

Bestreben, absichtlich anders als die römische Kirche zu agieren, sondern um
das, was Max Kopp als die Aufgabe der altkatholischen Gemeinden im
Hinblick auf der Kirche entfremdete Menschen so zusammenfasst:

«Solche Katholiken, welche durch die innerhalb der römischen Kirche vor
sich gegangene Entstellung der Wahrheit und die herrschend gewordenen
Missbräuche sich vom kirchlichen Leben abgestossen fühlen und religiöser
Gleichgültigkeit oder völligem Unglauben in die Arme getrieben werden,
wollen wir für den unentstellten, Frieden und Heil gewährenden Christusglauben

zu gewinnen suchen...»27

e) «Vornahme von Funktionen an Andersgläubigen»

So lautet die Nummer 14 der «Amtlichen Nachrichten der bischöflichen
Kanzlei der alt-katholischen Kirche in Österreich, Zahl 202, vom 28. Feber
1929». In Beantwortung einer diesbezüglichen Anfrage des Pfarramtes

Linz, ob ein altkatholischer Geistlicher Rom-Katholiken Sakramente spenden

dürfe, die ihnen vom eigenen Geistlichen verweigert würden, erklärt
Bischof Robert Tüchler unter Hinweis auf ein Gesetz vom 25. Mai 1865

(Art. 8), dass ein altkatholischer Geistlicher unter bestimmten

Voraussetzungen aktiv werden könne. Dieser Punkt ist insofern wichtig, als

der altkatholischen Kirche Österreichs (Stichwort: «Apostel der Krematorien»)

auch in der Ökumene gelegentlich vorgeworfen wurde und wird, im
Blick auf das kirchliche Begräbnis einer «ausgetretenen Person» in erster

Linie pekuniäre, nicht seelsorgerliche Absichten zu haben. Bereits damals

wurde zur Klarstellung nach innen und aussen die folgende Weisung gegeben:

« 1.) Allen Rom-Katholiken, die aus eigenem Antriebe um den Empfang des

heiligen Abendmahles in einer alt-katholischen Kirche nach alt-katholischem

Brauche ansuchen, ist das heilige Sakrament zu reichen.

27 Max Kopp. Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung,
Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten, Bern (Stämpfli) 1911. 126.

99



Christian Halama

2.) Kranken Rom-Katholiken, denen aufgrund irgendwelcher Vorschriften
ihrer Kirche von ihren Geistlichen die Sterbesakramente verweigert wurden,

dürfen diese Sakramente von einem alt-katholischen Priester gespendet

werden...

3.) Die Aussegnung des Leichnams eines Rom-Katholiken kann von einem
alt-katholischen Geistlichen vorgenommen werden,
a) wenn der Verstorbene dies testamentarisch angeordnet hat,
b) wenn im Falle der Weigerung des römisch-katholischen Geistlichen,

die Aussegnung vorzunehmen, die gesetzmässigen Erben des Verstorbenen

um die Vornahme dieser Funktion ersuchen.

Jeder Zwang zum Anschlüsse an die alt-katholische Kirche ist, wie sonst
immer, auch bei obgenannten Fällen strengstens zu vermeiden.»

Diese Weisung sollte fortan die .seelsorgerliche Praxis der altkatholischen

Kirche in Österreich bestimmen, gleichzeitig wurde eine bereits
geübte Praxis erstmalig festgeschrieben. Auf der anderen Seite waren damit
aber auch Spannungen mit der römischen Kirche vorprogrammiert.

Anhand der drei skizzierten Grundanliegen der Altkatholischen Kirche
Österreichs wird man erkennen können, dass sie, obwohl aus bestimmten
Gründen stets im Schatten ihrer deutschen und schweizerischen
Schwesterkirchen stehend, sehr wohl ein profundes Antrittsgesetz als Kirche
aufweist, das sie in einem von der römischen Kirche geprägten Umfeld für
viele Menschen zu einer neuen kirchlichen Heimat machte und macht.

Christian Halama (geb. 1967 in Wien). Pfr. Dr. theol. 1987-1994 Studium der
katholischen Theologie in Wien, 1995 Lizentiat an der Christkatholisch-theologischen

Fakultät der Universität Bern, 2001 Doktorat im Fach Kirchengeschichte

an der Christlichen Theologischen Akademie in Warschau. Seit 1998

Pfarrer der altkatholischen Kirchengemeinde Krems/D - St. Polten.
Bistumsarchivar.

Adresse: Magdeburgerstrasse 68, A-1220 Wien. Österreich.

100


	Bemerkungen zur Identität der Altkatholischen Kirche Österreichs

