Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 1

Artikel: Ein "Petrusamt” in der Communio der Kirchen : Erwé&gungen aus
altkatholischer Perspektive

Autor: Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404966

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen.
Erwagungen aus altkatholischer Perspektive*

Urs von Arx

1. Einfiihrung

1.1 Die offene Diskussion um die theologische Begriindung des Primates
des Bischofs von Rom und die Art und Weise seiner Ausiibung stellt heu-
te keinen Affront gegen die romisch-katholische Kirche mehr dar. Papst
Paul VI. hat im Zusammenhang mit der resoluten Hinwendung des
Zweiten Vatikanischen Konzils zum Gedanken der Okumene und zur #lte-
ren okumenischen Bewegung im Jahre 1967 niichtern festgestellt, dass
das Amt des Papstes das Haupthindernis fiir die Einheit der Kirchen ist! —
und das, obwohl ja gerade der Papst eine besondere Verantwortung fiir die
ersehnte Einheit hat. Diese besondere Verantwortung hat Papst Johannes
Paul II. in seiner 1995 veroffentlichten Enzyklika «Ut unum sint» betont
(8§ 95 f.). Entsprechend hat er die Okumene aufgerufen, iiber das Thema
des Dienstes des Bischofs von Rom an der Einheit der Kirche «mit mir
einen briiderlichen, geduldigen Dialog aufzunehmen, bei dem wir jenseits
fruchtloser Polemiken einander anhoren konnten, wobei wir einzig und
allein den Willen Christi fiir seine Kirche im Sinne haben und uns von sei-
nem Gebetsruf durchdringen lassen: «... sollen auch sie eins sein, damit die
Welt glaubt, dass du mich gesandt hast> (Joh 17,21)»2.

* Vortrag gehalten auf dem Wissenschaftlichen Okumenischen Symposion am
Hoheren Geistlichen Seminar «Hosianum» der Theologischen Fakultit der Ermlén-
disch-Masurischen Universitit Olsztyn, das am 16./17. Oktober 2001 dem Thema
«Die Mission des Bischofs von Rom — heute und morgen» gewidmet war. Das Referat
ist fiir die Veroffentlichung iiberarbeitet worden, wobei insbesondere der nicht vorge-
tragene, als Appendix vorhandene exegetische Teil in den Text integriert wurde; Letz-
terer entstand im Zusammenhang mit einem zusammen mit dem Systematiker Helmut
Hoping und dem Kirchenrechtler Adrian Loretan in Luzern (Mérz 2001) gehaltenen
Seminar. Abkiirzungen, die nicht erklirt werden, richten sich nach Siegfried M. Schwert-
ner, IATG?/Internationales Abkiirzungsverzeichnis fiir Theologie und Grenzgebiete,
Berlin (de Gruyter) 1992. EV = Erstveroffentlichung.

FAAS 59 (1967) 498.

2 Enzyklika UT UNUM SINT von Papst Johannes Paul II. Uber den Einsatz fiir die
Okumene, 25. Mai 1995 (VApS 121), Bonn (Sekretariat der Deutschen Bischofskon-
ferenz) 1995, S. 67 f.

IKZ 93 (2003) Seiten 1-42 1



Urs von Arx

Zudem verweist der Papst in seinem Rundschreiben auf die Glaubens-
und Sakramentsgemeinschaft der Kirche im ersten Jahrtausend, «wobei
dem Romischen Stuhl mit allgemeiner Zustimmung eine Fiihrungsrolle
zukam, wenn Streitigkeiten iiber Glaube oder Disziplin unter ihnen ent-
standen»3. In diesem Hinweis wie auch in der vergleichsweise hervorge-
hobenen Bedeutung des neu aufgenommenen Dialogs mit den Ostkirchen
(§8 50-63) mag sich eine gewisse Normativitit der sog. Alten ungeteilten
Kirche fiir die gestellte Aufgabe andeuten.

Unter diesen Umstinden ist die altkatholische Kirche und Theologie
besonders herausgefordert, sich an dieser Diskussion zu beteiligen?, denn
sie hat bei ithrem Widerspruch gegen die in der romisch-katholischen
Kirche dominant gewordenen Primatsauffassung beansprucht, sich am
Glauben und der Verfassung der Alten Kirche zu orientieren. Die Beteili-
gung ist umso mehr gefordert, als die altkatholische Seite immer wieder
geltend gemacht hat, dass sie einen Primat des Bischofs von Rom, wie er
in der Alten Kirche anerkannt worden ist, durchaus anerkenne>.

JEbd. S. 67 (§ 65). Es handelt sich um ein Zitat aus dem Dekret iiber den Okume-
nismus des 2. Vatikanischen Konzils Unitatis redintegratio vom 21. November 1964,
Art. 14. In diesem den Ostkirchen gewidmeten Abschnitt wird von der Fiihrungsrolle
des Papstes unter weitgehender Absehung von anachronistischen Konzepten wie dem
Jurisdiktionsprimat oder einer zentralistischen Kirchenleitung gesprochen; vgl. den
Kommentar von Johannes Feiner in: LThK/Das Zweite Vatikanische Konzil II: Doku-
mente und Kommentare, Freiburg (Herder) 1967, 96.

4 Dass die Utrechter Union der altkatholischen Kirchen als Ganzes noch keine Stel-
lungnahme abgegeben hat, wird verwundern. Vgl. Wolfgang Thénissen u.a., Der Dienst des
Bischofs von Rom an der Einheit der Christen. Reaktionen auf die Einladung des Papstes
zum Dialog tiber die Praxis der Primatsausiibung nach UT UNUM SINT von 1995, Cath
55 (2001) 269-309. Dort werden als Reaktion von altkatholischer Seite nur zwei Texte
erwithnt: eine Presseaussendung zu Ut unum sint der Kirchenleitung der Altkatholischen
Kirche Osterreichs vom 8. Juni 1995; Angela Berlis, Uberlegungen zur ckumenischen
Zukunft des Petrusdienstes aus altkatholischer Sicht, ThQ 178 (1998) 148—154. Der von
Berlis angefiihrten Liste von Literatur aus neuerer Zeit (1966-1985) ist noch anzufiigen:
Urs Kiiry, Das Verhiiltnis der altkatholischen zur romisch-katholischen Kirche 18701970,
IKZ 60 (1970) 168—198, bes. 189 ff.; Kurt Stalder, Konziliaritit und Petrusfunktion in der
Kirche, in: ders., Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen und
ihre Bedeutung fiir die Existenz von Kirche heute, Ziirich (Benziger) 1984, 105-109 (EV
1975). Jiingst ist noch erschienen: Giinter Esser, Das Papstamt in altkatholischer Sicht, in:
Walter Fleischmann-Bisten (Hg.), Papstamt — pro und contra. Geschichtliche Entwicklun-
gen und okumenische Perspektiven (BenshH 97), Géttingen (V&R) 2001, 121-152.

3 Es handelt sich um die folgenden Texte:

1) Programm des Katholiken-Congresses in Miinchen, 22.-24. September 1871:
«II. ... Wir bekennen uns zu dem Primate des romischen Bischofs, wie er auf Grund der



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

1.2 Der Titel des mir zugedachten Referates nennt zwei Grossen: «Petrus-
amt» und «Communio der Kirchen». Sie stehen so miteinander in Bezie-
hung, dass mit der Grosse «Petrusamt» die Wahrnehmung einer Verant-
wortung und einer Aufgabe gemeint ist, deren Ziel die (universale) Einheit
der Kirche ist — Einheit der Kirche verstanden als Gemeinschaft von Kir-
chen. Genauer geht es um die Aufrechterhaltung, die Bezeugung oder die
Wiederherstellung dieser Einheit und Gemeinschaft, fiir die der Bischof
von Rom eine besondere Verantwortung tragt oder tragen soll.

Die Termini «Petrusamt» und «Kirchen» (im Plural) werfen allerdings
in unterschiedlicher Weise Fragen auf.

Schrift von den Viitern und Concilien in der alten ungetheilten christlichen Kirche
anerkannt war.» Vgl. Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholicismus. Geschich-
te seiner Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland,
Giessen (Roth) 1887, 22-24, hier 23; Urs Kiiry, Die altkatholische Kirche. Ihre
Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen (KW 3), Stuttgart (Evangelisches Verlagswerk)
31982, 450-452, hier 451.

2) Die Utrechter Erkldarung vom 24. September 1889: «2. ... Das hindert uns aber
nicht, den historischen Primat anzuerkennen, wie denselben mehrere dkumenische Con-
cilien und die Viiter der alten Kirche dem Bischof von Rom als dem primus inter pares
[dem ersten unter gleichen] zugesprochen haben mit Zustimmung der ganzen Kirche des
ersten Jahrtausends.» Vgl. Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz
(IBK). Oftizielle Ausgabe in fiinf Sprachen, hg. von Urs von Arx/Maja Weyermann,
Beiheft zu IKZ 91 (2001), 25-27, hier 25 f.; Kiiry, 452 f., hier 452.

3) 12. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz, 8.—13. September 1969
in Bonn: «Thesen zum Primat»: «7. In Entsprechung zu der Funktion, die Petrus nach
dem Zeugnis der Schrift erfiillte, miisste ein <Petrusamt> in der Aufgabe bestehen, in
allen Entscheidungssituationen mit einer Initiative voranzugehen, die es der Kirche
ermoglichte und sie notigte, zu gemeinsamer Entscheidung zu gelangen, ihren Glau-
ben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar darzustellen. Als reiner Dienst an Chris-
tus, seiner Kirche und der Welt wiire diese Funktion als Verpflichtung und nicht als
Rechtskompetenz zu verstehen. Angesichts der dkumenischen Entwicklung, in der
sich das Verlangen der Welt nach Einheit widerspiegelt, kime der Erfiillung dieses
Dienstes eine umfassende Bedeutung zu.» Vgl. IKZ 59 (1969) 294 f.; Heinrich Stirni-
mann/Lukas Vischer (Hg.), Papsttum und Petrusdienst (OkPer 7), Frankfurt a.M.
(Lembeck/Knecht) 1975, 144 f. Hier wird m.W. der Ausdruck «Petrusamt» altkatho-
lischerseits zum ersten Mal iibernommen.

4) Erkldrung der Altkatholischen Bischofe zum 18. Juli 1970: «Der Primat in der
Kirche»: «2. [Nach Hinweisen auf die drei klassischen Primatstexte in Mt 16, Lk 22
und Joh 21] Wie der Apostolat ist der an Petrus ergangene, besondere Auftrag einma-
lig, doch behiilt Petrus als <Fels> fiir die Kirche und ihre Einheit bleibende, zeichenhaft
wegweisende Bedeutung. 3. In Ubereinstimmung mit der alten Kirche sind wir der
Uberzeugung, dass in den ortlichen Kirchen, die von Bischifen, Metropoliten und



Urs von Arx

1.2.1 Die Bezeichnung «Petrusamt», die in der Gegenwart im westlichen
okumenischen Diskurs iiblich geworden ist, ist m.E. von der Uberzeugung
und vom Wunsch veranlasst, dass dieses Amt und seine Ausiibung irgend-
wie biblisch, neutestamentlich fundiert und bestimmt ist— also irgendwie im
biblischen Petrus vorabgebildet ist. Davon ist dann auch — zumindest in der
romisch-katholischen Theologie — die systematische Folgerung abhiingig,
dass der vom Bischof von Rom wahrgenommene Dienst an der universalen
Einheit der Kirchen iure divino ist und sich nicht einem «nur» kirchlichen
Prozess verdankt. Gerade hier liegt aber ein kontroverser Punkt vor. Es gibt
ja kirchliche Traditionen, die dem Bischof von Rom durchaus einen mehr
oder weniger prizisierten Primat zubilligen, aber bestreiten, dass der Primat
gewissermassen in der von der Schrift bezeugten Offenbarung Gottes ange-
ordnet sei. Zur Diskussion steht die theologische, genauer die exegetische

Patriarchen geleitet werden, die eine und ganze Kirche gegenwirtig ist und dass die-
ser Kirche in der Gesamtheit der Bischofe ihre Reprisentanten und Hirten besitzt,
unter denen dem Bischof von Rom ein Vorrang zugesprochen wurde, der so zum Zei-
chen der Einheit erwuchs.» Vgl. IKZ 60 (1970) 57-59; Kiiry 458-460; Stirni-
mann/Vischer 141-144. Im Kontext dieser Erkldrung widmete die Redaktion der IKZ
das ganze 2. Heft des Jahres 1970 mit orthodoxen, romisch-katholischen und alt-
katholischen Beitridgen dem Thema «Der Primat in der Kirche» (ebd. 60-204).

Zwei weitere relevante Texte sind entstanden im Kontext von theologischen
Dialogen mit denjenigen beiden Kirchen, mit denen die altkatholische Kirche und
Theologie auf Grund der als Kriterium dienenden Referenzgrosse «Alte Kirche» seit
den frithen 1870er-Jahren in Kontakt steht:

5) Gemischte Orthodox-Altkatholische Theologische Kommission, 7. Oktober
1983 in Chambésy: 111/8 «Das Haupt der Kirche». Vgl. Urs von Arx (Hg.), Koinonia
auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des ortho-
dox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzosischer und englischer Uberset-
zung, Beiheft zu IKZ 79, 1989, 76-78; Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wach-
sender Ubereinstimmung. Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller
Gespriche auf Weltebene. Band II: 1982-1990, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a. M.
(Lembeck) 1992, 22 f.

6) Gemeinsame Erkldrung der Internationalen Anglikanisch-Altkatholischen
Theologenkonferenz vom 6.-10. August 1985 in Chichester: «Autoritédt und Primat in
der Kirche». Vgl. IKZ 80 (1990) 5-11; Textausziige des englischen Originaltextes in:
Living Church, January 19, 1986, 10 f.

Schliesslich ist noch ein Text zu erwihnen, der im Rahmen der 1966/67 in der
Schweiz, den Niederlanden und Deutschland eingesetzten offiziellen altkatholisch —
romisch-katholischen Gesprichskommissionen entstanden ist:

7) Christkatholisch — romisch-katholische Gesprichskommission (CRGK) der
Schweiz, Oktober 1981: «Ortskirche — Universalkirche, Amt und Bezeugung der
Wahrheit». Vgl. IKZ 72 (1982) 33-45, bes. 4043 (mit einem Vorwort von Peter
Amiet); auch in: FZPhTh 29 (1982) 264-276, bes. 271-274.

4



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

und kirchengeschichtliche Begriindung des Primats des Papstes. Anders
gesagt: Es steht zur Diskussion, ob und wie das, was in exegetischer
Betrachtung bisweilen als «Primat» des Petrus und allenfalls als tradierba-
res Petrusamt bezeichnet wird, eine Begriindung fiir den real existierenden
und/oder einen 0kumenisch akzeptierten Primat des Papstes abgibt. Ich
werde 1im zweiten Teil meines Referats auf diese Problematik eingehen.

1.2.2 Offen ist vorldaufig auch, was im Ausdruck «Communio der Kir-
chen» unter «Kirchen» zu verstehen ist: Man kann an die unterschied-
lichen, mehr oder weniger weltweit organisierten Denominationen denken
(die sog. «Christian World Communions»), die noch nicht ihre sichtbare
Einheit und Gemeinschaft gefunden haben — sei es gemiss dem Konzept
der «versdhnten Verschiedenheit» oder gemiss dem anspruchsvolleren
Konzept der «organischen Einheit»%. In diesem Zusammenhang ist ja neu-
erdings schon mehrmals der Vorschlag gemacht worden, der Papst solle so
etwas wie ein Sprecher der unterschiedlichen christlichen Konfessionen
werden. Man hat dabei sogar die ihrerseits weltweit verfassten Konfes-
sionskirchen’ in Analogie zu den in der Alten Kirche entstandenen Patriar-
chaten zu sehen versucht — die Fiinfzahl kann ja schliesslich nicht von
Belang sein —, so dass der Papst auf einer Art Synode der Hiupter und Ver-
treter von Konfessionskirchen Sprecher der Gesamtchristenheit sein konn-
te und eben so sein Petrusamt in der Communio der Kirchen ausiiben konn-
te. Gegeniiber der Umsetzung dieser Idee wiire ich ziemlich skeptisch, da
so auf eine neue Art einem globalen Zentralismus gehuldigt wiirde. Der
Einbezug konfessioneller Identitdten, soweit sie nicht die Grundkriterien
der Identititserkennung von Kirchen autheben und somit einheitsverhin-
dernd wirken, in eine Art von «organischer Einheit» ist selbstverstiandlich
eine wichtige Sache. Sie miisste aber m.E. primér auf der Ebene von Orts-
kirchen oder Gemeinschaften von Ortskirchen geschehen?, also der kon-
kreten Erfahrung und Wahrnehmung der Glaubenden offen stehen.

6 Vgl. dazu etwa Harding Meyer, Okumenische Zielvorstellungen (Okumenische
Studienhefte 4 = BenshH 78), Gottingen (V&R) 1996, 88—121.

7 Der ekklesiale Status der Weltweiten Christlichen Gemeinschaften ist unterschied-
lich und reicht von einer durchorganisierten Einheit bis zu recht lockeren Foderationen.

8 Vgl. dazu skizzenhaft Urs von Arx, Identitit und Differenz. Elemente einer christ-
katholischen Ekklesiologie und Einheitsvision, in: Helmut Hoping (Hg.), Konfessio-
nelle Identitdt und Kirchengemeinschaft. Mit einem bibliographischen Anhang zu
«Dominus Iesus» (Studien zur systematischen Theologie und Ethik 25), Miinster (Lit)
2000, 108-136, hier 134-136.



Urs von Arx

Man kann aber beim Wort «Kirchen» auch an diejenige Grundeinheit
denken, die im Rahmen einer sog. Ortskirchentheologie der Ausgangs-
punkt einer ekklesiologischen Besinnung ist. Ich gebrauche den Ausdruck
in diesem zweiten Sinn, weil ich iiberzeugt bin, dass eine Neuformulie-
rung der primatialen Missio des Bischofs von Rom, die dokumenisch
zukunftstrachtig ist, die also auch ausserhalb der romisch-katholischen
Kirche Anerkennung findet, in einer Ortskirchentheologie zu situieren ist.
Solche oder dhnliche ekklesiologische Ansitze finden sich heute bei Auto-
ren unterschiedlicher Denominationen, wenn auch wohl mehrheitlich sol-
cher, die der katholischen Tradition im weitesten Sinn zuzuzihlen sind
(d.h. neben Romkatholiken zumindest auch Orthodoxe, Altkatholiken,
Anglikaner). Vermutlich ist das so, weil sie eine grossere Sensibilitit fiir
eine tendenziell universale Realisierung einer sichtbaren Einheit und
Gemeinschaft der Kirchen besitzen®. Wichtig ist aber auch der theologi-
sche Beitrag der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des
Okumenischen Rates der Kirchen, wie auch der Gemeinsamen Arbeits-
gruppe der rémisch-katholischen Kirche und des Okumenischen Rates der
Kirchen!?.

? Ich erwihne nur einige der mir wichtig gewordenen Anreger: Yves Congar, Nikos
Nissiotis, loannis Zizioulas, Hervé Legrand, Jean-Marie Tillard, Anastasios Kallis,
Edmund Schlink, Gillian R. Evans; fiir die neuere altkatholische Theologie: Kurt
Stalder, Herwig Aldenhoven, Jan Visser.

10 Vgl. etwa Baptism, Eucharist and Ministry (FOP 111), Geneva (WCC) 1982 —
deutsch als: Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklarungen der Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen («Lima-Doku-
ment»), in: Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung.
Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf Weltebene.
Band 1: 1931-1982, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 21991,
545-585; The Nature and Purpose of the Church. A stage on the way to a common
statement (FOP 181), Geneva (WCC) 1998 — deutsch: Das Wesen und die Bestimmung
der Kirche. Ein Schritt auf dem Weg zu einer gemeinsamen Auffassung. Studiendoku-
ment von Glauben und Kirchenverfassung, hg. von Dagmar Heller, Frankfurt a.M.
(Lembeck) 2000; Die Kirche: Lokal und Universal. Ein von der Gemeinsamen
Arbeitsgruppe der Romisch-katholischen Kirche und des Okumenischen Rates der
Kirchen in Auftrag gegebenes und entgegengenommenes Studiendokument, 1990, in:
Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Simtliche
Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf Weltebene. Band 2:
1982-1990, Paderborn (Bonifatius) / Frankfurt a.M. (Lembeck) 1992, 732-750; Leo
J.Koffeman/Henk Witte (Hg.), Of All Times and of All Places. Protestants and Catho-
lics on the Church Local and Universal (IIMO.RP 56), Zoetermeer (Meinema) 2001.

6



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

2. Eine ekklesiologische Skizze

Ich will nun in aller Kiirze eine Konzeption von Kirche skizzieren, welche
die Ortskirchen und ihre Gemeinschaft untereinander im Blick hat!', und
darin die primatiale Aufgabe des Bischofs von Rom situieren. Diese
Grundperspektive entspricht auch den offiziellen Ausserungen der altka-
tholischen Kirchen der Utrechter Union (vgl. Anm. 5).

2.1 Die Kirche hat ihren Grund im dreieinigen Gott, in der Sendung Jesu
Christi und des Heiligen Geistes. Im Horizont dieser doppelten Sendung
geschieht die Verkiindigung des Evangeliums, dass Gott sich mit den Men-
schen in Jesus Christus versohnt hat und sie zu einer Gemeinschaft ruft, in
der sie miteinander als Briider und Schwestern Verschnung erfahren, leben
und bezeugen. Die Kirche ist insofern der Erweis der Versohnung, der im
Christusereignis erfolgten Rechtfertigung. Sie ist Anfang und Vorhut der
erncuerten Schopfung. In Umkehr und Gericht, in Heiligung und Theosis
partizipieren die Getauften an einem Prozess, der auf das Ziel angelegt ist,
dass Gott alles in allem werde. Durch diese Partizipation am géttlichen
Leben ist die Kirche wesenhaft Koinonia — Gemeinschaft von Menschen
untereinander kraft Teilhabe an Gott, der sich den Menschen erschliesst in
der Sendung Jesu Christi und des Heiligen Geistes.

Grund und Ziel der Kirche mit ihrer kosmischen und eschatologischen
Dimension ist also Gott. Er ist auch der Grund ihrer Einheit, insofern eben
Menschen als Vertreter der Schopfung an ithm partizipieren im Modus des
Glaubens, der Hoffnung, der Liebe.

Wenn Kirche sozusagen unterwegs ist zu ihrer Vollendung in Gott,
trigt sie auch alle Zeichen der Ambivalenz: Sie ist verborgen und myste-
rium, und andererseits steht sie einer phianomenologischen Betrachtung
und einer strukturierenden Gestaltung als Institution offen!2.

2.2 Wo ist nun diese Wirklichkeit «Kirche» primir zu erfahren? Antwort:
Dort, wo die grundlegenden Vollziige des Lebens der Kirche geschehen.

' Vgl. dazu ausfiihrlicher U. von Arx, Identitdt (wie Anm. 8), 114-127.

12 Mit Otto Hermann Pesch, Epilog zur Ekklesiologie, OR 46 (1997) 284-302, hier
288-290, kann man von einer priméren Institutionalitidt der Kirche sprechen, die zu
ihrem «Wesen» gehort. Vgl. dazu aber auch Johannes Panagopoulos, Liturgie und
Einheit der Kirche. Der 6kumenische Dienst der Orthodoxie, in: R. Kirchschliger/A.
Stirnemann (Hg.), Ein Laboratorium fiir die Einheit. 25 Jahre PRO ORIENTE 1989
(ProOr 13), Innsbruck (Tyrolia) 1991, 339-351.



Urs von Arx

Man kann diese umschreiben als martyria, leitourgia, diakonia. In Stich-
worten angedeutet bezeichnet martyria die Verkiindigung des Evangeli-
ums, die Weitergabe des Glaubens im Prozess von Inkulturation und Kon-
textualisierung, die theologische Rechenschaft iiber den Glauben.
Leitourgia vollzieht sich in Anbetung und Lobpreis Gottes, zumal in der
Eucharistiefeier — und da im Horen auf das Wort, im Empfang der Sakra-
mente —, aber auch in fiirbittendem und klagendem Gebet. Diakonia
geschieht als geistliche und materielle Weitergabe der erfahrenen Versoh-
nung und Heilung angesichts der Note von Menschen, auch jenseits der
institutionellen Grenzen der Kirche.

2.2.1 Damit sind wir an das verwiesen, was in der ekklesiologischen
Reflexion etwa mit Ortskirche umschrieben wird. Das ist freilich ein
Begriff, der zu erldutern ist. Ich kann das jetzt nur abgekiirzt machen und
identifiziere die Ortskirche — in Anlehnung an altkirchliche Strukturen —
als Bistum, nicht als Kirchgemeinde. Der grundlegende eucharistische
Ansatz der Ortskirchentheologie konnte Letzteres zwar nahe legen, aber
die Kirchgemeinde ist in der Regel zu klein, um all das mit einer gewissen
Eigenstandigkeit erfiillen zu konnen, was zu den Grundvollziigen des
Lebens der Kirche gehort.

Theologisch gesehen ist nun die Ortskirche eine Reprisentation der
Kirche, wie sie oben angedeutet wurde, oder anders gesagt: der einen, hei-
ligen, katholischen und apostolischen Kirche, von der das 6kumenische
Glaubenssymbol von 381 spricht, und zwar ist sie es an einem bestimm-
ten «Ort». Sie ist es aber nur, insofern sie mit anderen Ortskirchen in
kirchlicher Gemeinschaft steht, die ihrerseits auch eine Verwirklichung
der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche an ihren
«Orten» sind. Die Ortskirchen sind miteinander identisch, insofern sie von
derselben trinitarisch-soteriologischen Vorgabe, von derselben Himmel
und Erde verbindenden Gnade her konstituiert sind und daraus leben. Ich
wiirde, weil ich keinen besseren Ausdruck finde, von einer «theologi-
schen» Identitdt reden — nicht aber von einer kulturellen im weitesten
Sinn; da ist Vielfalt, und zwar bereichernde Vielfalt angesagt. Numerisch
gibt es natiirlich eine Pluralitdt der Ortskirchen. Dass die Ortskirchen
untereinander theologisch identisch sind, miissen sie an bestimmten Kri-
terien erkennen und anerkennen. Solche Kriterien sind traditionellerweise
der gemeinsame Glaube (als fides quae), der Gottesdienst (zumal die
Eucharistie), das Amt. Dabei gilt es beim Umgang mit diesen Kriterien zu
beachten, dass Identitét nicht einfach Uniformitit bedeutet. Identitit wird



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

sich in einer Spannung von Gleichheit und Verschiedenheit artikulieren.
Dies zu erkennen und anzuerkennen, kann eine schwierige Sache sein —
das zeigt sich vor allem dort, wo wir diese theologische Identitidt nicht
mehr oder weniger einfach voraussetzen (ndmlich bei den Ortskirchen
innerhalb einer Konfession), sondern in einem interkonfessionellen Dia-
log erst zu entdecken haben.

2.2.2 Die Gemeinschaft von Ortskirchen, die untereinander theologisch
identisch sind, ist nun auch eine Verwirklichung der einen heiligen, katho-
lischen und apostolischen Kirche, aber nicht in Gestalt einer Super-Orts-
kirche, eines Super-Bistums, sondern eben einer Gemeinschaft von Bis-
tiimern. Die Ortskirche bleibt die grundlegende Grosse und wird nicht zu
einem defizienten Teil einer grosseren Einheit.

Gemeinschaften von Ortskirchen mag es in unterschiedlicher Ausdeh-
nung geben von regionaler, nationaler, kontinentaler bis hin zur geogra-
phisch universalen, weltumspannenden Ausdehnung. Diese territorial
gesehen unterschiedlich grossen Gemeinschaften von Ortskirchen bzw.
von Gemeinschaften von Gemeinschaften von Ortskirchen sind fiir meine
Uberlegungen wichtig, weil sie einer Beschriinkung der ekklesiologischen
Besinnung auf die beiden Grossen «Ortskirche» und «Universalkirche»
wehren. Das wird auch fiir die nihere Bestimmung des Begriffs «Primat»
von Bedeutung sein: Es gibt nicht nur den Primat des Bischofs von Rom.
Wir konnen, wieder in Anlehnung an altkirchliche Strukturen, von Pro-
vinzen und Patriarchaten reden; auf die Terminologie kommt es mir aber
nicht an. Wichtig ist etwas anderes: Die metropolitane, die patriarchale,
die universale Gemeinschaft von Ortskirchen ist je als Reprisentation der
einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche des Glaubenssym-
bols, so wie auch die Ortskirche eine solche Reprisentation an ihrem
«Ort» ist.

2.2.2.1 Ich schalte eine Zwischenbemerkung ein: Der vorgetragene ekkle-
siologische Ansatz wird insofern kontrovers sein, als in den Varianten der
neueren romisch-katholischen Communio-Theologie das, was sich in der
Ortskirche verwirklicht, in der Regel die Universalkirche ist, nicht das, was
ich die eine heilige, katholische und apostolische Kirche des Glaubens-
symbols nenne, die m.E. ontologisch von der universalen Gemeinschaft
von Ortskirchen zu unterscheiden ist. Ich verweise nur auf die viel heran-
gezogene ekklesiologische Basisformel in der Dogmatischen Konstitution
tiber die Kirche Lumen gentium von 1964: Sie spricht von der Einheit «in

9



Urs von Arx

den nach dem Bild der Gesamtkirche gestalteten Teilkirchen, in denen und
aus denen die eine und einzige katholische Kirche besteht» (Nr. 23)!3.

2.2.3 Fir die Bezeugung der Einheit der Ortskirche und der Gemein-
schaft von Ortskirchen gibt es in der vorgetragenen Konzeption Erstver-
antwortliche (nicht: allein Verantwortliche). In der traditionellen Termi-
nologie sind das die Bischofe; in einer neueren Terminologie der
Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung sind das die Triger der
personalen episkope (meist mit «Aufsicht» oder so iibersetzt; ich bevor-
zuge die Wiedergabe «Verantwortung»).

Wichtig fiir das spezifisch altkatholische Verstandnis des Bischofsam-
tes in der Ortskirche ist Folgendes; Der Bischof ist vernetzt mit dem Kol-

13 «...unitatis in ... Ecclesiis paricularibus, ad imaginem Ecclesiae universalis for-
matis, in quibus et ex quibus una et unica Ecclesia catholica exsistit». Vgl. zu dieser
anderen Sicht in jlingster Zeit Kurt Koch, Primat und Episkopat in der Sicht einer tri-
nititstheologischen Ekklesiologie, in: Libero Gerosa u.a. (Hg.), Patriarchale und sy-
nodale Strukturen in den katholischen Ostkirchen (Kirchenrechtliche Bibliothek 3),
Miinster (Lit) 2001, 9-30, der das Verhiltnis von Einheit der Universalkirche und
Vielheit der Ortskirchen als Pole in einer Ellipse bestimmt und daher auch der regio-
nalkirchlichen Zwischeninstanz einer Kirchenprovinz nicht dieselbe theologische
Dignitit wie der Universalkirche (und der Ortskirche) zuweisen kann. Einen diesbe-
ziiglichen Versuch im Blick auf die regionale Grosse der Patriarchatskirche — der frei-
lich stark von der Idee der Gewidhrung kirchenrechtlicher Autonomie der ostkirch-
lichen Patriarchate gegeniiber Rom bestimmt ist — legt vor Wolfgang Thénissen, Die
communiale Aufgabe und die synodale Einbindung der Bischofe und Erstbischofe in
Ortskirche, regionalem Kirchenverband und Gesamtkirche. Gesichtspunkte der
abendlidndisch-katholischen Ekklesiologie, OS 51 (2002) 145-156.

Der Ausdruck «Partikularkirche» deutet wohl ein anderes Verstindnis einer sog.
Communio-Ekklesiologie an als das hier entwickelte, weil eben von der Universalkir-
che (mit dem Papst als ihrem rechtlich funktionalisierbaren Kennzeichen) und nicht
von der Ortskirche (mit den sakramentalen Grossen Eucharistie und Bischof als ihren
Kennzeichen) als der grundlegenden ekklesiologischen Einheit aus gedacht wird. Vgl.
dazu auch Gilles Routhier, «Eglise locale» ou «Eglise particulidre»: querelle sémanti-
que ou option théologique?, StCan 25 (1991) 277-324, sowie die — fiir die Problema-
tik sensible — jiingste Studie von Hervé Legrand, Les évéques, les Eglises locales et
I'Eglise entiére. Evolutions institutionelles depuis Varican II et chantiers actuels de
recherche, in: ders. / Christoph Theobald (Hg.), Le ministere des évéques au Concile
Vatican Il et depuis. FS Guy Herbulot, Paris (Cerf) 2001, 201-260. — Einen Uberblick
tiber die (progressiven und konservativen) Typen romisch-katholischer Communio-
Ekklesiologie gibt Dennis M. Boyle, Communion Ecclesiology. Vision and Version,
Maryknoll NY (Orbis) 2000; vgl. dazu auch Bernard Hoose, Authority in the Roman
Catholic Church. Theory and Practice, Aldershot (Ashgate) 2002.

10



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

legium der Presbyter einerseits (diese nehmen quasi bischofliche Funktio-
nen in der Leitung der Eucharistie in den Kirchgemeinden wahr) und mit
der Ortskirche als Ganzes andererseits (man denke an die Bistumssynode
mit ihrer gemischten Zusammensetzung von Laien und Ordinierten). In
diesem Sinn verstehe ich die Rede von der personalen, kollegialen und
gemeinschaftlichen Dimension der episkope in neueren dkumenischen
Texten!4. Der Bischof ist weder Monarch der Ortskirche noch Exekutiv-
organ einer Bistumssynode.

Der Bischof ist aber auch der Erstverantwortliche fiir die Bezeugung
und Wahmehmung der Einheit der Ortskirchen untereinander. Hier ist er
Glied eines Kollegiums von Bischofen, und deren primére Funktion ist die
von Zeugen und Reprisentanten der Ortskirchen, nicht der sog. Univer-
salkirche!>. Der Bischot steht also am Schnittpunkt der Zuordnung zur
Ortskirche, die er kollegial und synodal leitet, und zur iiberlokalkirch-
lichen Gemeinschaft von Ortskirchen, in die er kollegial und synodal ein-
gebunden ist.

2.2.4 In diesem Kollegium, besser: in dieser Synode von Bischofen (zu
der noch weitere Getaufte aut Grund ihrer Sachkompetenzen mindestens
als Konsultatoren hinzugezogen werden) hat nun einer der Bischofe eine
Erst- oder Hauptverantwortung (nicht: Alleinverantwortung), er ist pri-
mus inter pares. Das heisst, dass er nicht ohne oder gegen die anderen eine
Entscheidung treffen kann, aber dazu verpflichtet und berechtigt ist, alles
in Gang zu setzen, dass im Tun der Synode, wenn ein solches gefordert ist,
die Gemeinschaft der Ortskirchen zur Geltung kommt. Dieser erstverant-
wortliche Bischof mag auf der Ebene der kleinsten Ausdehnung einer
Gemeinschaft von Ortskirchen Metropolit oder wie auch immer heissen,
in einer umfassenderen Ausdehnung einer Gemeinschaft von Gemein-
schaften von Ortskirchen Patriarch, in der umfassendsten Ausdehnung
solcher Gemeinschaften wire dies der Papst in seiner Eigenschaft als
Bischof der Kirche von Rom.

14 Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt (wie Anm. 10). Amt, Nr. 26 (noch ohne den
Terminus episkope); Das Wesen und die Bestimmung der Kirche (wie Anm. 10),
Nr. 89—106. Ferner Peter C BoutenefflAlan D. Falconer (Hg.) Episkopé and Episcopa-
cy and the Quest for Visible Unity. Two Consultations (FOP 183), Geneva (WCC) 1999.

IS Die weitere Aufgabe eines Wiichters des Glaubens seiner Ortskirche ist so wahr-
zunehmen, dass der Bischof weder quasi-autistisch handelt — er steht auch innerdi6ze-
san in einer gemeinschaftlich wahrgenommenen Verantwortung — noch unter Beru-
fung auf diese Aufgabe Diskussionen, die unter den Gldubigen autbrechen, abwiirgt.

11



Urs von Arx

Auf all diesen Ebenen spielt das Ineinander von Primat und Synoda-
litiit, oder anders gesagt; von personaler und kollegialer Verantwortung
eine Rolle, damit die Gemeinschaft der Ortskirchen in ihrer gestuften geo-
graphisch-territorialen Ausdehnung zur Geltung kommt. Dabei betone ich
hier, ohne dies vertiefen zu kénnen, dass Prinzip der Subsidiaritdt oder
dgl.'6. Die wesentlichen Vollziige der Kirche geschehen in der Ortskirche
oder im Metropolitanverband, der kleinsten «autonomen» Gemeinschaft
von Ortskirchen'!’. Die letztlich weltweite Gemeinschaft der Ortskirchen
darf um Himmels willen nicht die Gestalt einer in ihrer Biirokratie stindig
aktiven Zentralregierung annehmen.

Ich bin nun endlich beim Papst und seinem Primat angekommen. Auch
von ithm ist zundchst zu sagen, dass er primus inter pares ist, d.h. er ist der
Erste unter Mitbischofen; im Horizont altkirchlicher Gegebenheiten
miisste man sagen: Er ist der Erste unter den Mitpatriarchen. Ob das alles
ist, was im Blick auf den Primat des Papstes zu sagen ist, ist noch offen
(vgl. unten 3).

2.2.5 Die Situierung des Primates des Bischofs von Rom in der allgemeinen
Konstellation von Primat und Synodalitit, wie sie in den territorial unter-
schiedlich ausgedehnten Formen von Gemeinschaften von Ortskirchen je
zur Geltung kommt, ist m.E. eine Folge des ortskirchlichen Ansatzes, den
ich hier vertrete. Dabei konnte man Primat und Synodalitidt bzw. Primas und
Synode als Brennpunkte einer Ellipse bezeichnen, um die unaufhebbare
Verwiesenheit der jeweiligen Verantwortungs- und Amtstriager auf ihre
Ortskirchen, die miteinander in Gemeinschaft stehen, zu unterstreichen.

16 Ich vermute, dass der Begriff «Subsidiaritit» im vorgetragenen Konzept unzu-
treffend ist, da er wohl eine top-down-Perspektive voraussetzt und in einem ekklesio-
logischen Zusammenhang im Blick auf das dogmatisch und kanonistisch definierte
Amt des Papstes eingefiihrt wird und dann besagt, dieser solle von seinem an sich ihm
zustehenden Recht, alles an sich ziehen und entscheiden zu konnen, nicht Gebrauch
machen. Ein solches Recht kann es gemiss der hier vorgetragenen Konzeption nicht
geben. Vgl. zur Diskussion in der romisch-katholischen etwa Joseph A. Komonchak,
Le principe de subsidiarité et sa pertinence ecclésiologique, in: Hervé Legrand u.a.
(Hg.). Les conférences ¢piscopales. Théologie, statut canonique, avenir (Cogitatio
fidei 149), Paris (Cerf) 1988, 391-447; Adrianus C. Leys, Ecclesiologcal Impacts of
the Principle of Subsidiarity (KTC 28), Kampen (Kok) 1995.

17 Man denke nur an das Erfordernis, dass der Bischof einer Ortskirche von (min-
destens) drei Bischofen benachbarter Ortskirchen — evtl. vom Metropoliten der Pro-
vinz — konsekriert wird, was auf fundamentale Weise die Gemeinschaft der beteiligten
Ortskirchen dokumentiert.

12



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

Damit ist schon angedeutet, dass ein primus inter pares nicht einfach
einen unspezifischen, sozusagen nur moralischen oder allenfalls zeremo-
niell ausgestalteten Ehrenvorrang einnimmt. Hinsichtlich lterer altkatho-
lischen Aussagen, die dem Papst den Status eines primus inter pares zubil-
ligen (vgl. Anm. 5), 1st zu sagen, dass sie ohne weitere Explikationen eine
Leerformel sind. Die Abwehr des pépstlichen Primates in der Gestalt eines
Jurisdiktionsprimates, wie ihn die Dogmatische Konstitution Pastor
aeternus 1870 im Rahmen einer Universalkirchentheologie in Analogie
zur ordentlichen bischoflichen Jurisdiktion definiert hatte, und die Angst
vor rechtlichen Regelungen, die iiber das Bistum bzw. die Nationalkirche
und ihre hochgelobte Autonomie hinausgehen, haben ein altkatholisches
Nachdenken lange Zeit verhindert. Erst in neueren Texten sind Ansétze zu
einer Prizisierung zu finden. Diese Prézisierung hat im Zusammenhang
mit einer Ortskirchentheologie zu erfolgen, welche die territorial unter-
schiedlichen Ausweitungen von Gemeinschaften von Ortskirchen bertick-
sichtigt.

Ich erinnere in diesem Zusammenhang daran, dass die Begrifflichkeit
von Primat (1o npecPeia THe TIURC, T4 tpwTelio, primatus) im Prozess der
Entstehung von metropolitanen und patriarchalen kirchlichen Strukturen
im Osten des romischen Reiches aufkam'®. Es ging dort anfinglich
in erster Linie darum, dass Bischofe ausgezeichneter Sitze das Recht hat-
ten, die Bischofe eines ihnen zugeordneten Gebietes (émapyioe bzw.
d1otxknoig) zu weihen und damit also einen gewissen Einfluss auf die
Besetzung eines Bischofssitzes zu nehmen. Freilich ist in den kanonischen
Bestimmungen auch das Bemiihen sichtbar, zu verhindern, dass die
Bischofe ausgezeichneter Sitze in den regionalen Verantwortungsbereich
anderer Bischofe sich einmischen. Ferner gab es die idealtypische Rege-
lung des Primats, dass der Metropolit einerseits keine Entscheidungen
ohne die synodale Mitwirkung der Mitbischofe seiner Provinz trifft und
andererseits keiner von ihnen ohne jenen so handelt, dass die Gemein-

'8 Vgl. etwa Kanon 6 der Synode von Nizéda 325; Kanon 2 der Synode von Kon-
stantinopel 381 bzw. 382; Kanon 28 der Synode von Chalcedon 451 (COD p. 8 f;
31 £.; 99 1.). Dazu Brian A. Daley, Position and Patronage in the Early Church: The
Original Meaning of <Primacy of Honour», JThS 44 (1993) 529-553; ferner Peter
L'Huillier, The Church of the Ancient Councils. The Disciplinary Work of the Four
First (Ecumenical Councils, Crestwood NY (SVSP) 1996; André de Halleux, Le décret
chalcédonien sur les prérogatives de la Nouvelle Rome, in; ders., Patrologie et (Ecu-
ménisme. Recueil d’Etudes (BETL 93), Leuven (University Press/Peeters) 1990,
520-555.

13



Urs von Arx

schaft seiner Ortskirche mit den anderen der Provinz gefidhrdet oder ver-
letzt wird!?.

Wer den Primat eines primus inter pares im Rahmen einer Ortskir-
chentheologie anerkennt, muss die Verantwortung in Pflichten und Rech-
ten so zu umschreiben versuchen, dass der Inhaber eines — regionalen oder
universalen — Primats den synodalen Prozess von Entscheidungsfindung
in allen Bereichen des kirchlichen Lebens in Gang setzen kann. Das kann
bedeuten, dass angesichts neuer Herausforderungen der Glaube konkret
zu bezeugen ist oder dass auf Gefiahrdungen oder Verletzungen der kirch-
lichen Gemeinschaft zu reagieren ist. Zu solchen Verpflichtungen und
Rechten wird etwa gehoren, dass der Triger der Primats die Initiative
ergreift, dass die Bischofe als erste Repriasentanten der Ortskirchen sich
auf solche Prozesse einlassen. Man konnte auch von einem Recht auf Ein-
berufung von Synoden sprechen; freilich sollte dieses Recht nicht so for-
muliert sein, dass eine Entscheidung dariiber nur dem Primas zukommt
und nicht auch einem bestimmten Quorum der bischéflichen Mitglieder
der zugehorigen Synode. Dem Primas wird zudem die Verantwortung
zukommen, gemeinsam getroffene Entscheide notariell zu ratifizieren.

Ich kann dies hier nicht im Einzelnen entfalten, ich bin dafiir auch nicht
kompetent. Mir geht es hier nur darum, herauszustellen, dass der Primat
im Dienst des synodalen Prozesses der Kirche steht, die Kirche verstan-
den als ein gegliedertes Gefiige von Gemeinschaften von Ortskirchen,
wobei die Letztere die Grundeinheit der sakramentalen Vergegenwirti-
gung der Einen Kirche des Glaubenssymbols ist. Daher impliziert die
synodal eingebundene Erstverantwortung eines primus inter pares formu-
lierbare und tiberpriifbare Pflichten und Rechte, die ihrerseits allseitig zu
anerkennen sind. Eine Alleinverantwortung des primus ist in dieser ekkle-
siologischen Vision ausgeschlossen, weil dadurch die an Beratungs- und
Entscheidungsfindungsprozessen Mitbeteiligten nicht mehr pares wiren.
Das aber heisst: Der theologische Status der Ortskirchen, die sie repri-
sentieren, wiirde verletzt zu Gunsten einer iibergeordneten kirchlichen
Einheit, die der primus allein reprisentiert; dann aber wiire er ein unicus.
Ob man innerhalb der Spannweite von geforderter Erstverantwortung und
abgelehnter Alleinverantwortung von einer Letztverantwortung des pri-

1 Kanon 9 der Synode von Antiochien 341 (Périclés-Pierre Joannou, Discipline
générale antique [IVe-IXe s.]. Tome [,2: Les canons des Synodes Particuliers [Fonti
IX], Grottaferrata [S.Nilo] 1962, 110 f.); Apostolische Kanones 34 vom Ende des
4.Jh. (ebd., 24).

14



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

mus sprechen und diese rechtlich formulieren kann, wire ebenso zu unter-
suchen wie die Bedingungen dafiir, dass Entscheidungen zustande kom-
men konnen, die nicht von restlos allen am synodalen Prozess Beteiligten
unterstiitzt werden (differenzierte Mehrheit usw.).

Ich unterstreiche noch einmal, dass wohl die Mehrheit von so zustande
kommenden Entscheidungen und Stellungnahmen der Kirche im Bereich
von regionalen (nationalen, kontinentalen) Verwirklichungen der Einen
Kirche situiert sein werden. Das skizzierte ekklesiologische Modell denkt
eben nicht von der — faktisch oder ontologisch den Ortskirchen vorgeordne-
ten — Universalkirche her mit ihrer inhdrenten Tendenz zum Zentralismus?2Y.

3. Spezifische Uberlegungen zum universalen Primat als «Petrusamt»

3.1 Ichkomme nun auf die oben offen gelassene Frage zuriick, ob die Auf-
gabe und Stellung des Bischofs von Rom schon abschliessend bestimmt
ist, wenn wir von ihm als primus inter pares, also dem Erstem unter jenen
Bischofen sprechen, die dem skizzierten Modell gemiss als Mitpatriar-
chen zu bezeichnen wiren. Im Blick auf den Primat des Bischofs von Rom
sind bekanntlich in den verschiedenen Denominationen unterschiedliche
Optionen im Spiel, wenn die Frage iiberhaupt gestellt wird. Sie haben
ihren historischen Ansatz in der Zeit der Alten Kirche, die als Ganze eben
zu keiner einheitlichen Sicht dariiber gekommen ist, wie ein (universaler)
Primat des Bischofs von Rom zu begriinden und genauer zu konzipieren
ist. Folgende Momente spielen fiir die an sich in der Alten Kirche meist
unbestrittene Erstposition des Bischofs von Rom eine Rolle:

3.1.1 Eristder Erste als Bischof der Ortskirche der Hauptstadt des romi-
schen Reiches. Diesen Gesichtspunkt nennt etwa der Kanon 28 der Synode
von Chalcedon (451), wenn er dem Sitz von Konstantinopel als dem Neuen
Rom und der kaiserlichen Stadt einen Vorrang (npecfeia, primatum) ana-
log dem Roms zuspricht mit der Begriindung: «Denn dem Stuhl des Alten
Rom haben die Viter begreiflicherweise die Vorrechte zugestanden, weil
Jjene Sadt Kaiserstadt war.» Auch wenn prizisiert wird, dass Konstantino-

20 Im Blick auf den Primat des Bischofs von Rom impliziert dies eine weitgehen-
de Umgestaltung der Kurie sowie ein grundlegendes Uberdenken der Notwendigkeit
von Nuntiaturen, soweit sie im Dienst des Papstes in seiner Eigenschaft als Bischof
von Rom stehen (und nicht in seiner Eigenschaft als Oberhaupt eines volkerrechtlich
anerkannten Staatswesens). Vgl. zuletzt John R. Quinn, Die Reform des Papsttums
(QD 188), Freiburg (Herder) 2001 (amerik. 1999).

15



Urs von Arx

pel in kirchlicher Hinsicht auf Rom folge, ist hier ein Prinzip genannt, das
mit dem zusammenhiingt, was Francis Dvornik das «Prinzip der Anglei-
chung» (accommodation) nennt: Die kirchliche Organisation mit ihren
metropolitanen und patriarchalen Schwerpunkten richtete sich weitge-
hend nach der politischen Organisation des Romischen Reiches?!. Die
Erstposition des Bischofs von Rom scheint sich dabei Beschliissen oku-
menischer Synoden zu verdanken, ist also «kirchlichen Rechts»22.

3.1.2 Erist der Erste als Bischot derjenigen Gemeinde, in der sich die Gri-
ber der beiden bekanntesten und wichtigsten Apostel Petrus und Paulus
befinden, die hier gewirkt und ihr Martyrium erlitten haben. Wichtig ist hier
der Gedanke des apostolischen Sitzes: Wo Apostel und Apostelschiiler
gewirkt haben bzw. begraben worden sind, gibt dies der betreffenden Orts-
kirche und ihrem Bischof einen gewissen Vorrang, da hier die apostolische
Tradition in besonderer Weise gegenwiirtig ist. Das Prinzip der apostolischen
Griindung bzw. «Gegenwart» lasst eine Mehrzahl von Primaten zu; der romi-
sche ist aber eben durch die Verdoppelung (Petrus und Paulus) ausgezeich-
net??. Dieser Aspekt kann sich mit dem ersten ohne weiteres verbinden?4.

2! Francis Dvornik, Byzanz und der romische Primat, Stuttgart (Schwabenverlag)
1966, 25-63 (franz. 1964). Vgl. schon Kanon 3 der Synode von Konstantinopel (381)
sowie Kanon 17 der Synode von Chalcedon.

22 Das ist die Position der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen
Kommission (vgl. Anm. 5: Text 5).

23 Irendus von Lyon, adv. haer. 3,3,2, spricht vielleicht im Hinblick auf diese Ver-
doppelung von einer potentior principalitas («einer besonderen Griindungsautoritit»)
der rémischen Kirche. Zur Interpretation der viel beackerten Stelle, die den weiteren
Kontext beachtet, wonach alle Apostelsitze grundsitzlich denselben normativen Sta-
tus fiir die kirchliche Tradition haben, an dem man sich orientieren kann und muss, vgl.
Norbert Brox, Rom und «jede» Kirche im 2. Jahrhundert. Zu Irenéus, adv. haer. 111 3,2,
in: ders., Das Friihchristentum. Schriften zur Historischen Theologie. Hg. von Franz
Diinzl u.a., Freiburg (Herder) 2000, 143177 (EV 1975); ferner auch Henri-irénée
Marrou, Le témoignage de saint Irénée sur I'église de Rome, in: ders., Christiana Tem-
pora. Mélanges d’histoire, d’archéologie, d’épigraphie et de patristique (CEFR 35),
Rome (Ecole Francaise) 1978, 323-349 (EV 1967).

Im Horizont der Gleichwertigkeit der Apostel begegnet auch die erste (ca. 203)
nachweisbare patristische Erwiihnung von Mt 16,18 f. bei Tertullian, Praescr. 22, der
dabei Petrus und Johannes als herausgehobene und Christus nahe stehende Offenba-
rungsempfinger namentlich nennt.

2* So etwa die dlteren altkatholischen Katechismen in Deutschland und der Schweiz
im Gefolge einer Formulierung von Josef Langen, in: Katholischer Katechismus. Her-
ausgegeben im Auftrage der altkatholischen Synode, Bonn (Neusser) 1875, Nr. 201:

16



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

3.1.3 Er ist der Erste als Bischof in der monopersonalen Nachfolge des
Apostels Petrus, dem der Herr als dem Einzigen der Apostel den Primat
iibertragen hat. Diese spezifisch «petrinische» Option eines Primats des
romischen Bischofs gegeniiber den iibrigen Bischofen bzw. Ortskirchen,
wie immer er auch néherhin erldutert wird?S, ist in der Regel auf eine ein-

«Der Bischof von Rom ist als der Erste unter den Bischéfen anerkannt worden, weil
die Stadt Rom die Hauptstadt des romischen Weltreiches war, und weil man nach alten
Uberlieferungen annahm, dass dort die Apostel Petrus und Paulus den Martertod erlit-
ten.» Anders formuliert Bischof Urs Kiiry in: Christkatholischer Katechismus, Allsch-
wil (Christkatholischer Schriftenverlag) 1972, Nr. 138: «Der Papst ist als der Bischof
von Rom der erste unter den Patriarchen und daher auch unter allen Bischofen, Er ist
der Erste unter Gleichen. Sein Vorrang ist ein Vorrang der Ehre und des briiderlichen
Dienstes. Dieser wurde ihm von der Kirche zugesprochen.»

Man vergleiche dazu die Ausfiihrungen von Ignaz von Dollinger im Vorwort sei-
nes pseudonym veroffentlichten Buches «Der Papst und das Concil von Janus», Leip-
zig (Steinacker) 1969, XI-XV: «Der Primat ruht ... auf héherer Anordnung; die Kirche
ist vom Anfang an auf denselben angelegt gewesen, er ist in Petrus von dem Herrn der
Kirche vorgebildet, er hat sich daher auch mit innerer Nothwendigkeit bis zu einem
gewissen Punkte entwickelt...» Dann allerdings, «vom neunten Jahrhundert an», hat
sich der synodal situierte Primat, der gegen die Ansicht des Konzils von Chalcedon
«nicht auf einer zu bestimmter Zeit durch eine Synode geschehenen Ubertragung
beruh(t)», zum imperialen Papat umgewandelt und damit entstellt. Hitte in der alten
Kirche ein Heide nach der Kirche gefragt, «deren Stimme und Zeugnis das grosste
Gewicht und Ansehen hat», so hiitte jedermann geantwortet: «das ist die romische Kir-
che, die Kirche, wo die beiden Hauptapostel Petrus und Paulus ihre Lehre mit dem
Tode besiegelt haben; kurz so, wie es Irendus ausgedriickt hat.»

3 Z.B. in der Konzeption, dass das Hirtenamt der Apostel und ihrer Nachfolger der
Bischofe gewissermassen aus dem Erstapostel und Kirchenfundament Petrus und sei-
nem Nachfolger seinen Ausgang nimmt (vgl. etwa Innozenz, Ep. 29,1; Ep. 30,2; Leo L.,
Serm. 3,3 f.; 4,2-4). So ist Petrus und der jeweilige romische Bischof (in dem Petrus
irgendwie «mystisch» gegenwiirtig ist) der Ausgangspunktpunkt der Hierarchie — ein im
Westen einflussreich gewordener und unterschiedlich weitergefiihrter Gedanke (Quelle-
Flussarme, Haupt-Glieder usw.), der an sich auf Formulierungen Cyprians (siche unten)
zuriickgeht, aber seiner Konzeption gegeniiber ein Novum bildet, vor allem, wenn man
an die spitere rechtliche Regelung denkt, wonach die bischofliche Jurisdiktion nicht in
der sakramentalen Weihe, sondern in einem Akt der pépstlichen Beauftragung griindet.

Man kann vielleicht angesichts der in ihren Konsequenzen oft nicht ausgefiihrten
patristischen Interpretationen von Mt 16,17-19 die folgende systematische Frage stel-
len: Ist das, was Jesus punkto Autoritit und Vollmacht zuerst Petrus iibergeben hat, an
die tibrigen Glieder des Zwolferkreises bzw. die tibrigen Apostel und durch sie an die
Kirche bzw. die Bischofe als (zu qualifizierende) Nachtfolger der Apostel libergegan-
gen, oder geht diese Autoritiit und Vollmacht von Petrus durch den jeweiligen romi-
schen Bischof als Nachfolger des Petrus — als haeres bzw. vicarius Petri, wie Leo 1.
formuliert — an die Kirche bzw. die Bischofe iiber?

17



Urs von Arx

zige Person ausgerichtet26, d.h. der Bischof von Rom kann hier durchaus
als unicus und nicht als primus inter pares mit den Konsequenzen einer
gegenseitigen Abhédngigkeit gesehen werden?’.

3.1.4 Das iiblich gewordene Verstindnis des Petrusamtes — werde es
bestritten oder anerkannt — ist mit demjenigen Cyprians zu vergleichen,
der in seiner Einheitsschrift (c. 4f.) im Zusammenhang einer Auslegung
von Mt 16,18 f. liberhaupt erst die Begrifflichkeit von primatus und cathe-

26 Vgl. aber die zeitweilig in Rom und anderswo vertretene Theorie von den drei
petrinischen Sitzen. Sie begegnet im dritten Teil des sog. Decretum Gelasianum (Text in:
DH 350 f.), welcher Teil wohl auch noch in die Zeit des Papstes Damasus (366—384)
gehort. Es wird zunichst festgestellt, dass die hl. romische Kirche nicht auf Grund von
Synodalbeschliissen den iibrigen Kirchen vorgeordnet ist, sondern auf Grund des im
Evangelium bezeugten Wortes des Herrn und Erlosers den Primat erlangt hat (folgt Mt
16,18 f.). Nach diesem «petrinischen» Argument, mit dem vielleicht auf der romischen
Synode von 382 auf Kanon 3 des Konzils von Konstantinopel 381 — bei spiiterer Datie-
rung auch auf Kanon 28 des Konzils von Chalcedon 451 — und ein damit zusammen-
hiangendes «synodales» Begriindungsrationale (vgl. oben 3.1.1) reagiert wurde, folgt mit
dem Hinweis auf das am selben Tag erfolgte gemeinsame Martyrium von Paulus und
Petrus ein zusiitzliches «apostolisches» Argument fiir den Vorrang der romischen Kirche.
Dann erscheint wieder die «petrinische» Perspektive, wenn eben von den drei Sitzen des
Apostels Petrus in Rom, Alexandrien (im Namen des Petrus von seinem Schiiler Markus
gegriindet) und Antiochien die Rede ist. Ein weiteres «petrinisches» Element aus dieser
Zeit begegnet im Edikt «Cunctos populos» des Kaisers Theodosius 1. (380), wonach als
Norm der vom Apostel Petrus eingefiihrten (nizénischen) Rechtgliubigkeit der Glaube
der Bischofe von Rom (Damasus) und von Alexandrien (Petrus) — Antiochien fiel zu
jener Zeit wegen des Schismas unter den Katholiken aus — zu gelten habe (CodTheod
16,1,2). Spiter kiimpft Leo 1. gegen Kanon 28 von Chalcedon ebenfalls mit der Argu-
mentation von drei petrinischen Sitzen in Antiochien, Rom und Alexandrien.

Diese drei Bischofssitze werden schon in Kanon 6 von Nizia genannt, ohne dass dort
freilich das theologische Rationale expliziert wird, warum sie bei Bischofsbestellungen
ihre bisherigen Vorrechte, die in einer gewissen Spannung zu den damals intendierten
metropolitanen Regelungen stehen, beibehalten sollen. Auch der in Kanon 7 genannte
Bischof von Aelia/Jerusalem liesse sich iibrigens als petrinischer Sitz verstehen.

U. Kiiry kommt in dem von ihm verfassten Katechismus, Nr. 140 (vgl. Anm. 24),
auch auf die drei petrinischen Sitze zu sprechen: «Wird nur der Bischof von Rom
Nachfolger des Apostels Petrus genannt? Nein. In der alten Kirche wurden auch ande-
re Bischofe Nachfolger des Apostels Petrus genannt (zum Beispiel: die Bischofe von
Alexandrien und Antiochien).»

27 Das ist die grosso modo die romisch-katholische Position auch heute, wenn
Papst und Bischofe qua Bischofskollegium so in ein Relationsgefiige gesetzt werden,
dass der Papst als Haupt des Bischofskollegiums faktisch auch ohne dieses, dieses aber
durchaus nicht ohne den Papst handeln kann.

18



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

dra Petri in die kirchliche Tradition einfiihrt: Zwar ist Petrus historisch der
erste Apostel und insofern hat er einen primatus; seine cathedra aber tei-
len die Bischofe als Nachfolger der Apostel, d.h. das Petrusamt (petrini-
tas) wird von einer Mehrzahl von Erstverantwortlichen der Ortskirchen
wahrgenommen. Der Sinn des so verstandenen petrinischen «Primats» ist
es, dass er die grundlegende Einheit und Einzigkeit der Kirche und der
Cathedra Petri, mithin des Episkopates, in Sicht treten ldsst?®.

3.1.5 Im Horizont einer an Mt 16,17-19 orientierten Perspektive dessen,
was man heute das «Petrusamt» nennt, hat man in der frilhen Kirche die
Nachfolge des Petrus a) im romischen Bischof allein, b) in den Bischofen der
Orte, wo Petrus (und sein Schiiler Markus) gewirkt hat, oder c¢) in allen
Bischofen insgesamt gesehen. Diese unterschiedlichen Aspekte sind auch zu
beriicksichtigen, wenn man von der Primatsauffassung in der Alten Kirche
spricht.

B Vgl. Maurice Bévenot, Cyprian. De Lapsis and De Ecclesiae Catholicae Unita-
te (OECT), Oxford (Clarendon) 1971, xi-xvii. Das lédsst sich in der élteren Fassung der
Einheitsschrift (251) aufweisen. Die spiitere Fassung des 4. Kapitels aus der Zeit des
Ketzertaufstreites (255-256) mit dem romischen Bischof Stephan verwendet sie nicht
mehr, vielleicht weil in Rom die Formulierungen Cyprians anhand von Mt 16,18 f. so
aufgefasst wurden, dass der romische Bischof als monopersonaler Nachfolger des
Petrus einen Vorrang gegeniiber den anderen Bischofen hatte, bei dem diese in ein —
mehr oder weniger prizisiertes — Abhdngigkeitsverhiltnis gegeniiber Rom geraten
konnten (vgl. die diesbeziigliche Kritik des Bischofs Firmilian im kappadokischen
Caesarea an Ausserungen Stephans aus dem Jahr 256 — bei Cyprian, Ep.75,17. Hier ist
wohl erstmals Mt 16,18f. exklusiv auf den romischen Bischof bezogen worden). Zu
Cyprian vgl. noch Ep. 43,5; 55,8.24; 59,5.7.14; 66.8; 70,3; 71,3; 73,7, sowie die knap-
pe Skizze bei Carl Andresen/Adolf Martin Ritter, Geschichte des Christentums I/1.
Altertum (ThW 10/1), Stuttgart (Kohlhammer) 1993, 46; jetzt auch J. Patout Burns Jr.,
Cyprian the Bishop, London (Routledge) 2002, bes. 151-165.

Die alte, von Cyprian vertretene Auffassung der cathedra Petri kommt auch darin
zum Ausdruck, dass die Abschnitte Mt 16,18 f.; Joh 21,15-19 von den Vitern nicht auf
die Bischofe von Rom als Nachfolger des Petrus bezogen wurden und dass sie in ilte-
ren (ausserromischen) liturgischen Traditionen des Westens vielmehr bei der Eucha-
ristie einer Bischofsweihe oder beim Fest der «Cathedra Petri» (22. Februar) — diese
verstanden als Sitz eines jeden Bischofs — herangezogen wurden; so Klaus Gamber,
Der Bischof von Rom in den friihen Zeugnissen der lateinischen Liturgie, in: Albert
Rauch/Paul Imhof (Hg.), Das Dienstamt der Einheit der Kirche. Primat — Patriarchat —
Papsttum (Koinonia 9), St. Ottilien (Eos) 1991, 73-84; dabei beruft er sich fiir die erste
Aussage auf Ignaz von Déllinger, Das Papstthum. Neubearbeitung von Janus «Der
Papst und das Concil», hg. von Johann Friedrich, Miinchen (Beck) 1892, 13.

19



Urs von Arx

3.2 Im Riickblick auf die bisherigen Austiihrungen gilt: Es gibt Primat und
Primat. Wer das Wort verwendet, sollte immer auch eine nihere Umschrei-
bung mitliefern: Redet er oder sie vom Primat im Rahmen einer polaren
Konstellation mit den Elementen «Primat» und «Synodalitdt» auf der Ebe-
ne von Gemeinschaften von Ortskirchen oder nur vom Primat des Bischots
von Rom? Sieht er oder sie diesen romischen Primat bestimmt durch Ele-
mente synodaler kirchlicher Entscheidungen (Rom als Hauptstadt des romi-
schen Reiches in der Zeit erster Ansétze einer universalen Vernetzung von
metropolitan strukturierten Kirchen) oder des Apostolischen (Rom als Ort
des Wirkens und Sterbens der beiden Apostel Petrus und Paulus, was vom
Wirken und Sterben anderer Apostel in anderen Kirchen nur graduell ver-
schieden ist) oder des Petrinischen (Rom als Ort des Wirkens des Petrus und
seiner — exklusiven — «Pridsenz» in den romischen Bischofen)? Das sind
Stichworte fiir unterschiedlich ausfallende Primatsbegriindungen.

In der Frage, ob der Papst universaler primus in seiner Eigenschaft als
Patriarch der Westkirche ist? oder faktisch universaler unicus als Inhaber
eines definitionsgemass singulidren Petrusamtes, das von der historisch
einmaligen Gestalt des Petrus zu 16sen und von einem je singulédren Nach-
folger des Petrus irgendwie auszuiiben wire, liegt wohl der Streitpunkt in
der heutigen 0kumenischen Debatte iiber einen besonderen Dienst des
Bischofs von Rom an der universalen Einheit und Gemeinschaft der Kir-
che(n). Ich denke, dass die Differenz mit der gewihlten ekklesiologischen
Option zusammenhingt, d.h. ob man bei der Reflexion iiber die universale
Einheit der Kirche letztlich von einer Ortskirchen- oder einer Universal-
kirchentheologie ausgeht.

4. Gibt es ein «Petrusamt» im Neuen Testament?
Ein exegetischer tour d’horizon

Ich habe bis jetzt den Begriff «Petrusamt» als eine in der neueren Debatte
liber das Amt des Papstes und den pipstlichen Primat vorgegebene Gros-
se ohne weitere Diskussion verwendet. Ich mochte im zweiten Teil mei-

2% Das ist die Position, wie sie das altkirchliche Modell der Pentarchie sieht; vgl.
etwa Ferdinand Gahbauer, Die Pentarchietheorie. Ein Modell der Kirchenleitung von
den Anfangen bis zur Gegenwart (FTS 42), Frankfurt a.M. (Knecht) 1993,

3 Ich bezweifle, dass es eine Option gibt, welche die beiden ekklesiologischen
Ansiitze tatsdchlich so vereinigt, dass das Ergebnis hinsichtlich der Bestimmung der
universalen Einheit und Gemeinschaft der Ortskirchen wie auch des Primates dasselbe
ist, gleich von welchem Ansatz man in der theologischen Argumentation auch ausgeht.

20



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

nes Referats noch kurz auf die exegetische Problematik des Begriffs ein-
gehen. Als Exeget habe ich einige Miihe, im Neuen Testament ein solches,
a priori nur von einer Person wahrnehmbares und tradierbares Amt zu ent-
decken, das in bestimmten an Petrus gerichteten Auftrigen und Verheis-
sungen Jesu Christi griindet, das also als ein monopersonal auszuiibender
und spezifisch auf die Universalkirche zielender Dienst zu verstehen ist,
der in Petrus priaformiert ist. Dabei liegt die Schwierigkeit nicht nur im
bekannten Faktum, dass im Neuen Testament nirgends die Frage einer
Nachfolge des Petrus bzw. seines besonderen Dienstes thematisiert wird.

4.1 Man kann in einem lockeren Sinn von einem Primat des Petrus spre-
chen, der in neutestamentlichen Schriften, zumal in den Evangelien und
im ersten Teil der Apostelgeschichte, belegt ist. Dazu gehort etwa das lite-
rarische Phinomen, dass Petrus oft Sprecher der Jiinger (und Jiingerinnen)
bzw. der Zwolf oder der Apostel ist gegeniiber Jesus oder Sprecher der
Gemeinde gegeniiber Aussenstehenden. Fiir eine systematisch-ekklesio-
logische Kldrung miissen wir aber Unterscheidungen einfiihren, um der
Gefahr zu entgehen, mit einem undifferenzierten Wust von Aspekten und
Fragehorizonten Behauptungen aufzustellen, die den Anforderungen
einer sorgfiltigen theologischen Argumentation nicht standhalten konnen.
Zunichst ist das Petrusbild, das sich allenfalls aus den Petrusbildern eini-
ger neutestamentlicher Schriften synthetisieren lédsst, von der historischen
Rekonstruktion der Petrusgestalt zu unterscheiden. Im Blick auf das
jeweilige Petrusbild, das — viele, nicht alle — neutestamentliche Schriften
bieten, ist auf das jeweils unterschiedliche literarische und theologische
Profil zu achten. Des Weiteren ist zu fragen, was an den Aussagen liber
Petrus im Neuen Testament — also in Rahmen der biblischen Petrusbilder —
allenfalls nach einer funktionalen Fortsetzung verlangt, mithin die Mog-
lichkeit einer «amtlichen» Realisierung erschliesst. Dieser letzten Frage
mochte ich hier in gedringter Kiirze und daher auch ohne Nachweis der
Auseinandersetzung mit exegetischer Literatur nachgehen?!.

31 Die exegetische, historische und systematisch-ekklesiologische Literatur zum
Papsttum bzw. zum Petrusamt von Einzelautoren und — heute meist okumenisch
zusammengesetzten — Autorenkollektiven ist riesig. Neben den Kommentaren mogen
an exegetischer Literatur aus den letzten Jahren genannt werden: Raymond E. Brown
u.a. (Hg.), Der Petrus der Bibel. Eine 6kumenische Untersuchung, Stuttgart (Cal-
wer/KBW) 1976; Erich Grdsser, Neutestamentliche Grundlagen des Papsttums? Ein
Diskussionsbeitrag, in: Papsttum als 6kumenische Frage. Hg. v. der Arbeitsgemein-
schaft okumenischer Universititsinstitute, Miinchen (Kaiser)/Mainz (Griinewald)

21



Urs von Arx

4.2 Unter «Amt» wird hier eine Funktion (1) verstanden, die eine Person
(2.1) bzw. eine Gruppe von Personen (2.2) im Blick auf eine Gemeinschaft
(3) wihrend liangerer Zeit (4) wahrnimmt und die von dieser Gemein-
schaft als legitim anerkannt wird (5). Das Moment der Anerkennung (5)
kann ersetzt werden durch das Moment der Beauftragung (6) durch eine
dazu legitimierte Instanz, wenn (6) nicht schon von vornherein eine Rolle
bei (5) spielt. Im Blick auf ein mogliches «Petrusamt» wird hier also eine
Funktion (1) verstanden, die Petrus (2.1) im Blick auf eine Gemeinschaft
(3) — allenfalls unterscheidbar als Gruppe der Zwolf (3.1), vorosterliche
Jiinger/Jiingerinnengemeinschaft (3.2) oder nachosterliche kirchliche
Gemeinschaft (3.3) — wahrnimmt oder wahrnehmen soll, wobei er entwe-
der diese Gemeinschaft gegeniiber Dritten repridsentiert (1.1) — etwa Jesus
Christus (1.1.1) oder Ausseninstanzen (1.1.2) — oder aber dieser Gemein-
schaft gegeniiber, eventuell explizit im Auftrag (6) Jesu Christi — eine Auf-
gabe erfiillt (1.2), die dann allenfalls noch zu spezifizieren wiire (1.2.n).
Im folgenden Uberblick iiber die neutestamentlichen «Petrus-Stellen»
wird von einer sog. synthetischen Nominaldefinition des « Amtes» nur die
Funktion des Petrus ins Auge gefasst, also der oben genannte Aspekt (1).
Dabei ist fiir die hier anstehende ekklesiologische Fragestellung primir
die Funktion (1.2) relevant. Sie ist von anderen Funktionen bzw. persona-
len Relationen, in denen Petrus steht, strikt zu unterscheiden. Dies

1979, 33-58; Josef Blank, Petrus und Petrus-Amt im Neuen Testament, in: ebd.
59-113; Otro Knoch, Petrus im Neuen Testament, in: Michele Maccarrone (Hg,), Il
primato del vescovo di Roma nel primo millennio. Ricerche e testimonianze. Atti del
Symposium Storico-Teologico, Roma, 9—13 ottobre 1989 (Atti e documenti — Pontifi-
cio Comitato di Scienze Storiche 4), Citta del Vaticano (Editrice Vaticana) 1991, 1-52;
Veselin Kesich, Peter’s Primacy In The New Testament And The Early Tradition, in:
John Meyendorff (Hg.), The Primacy of Peter. Essays in Ecclesiology and the Early
Church, Crestwood NY (SVSP) 1992, 35-66; Christian Grappe, D’un temple a I’au-
tre. Pierre et I'Eglise primitive de Jerusalem (EHPhR 71), Paris (PUF) 1992; ders.,
Images de Pierre aux deux premiers siécles (EHPhR 75), Paris (PUF) 1995; S. Pheme
Perkins, Peter, Apostle for the Whole Church, Columbia SC (University of South
Carolina Press) 1994; Roland Minnerath, De Jérusalem a Rome. Pierre et I'unité de
l’Eglise Apostolique (ThH 10), Paris (Beauchesne) 1995; Peter Dschulnigg, Petrus im
Neuen Testament, Stuttgart (KBW) 1996; Otto Bicher, Art. «Petrus, Apostel, I. Neu-
es Testament», in: TRE 26, 1996, 263-273; Timothy Wiarda, Peter in the Gospels. Pat-
tern, Personality and Relationship (WUNT I1/127), Tiibingen (Mohr) 2000; Christ-
fried Bottrich, Petrus. Fischer, Fels und Funktionir (Biblische Gestalten 2), Leipzig
(EVA) 2001; Rudolf Pesch, Die biblischen Grundlagen des Primats (QD 187), Frei-
burg (Herder) 2001; Joachim Gnilka, Petrus und Rom. Das Petrusbild in den ersten
zwel Jahrhunderten, Freiburg (Herder) 2002.

22



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

geschieht, wie erwihnt, in der Absicht, die oft nicht nidher prézisierte Rede
vom «Primat» des Petrus in der Bibel hinsichtlich seiner Perpetuierbarkeit
genauer zu fassen?.

4.2.1 MkEv

— Simon ist der — zusammen mit seinem Bruder Andreas — zuerst in die Nachfolge
berufene Jiinger 1,16—18.

— Simon ist der in der Zwolferliste zuerst genannte Jiinger im Kontext der Konstitu-
ierung des Zwolferkreises 3,13-19.

— Simon ist der Erstgenannte unter den drei Jiingern, die in der Zwolferliste 3,16—19
einen Beinamen erhalten (Simon > nétpog = Petrus, die Zebedaiden Jakobus und
Johannes > Poavepyéc, 6 €otiv viol Bpovtic = «Donnersdhne»; vgl. noch Joh
11,16; 20,24; 21,2: die nicht auf JC zuriickgefiihrte Bezeichnung Thomas «der
Zwilling» [8{8vpoc)).

— Petrus ist der Erstgenannte in der Dreiergruppe Petrus/Jakobus/Johannes 5,37 (mit
den Eltern Zeugen der Erweckung eines gestorbenen Midchens); 9,2 (Zeugen der
Verklidrung JC, Abstiegsgesprich); 14,33 (Getsemani).

— Petrus ist der Erstgenannte in der Vierergruppe Petrus/Jakobus/Johannes/Andreas
13,3 (Adressaten der Endzeitrede JC — MkR; vgl. 1,16-20).

—  Petrus erscheint — zusammen mit Andreas, Jakobus und Johannes (MkR) — in einer
Personalnotiz 1,29-31 (Heilung der Schwiegermutter).

— In den Summaren wird kein Jiinger namentlich genannt.

Funktion (1.1.1)

— Petrus erscheint als Sprecher/Reprisentant der Jiingerschar (Zwdlf/Dreiergruppe)
gegeniiber JC: 1,36 (Suchen Jesu — MkR); 8,27-30 (Messiasbekenntnis); 9,5
(Reaktion auf Wahrnehmung der Verkldrung JC); 10,28 (Frage nach dem Lohn der
totalen Nachfolge); 11,20-25 (Wahmehmung des verdorrten Feigenbaumes —
MkR); 14,33 (Getsemani); 16,7 (Ankiindigung einer Christophanie vor den Jiin-
gern und Petrus — vgl. 14,28; diff. Mt 28,7). Vgl. in einer analogen Rolle (1.1)
Johannes 9,38.

— Petrus erscheint eher als Einzelperson gegeniiber JC, mag aber textpragmatisch
dennoch die Jiingerschar reprisentieren: 8,31-33 (Satanswort im Kontext des
ersten «Jiingerunverstindnis»-Segments [vgl. 1dav toLg pefntag ...] — vgl. ana-
log 10,35-40 (die Zebedaiden im Kontext des dritten «Jiingerunverstiandnis»-Seg-
ments); 14,54.66-72 (Verleugnung — vgl. die ambivalente Fassung der Verleug-
nungsankiindigung 14,26-31//Mt 26,30-35; diff. Lk, Joh).

Funktion (1.1.2)
-~ JC sagt Simon — zusammen mit Andreas — die (vermutlich auszuweitende, daher
exemplarische) kiinftige Funktion des Menschenfischers zu (narratologisch text-

32 Abkiirzungen in der folgenden summarischen Zusammenstellung: JC = Jesus;
MkR / MtR / LkR = Markus- / Matthius- / Lukas-Redaktion; SMt / SLk = Sondergut
des Matthius / des Lukas; Ik = lukanisch; joh = johanneisch; // = Parallele: diff. = dif-
fert; om. = omittit.

23



Urs von Arx

interne Prolepse zu 6,6—13.30 oder textexterne Prolepse?? einer nachosterlichen
Missionstitigkeit): 1,17.

4.2.2 MtEv

— Simon genannt Petrus ist der — zusammen mit seinem Bruder Andreas — zuerst in
die Nachfolge berufene Jiinger 4,18-20.

—  Simon genannt Petrus ist der in der Zwaolferliste zuerst (tp@tog — MtR) erwihnte
Jiinger im Kontext der Aussendung zu Israel 10,2 (also //Mk 6,7-13.30; nicht
Mk 3,13-19, wofiir es keine mt Parallele gibt).

— Petrus ist der Erstgenannte in der Dreiergruppe Petrus/Jakobus/Johannes 17,1
(Zeugen der Verkldarung JC, Abstiegsgesprich); 26,37 (Getsemani).

—  Petrus erscheint in einer Personalnotiz 8,14—15 (Heilung der Schwiegermutter).

Funktion (1.1.1)

— Petrus erscheint als Sprecher/Reprisentant der Jiingerschar (Zwolf/Dreiergruppe)
gegeniiber JC: 16,16 (Messiasbekenntnis); 17,4 (Reaktion auf die Wahrnehmung
der Verkliarung JC); 15,15 (Bitte um Sonderbelehrung/Halacha — MtR); 19,27
(Frage nach dem Lohn der totalen Nachfolge); 26,37 (Getsemani).

— Petrus erscheint eher als Einzelperson gegeniiber JC, mag aber textpragmatisch
dennoch die Jiingerschar reprisentieren: 14,28-31 (Kleinglaube des seewandeln-
den Petrus — SMt; vgl. Joh 21,7 f.); 26,57-58.69-75 (Verleugnung — vgl. die ambi-
valente Fassung der Verleugnungsankiindigung 26,30-35//Mk 14,26-31; diff. Lk,
Joh); vgl. auch 18,21-22.

Funktion (1.1.2)

— JC sagt Simon — zusammen mit Andreas — die (vermutlich auszuweitende, daher
exemplarische) kiinftige Funktion des Menschenfischers zu (kaum interne Prolep-
se zu 10,1-42: Mt bietet nur eine Aussendungsrede, so eher externe Prolepse einer
nachdsterlichen Missionstitigkeit gemiss 28,16-20): 4,19.

— Petrus erscheint als Sprecher/Reprasentant der Jiingerschar gegeniiber einer Aussen-
instanz: 17,24-27 (Frage der Tempelsteuer/Halacha [von JC entschieden] — SMt).

Funktion (1.2)

— Im Anschluss an das Felsenwort verheisst JC dem Petrus, dass er ihm die Schliissel
des Himmelreiches geben werde (externe Prolepse?): 16,19a (vgl. 23,13: die Schrift-
gelehrten und Phariséder verschliessen das Himmelreich), und er sagt weiter, dass
alles, was er (Petrus) auf Erden bindet oder 16st, im Himmel gebunden oder gelost
sein wird: 16,19bc (vgl. 18,15-18; ferner Joh 20,23) — SMt.

— Petrus fragt nach der Hiufigkeit, da er seinem Bruder vergeben soll (Halacha/
Exempel?): 18,21-22 (Q/MIR).

3 Eine textinterne Prolepse ist ein Element, dass im Verlauf des Textflusses wie-
der aufgenommen wird; eine textexterne Prolepse verweist auf etwas, das zeitlich
geschehen folgt, aber nicht innerhalb des vorgegebenen Textes begegnet und mogli-
cherweise vom Autor als den Rezipienten des Textes aus anderweitiger Information
bekannt vorausgesetzt wird. Zur Terminologie vgl. etwa Gérard Genette, Die Erzih-
lung, Miinchen (Fink) 21998, 45-54.

24



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

Wohl keine Funktion im Sinn der oben gegebenen Definition findet sich im sog. Fel-
senwort im engeren Sinn (16,18bcd — SMt): JC qualifiziert das im Namen der Jiinger
gegebene Messiasbekenntnis des Simon Petrus (vgl. 14,33 Gottessohn-Homologie
aller Jiinger) als von Gott gegebene Offenbarung — deshalb auch die vorangegangene
Seligpreisung des Petrus allein — und identifiziert seinerseits Petrus (nétpoc) als Fels
(nétpar), auf dem er seine Kirche (éxkAnoia), gegen welche die Hadespforten nichts
vermogen, bauen werde (externe Prolepse, vgl. das Mit-Sein JC 28,19 f. im Blick auf
die EIlf). Siehe dazu unten.

4.2.3.1 LkEv

— Simon (Petrus) gehort zusammen mit den Zebedaiden zu den JC zuerst nachfol-
genden Jingern 5,1-11.

— Simon genannt Petrus ist der in der Liste der Zwolf (Ik = Apostel) zuerst genannte
Jiinger im Kontext der Auswahl der Zwolf 6,12—-16.

— Petrus ist der Erstgenannten in der Dreiergruppe Petrus/Johannes/Jakobus (Reihen-
folge!) 8,51 (Zeugen mit den Eltern einer Totenerweckung); 9,28 (Zeugen der Ver-
kldarung).

— Petrus ist wohl der erste Empfianger einer (nur referierten) Christophanie 24,34 —
LkR (vgl. 1Kor 15,5; diff. Mt 28,9—10: Maria Magdalena und die andere Maria;
Joh 20,11-18; Mk 16,9: Maria Magdalena).

— Simon erscheint (sequentiell vor der erzihlten Berufung in die Nachfolge) in einer
Personalnotiz 4,38-39 (Heilung der Schwiegermutter).

Funktion (1.1.1)

— Petrus erscheint als Sprecher/Reprisentant der Jiingerschar (Zwof/Dreiergruppe)
gegeniiber JC: 8,45 (Antwort auf eine Frage JC — LkR); 9,20 (Messiasbekenntnis);
9,31-33a (Einschlafen bei der Verkldrung — LkR?); 12,41 (Frage zu einem Wach-
samkeitsgleichnis — LkR; anders R. Pesch u.a.: Bezug allein auf Petrus); 18,28
(Lohn der totalen Nachfolge); 22,8 (Vorbereitung des Passamahles, zusammen mit
Johannes — LkR).

—  Petrus erscheint eher als Einzelperson gegeniiber JC: 22,54-62 (Verleugnung, vgl.
die erweiterte Verleugnungsankiindigung 22,31-34); 24,12 (Gang zum leeren
Grab) — SLk (textkritisch ungesichert)? Es fehlt 9,22 //Mk 8,31-33 das Satanswort
an Petrus (om. LkR).

Funktion (1.1.2)

— JC sagt Simon (Petrus) die (personell auszuweitende) kiinftige Funktion des Men-
schenfischers zu (in einer Erzidhleinheit mit Verbindungen sowohl zu Mk
1.16-20//Mt 4,18-22/om. Lk [Jakobus und Johannes bzw. zwei Boote] als auch zu
Joh 21,1-11 [grosser Fischfang]) (wohl narratologisch interne Prolepse etwa zu
Apg 2,37-41;9,35.42; 10,34-48): 5,1-11 (SLk).

Funktion (1.2)

— JC sagt — im Kontext einer bevorstehenden Prifung der (zwolf) Apostel (vgl.
22,14) durch den Satan — Simon sein Gebet zu, dass sein Glaube / seine Treue nicht
aufhore, und er beauftragt ihn, nach seiner Bekehrung die Briider (adeAgoi) zu
stirken (folgt Verleugnungsankiindigung — so Vers 32c narratologisch vielleicht
interne Prolepse zu 24,33 f.; Apg 1-2): 22,31-32 (SLk). Siche dazu unten.

25



Urs von Arx

4232 Apg

Petrus ist der in der Zwolferliste zuerst (im Rahmen der Vierersequenz
Petrus/Johannes/Jakobus/Andreas — diff. Lk 6,14) erwihnte Jiinger 1,13.

In den Sammelberichten (2,42-47; 4,32-37, 5,12-16) wird neben der wiederkeh-
renden Rede von den «Aposteln» einmal einer (Petrus in 5,15) namentlich hervor-
gehoben (vgl. 19,11-12: Paulus).

Funktion (1.1.2)

Petrus (teils zusammen mit Johannes [im Folgenden = *], vgl. Lk 22,8) erscheint
als Sprecher/Reprisentant der nachosterlichen Jiingerschar (primir der Zwolf =
Apostel) gegeniiber Ausseninstanzen: 2,14-41 (missionarische Pfingstrede);
3,1-10.11-26 (*Heilung eines Geldhmten und missionarische Rede); 4,1-22
(*Gefangennahme, Verhor vor dem Hohen Rat und Apologie); 5,1-11 (Straftodak-
tion gegeniiber Hananias und Saphira — Kirchenzucht?); 5,17-42 (Gefangennah-
me der Apostel, Verhor vor dem Hohen Rat und Apologie, vgl. 5,29a); 8,14-25
(*im Auftrag der Apostel [!] Geistmitteilung an die von Philippus gewonnenen
Samarier — vgl. noch Strafandrohung gegen Simon, Verkiindigung ausserhalb von
Jerusalem in Samarien); 10,1-11,18 (Petrus wird durch Gottes I[nitiative zum
ersten Heidenmissionar [so das riickblickende Fazit 15,7, vgl. aber 8.4 ft.]).

Die explizite Korrelierung des Petrus mit den zwolf Aposteln bzw. Johannes fehlt
9,32-43 (Heilung des Aneas in Lydda und Auferweckung der Tabita in Joppe).

Funktion (1.2)

Petrus erfiillt gegeniiber der nachdsterlichen Jiingerschar (Zwalf = Apostel bzw.
Gemeinde) eine Funktion: 1,15-26 (Initiative zur Nachwahl des Matthias in das
Zwolfergremium zwecks Zeugenschaft vor Israel und begriindende Rede);
11,1-18 (Belehrung der Jerusalemer Gemeinde iiber den von Gott autorisierten
torafreien Einbezug der Heiden in die Ekklesia und deren Taufe, freilich im Sinn
einer Rechenschaftsablegung / Apologie vor der Gemeinde in Jerusalem [!]);
12,3-17 (der von einem Engel aus dem Gefingnis befreite Petrus [vgl. 5,17-20:
Apostel; 16,23-34: Paulus und Silas] ldsst dies dem Herrenbruder Jakobus und
den Briidern ausrichten «und geht an einen andern Ort»); 15,1-21 (Petrus bezeugt
den von Gott selbst initiierten torafreien Zugang der Heiden zur Ekklesia im Kon-
text des sog. Jerusalemer Konvents mit Aposteln und Altesten, mit dem Herren-
bruder Jakobus, der das abschliessende Votum [ > Aposteldekret| spricht, sowie
mit Barnabas und Paulus).

Keine explizite Funktion hat Petrus etwa bei der Wahl der Sieben (6,1-7).

Petrus hat also innerhalb Apg 1-5 eine dominante Stellung, was 6—15 nur noch partiell
der Fall ist, und zwar in Korrelation mit den Zwolfen bzw. den Aposteln (zuletzt 16,4
erwiihnt) bzw. im Raum Jerusalem-Judda-Samarien-Galilda. Vgl. auch eine gewisse
Parallelisierung a) zwischen Petrus (inmitten der Zwolf = Apostel) und Paulus (in
nachgeordneter Kontinuitit zu den Aposteln) in ihrer — Heiden einbeziehenden — Zeu-
genschaft fiir den Auferstandenen/Erhohten (etwa punkto Machttaten, Leiden); b) zwi-
schen Petrus als Glied der Zwolf = Apostel (zuerst) und dem Herrenbruder Jakobus in
Zuordnung zu den Altesten (danach —so 12,17; 15,13; 21,18; vgl. Gal 1 f.; 1Kor 15.,7)
hinsichtlich einer Art Erstposition in Jerusalem.

26



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

4.2.4 JohEv

— Simon Petrus wird von seinem Bruder Andreas — einem der beiden Erstjiinger —
zum Messias Jesus gefiihrt und von diesem zu Kefas, d.h. Petrus, umbenannt
1,40-42 (44).

— Simon Petrus ist der erstgenannte Jiinger der sieben Jiinger bei der Christophanie
am See Tiberias 21,2.

Funktlon(l 1.1)

Simon Petrus erscheint als Sprecher/Représentant des Jiingerschar gegeniiber JC:
6,66—71 (Treue- und Glaubensbekenntnis); 21,1-14 (Christophanie in Kontext
vom wunderbarem Fischfang [vgl. Lk 5,1-11] und Mahl mit Brot und Fischen
[vel. Lk 24,13-35]).

— Petrus erscheint eher als Einzelperson gegeniiber JC: 13,5-11 (Fusswaschungs-
szene mit soteriologischer Sinngebung [Reinigung durch Tod JC]); 13,36-38 (Ver-
leugnungsansage, vgl. 21,18-19); 18,10-11 (Petrus haut Malchus das rechte Ohr
ab und wird von JC zurechtgewiesen — JohR hinsichtlich Identifizierung der bei
den Synoptikern anonymen Figuren); 18,15-18.25-27 (Verleugnung).

Ein joh. Spezifikum: Weitere Sprecher/Repriasentanten des Jiingerkreises gegeniiber

Jesus sind: Andreas, der Bruder des Simon Petrus (6,8; vgl. auch 12,22); Thomas

(11,16; 14,5 [Abschiedsreden=AR]; vgl. 20,24-29); Philippus (6,5-7; 14,8-9 [AR];

vgl. 1,43-46; 12,22-23); Judas (14,22 [AR]). Eine Sonderrolle hat der «Jiinger, den

Jesus liebte» (GJ), vgl. 13,25 u.0.

Funktion (1.1.2)
Petrus erscheint als Sprecher/Reprisentant der Jiingerschar gegeniiber dem GJ: 13,24
(Kontext der Identifizierung des Verriters), vielleicht auch 20,1-10 (Petrus und der GJ
laufen auf eine Nachricht Maria Magdalenas hin zur leeren Grabkammer, der zuerst
angekommene GJ lidsst Petrus zuerst eintreten, kommt aber anders als Petrus bereits
zum Glauben); 21,7 (der GJ identifiziert gegeniiber Simon Petrus eine Christophanie).

Funktlon(l 1.2 oder 1.2)
Simon Petrus ergreift die Initiative zu einem Fischfang: 21,3; er zieht das nicht zer-
reissende Netz mit 153 Fischen allein ans Land 21,11 (vgl. Vers 6 — Missions-
metaphorik [vgl. Mk 1,17; Lk 5,10] oder Ekklesialmetaphorik [vgl. noch Lk 5,6]
im Sinn einer der Einheit dienenden Funktion?).

Funktion (1.2)
JC beauftragt Simon, Sohn des Johannes (vgl. 1,42; Mt 16,17) nach einer dreima-
liger Vergewisserung, dass er (Petrus) ihn (Jesus), und zwar mehr als die anderen
Anwesenden, liebe (vgl. die dreimalige Verleugnung c. 18), mit dem Weiden sei-
ner (JC) Schafe und weissagt seinen Mirtyrertod, der zur erst jetzt erdffneten
Nachfolge (vgl. 13,26) gehort: 21,15-19 (vgl. Joh 10,1-16 mit Hinweis auf den
Tod JC in soteriologischer Perspektive; vgl. aber auch eine gewisse Spannung zu
Joh 19,25-27). Siehe dazu unten.

Zur Nachfolge-Problematik in joh Perspektive sind im Ubrigen zu vergleichen die

Funktion des Parakleten in den AR sowie das bleibende GJ-Zeugnis gegeniiber dem

auf den Tod zugehenden Hirtenstellvertreter 21,20—14: Petrus ist also im JohEv nicht

ein Offenbarungstradent oder Lehrer.

23



Urs von Arx

4.2.5.1 Paulusbriefe: Gal

Kefas ist in der narratio 1,12-2,14 durchgehend die Referenzgrosse, auf die hin Pau-

lus seine Argumentation mit den unter judaistischen Einfliissen stehenden galatischen

Adressaten ausrichtet, was dessen hervorragenden Status in der Kirche hinsichtlich der

verhandelten Sache bezeugt.

— Ca. zwei Jahre nach seiner Berufung/Bekehrung besucht Paulus in Jerusalem
Kefas, um ihn kennen zu lernen (iotopficat), wobei er keinen weiteren der
«Apostel vor mir» trifft ausser den Herrenbruder Jakobus: 1,15-24.

— Nach ca. 12/13 (weiteren?) Jahren zieht Paulus mit Barnabas und dem un-
beschnittenen Titus erneut nach Jerusalem, um den dort als Autoritidten Geltenden
(o1 dokovvteg) seine Evangeliumsverkiindigung an die Nichtjuden zur Stellung-
nahme vorzulegen — in der Hoffnung auf iibereinstimmende Wahrheitserkenntnis
gegeniiber judaisierenden Falschbriidern (vgl. Apg 15,5). Es kommt zu einer sol-
chen Paulus anerkennenden Erkenntnis und zu einer Vereinbarung mit den Autori-
titen bzw. den Sdulen (ot doxoVvreg 0tOA0L — Sdulen des eschatologischen Tem-
pels wie Offb 3,12 oder freistechende Siulen im Sinn von herausragenden
Personen?) Jakobus, Kefas, Johannes (sind diese drei identisch mit den doxodvteg
oder bilden sie deren inneren Kreis?) hinsichtlich einer nicht prizisierten Auftei-
lung der Mission zwischen einerseits Petrus (so 2,7-8, statt Kefas) bzw. «sie» und
andererseits Paulus bzw. «uns» sowie einer Kollekte als Ausdruck der Gemein-
schaft: 2,1-10.

— Beim Konflikt in Antiochien lber die zusitzliche Frage der Tischgemeinschaft
zwischen getauften Juden und Nichtjuden sieht sich Paulus mit seiner Ansicht
betreffs der Wahrheit des Evangeliums freilich isoliert gegeniiber Kefas und den
tibrigen Judenchristen in Antiochien inkl. Barnabas: 2,11-14 (vgl. Apg 15,30-41).

Bemerkung zur historischen Rekonstruktion: Umstritten ist, ob Petrus um der weite-

ren Kohiasion zwischen Juden- und Heidenchristen willen (etwa auf der Basis des sog.

Aposteldekrets) irgendwie hinter einer Art von Gegenmission (aus Antiochien?) in

paulinischen Gemeinden steht, vgl. etwa 1Kor 1,12; 2Kor 11,5 oder auch die Argu-

mentation von 1 Kor 8-10; Rom 14,

4.2.5.1 Paulusbriefe: 1Kor

— Paulus setzt sich in [Kor 1,104,21 mit dem Phidnomen der sog. Parteien in
Korinth auseinander, die sich auf Paulus, Apollos, Kefas und (wohl Ironie) auf
Christus als Bezugsgrossen berufen. Es ist unklar, ob etwa Petrus, welcher der
korinthischen Gemeinde also bekannt war, sich selbst in Korinth — und erst noch
in einer Art Gegenmission — aufgehalten hat oder nicht. Eher unwahrscheinlich ist,
dass 1Kor 3,11 gegen Mt 16,18 polemisiert.

— IKor 9,5 verweist Paulus in einer Argumentation, wo er einerseits seinen Aposto-
lat (Beauftragung durch den Auferstandenen/Erhohten), andererseits seinen Ver-
zicht auf den einem Apostel zustehenden Unterhalt durch die Gemeinde unter-
streicht, auf «die iibrigen Apostel und der Briider des Herrn und Kefas».

— Im weiteren Kontext einer Argumentation iiber die Auferstehung JC kommt Pau-
lus auf die thm zuteil gewordene Christophanie zu sprechen, in welchem
Zusammenhang er ein Traditionsstiick zitiert, dass Kefas als ersten Empfinger
einer (fiir den Apostolat konstitutiven) Erscheinung des Auferstandenen/Erhohten
ausweist, dann folgen Christophanien vor den Zwolfen, weiteren iiber 500

28



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

Briidern, dem Herrenbruder Jakobus, allen Aposteln, schliesslich vor ihm selbst:
1Kor 15,1-11.

4.2.6 1Petr

1Petr gilt als pseudepigraphische Schrift. Im Priskript erscheint Petrus als Absender,
insofern diirften einige fiir das damalige Petrushild konstitutive Elemente zu iden-
tifizieren sein.

— Die adscriptio im Priskript 1,1-2 lokalisiert die Adressaten (¢xAextol) aus einer
paldstinazentierten (also wohl judenchristlichen) Perspektive in der «Diaspora»,
und zwar in funf Provinzen (oder Landschaften) Kleinasiens, die teilweise zum
paulinischen Einzugsgebiet gehoren. Ist das ein Indiz fiir Gegenmission oder fiir
eine (potenziell universale) «sollicitudo ecclesiarum» (zum Ausdruck vgl. 2Kor
11,28) des Petrus?

— In diesem Zusammenhang ist noch der wahrscheinliche Absenderort Babylon
(wohl Deckname fiir das ebenfalls in der «Diaspora» gelegene Rom) zu bertick-
sichtigen 5,13.

—  Der unbekannte Autor lisst 5,1-4 Petrus sich als Mitpresbyter an die npesButepot
(fiir das Gemeindeleben verantwortliches Kollegium von angesehenen Gemeinde-
gliedern) wenden, situiert ihn mithin (anders als 1,1: Apostel) in eine mit Adressaten
geteilte Verantwortung. Diese wird umschrieben als Weiden der (ihnen) anver-
trauten Herde Gottes (motudvorte 1o €v bulv motpviov tod Beod) bzw. als Wahr-
nehmung einer leitenden Erstverantwortung (éniokonodvteg), und zwar in einer
Art Riickverweisung auf den Erzhirten (apyimotunv) JC (bzw. den «Hirten und
Episkopen eurer Seelen» 2,25: JC oder Gott). Was den (fiktiven) Petrus von den
angeredeten Mitiltesten unterscheidet, ist sein Rekurs auf eine Zeugenschaft der
Leiden JC (entweder auf sein eigenes Martyrium in Rom oder auf Jesu Passion in
Jerusalem bezogen — vgl. noch die Leidensthematik 4,12-19).

4.2.7 2Petr

Auch 2Petr ist eine pseudepigraphische Schrift (die jiingste im NT, literarisch abhin-

gig von Jud, fast als literarisches Testament gestaltet, in judenchristlicher Grundorien-

tierung). Fiir das implizierte Petrusbild lassen sich etwa folgende Momente auswerten:

— Universal ausgerichtete adscriptio 1,1-2 (vgl. aber auch Jak 1.1).

—  «Wir»-Rekurs (vgl. auch 3,2) auf das Geschehen der Verklirung Jesu (nicht auf
Ostern noch auf das petrinische Messiasbekenntnis!) als Gegenstand einer Augen-
zeugenschaft, welche die christologische Verkiindigung samt umstrittener Parusie-
erwartung legitimiert 1,16-21.

Nimmt der unbekannte Verfasser die in Mt 16,18f. profilierte Gestalt des Petrus in

Anspruch, um mit ihr die Irrlehre der Leugnung der Parusie und der Herrschatt des

Erhohten auszuschliessen? Liegt im Kontext der Parusieparinese eine Art von petrini-

scher Unbedenklichkeitserklirung fiir die paulinischen Briefe — also eine Lehrfunk-

tion — vor (vgl. 3,14-16)?

4.3 Im Riickblick auf die obige Zusammenstellung sind jene Aspekte des
Petrusbildes, welche die hervorgehobene Stellung des vorosterlichen
Petrus im Kreis der Zwolf bzw. des nicht niaher differenzierten Jiinger- und

29



Urs von Arx

Jiingerinnenkreises im Kontakt mit Jesus Christus bezeugen (also 1.1.1 in
den Evangelien), fiir unsere Frage kaum auszuwerten, da sie zu sehr mit der
einmaligen historischen Gestalt des Simon Petrus verbunden sind. Dass
diese hervorgehobene Stellung mit einer Erstberufung zu tun hat (anders
Joh 1,35-51) und/oder mit einer Erstbegegnung mit dem Auferstandenen
(sog. Protophanie) und/oder mit einer hervorgehobenen Stellung in der
Jerusalemer Gemeinde, wird ofters und mit guten Griinden erwogen, muss
aber letztlich offen bleiben. In all diesen Texten, wo Petrus sozusagen die
Zwolf bzw. den Jiinger- und Jiingerinnenkreis gegeniiber Jesus Christus
vertritt, auch in jenen Texten, wo dieser Reprisentationsstatus zuriicktritt,
kommt Petrus, wenn schon von seiner historischen Einmaligkeit abstra-
hiert wird, in erster Linie die Bedeutung des exemplarischen Jiingers zu:
An seinen Verhalten konnen die Rezipienten der Evangelientradition
sich — positiv oder negativ — orientieren. Die Funktion als Identifikations-
figur ist hier primér. Das gilt nicht nur fiir die Jiinger (und Jiingerinnen) im
Allgemeinen, sondern oft auch fiir «Amtstrager». Insofern ist Petrus auch
Typos des Amtstrdigers (also Typos des Jiingers/der Jiingerin — Christ/
Christin; Typos des Apostels — Bischof 0.4.).

Petrus in der Funktion als Verkiinder und Missionar (der grossere Teil
von 1.1.2) fallt fiir unsere Fragestellung ebenso ausser Betracht. Hier tritt
das Exemplarische einer Funktion, die auch andere gleich wahrnehmen,
wohl noch deutlicher in Sicht.

Fiir die Frage nach einem neutestamentlich bezeugten «Petrusamt» sind
unter den in der Kategorie (1.2) aufgefiihrten Texte m.E. diejenigen in
erster Linie heranzuziehen, die schon lange als die klassischen Belege fiir
den pipstlichen Primat und die pipstliche Lehrautoritit gelten. Wo Petrus
eine Aufgabe im Gegeniiber zu den iibrigen Gliedern des Zwolferkreises
bzw. der librigen Apostel (und Apostolinnen, vgl. Rom 16, 7) oder gegen-
tiber der vorosterlichen Jiinger- und Jiingerinnenschar bzw. der nachoster-
lichen Kirche auszuiiben hat, mag er vielleicht tatsachlich Typos fiir einen
Dienst sein, der jeweils nur von einem einzigen Amtstrager wahrgenom-
men wird. Dazu sind nun einige weitere Bemerkungen am Platz.

4.3.1 Mt 16,17-19 (SMt)

4.3.1.1 Mt 16,18 bringt den Namen «Petrus» (nétpog) mit der Bezeich-
nung «Fels» (métpo) zusammen, und zwar in einem Wortspiel, das so wohl
nur im Griechischen méglich ist und allem Anschein nach eine Umdeutung
einer dlteren, durchaus auf Jesus zuriickgehenden Namengebung ist: Jesus
gibt Simon den Bei- oder Ubernamen X2 bzw. 85D (aramiiisch, kef bzw.

30



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

kefa’), griechisch transkribiert xngdg, griechisch iibersetzt nétpog (vgl.
Mk 3,16; Joh 1,42; Lk 6,14; vgl. Mt 10,2; 16,18b; ferner Paulus bis auf Gal
2,7 1.). Nun bezeichnet der Ausdruck 53/ 89”3 in der Regel einen beweg-
baren Stein (Felsklumpen, Kieselstein, Edelstein usw.), nur selten den in
der Erde griindenden Felsen. Dasselbe gilt fiir nétpog: Es bedeutet in der
Regel «Stein» (wie AiBoc), nur selten «Fels», wofiir meist nétpo steht. Es
ist also unwahrscheinlich, dass bei der Namengebung sowohl im Aramii-
schen (9°2) wie im Griechischen (nétpog) je der semantische Sonderfall
«Fels» im Spiel gewesen ist. Wenn Jesus also dem Simon den Ubernamen
«Stein» gibt, so mag das mit seinem Charakter oder seinem Aussehen oder
mit seiner Wichtigkeit («Edelstein»?) oder was auch immer zu tun haben —
das ist nicht mehr aufzuhellen.

Wie dem auch sei, die Metaphorik der Interpretation von «Petrus»
(nétpog) als «Fels» (nétpa) in dem Sinn, dass JC auf ihm seine Kirche
(uov Vv £éxkkAnciov) bauen werde, macht zwei iibliche Annahmen frag-
wiirdig: a) an eine Funktion zu denken, die durch die Zeiten und die Gene-
rationenfolge hindurch immer wieder wahrzunehmen ist (ein sozusagen in
Generationenfolge «wanderndes» Fundament der Kirche zerstort m.E. die
Baumetaphorik); b) dass damit eine Funktion bezeichnet wird, die Simon
Petrus aktiv wahrzunehmen hat —es geschieht ja etwas an ihm, insofern er
auf Grund einer Offenbarung den christologischen Status Jesu Christi aus-
gesprochen hat, was mit zum Fundament, das Petrus in Person ist, gehort
(vgl. die hiaufige Interpretation des Felsens auf den Glauben des Petrus bei
vielen Kirchenvitern). Insofern ist es auch fragwiirdig, traditionsge-
schichtliche Beziige zu Stellen wie Jes 28,6; 51,1f. oder gar Dt 32 4ff.
herzustellen zu wollen, wo die semantisch prizisierende und daher ein-
engende Baumetaphorik fehlt.

Kurz: beim Felsenwort steht die Stellung des Petrus als eines Ersten in
seiner Einmaligkeit im Vordergrund, hier gibt es m.E. keine Nachfolge
(perpetuitas, die eine Voraussetzung fiir eine «amtliche» petrinitas wire).
Darin liegt freilich eine gewisse Analogie zur Gestalt des Abrahams als
Felsen Jes 51,14 vor.

Eine jeweils retrospektiv in Sicht tretende Fundamentfunktion inner-
halb einer Baumetaphorik begegnet im NT bekanntlich sowohl im Blick
auf JC allein (1Kor 3,11: Bepéhiov = Fundament; vgl. Kol 2,7) als auch
auf die Apostel und Propheten (Eph 2,20 Bepéiiov mit JC als dxpoyo-
viaitog = «Eckstein» eher als «Schlussstein») bzw. auf die zwolf Apostel
(Offb 21,14: Beperiovg dddexa) — hier wire also eine kollektive Felsen-
funktion im Blick.

31



Urs von Arx

Angemerkt sei noch, dass der Ausdruck «meine Kirche» Mt 16,18c
historisch gesehen sich auf die éxxkAncia in Jerusalem oder — weniger
wahrscheinlich — in Antiochien mit ihrem jeweiligen iiberlokalen An-
spruch beziehen mag (vgl. Anm. 34).

4.3.1.2 Anders ist es beim Wort vom Schliisseltriger (Mt 16,19a; vgl. Mt
23,13) und dem wohl als Interpretament beigefiigten Wort vom Binden
und Losen (Mt 16,19bc). Mag hier mehr das verbindliche Lehren (Hala-
cha im Sinn des MtEv) oder mehr das disziplinarische Entscheiden iiber
die Zugehorigkeit zu einer Gemeinschaft, die fiir die Anwartschaft auf das
Himmelreich von Belang ist, im Vordergrund stehen — es ist dies eine
Funktion, die Petrus aktiv wahrzunehmen hat und wo auch eine Wahrneh-
mung nach dessen Tod (perpetuitas) Sinn macht. Nun sehen wir aber, dass
Mt 18,15-18 Jesus das Binden und Losen (im Kontext einer Diziplinarre-
gel) auch den Jiingern (oder den Zwolfen?) iibertragen ldsst (vgl. auch Joh
20,23), so dass dieser Aspekt eines Petrusamtes von einer Pluralitit von
dafiir verantwortlichen Personen ausgeiibt wird (vgl. auch Mt 28,19f1.),
wie immer es sich mit der iiberlieferungsgeschichtlichen Prioritdt von
16,19b oder 18,18 verhilt.

4.3.1.3 Hier sei nun doch eine iiber den Text in seiner Endgestalt hinaus-
gehende Bemerkung zur traditionsgeschichtlichen Beurteilung von Mt
16,17-19 angefiigt. Zwei Auffassungen mochte ich erwihnen:

a) Es liegt eine matthédische Bildung vor mit zwei voneinander unabhingigen vormat-
thdischen Traditionen, ndmlich 16,18bcd (Petrus-Felsen-Hadespforten) und 16,19bc
(Binden und Lésen) — so etwa die beiden grossen deutschsprachigen Kommentare von
Joachim Gnilka (HThKNT 1/2) und Ulrich Luz (EKK 1/2), ferner Jiirgen Roloff, Die
Kirche im Neuen Testament (GNT 10), Gottingen (V&R) 1993, 162f.; Ferdinand
Hahn, Die Petrusverheissung Mt 16,18f., in: ders., Exegetische Beitrige zum dkume-
nischen Gesprich. Gesammelte Aufsitze [, Gottingen (V&R) 1986, 185-200, u.a.;

b) Es liegt ein im Wesentlichen durchgehendes Traditionsstiick vor, das ein Bruchstiick
aus einer (verloren gegangenen) Oster- oder einer anderen Erziihlung bildet, z.B.
Rudolf Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition, Gottingen (V&R)
101995, 2771.; Christoph Kdhler, Zur Form- und Traditionsgeschichte von Mt 16, 17-19,
NTS 23 (1976/77) 36-58; Rudolf Pesch, Simon-Petrus. Geschichte und geschichtliche
Bedeutung des ersten Jiingers Jesu Christi (PuP 15), Stuttgart (Hiersemann) 1980,
96-104; vgl. auch William D. Davies / Dale C. Allison (ICC Matthew I1) 602-615; das
ist aber fiir 16,17 ohne den vorausgehenden Vers 16 kaum moglich — so Anton Vigt-
le, Das Problem der Herkunft von «Mt 16,17-19», in: ders., Offenbarungsgeschehen
und Wirkungsgeschichte. Neutestamentliche Aufsitze, Freiburg (Herder) 1985,
109-140.

32



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

Die von Kiihler begriindete Auffassung, es liege 16,1719 die Gattung «Investitur des
Offenbarungstradenten» vor, vermag ich nicht zu teilen, aber auch nicht die von ande-
ren unabhingig davon geiusserte Ansicht, dass Petrus in matthiischer Sicht so etwas
wie der Tradent bzw. Garant der Lehre sei, wie sie etwa 28,1620 die EIf — wie 28,10
ohne Hervorhebung des Petrus — in ihrer universalen Sendung zu vertreten hitten.

4.3.2 Lk 22,31-32 (SLk)

Im Kontext eines kleinen Symposions (Gesprich im Anschluss an ein
Mahl — vgl. die johanneischen Abschiedsreden mit dem abschliessenden
Gebet Jesu fiir die Jiinger, u.a. dass sie in der Wahrheit geheiligt seien)
bringt Lk eine sonst unbekannte Petrustradition mit der aus dem Markus-
stoff stammenden Verleugnungsansage in Zusammenhang. Im Kontext
des lukanischen Werkes ist beim «Stédrken der Briider» noch am ehesten
an eine entsprechende Handlung des Petrus im Kontext der Verarbeitung
des Todes Jesu (vgl. Lk 24,33f.) und der ersten nachosterlichen Initiativen
(vgl. Apg 1,15-26) zu denken; die vorlukanische Tradition mag eine
Aktion des Petrus im Sinn einer Sammlung des angesichts des Todes Jesu
auseinander brechenden Jiingerkreises reflektieren. Jedenfalls ist die Aus-
sage innerhalb des lukanischen Horizontes derart in der geschichtlichen
Einmaligkeit der Passion Jesu situiert, dass eine perpetuierbare Funktion
im Sinn einer singuldren gesamtkirchlichen Verantwortung fiir die rechte
Lehre, die durch einen Schutz vor Glaubensirrtum privilegiert ist, nicht in
Sicht tritt, obwohl im Laufe der Auslegungs- und Wirkungsgeschichte die-
se Interpretation in Rom und anderswo aufgekommen ist (wobei dann
bekanntlich Gal 2,11ff. zum Problem wurde). Apg 15 kann nicht als text-
interne Illustration betrachtet werden, und auch die Formulierung «(die
Briider) starken» ist zu unspezifisch (vgl. Apg 15,41; 16,5; 18,23; zur
Sache auch Rom 1,11).

4.3.3 Joh 21,15-19

Die Aufgabe, als Hirte die Schafe Jesu zu weiden, in die Petrus vom
Auferstandenen im Kontext der Todesankiindigung und der jetzt einset-
zenden Nachfolge Petri (vgl. Joh 13,36) eingesetzt wird, ist auch eine
Funktion, die weiterhin — in Riickbindung an den Hirten JC — wahr-
genommen werden muss. Das JohEv dussert sich im Nachtragskapitel
Joh 21 (das Petrus viel mehr hervorhebt, als es in Joh 1-20 der Fall ist)
freilich dazu nicht explizit; es spricht bloss von der bleibenden Bedeutung
des GJ als primirem Zeugen der johanneischen Jesustradition — d.h. im
JohEv hat Petrus keine Lehrfunktion.

33



Urs von Arx

Nun wird aber in den iibrigen neutestamentlichen Schriften ein solcher
Hirtendienst auch den Presbytern von Milet je fiir ihren «Ortskreis» in der
Kirche Gottes (Apg 20,17-39, bes. Vers 28: «Achtet auf euch selbst und
die ganze Herde, in der euch der heilige Geist bestellt hat als Episkopen,
zu weiden die Kirche Gottes.») oder den in 1Petr 5,14 angesprochenen
Mitpresbytern im nordwestlichen Kleinasien aufgetragen (siehe 4.2.6);
vgl. noch Eph 4,11. Zwischen Joh 21 und den anderen Belegen eines Hir-
tendienstes wird kein erkennbarer Zusammenhang hergestellt; das leisten
erst spatere Systematisierungen.

Wenn Paulus 2Kor 11,28 von der Sorge fiir alle Gemeinden (uépipuva
Tooc®V TV EKKkANno1dv, sollicitudo omnium ecclesiarum) spricht, so hat
er in seinem Bereich auch eine solche Verantwortung wahrgenommen
durch Besuche, Briefe und Sendboten wie Timotheus und Titus. In den
Past (vgl. schon Kol und Eph) nimmt Paulus — er ist hier der einzige
Apostel! — (fiir die heidenchristliche Kirche) eine Stellung ein, die man
durchaus als unbeschréinkten primatialen Hirtendienst bezeichnen konn-
te, der freilich nach seinem Abgang in einer Pluralitit von Gemeinde-
leitern — Timotheus und Titus sind dafiir die Prototypen — und in Riick-
bindung an die vom Apostel in Lehre und Person reprisentierte Tradition
weiterlebt.

So bleibt letztlich fiir Joh 21 eine allenfalls «gesamtkirchliche«3
Dimension eines auch sonst in der Kirche wahrgenommenen Hirten-
dienstes iibrig, die dann als eine spezifisch petrinische Funktion beurteilt
werden mag; bloss miisste sie eben mit der von einer Vielzahl wahrge-
nommenen Hirtenfunktionen, die ebenso auf den Erzhirten Jesus zuriick-
weisen, systematisch in ein befriedigendes Verhiltnis gebracht werden.

3 Im Blick auf das Vorkommen des Ausdrucks éxkAncio in einem neutestament-
lichen Text von «Gesamtkirche» zu sprechen, scheint mir problematisch, wenn damit
das gemeint wird, was in der Regel im heutigen ekklesiologischen Diskurs als «Uni-
versalkirche» — Korrelat zu «Lokalkirche» — bezeichnet wird. M.E. lassen sich im NT
folgende Anwendungen unterscheiden: a) der Term bezeichnet eine lokale Gemein-
schaft, oft als sog. Hauskirche(n), (so meist bei Paulus); b) der Term wird generisch
gebraucht (z.B. 1Kor 6,4; 10,32; 11,22; 12,28); ¢) der Term bezeichnet eine das Irdi-
sche transzendierende, besser: das Irdische einbeziehende «kosmische» Grosse, die
Schopfung unter der Herrschaft Christi, zu der die Getauften gehdren (Kol, Eph); d)
der Term bezeichnet das von und in JC erneuerte (und um die «Volker» erweiterte)
Volk Gottes/Israel mit seiner «iiberlokalen», aber damit noch nicht einfach «universa-
len» Dimension (so wohl das Selbstverstindnis der Jerusalemer Urgemeinde und viel-
leicht auch der davon abhingigen Antiochener Gemeinde, vgl. Gal 1,13; 1Kor 15,9;
Phil 3,6; wohl auch Mt 16,18).

34



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

Inwieweit die ritselhafte Aussage von 21,11 (von dem von Simon
Petrus allein ans Land gezogenen und nicht zerreissenden Netz mit 153
Fischen) mit Gedanken der Mission oder der zu bewahrenden Einheit der
Kirche zu assoziieren ist, muss letztlich offen bleiben.

4.3.4 Fazit

Wenn man die neutestamentlichen Stellen, die Petrus erwihnen, in ithrem
literarisch-theologischen Kontexten zur Kenntnis nimmt und sie darauf-
hin befragt, was iiber die geschichtliche Einmaligkeit seiner literarisch
bezeugten Erstposition und ihre moglichen Begriindungen (wie etwa erste
Ostererscheinung, Erstberufung, nachosterliche Stellung in Jerusalem)
hinaus an Elementen erkennbar ist, die eine Weiterfithrung seines Diens-
tes in je einzelnen Nachfolgern verlangen oder nahe legen, so stehen wir
m.E. vor einer gewissen Verlegenheit. Was in der obigen Analyse als eine
aktive Funktion im Gegeniiber zu Mitberufenen, zur kirchlichen Gemein-
schaft und als sachlich ablésbar von der geschichtlich einmaligen Person
des Petrus in Sicht trat, ist von der Art, dass diese Funktion — wenn wir im
Bereich des neutestamentlichen Zeugnisses bleiben — von Personen wahr-
genommen wird, die nicht in einer monopersonalen Nachfolge des Petrus
stehen, wie es die klassische Papstdoktrin voraussetzt. Man kann durch-
aus von einer funktionalen, selbstverstandlich immer an Personen gebun-
den Weiterfithrung dessen reden, wozu Petrus als Einzelner von Jesus
beauftragt worden ist, aber das alles begriindet m.E. nicht zwingend ein
spezifisch von einer einzelnen Person wahrzunehmendes und zudem tra-
dierbares Petrusamt, wie es der Begriff in seiner iiblichen Verwendung
(Primat im Sinn von «Unikat») impliziert. Insofern bleibe ich gegeniiber
der romisch-katholischen Grundthese, der Universalprimat des romischen
Bischofs sei iure divino, da und insofern er in einem biblisch bezeugten
Petrusamt griinde, skeptisch eingestellt?>. Ich frage mich, ob im Blick auf

35 Auch die Gesamtdarstellung von R. Pesch, Grundlagen (wie Anm. 31) vermag
mich nicht zu iiberzeugen. Pesch sieht schon den Kanon des Neuen Testaments — mit
seinem «Autorenwillen» — wesentlich als ein Produkt einer romischen Tradition, die
den Petrusprimat in der Anordnung der neutestamentlichen Schriften hervortreten las-
se (literarisch herausragende Exposition des Primates im Matthdusevangelium in
Erstposition, dann Joh 21 als Leseanweisung fiir die Apg wie auch fiir die Briefe des
Paulus — zuerst Rom! — und der «Sédulen»apostel Jakobus usw.); dabei bringe in den
beiden deuteropetrinischen Briefe eine romische Petrusschule den petrinischen Primat
literarisch — noch ohne konkreten Nachfolger — zur Geltung: In 1Petr richtet sich der
fiktive Petrus an paulinische und nichtpaulinische Gemeinden und nimmt so eine 6ku-

35



Urs von Arx

das, was man heute als «Petrusamt» bezeichnet, nicht in Analogie zu den
oben erwihnten Uberlegungen zum Begriff der episkope von einem per-
sonalen und kollegialen/synodalen Aspekt reden miisste?¢. Freilich wird
dann der Begriff «Petrusamt» in einem gewissen Sinn «entsingularisiert».

Anders ist es freilich, wenn man die Petrus-Stellen zundchst einmal im
Licht einer spiteren kirchlichen Entwicklung bis hin zu der spezifisch
romischen Primats- oder Papstdoktrin liest. Dann bezeugen sie sozusagen
deren noch unentfaltete Keime (siehe 5.3). Bloss wird der Rekurs auf sie,
sei es in beildufiger Exegese oder in Verbindung mit kirchenpolitischen
Zielsetzungen etwa auf Seiten der romischen Bischofe oder auch auswiir-
tiger Appellanten, die von ihnen in Konflikten Unterstiitzung erhoften,
wohl verschieden ausfallen, wie das die Viterexegese vor Augen fiihrt?’.
Mit anderen Worten: Die Interpretation der Petrus-Stellen stand und steht
auch heute noch in einem Zusammenhang mit jeweils unterschiedlichen
Kirchenkonzeptionen. Im Blick auf eine mogliche Annédherung der Stand-
punkte iiber einen an sich wiinschbaren Dienst des romischen Bischofs an
der universalen Gemeinschaft der Ortskirchen, wie es oben skizziert wur-
de, sind dabei einige historische und theologische Gegebenheiten zu
beachten.

menische Autoritidt wahr: in 2Petr fungiert er als Wichter des Glaubens, unter anderem
indem er Paulus vor einer falschen Auslegung schiitzt.

6 Andeutungen in dieser Richtung dussert in seinem jiingsten Beitrag Walter Kar-
dinal Kasper, Communio — Leitbegriff katholischer 6kumenischer Theologie. Situa-
tion und Zukunft der Okumene, Cath 56 (2002) 243-262, hier 258.261.

*7 Das lasst sich schon beobachten anhand der Textsammlung von Edward Giles
(Hg.). Documents Illustrating Papal Authority A.D. 96454, London (SPCK) 1952,
der dazu laufend kontroverse anglikanische und romisch-katholische Beurteilungen
der zitierten Stellen anfiihrt. Vgl. auch noch die iltere Arbeit des (altkatholischen)
Bonner Neutestamentlers Josef Langen. Das Vaticanische Dogma von dem Universal-
Episcopat und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhiltnis zum Neuen Testa-
ment und der patristischen Exegese. Vier Teile in einem Bande. Zweite Ausgabe, Bonn
(Weber) 1876. der die Auslegung aller drei Primatsstellen bis in die Neuzeit verfolgt
hat und zum Schluss kommt. dass die Viiterexegese im Westen bis Augustin und noch
langer im Osten Mt 16, Lk 22 und Joh 21 nicht oder nicht exklusiv im Sinn einer
Begriindung eines Vorrangs des romischen Bischofs ausgelegt hat, eines Vorrangs, der
im (ibrigen ohnehin lange Zeit ekklesiologisch und kanonistisch nicht prizisiert war
und deshalb fiir spatere papalistische Autfiillungen von Leerstellen offen war. Petrus
kann an allen drei sog. Primatsstellen Typos des Gldubigen (vgl. als eindriickliches
Beispiel Origenes. comm. in Mt 12.10-14) oder des bischoflichen Amtstriigers
schlechthin oder der Kirche oder des romischen Bischofs usw. sein. was eine sorgfil-
tige. hermeneutisch reflektierte Einzelexegese der patristischen Belege verlangt.

36



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

5. Folgerungen und abschliessende Uberlegungen

5.1.1 Was immer im Riickgriff auf das neutestamentliche Petrusbild fiir
diesen kirchlichen Dienst herangezogen wird, sollte mit dem Tatbestand
vereinbar sein, dass Petrus in die Gemeinschaft der Zwolf, der Apostel,
der primiren Jiingerschaft hineingehort, ohne sie als solche kausal (im
Sinn eines principium) zu konstituieren. Theologisch formuliert: Das
Petrusamt (wenn an dem Ausdruck festgehalten wird) ist ein Teilaspekt
der Apostolizitit der Kirche und hat in ihr ihren systematischen Ort. Das
hat Folgen fiir die Bestimmung des Verhiltnisses des Bischofs von Rom
zu den iibrigen Bischofen und des bischoflichen Dienstes innerhalb der
Kirche, und zwar im Rahmen einer grundlegenden und alles erfassenden
Konziliaritit der Kirche.

5.1.2 Der Gedanke der perpetuitas eines allfilligen Petrusamtes findet
sich, wie gesagt, im NT nicht. Bemerkenswerterweise werden Ansitze zu
einer Art von Fortfiihrung eines apostolischen Dienstes im NT eher mit
der Gestalt des Paulus verbunden: Die Apg kennt eine explizite Nachfol-
ge des Paulus als Erstverantwortlichen fiir die bestehende Kirche Gottes
in Apg 20,17-39; dabei steht Paulus als Zeuge des Erhohten in der luka-
nischen Perspektive irgendwie in Kontinuitédt zu Petrus. In den Pastoral-
briefen ist Paulus allein (ohne jeden Hinweis auf Petrus oder andere Apo-
stel) der Typos des Apostels in einer Modellfunktion fir die Amtstriager
Timotheus und Titus, die sich — ihrerseits Modelle der Gemeindeleiter
(Episkopen) — strikt an dem von Paulus herrithrenden Glaubensdepositum
(mopaBnkn) und an seinem Vorbild zu orientieren haben. Die Pastoral-
briefe konnten als einen an Paulus orientierten Entwurf einer universal
geltenden Ekklesiologie gelesen werden.

Die Folgerung aus solchen und anderen Beobachtungen scheint mir
darin zu bestehen, dass theologisch gesehen ein petrinischer Dienst als
Teilaspekt des apostolischen Dienstes denselben Bedingungen einer
gebrochenen und daher zu differenzierenden Kontinuitéit unterliegt wie
dieser: Das Apostolische weist Dimensionen des Einmaligen im Sinn der
historischen Fundamentlegung und des notwendigerweise Wiederholba-
ren im Sinn von Funktionalem auf, Letzteres freilich in einer je zu aktua-
lisierenden Riickgebundenheit an das Erstere. Das ist zu sagen gegeniiber
antiken wie modernen Formen von Papstverehrung, die im Papst gewis-
sermassen den geschichtlichen Petrus — natiirlich nicht in einem strikt the-
ologischen Sinn — «inkarniert» oder «mystisch» gegenwirtig sein lassen,

37



Urs von Arx

wie das bei Bischofen auf anderen apostolischen Sitzen nicht oder nicht
gleichermassen der Fall ist38.

5.1.3 Auch der Gedanke der romanitas (der romische Bischof hat als
Nachfolger des Petrus den Primat inne), des dritten Aspektes der romi-
schen Primatskonzeption neben der petrinitas und der perpetuitas, ist im
NT nicht bezeugt. Er ldsst sich aber ohne weiteres verstehen und akzep-
tieren, denkt man an das Gewicht des Christentums bzw. der Kirche in
Rom seit der friihesten Zeit.

Freilich ist dabei auch der Tatbestand zu veranschlagen, dass fiir das
stadtromische Christentum bis etwa in die Mitte des 2. Jahrhunderts kein
Monepiskopat nachzuweisen ist>*. Im Weiteren scheint Mt 16 als Begriin-
dung eines allfilligen Sonderstatus des romischen Bischofs erst in der
zweiten Halfte des 3. Jahrhundert «entdeckt» worden zu sein, und zwar in
Rom (siehe oben 3.1.3—4); d.h. wihrend mehr als 200 Jahren scheinen
biblische Petrus-Texte fiir einen Vorrang der Kirche von Rom und ihren
Bischof keine diesbeziigliche Rolle zu spielen.

Ferner ist es in der Friihzeit nicht das petrinische Prinzip, sondern das
Apostolizititsprinzip, das die Kirchen — u.a. mittels Synoden — zusammen-
hilt*!. Entsprechend wird auch das in der Tat frith nachweisbare Gewicht
der Kirche von Rom, spiter seines Bischofs, auf dem Apostolizitédtsprin-

38 Vgl. als frithes Beispiel (385) Papst Siricius, Ep. 1,10. Er hat iibrigens als erster
Papst die der kaiserlichen Verwaltung nachgebildeten Dekretalen, die hinsichtlich
ihrer Entstehung in Spannung zu den synodal verabschiedeten Kanones stehen, einge-
fithrt.

3 Vgl. Iren. adv. haer. 3,3,3; Peter Lampe, Die stadtromischen Christen in den bei-
den ersten Jahrhunderten (WUNT II 18), Tiibingen (Mohr) 21989, 334-341. Zu beach-
ten ist auch der Umstand, dass das MKEv, falls es wirklich in Rom und gar von einem
Schiiler und Mitarbeiter des Petrus (so erstmals Papias von Hierapolis, ca. 130)
geschrieben wurde, keine fiir eine primatiale Funktion auswertbare Aussage enthilt.

40 Vgl. etwa Joseph Ludwig, Die Primatworte Mt 16,18.19 in der altkirchlichen
Exegese (NTA 19/4), Miinster (Aschendorff) 1952; J. Langen (wie Anm. 37); ferner
Erich Caspar, Geschichte des Papsttums von den Anfingen bis zur Hohe der Welt-
herrschaft, 2 Binde, Tiibingen (Mohr) 1930/33; Myron Wojtowytsch, Papsttum und
Konzile von den Anfiingen bis zu Leo I (440-461). Studien zur Entstehung der Uber-
ordnung des Papstes liber Konzile (PuP 17), Stuttgart (Hiersemann) 1981; Klaus
Schatz, Der pipstliche Primat. Seine Geschichte von den Urspriingen bis zur Gegen-
wart, Wiirzburg (Echter) 1990.

41 Vgl. Norbert Brox, Probleme einer Friihdatierung des romischen Primats, in:
ders., Das Friihchristentum (wie Anm. 23), 179-200 (EV 1976).

38



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

zip beruhen, insofern eben, wie erwidhnt, Rom die Griber von zwei
Aposteln, Petrus und Paulus, besitzt. Man darf hier nicht unbesehen das
petrinische Prinzip durch stillschweigendes Herausfiltern des Paulus
postulieren.

5.2 Der primir romische Selbstanspruch auf den Primat, wie immer er
konzipiert wird, ist in Relation zu setzen zur Anerkennung oder Nichtan-
erkennung von Seiten der anderen Kirchen, zumal solcher des Ostens, die
selber auch das Bewusstsein haben, eine Apostelkirche zu sein. Diese
Anerkennung oder Nichtanerkennung steht auch wieder im Zusammen-
hang mit den wesentlich im Osten vorangetriebenen theologischen Kla-
rungsprozessen und den damit zusammenhingenden Konflikten, in die
sich auch die kaiserliche Gewalt einschaltete42.

5.3 Angesichts all dieser Tatbestinde wird in der romisch-katholischen
Tradition gern darauf hingewiesen, dass der Primat des Bischofs von
Rom, wie er heute gemiss den massgebenden Texten (2. Vatikanisches
Konzil, CIC 1983; CCEO 1990) theologisch begriindet und praktiziert
wird, selbstverstindlich das Ergebnis einer folgerichtigen, wenn vielleicht
auch nicht geradlinigen Entfaltung aus biblischen Anfdngen sei*}. Das
implizierte Modell der Dogmenentwicklung, das sich m.E. am Gedanken
einer biomorphen Gesetzmissigkeit und Finalitidt orientiert, ist aber auf
seine Tragfahigkeit im Blick auf geschichtliche Prozesse mit ihrem
Aspekten von Kontingenz und Freiheit kritisch zu befragen. Ein solche
Entwicklung wird vorausgesetzt, wenn es heisst, es sei ja eine «absolute

42 Fiir das fiir die Profilierung des romischen Primats wichtige 4. Jh. vgl. etwa
Perikles-P. Joannou, Die Ostkirche und die Cathedra Petri im 4. Jahrhundert, bearb.
von Georg Denzler (PuP 3), Stuttgart (Hiersemann) 1972.

43 So wird auch ohne weiteres konzediert, Jesus habe Petrus nicht einen Jurisdik-
tionsprimat im eigentlichen Sinn iibertragen, obwohl gerade diese Auffassung im
Pastor aeternus von 1870 (DH 3055) unter das Anathem gestellt wird und das 2. Vati-
kanische Konzil in Lumen gentium die darin vorgetragene «Lehre iiber Einsetzung,
Fortdauer, Bedeutung und Beschaffenheit des heiligen Primates des Romischen
Bischofs und iiber sein unfehlbares Lehramt ... abermals allen Glaubigen fest zu glau-
ben» vorlegt (DH 4142), ja in gewissem Sinn verschirft — so Wolfgang Beinert, in: Art.
«Primat, pipstlicher», LThK?3 8, 1999, 588-591, hier 589, mit Hinweis auf DH 4146 f..
«Nota praevia» DH 4353-4359. Hier liegen fiir nichtromisch-katholische Dialog-
partner noch nicht aufgeldste Spannungen und Schwierigkeiten vor. Ahnliches ist zu
sagen angesichts einer neueren Tendenz, die eigentliche Intention der Papstdekrete des
l. Vatikanischen Konzils im Sinn einer minimalistischen Interpretation zu bestimmen

20



Ursvon Arx

Binsenwahrheit», dass «dem Ignatius oder Irendus und auch noch einem
Augustinus ... eine juridische Uberordnung einer Kirche iiber die anderen
oder gar ein pépstlicher Jurisdiktionsprimat vollig fremd» war, dass aber
das 1. Vatikanische Konzil «den Primat des Bischofs von Rom iiber die
gesamte Kirche in seinem genauen Inhalt (als Primat der Kirchenleitung
und der Bewahrung der rechten Lehre) als wesentliche und unaufgebbare
Einrichtung der Kirche definiert» habe4*. Dann aber eriibrigt sich letztlich
so etwas wie ein Schrift- und Traditionsaufweis fiir die kirchliche Glau-
benslehre, den die éltere romisch-katholische Theologie und Apologetik
immerhin noch versucht hat, aber auch die Herausstellung ihrer Proble-
matik stoss irgendwie ins Leere*’. Wenn ein historischer Beweis fiir eine
theologische Wahrheit, wie sie der Primat des Bischofs von Rom ist, nicht
erbracht werden kann, sondern die Legitimitdt einer Entwicklung mit
ihren Fakten von der Dogmatik auf dem Boden des Glaubens aufzuweisen
ist#6, stellt sich die Frage, wie iiber den 6kumenischen Dissens hinwegzu-
kommen ist, der doch nicht Glauben und Unglauben, Kirche und Welt,
sondern — phinomenologisch gesehen — Kirchen trennt.

und diese — etwas pointiert formuliert — zum rechten Verstiandnis der diesbeziiglichen
Aussagen des 2. Vatikanischen Konzils heranzuziehen, vgl. etwa Hermann J. Pott-
meyer, Die Rolle des Papsttums im Dritten Jahrtausend (QD179), Freiburg (Herder)
1999. Dabei wird der Gemeinsamen Erkldrung der Bischofe Deutschlands von 1875,
die eine Circular-Depesche von Bismarck iiber die Auslegung von Pastor aeternus
beantwortet, eine massgebliche Rolle zugespielt. Man sollte aber nicht vergessen, dass
dieser Text erst seit Mitte der 1950er Jahr «entdeckt» und dann in Sammlungen wie
«Denzinger» und «Neuner-Roos» aufgenommen wurde, vgl. etwa Joseph Ratzinger,
Primat, Episkopat und successio apostolica, in: Karl Rahner/ders., Episkopat und Pri-
mat (QD 11), Freiburg (Herder) 1961, 39 f. Die Belobigung durch Pius IX. kann kei-
ne entscheidende Rolle spielen, weil dieser auch ganz andere Auslegungen belobigt
hat. — Ich habe durchaus Sympathien fiir die theologische Einordnung des Primats, wie
sie von Pottmeyer vorgenommen wird, habe aber meine Zweifel an bestimmten Seiten
der historischen Rekonstruktion der Zielsetzungen des letztlich verabschiedeten Tex-
tes von Pastor aeternus; vgl. dazu Klaus Schatz, Vaticanum I: 1869—-1870 (KonGe.D),
3 Bénde, Paderborn (Schoningh) 1992-1994. In einem etwas anderen Sinn spricht von
einer neuen, richtigen Rezeption des 1. Vatikanischen Konzils jetzt auch H. Legrand
(wie Anm. 13), 246-256.

4“4 K. Schatz, Primat (wie Anm. 40), 9, 15. Zur Problematik, die sich schon im Blick
auf die Periode der Alten Kirche stellt, vgl. das Urteil von /. Déllinger, Papst (wie
Anm. 24), XIIf.

45 Das gilt dann natiirlich auch fiir den 4. (exegetisch argumentierenden) Teil die-
ses Beitrages.

46 Vegl. Ernst Dassmann, Kirchengeschichte I1/1. Konstantinische Wende und spiit-
antike Reichskirche (KStTh 11,1), Stuttgart (Kohlhammer) 1996, 157 f.

40



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

5.4 Im Blick auf die biblische Begriindung des Primats des Bischofs von
Rom als des Nachfolgers des Apostels Petrus ist noch einmal festzuhalten,
dass eine solche das Ergebnis einer bestimmten Lektiire der Texte ist, die
mit ganz bestimmten Vorentscheidungen arbeitet. Diese Vorentscheidun-
gen haben wesentlich auch mit der eigenen kirchlichen Tradition zu tun,
in der jeder und jede steht. In ihrem Licht werden die Texte gelesen.
Romisch-katholische Theologen werden die biblischen Petrustexte anders
lesen und in andere kirchengeschichtliche und systematische Zusammen-
hdnge stellen als nichtromisch-katholische. Es gibt hier m.E. keine Mog-
lichkeit, eine bestimmte Lektiire als zwingend notwendig und infolgedes-
sen alle anderen als nachweislich falsch ausweisen zu koénnen. Mit
anderen Worten: Im 6kumenischen Dialog iiber die primatiale Mission des
Bischofs von Rom kdnnen exegetische Argumentationen als solche nicht
entscheidend sein, sondern nur im kritisch gehandhabten Verbund mit
anderen theologischen Uberlegungen. Daher messe ich systematischen,
niherhin ekklesiologischen Uberlegungen, welche die Okumenische
Dimension der Frage und die soziokulturellen Kontexte der Kirche in der
Gegenwart ernsthaft mit einbeziehen, ein grosseres Gewicht bei.

5.5 So mag als Fazit der obigen Uberlegungen gelten, dass in altkatholi-
scher Sicht dem Bischof von Rom der Primat als erstem unter weiteren
Erstverantwortlichen von Gemeinschaften von Ortskirchen («Patriar-
chen» oder wie auch immer), also im Horizont einer ekklesiologisch
grundsiitzlichen Spannung von Primat und Synodalitdt zukommt, nicht als
Triger eines singuliren, gleichsam iiber den Gemeinschaften von Ortskir-
chen stehenden universalen Amtes fiir eine sog. Universalkirche, die dann
als Pol einer Ellipse in Entsprechung zur Ortskirche gesehen wird*’. Frei-
lich bezieht sich dieses Fazit nur auf die ekklesiologische Situierung sei-
ner Verantwortung und sagt noch nichts iiber die konkrete, letztlich auch

47 Das ist m.E. auch dort noch der Fall, wo man zwischen Orts- und Universalkir-
che noch eine dritte relevante ekklesiale Grosse in den Diskurs — die Patriarchatskir-
che — einfiihrt und die fiir die Ostkirche unannehmbaren Ausserungen des romischen
Zentralismus dort situiert, so dass — wenn die romisch-katholische Kirche diesen
Ansatz konsequent umsetzt — die Ostkirchen sich davon gar nicht betroffen fiihlen
miissen. Wie weit diese im Horizont einer die Kirche als West- und Ostkirche wahr-
nehmenden Konzeption fiir das 6kumenische Gespriach im Westen — also im Bereich
des einen Patriarchates im Abendland — fruchtbar ist, bleibt allerdings offen; vgl. etwa
Hans-Joachim Schulz, Das fortlebende Petrusamt in der Kirche: Exklusiver Primat des
Papstes oder sakramental begriindetes Prinzip der Einheit im Rahmen der kirchlichen

41



Urs von Arx

kirchenrechtlich zu formulierende Ausgestaltung des so verstandenen Pri-
mates; auch ein «Ehrenprimat», wenn man an dieser prézisierungsbediirf-
tigen Bezeichnung festhalten will, muss fiir sein «Funktionieren» allseits
anerkannte und alle verpflichtende Rechte haben, die — generell gesagt —
im Bereich der Initiative fiir das In-Gang-Kommen der Synodalitit der
Kirche liegen diirften (vgl. oben 2.2.5). Das in hinreichender Konkretheit
zu skizzieren ist immer noch eine altkatholische Aufgabe, die freilich nur
im bilateralen oder multilateralen Diskurs angegangen werden kann*®, da
der altkatholische Erfahrungshorizont mit seiner immer wieder sich mani-
festierenden Tendenz, im Horizont nationalkirchlicher Abgeschiedenheit
zu denken, wohl zu eingeschrinkt ist.

Ursvon Arx (geb. 1943 in Solothurn CH), Prof. Dr. theol. 1964—1971 Studium
der Theologie in Bern, Paris und Oxford. Seit 1986 Prof. fiir Neues Testament,
Homiletik und (seit 1994) Geschichte des Altkatholizismus an der Christka-
tholisch-theologischen Fakultdt bzw. am Departement fiir Christkatholische
Theologie der Universitdt Bern. Mitglied internationaler und nationaler bila-
teraler Gesprdchskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53, CH-3097 Liebefeld, Schweiz.

Koinonia? Historische Feststellungen zum Dienst der Einheit und zur «Petrusfunk-
tion» in der Ortskirche und in der Koinonia der Kirchen nach liturgischen und litur-
giebezogenen Quellen der konziliaren Epoche der Kirche im Osten und Westen, in:
A. Rauch/P. Imhof (Hg.), Dienstamt (wie Anm. 28), 85-98; Wolfgang Thonissen,
Gemeinschaft durch Teilhabe an Jesus Christus. Ein katholisches Modell fiir die Ein-
heit der Kirchen, Freiburg i.Br. (Herder) 1996, bes. 342-348 (und oben Anm. 13).

¥ Vgl. auch Helmut Hoping, Einheit der Kirchen und Petrusdienst. Zur 6kumeni-
schen Zukunft des Papstamtes, in: ders. (Hg.), [dentitdt (wie Anm. 8), 89108,

42



	Ein "Petrusamt" in der Communio der Kirchen : Erwägungen aus altkatholischer Perspektive

