
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 93 (2003)

Heft: 1

Artikel: Ein "Petrusamt" in der Communio der Kirchen : Erwägungen aus
altkatholischer Perspektive

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen.
Erwägungen aus altkatholischer Perspektive*

Urs von Arx

1. Einführung

1.1 Die offene Diskussion um die theologische Begründung des Primates
des Bischofs von Rom und die Art und Weise seiner Ausübung stellt heute

keinen Affront gegen die römisch-katholische Kirche mehr dar. Papst
Paul VI. hat im Zusammenhang mit der resoluten Hinwendung des

Zweiten Vatikanischen Konzils zum Gedanken der Ökumene und zur älteren

ökumenischen Bewegung im Jahre 1967 nüchtern festgestellt, dass

das Amt des Papstes das Haupthindernis für die Einheit der Kirchen ist1 -
und das, obwohl ja gerade der Papst eine besondere Verantwortung für die
ersehnte Einheit hat. Diese besondere Verantwortung hat Papst Johannes

Paul IL in seiner 1995 veröffentlichten Enzyklika «Ut unum sint» betont
(§ 95 f.). Entsprechend hat er die Ökumene aufgerufen, über das Thema
des Dienstes des Bischofs von Rom an der Einheit der Kirche «mit mir
einen brüderlichen, geduldigen Dialog aufzunehmen, bei dem wir jenseits
fruchtloser Polemiken einander anhören könnten, wobei wir einzig und
allein den Willen Christi für seine Kirche im Sinne haben und uns von
seinem Gebetsruf durchdringen lassen: <... sollen auch sie eins sein, damit die
Welt glaubt, dass du mich gesandt hast> (Joh 17,21)»2.

* Vortrag gehalten auf dem Wissenschaftlichen Ökumenischen Symposion am
Höheren Geistlichen Seminar «Hosianum» der Theologischen Fakultät der Ermlän-
disch-Masurischen Universität Olsztyn, das am 16./17. Oktober 2001 dem Thema
«Die Mission des Bischofs von Rom - heute und morgen» gewidmet war. Das Referat
ist für die Veröffentlichung überarbeitet worden, wobei insbesondere der nicht
vorgetragene, als Appendix vorhandene exegetische Teil in den Text integriert wurde; Letzterer

entstand im Zusammenhang mit einem zusammen mit dem Systematiker Helmut

Hoping und dem Kirchenrechtler Adrian Loretan in Luzern (März 2001) gehaltenen
Seminar. Abkürzungen, die nicht erklärt werden, richten sich nach Siegfried M. Schwertner,

IATG2/Internationales Abkürzungsverzeichnis für Theologie und Grenzgebiete,
Berlin (de Gruyter) 1992. EV Erstveröffentlichung.

'AAS 59 (1967) 498.
2 Enzyklika UT UNUM SINT von Papst Johannes Paul II. Über den Einsatz für die

Ökumene, 25. Mai 1995 (VApS 121), Bonn (Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz)

1995, S.67 f.

IKZ 93 (2003) Seiten 1-42 1



Urs von Arx

Zudem verweist der Papst in seinem Rundschreiben auf die Glaubensund

Sakramentsgemeinschaft der Kirche im ersten Jahrtausend, «wobei
dem Römischen Stuhl mit allgemeiner Zustimmung eine Führungsrolle
zukam, wenn Streitigkeiten über Glaube oder Disziplin unter ihnen ent-
standen»3. In diesem Hinweis wie auch in der vergleichsweise hervorgehobenen

Bedeutung des neu aufgenommenen Dialogs mit den Ostkirchen
(§§ 50-63) mag sich eine gewisse Normativität der sog. Alten ungeteilten
Kirche für die gestellte Aufgabe andeuten.

Unter diesen Umständen ist die altkatholische Kirche und Theologie
besonders herausgefordert, sich an dieser Diskussion zu beteiligen4, denn
sie hat bei ihrem Widerspruch gegen die in der römisch-katholischen
Kirche dominant gewordenen Primatsauffassung beansprucht, sich am
Glauben und der Verfassung der Alten Kirche zu orientieren. Die Beteiligung

ist umso mehr gefordert, als die altkatholische Seite immer wieder

geltend gemacht hat, dass sie einen Primat des Bischofs von Rom, wie er
in der Alten Kirche anerkannt worden ist, durchaus anerkenne5.

3 Ebd. S. 67 (§ 65). Es handelt sich um ein Zitat aus dem Dekret über den Ökumenismus

des 2. Vatikanischen Konzils Unitatis redintegratio vom 21. November 1964,

Art. 14. In diesem den Ostkirchen gewidmeten Abschnitt wird von der Führungsrolle
des Papstes unter weitgehender Absehung von anachronistischen Konzepten wie dem

Jurisdiktionsprimat oder einer zentralistischen Kirchenleitung gesprochen; vgl. den

Kommentar von Johannes Feiner in: LThK/Das Zweite Vatikanische Konzil II: Dokumente

und Kommentare. Freiburg (Herder) 1967, 96.
4 Dass die Utrechter Union der altkatholischen Kirchen als Ganzes noch keine

Stellungnahme abgegeben hat. wird verwundem. Vgl. Wolfgang Thönissen u.a., Der Dienst des

Bischofs von Rom an der Einheit der Christen. Reaktionen auf die Einladung des Papstes

zum Dialog über die Praxis der Primatsausübung nach UT UNUM SINT von 1995. Cath
55 (2001) 269-309. Dort werden als Reaktion von altkatholischer Seite nur zwei Texte
erwähnt: eine Presseaussendung zu Ut unum sint der Kirchenleitung der Altkatholischen
Kirche Österreichs vom 8. Juni 1995; Angela Berlis, Überlegungen zur ökumenischen
Zukunft des Petrusdienstes aus altkatholischer Sicht, ThQ 178 (1998) 148-154. Der von
Berlis angeführten Liste von Literatur aus neuerer Zeit (1966-1985) ist noch anzufügen:
Urs Küry, Das Verhältnis der altkatholischen zur römisch-katholischen Kirche 1870-1970,
IKZ 60 (1970) 168-198, bes. 189 ff.; Kurt Stalder, Konziliarität und Petrusfunktion in der

Kirche, in: ders.. Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen und
ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche heute. Zürich (Benziger) 1984, 105-109 (EV
1975). Jüngst ist noch erschienen: Günter Esser, Das Papstamt in altkatholischer Sicht, in:
Walter Fleischmann-Bisten (Hg.), Papstamt - pro und contra. Geschichtliche Entwicklungen

und ökumenische Perspektiven (BenshH 97), Göttingen (V&R) 2001, 121-152.
3 Es handelt sich um die folgenden Texte:
1) Programm des Katholiken-Congresses in München, 22.-24. September 1871:

«II. ...Wir bekennen uns zu dem Primate des römischen Bischofs, wie er auf Grund der



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

1.2 Der Titel des mir zugedachten Referates nennt zwei Grössen: «Petrusamt»

und «Communio der Kirchen». Sie stehen so miteinander in Beziehung,

dass mit der Grösse «Petrusamt» die Wahrnehmung einer
Verantwortung und einer Aufgabe gemeint ist, deren Ziel die (universale) Einheit
der Kirche ist - Einheit der Kirche verstanden als Gemeinschaft von
Kirchen. Genauer geht es um die Aufrechterhaltung, die Bezeugung oder die

Wiederherstellung dieser Einheit und Gemeinschaft, für die der Bischof
von Rom eine besondere Verantwortung trägt oder tragen soll.

Die Termini «Petrusamt» und «Kirchen» (im Plural) werfen allerdings
in unterschiedlicher Weise Fragen auf.

Schrift von den Vätern und Concilien in der alten ungetheilten christlichen Kirche
anerkannt war.» Vgl. Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholicismus. Geschichte

seiner Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland,
Giessen (Roth) 1887, 22-24, hier 23; Urs Küry, Die altkatholische Kirche. Ihre
Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen (KW 3), Stuttgart (Evangelisches Verlagswerk)
'1982,450-452, hier 451.

2) Die Utrechter Erklärung vom 24. September 1889: «2. Das hindert uns aber

nicht, den historischen Primat anzuerkennen, wie denselben mehrere ökumenische
Concilien und die Väter der alten Kirche dem Bischof von Rom als dem primus inter pares
[dem ersten unter gleichen] zugesprochen haben mit Zustimmung der ganzen Kirche des

ersten Jahrtausends.» Vgl. Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz
(IBK). Offizielle Ausgabe in fünf Sprachen, hg. von Urs von ArxIMaja Weyermann,
Beiheft zu IKZ 91 (2001 25-27. hier 25 f.; Küry, 452 f., hier 452.

3) 12. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz, 8.-13. September 1969

in Bonn: «Thesen zum Primat»: «7. In Entsprechung zu der Funktion, die Petrus nach
dem Zeugnis der Schrift erfüllte, müsste ein <Petrusamt> in der Aufgabe bestehen, in
allen Entscheidungssituationen mit einer Initiative voranzugehen, die es der Kirche
ermöglichte und sie nötigte, zu gemeinsamer Entscheidung zu gelangen, ihren Glauben

auszusprechen und ihre Einheit sichtbar darzustellen. Als reiner Dienst an Christus,

seiner Kirche und der Welt wäre diese Funktion als Verpflichtung und nicht als

Rechtskompetenz zu verstehen. Angesichts der ökumenischen Entwicklung, in der
sich das Verlangen der Welt nach Einheit widerspiegelt, käme der Erfüllung dieses

Dienstes eine umfassende Bedeutung zu.» Vgl. IKZ 59 1969) 294 f.; Heinrich Stirni-
mannlLukas Vischer (Hg.), Papsttum und Petrusdienst (ÖkPer 7), Frankfurt a.M.
(Lembeck/Knecht) 1975, 144 f. Hier wird m.W. der Ausdruck «Petrusamt» altkatho-
lischerseits zum ersten Mal übernommen.

4) Erklärung der Altkatholischen Bischöfe zum 18. Juli 1970: «Der Primat in der
Kirche»: «2. [Nach Hinweisen auf die drei klassischen Primatstexte in Mt 16, Lk 22

und Joh 21 ] Wie der Apostolat ist der an Petrus ergangene, besondere Auftrag einmalig,

doch behält Petrus als <Fels> für die Kirche und ihre Einheit bleibende, zeichenhaft

wegweisende Bedeutung. 3. In Übereinstimmung mit der alten Kirche sind wir der

Überzeugung, dass in den örtlichen Kirchen, die von Bischöfen. Metropoliten und



Urs von Arx

1.2.1 Die Bezeichnung «Petrusamt», die in der Gegenwart im westlichen
ökumenischen Diskurs üblich geworden ist, ist m.E. von der Überzeugung
und vom Wunsch veranlasst, dass dieses Amt und seine Ausübung irgendwie

biblisch, neutestamentlich fundiert und bestimmt ist - also irgendwie im
biblischen Petrus vorabgebildet ist. Davon ist dann auch - zumindest in der
römisch-katholischen Theologie - die systematische Folgerung abhängig,
dass der vom Bischof von Rom wahrgenommene Dienst an der universalen
Einheit der Kirchen iure divino ist und sich nicht einem «nur» kirchlichen
Prozess verdankt. Gerade hier liegt aber ein kontroverser Punkt vor. Es gibt
ja kirchliche Traditionen, die dem Bischof von Rom durchaus einen mehr
oder weniger präzisierten Primat zubilligen, aber bestreiten, dass der Primat

gewissermassen in der von der Schrift bezeugten Offenbarung Gottes
angeordnet sei. Zur Diskussion steht die theologische, genauer die exegetische

Patriarchen geleitet werden, die eine und ganze Kirche gegenwärtig ist und dass dieser

Kirche in der Gesamtheit der Bischöfe ihre Repräsentanten und Hirten besitzt,
unter denen dem Bischof von Rom ein Vorrang zugesprochen wurde, der so zum
Zeichen der Einheit erwuchs.» Vgl. IKZ 60 (1970) 57-59; Küry 458-460; Stirni-
mannlVischer 141-144. Im Kontext dieser Erklärung widmete die Redaktion der IKZ
das ganze 2. Heft des Jahres 1970 mit orthodoxen, römisch-katholischen und
altkatholischen Beiträgen dem Thema «Der Primat in der Kirche» (ebd. 60-204).

Zwei weitere relevante Texte sind entstanden im Kontext von theologischen
Dialogen mit denjenigen beiden Kirchen, mit denen die altkatholische Kirche und

Theologie auf Grund der als Kriterium dienenden Referenzgrösse «Alte Kirche» seit
den frühen 1870er-Jahren in Kontakt steht:

5) Gemischte Orthodox-Altkatholische Theologische Kommission, 7. Oktober
1983 in Chambésy: III/8 «Das Haupt der Kirche». Vgl. Urs von Arx (Hg.), Koinonia
auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des
orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer und englischer Übersetzung,

Beiheft zu IKZ 79, 1989, 76-78; Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente
wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller
Gespräche auf Weltebene. Band II: 1982-1990, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a. M.
(Lembeck) 1992, 22 f.

6) Gemeinsame Erklärung der Internationalen Anglikanisch-Altkatholischen
Theologenkonferenz vom 6.-10. August 1985 in Chichester: «Autorität und Primat in
der Kirche». Vgl. IKZ 80 (1990) 5-11; Textauszüge des englischen Originaltextes in:

Living Church, January 19, 1986, 10 f.

Schliesslich ist noch ein Text zu erwähnen, der im Rahmen der 1966/67 in der
Schweiz, den Niederlanden und Deutschland eingesetzten offiziellen altkatholisch -
römisch-katholischen Gesprächskommissionen entstanden ist:

7) Christkatholisch - römisch-katholische Gesprächskommission (CRGK) der
Schweiz, Oktober 1981: «Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der
Wahrheit». Vgl. IKZ 72 (1982) 33-45, bes. 40-43 (mit einem Vorwort von Peter
Amiet); auch in: FZPhTh 29 (1982) 264-276, bes. 271-274.



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

und kirchengeschichtliche Begründung des Primats des Papstes. Anders

gesagt: Es steht zur Diskussion, ob und wie das, was in exegetischer
Betrachtung bisweilen als «Primat» des Petrus und allenfalls als tradierbares

Petrusamt bezeichnet wird, eine Begründung für den real existierenden
und/oder einen ökumenisch akzeptierten Primat des Papstes abgibt. Ich
werde im zweiten Teil meines Referats auf diese Problematik eingehen.

1.2.2 Offen ist vorläufig auch, was im Ausdruck «Communio der
Kirchen» unter «Kirchen» zu verstehen ist: Man kann an die unterschiedlichen,

mehr oder weniger weltweit organisierten Denominationen denken
(die sog. «Christian World Communions»), die noch nicht ihre sichtbare
Einheit und Gemeinschaft gefunden haben - sei es gemäss dem Konzept
der «versöhnten Verschiedenheit» oder gemäss dem anspruchsvolleren
Konzept der «organischen Einheit»6. In diesem Zusammenhang ist ja
neuerdings schon mehrmals der Vorschlag gemacht worden, der Papst solle so

etwas wie ein Sprecher der unterschiedlichen christlichen Konfessionen
werden. Man hat dabei sogar die ihrerseits weltweit verfassten
Konfessionskirchen7 in Analogie zu den in der Alten Kirche entstandenen Patriarchaten

zu sehen versucht - die Fünfzahl kann ja schliesslich nicht von
Belang sein -, so dass der Papst auf einer Art Synode der Häupter und
Vertreter von Konfessionskirchen Sprecher der Gesamtchristenheit sein könnte

und eben so sein Petrusamt in der Communio der Kirchen ausüben könnte.

Gegenüber der Umsetzung dieser Idee wäre ich ziemlich skeptisch, da

so auf eine neue Art einem globalen Zentralismus gehuldigt würde. Der
Einbezug konfessioneller Identitäten, soweit sie nicht die Grundkriterien
der Identitätserkennung von Kirchen aufheben und somit einheitsverhin-
dernd wirken, in eine Art von «organischer Einheit» ist selbstverständlich
eine wichtige Sache. Sie müsste aber m.E. primär auf der Ebene von
Ortskirchen oder Gemeinschaften von Ortskirchen geschehen8, also der
konkreten Erfahrung und Wahrnehmung der Glaubenden offen stehen.

6 Vgl. dazu etwa Harding Meyer. Ökumenische Zielvorstellungen (Ökumenische
Studienhefte 4 BenshH 78), Göttingen (V&R) 1996, 88-121.

7 Der ekklesiale Status der Weltweiten Christlichen Gemeinschaften ist unterschiedlich

und reicht von einer durchorganisierten Einheit bis zu recht lockeren Föderationen.
8 Vgl. dazu skizzenhaft Urs von Arx. Identität und Differenz. Elemente einer

christkatholischen Ekklesiologie und Einheitsvision, in: Helmut Hoping (Hg.). Konfessionelle

Identität und Kirchengemeinschaft. Mit einem bibliographischen Anhang zu
«Dominus Iesus» (Studien zur systematischen Theologie und Ethik 25). Münster (Lit)
2000. 108-136, hier 134-136.



Urs von Arx

Man kann aber beim Wort «Kirchen» auch an diejenige Grundeinheit
denken, die im Rahmen einer sog. Ortskirchentheologie der Ausgangspunkt

einer ekklesiologischen Besinnung ist. Ich gebrauche den Ausdruck
in diesem zweiten Sinn, weil ich überzeugt bin, dass eine Neuformulierung

der primatialen Missio des Bischofs von Rom, die ökumenisch

zukunftsträchtig ist, die also auch ausserhalb der römisch-katholischen
Kirche Anerkennung findet, in einer Ortskirchentheologie zu situieren ist.

Solche oder ähnliche ekklesiologische Ansätze finden sich heute bei Autoren

unterschiedlicher Denominationen, wenn auch wohl mehrheitlich
solcher, die der katholischen Tradition im weitesten Sinn zuzuzählen sind

(d.h. neben Romkatholiken zumindest auch Orthodoxe, Altkatholiken,
Anglikaner). Vermutlich ist das so, weil sie eine grössere Sensibilität für
eine tendenziell universale Realisierung einer sichtbaren Einheit und
Gemeinschaft der Kirchen besitzen9. Wichtig ist aber auch der theologische

Beitrag der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des

Ökumenischen Rates der Kirchen, wie auch der Gemeinsamen Arbeitsgruppe

der römisch-katholischen Kirche und des Ökumenischen Rates der
Kirchen10.

9 Ich erwähne nur einige der mir wichtig gewordenen Anreger: Yves Congar, Nikos
Nissiotis, Ioannis Zizioulas, Hervé Legrand, Jean-Marie Tillard, Anastasios Kallis,
Edmund Schlink, Gillian R. Evans; für die neuere altkatholische Theologie: Kurt
Stalder, Herwig Aldenhoven, Jan Visser.

10 Vgl. etwa Baptism, Eucharist and Ministry (FOP 111), Geneva (WCC) 1982 -
deutsch als: Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen («Lima-Dokument»),

in: Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung.
Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene.
Band 1: 1931-1982, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 21991,
545-585; The Nature and Purpose of the Church. A stage on the way to a common
statement (FOP 181), Geneva (WCC) 1998 - deutsch: Das Wesen und die Bestimmung
der Kirche. Ein Schritt auf dem Weg zu einer gemeinsamen Auffassung. Studiendokument

von Glauben und Kirchenverfassung, hg. von Dagmar Heller, Frankfurt a.M.
(Lembeck) 2000; Die Kirche: Lokal und Universal. Ein von der Gemeinsamen

Arbeitsgruppe der Römisch-katholischen Kirche und des Ökumenischen Rates der
Kirchen in Auftrag gegebenes und entgegengenommenes Studiendokument, 1990, in:
Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche
Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene. Band 2:

1982-1990, Paderborn (Bonifatius) / Frankfurt a.M. (Lembeck) 1992, 732-750; Leo
J KoffemaniHenk Witte (Hg.), Of All Times and of All Places. Protestants and Catholics

on the Church Local and Universal (IIMO.RP 56), Zoetermeer (Meinema) 2001.



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

2. Eine ekklesiologische Skizze

Ich will nun in aller Kürze eine Konzeption von Kirche skizzieren, welche
die Ortskirchen und ihre Gemeinschaft untereinander im Blick hat", und
darin die primatiale Aufgabe des Bischofs von Rom situieren. Diese

Grundperspektive entspricht auch den offiziellen Äusserungen der
altkatholischen Kirchen der Utrechter Union (vgl. Anm. 5).

2.1 Die Kirche hat ihren Grund im dreieinigen Gott, in der Sendung Jesu

Christi und des Heiligen Geistes. Im Horizont dieser doppelten Sendung
geschieht die Verkündigung des Evangeliums, dass Gott sich mit den
Menschen in Jesus Christus versöhnt hat und sie zu einer Gemeinschaft ruft, in
der sie miteinander als Brüder und Schwestern Versöhnung erfahren, leben
und bezeugen. Die Kirche ist insofern der Erweis der Versöhnung, der im

Christusereignis erfolgten Rechtfertigung. Sie ist Anfang und Vorhut der

erneuerten Schöpfung. In Umkehr und Gericht, in Heiligung und Theosis

partizipieren die Getauften an einem Prozess, der auf das Ziel angelegt ist,
dass Gott alles in allem werde. Durch diese Partizipation am göttlichen
Leben ist die Kirche wesenhaft Koinonia - Gemeinschaft von Menschen
untereinander kraft Teilhabe an Gott, der sich den Menschen erschliesst in
der Sendung Jesu Christi und des Heiligen Geistes.

Grund und Ziel der Kirche mit ihrer kosmischen und eschatologischen
Dimension ist also Gott. Er ist auch der Grund ihrer Einheit, insofern eben

Menschen als Vertreter der Schöpfung an ihm partizipieren im Modus des

Glaubens, der Hoffnung, der Liebe.
Wenn Kirche sozusagen unterwegs ist zu ihrer Vollendung in Gott,

trägt sie auch alle Zeichen der Ambivalenz: Sie ist verborgen und myste-
rium, und andererseits steht sie einer phänomenologischen Betrachtung
und einer strukturierenden Gestaltung als Institution offen12.

2.2 Wo ist nun diese Wirklichkeit «Kirche» primär zu erfahren? Antwort:
Dort, wo die grundlegenden Vollzüge des Lebens der Kirche geschehen.

11 Vgl. dazu ausführlicher U. von Arx, Identität (wie Anm. 8), 114-127.
12 Mit Otto Hermann Pesch, Epilog zur Ekklesiologie, ÖR 46 1997) 284-302, hier

288-290, kann man von einer primären Institutionalität der Kirche sprechen, die zu
ihrem «Wesen» gehört. Vgl. dazu aber auch Johannes Panagopoulos, Liturgie und

Einheit der Kirche. Der ökumenische Dienst der Orthodoxie, in: R. Kirchschläger/A.
Stimemann (Hg.), Ein Laboratorium für die Einheit. 25 Jahre PRO ORIENTE 1989

(ProOr 13), Innsbruck (Tyrolia) 1991, 339-351.



Urs von Arx

Man kann diese umschreiben als martyria, leitourgia, diakonia. In
Stichworten angedeutet bezeichnet martyria die Verkündigung des Evangeliums,

die Weitergabe des Glaubens im Prozess von Inkulturation und Kon-
textualisierung, die theologische Rechenschaft über den Glauben.

Leitourgia vollzieht sich in Anbetung und Lobpreis Gottes, zumal in der
Eucharistiefeier - und da im Hören auf das Wort, im Empfang der Sakramente

-, aber auch in fürbittendem und klagendem Gebet. Diakonia
geschieht als geistliche und materielle Weitergabe der erfahrenen Versöhnung

und Heilung angesichts der Nöte von Menschen, auch jenseits der
institutionellen Grenzen der Kirche.

2.2.1 Damit sind wir an das verwiesen, was in der ekklesiologischen
Reflexion etwa mit Ortskirche umschrieben wird. Das ist freilich ein

Begriff, der zu erläutern ist. Ich kann das jetzt nur abgekürzt machen und
identifiziere die Ortskirche - in Anlehnung an altkirchliche Strukturen -
als Bistum, nicht als Kirchgemeinde. Der grundlegende eucharistische
Ansatz der Ortskirchentheologie könnte Letzteres zwar nahe legen, aber
die Kirchgemeinde ist in der Regel zu klein, um all das mit einer gewissen
Eigenständigkeit erfüllen zu können, was zu den Grundvollzügen des

Lebens der Kirche gehört.
Theologisch gesehen ist nun die Ortskirche eine Repräsentation der

Kirche, wie sie oben angedeutet wurde, oder anders gesagt: der einen,
heiligen, katholischen und apostolischen Kirche, von der das ökumenische
Glaubenssymbol von 381 spricht, und zwar ist sie es an einem bestimmten

«Ort». Sie ist es aber nur, insofern sie mit anderen Ortskirchen in
kirchlicher Gemeinschaft steht, die ihrerseits auch eine Verwirklichung
der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche an ihren
«Orten» sind. Die Ortskirchen sind miteinander identisch, insofern sie von
derselben trinitarisch-soteriologischen Vorgabe, von derselben Himmel
und Erde verbindenden Gnade her konstituiert sind und daraus leben. Ich
würde, weil ich keinen besseren Ausdruck finde, von einer «theologischen»

Identität reden - nicht aber von einer kulturellen im weitesten
Sinn; da ist Vielfalt, und zwar bereichernde Vielfalt angesagt. Numerisch
gibt es natürlich eine Pluralität der Ortskirchen. Dass die Ortskirchen
untereinander theologisch identisch sind, müssen sie an bestimmten
Kriterien erkennen und anerkennen. Solche Kriterien sind traditionellerweise
der gemeinsame Glaube (als fides quae), der Gottesdienst (zumal die
Eucharistie), das Amt. Dabei gilt es beim Umgang mit diesen Kriterien zu
beachten, dass Identität nicht einfach Uniformität bedeutet. Identität wird



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

sich in einer Spannung von Gleichheit und Verschiedenheit artikulieren.
Dies zu erkennen und anzuerkennen, kann eine schwierige Sache sein -
das zeigt sich vor allem dort, wo wir diese theologische Identität nicht
mehr oder weniger einfach voraussetzen (nämlich bei den Ortskirchen
innerhalb einer Konfession), sondern in einem interkonfessionellen Dialog

erst zu entdecken haben.

2.2.2 Die Gemeinschaft von Ortskirchen, die untereinander theologisch
identisch sind, ist nun auch eine Verwirklichung der einen heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche, aber nicht in Gestalt einer Super-Ortskirche,

eines Super-Bistums, sondern eben einer Gemeinschaft von
Bistümern. Die Ortskirche bleibt die grundlegende Grösse und wird nicht zu
einem defizienten Teil einer grösseren Einheit.

Gemeinschaften von Ortskirchen mag es in unterschiedlicher Ausdehnung

geben von regionaler, nationaler, kontinentaler bis hin zur geographisch

universalen, weltumspannenden Ausdehnung. Diese territorial
gesehen unterschiedlich grossen Gemeinschaften von Ortskirchen bzw.

von Gemeinschaften von Gemeinschaften von Ortskirchen sind für meine
Überlegungen wichtig, weil sie einer Beschränkung der ekklesiologischen
Besinnung auf die beiden Grössen «Ortskirche» und «Universalkirche»
wehren. Das wird auch für die nähere Bestimmung des Begriffs «Primat»

von Bedeutung sein: Es gibt nicht nur den Primat des Bischofs von Rom.
Wir können, wieder in Anlehnung an altkirchliche Strukturen, von
Provinzen und Patriarchaten reden; auf die Terminologie kommt es mir aber

nicht an. Wichtig ist etwas anderes: Die metropolitane, die patriarchale,
die universale Gemeinschaft von Ortskirchen ist je als Repräsentation der

einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche des Glaubenssymbols,

so wie auch die Ortskirche eine solche Repräsentation an ihrem
«Ort» ist.

2.2.2.1 Ich schalte eine Zwischenbemerkung ein: Der vorgetragene
ekklesiologische Ansatz wird insofern kontrovers sein, als in den Varianten der

neueren römisch-katholischen Communio-Theologie das, was sich in der

Ortskirche verwirklicht, in der Regel die Universalkirche ist, nicht das, was
ich die eine heilige, katholische und apostolische Kirche des Glaubenssymbols

nenne, die m.E. ontologisch von der universalen Gemeinschaft

von Ortskirchen zu unterscheiden ist. Ich verweise nur auf die viel
herangezogene ekklesiologische Basisformel in der Dogmatischen Konstitution
über die Kirche Lumen gentium von 1964: Sie spricht von der Einheit «in



Urs von Arx

den nach dem Bild der Gesamtkirche gestalteten Teilkirchen, in denen und

aus denen die eine und einzige katholische Kirche besteht» (Nr. 23)13.

2.2.3 Für die Bezeugung der Einheit der Ortskirche und der Gemeinschaft

von Ortskirchen gibt es in der vorgetragenen Konzeption
Erstverantwortliche (nicht: allein Verantwortliche). In der traditionellen
Terminologie sind das die Bischöfe; in einer neueren Terminologie der
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung sind das die Träger der

personalen episkope (meist mit «Aufsicht» oder so übersetzt; ich bevorzuge

die Wiedergabe «Verantwortung»),
Wichtig für das spezifisch altkatholische Verständnis des Bischofsamtes

in der Ortskirche ist Folgendes; Der Bischof ist vernetzt mit dem Kol-

11 «...unitatis in Ecclesiis paricularibus. ad imaginem Ecclesiae universalis for-
matis. in quibus et ex quibus una et unica Ecclesia catholica exsistit». Vgl. zu dieser
anderen Sicht in jüngster Zeit Kurt Koch. Primat und Episkopat in der Sicht einer tri-
nitätstheologischen Ekklesiologie. in: Libero Gerosa u.a. (Hg.). Patriarchale und
synodale Strukturen in den katholischen Ostkirchen (Kirchenrechtliche Bibliothek 3).
Münster (Lit) 2001. 9-30. der das Verhältnis von Einheit der Universalkirche und
Vielheit der Ortskirchen als Pole in einer Ellipse bestimmt und daher auch der
regionalkirchlichen Zwischeninstanz einer Kirchenprovinz nicht dieselbe theologische
Dignität wie der Universalkirche (und der Ortskirche) zuweisen kann. Einen
diesbezüglichen Versuch im Blick auf die regionale Grösse der Patriarchatskirche - der freilich

stark von der Idee der Gewährung kirchenrechtlicher Autonomie der ostkirchlichen

Patriarchate gegenüber Rom bestimmt ist - legt vor Wolfgang Thönissen. Die
communiale Aufgabe und die synodale Einbindung der Bischöfe und Erstbischöfe in
Ortskirche. regionalem Kirchenverband und Gesamtkirche. Gesichtspunkte der
abendländisch-katholischen Ekklesiologie. OS 51 (2002) 145-156.

Der Ausdruck «Partikularkirche» deutet wohl ein anderes Verständnis einer sog.
Communio-Ekklesiologie an als das hier entwickelte, weil eben von der Universalkirche

(mit dem Papst als ihrem rechtlich funktionalisierbaren Kennzeichen) und nicht
von der Ortskirche (mit den sakramentalen Grössen Eucharistie und Bischof als ihren
Kennzeichen) als der grundlegenden ekklesiologischen Einheit aus gedacht wird. Vgl.
dazu auch Gilles Routhier. «Eglise locale» ou «Église particulière»: querelle sémantique

ou option théologique?. StCan 25 (1991) 277-324. sowie die-für die Problematik

sensible - jüngste Studie von Hervé Legrand. Les évêques. les Églises locales et
l'Église entière. Évolutions institutionelles depuis Varican II et chantiers actuels de

recherche, in: ders. / Christoph Theobald (Hg.). Le ministère des évêques au Concile
Vatican II et depuis. FS Guy Herbulot. Paris (Cerf) 2001. 201-260. - Einen Überblick
über die (progressiven und konservativen) Typen römisch-katholischer Communio-
Ekklesiologie gibt Dennis M. Boyle. Communion Ecclesiology. Vision and Version.
Maryknoll NY (Orbis) 2000: vgl. dazu auch Bernard Hoose. Authority in the Roman
Catholic Church. Theory and Practice. Aldershot (Ashgate) 2002.

10



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

legium der Presbyter einerseits (diese nehmen quasi bischöfliche Funktionen

in der Leitung der Eucharistie in den Kirchgemeinden wahr) und mit
der Ortskirche als Ganzes andererseits (man denke an die Bistumssynode
mit ihrer gemischten Zusammensetzung von Laien und Ordinierten). In
diesem Sinn verstehe ich die Rede von der personalen, kollegialen und

gemeinschaftlichen Dimension der episkope in neueren ökumenischen
Texten14. Der Bischof ist weder Monarch der Ortskirche noch Exekutivorgan

einer Bistumssynode.
Der Bischof ist aber auch der Erstverantwortliche für die Bezeugung

und Wahrnehmung der Einheit der Ortskirchen untereinander. Hier ist er
Glied eines Kollegiums von Bischöfen, und deren primäre Funktion ist die

von Zeugen und Repräsentanten der Ortskirchen, nicht der sog.
Universalkirche15. Der Bischof steht also am Schnittpunkt der Zuordnung zur
Ortskirche, die er kollegial und synodal leitet, und zur überlokalkirch-
lichen Gemeinschaft von Ortskirchen, in die er kollegial und synodal
eingebunden ist.

2.2.4 In diesem Kollegium, besser: in dieser Synode von Bischöfen (zu
der noch weitere Getaufte auf Grund ihrer Sachkompetenzen mindestens
als Konsultatoren hinzugezogen werden) hat nun einer der Bischöfe eine

Erst- oder Hauptverantwortung (nicht: Alleinverantwortung), er ist
primus interpares. Das heisst, dass er nicht ohne oder gegen die anderen eine

Entscheidung treffen kann, aber dazu verpflichtet und berechtigt ist, alles
in Gang zu setzen, dass im Tun der Synode, wenn ein solches gefordert ist,
die Gemeinschaft der Ortskirchen zur Geltung kommt. Dieser erstverantwortliche

Bischof mag auf der Ebene der kleinsten Ausdehnung einer
Gemeinschaft von Ortskirchen Metropolit oder wie auch immer heissen,
in einer umfassenderen Ausdehnung einer Gemeinschaft von Gemeinschaften

von Ortskirchen Patriarch, in der umfassendsten Ausdehnung
solcher Gemeinschaften wäre dies der Papst in seiner Eigenschaft als

Bischof der Kirche von Rom.

14 Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt (wie Anm. 10). Amt, Nr. 26 (noch ohne den

Terminus episkope); Das Wesen und die Bestimmung der Kirche (wie Anm. 10),

Nr. 89-106. Femer Peter C BouteneffIAlan D. Falconer (Hg.) Episkope and Episcopacy

and the Quest for Visible Unity. Two Consultations (FOP 183), Geneva (WCC) 1999.
15 Die weitere Aufgabe eines Wächters des Glaubens seiner Ortskirche ist so

wahrzunehmen, dass der Bischof weder quasi-autistisch handelt - er steht auch innerdiöze-
san in einer gemeinschaftlich wahrgenommenen Verantwortung - noch unter Berufung

auf diese Aufgabe Diskussionen, die unter den Gläubigen aufbrechen, abwürgt.

11



Urs von Arx

Auf all diesen Ebenen spielt das Ineinander von Primat und Synodalität,

oder anders gesagt; von personaler und kollegialer Verantwortung
eine Rolle, damit die Gemeinschaft der Ortskirchen in ihrer gestuften
geographisch-territorialen Ausdehnung zur Geltung kommt. Dabei betone ich
hier, ohne dies vertiefen zu können, dass Prinzip der Subsidiarität oder

dgl.16. Die wesentlichen Vollzüge der Kirche geschehen in der Ortskirche
oder im Metropolitanverband, der kleinsten «autonomen» Gemeinschaft

von Ortskirchen17. Die letztlich weltweite Gemeinschaft der Ortskirchen
darf um Himmels willen nicht die Gestalt einer in ihrer Bürokratie ständig
aktiven Zentralregierung annehmen.

Ich bin nun endlich beim Papst und seinem Primat angekommen. Auch
von ihm ist zunächst zu sagen, dass er primus inter pares ist, d.h. er ist der
Erste unter Mitbischöfen; im Horizont altkirchlicher Gegebenheiten
müsste man sagen: Er ist der Erste unter den Mitpatriarchen. Ob das alles

ist, was im Blick auf den Primat des Papstes zu sagen ist, ist noch offen

(vgl. unten 3).

2.2.5 Die Situierung des Primates des Bischofs von Rom in der allgemeinen
Konstellation von Primat und Synodalität, wie sie in den territorial
unterschiedlich ausgedehnten Formen von Gemeinschaften von Ortskirchen je
zur Geltung kommt, ist m.E. eine Folge des ortskirchlichen Ansatzes, den

ich hier vertrete. Dabei könnte man Primat und Synodalität bzw. Primas und

Synode als Brennpunkte einer Ellipse bezeichnen, um die unaufhebbare
Verwiesenheit der jeweiligen Verantwortungs- und Amtsträger auf ihre

Ortskirchen, die miteinander in Gemeinschaft stehen, zu unterstreichen.

16 Ich vermute, dass der Begriff «Subsidiarität» im vorgetragenen Konzept
unzutreffend ist, da er wohl eine top-down-Perspektive voraussetzt und in einem
ekklesiologischen Zusammenhang im Blick auf das dogmatisch und kanonistisch definierte
Amt des Papstes eingeführt wird und dann besagt, dieser solle von seinem an sich ihm
zustehenden Recht, alles an sich ziehen und entscheiden zu können, nicht Gebrauch
machen. Ein solches Recht kann es gemäss der hier vorgetragenen Konzeption nicht
geben. Vgl. zur Diskussion in der römisch-katholischen etwa Joseph A. Komonchak.
Le principe de subsidiarité et sa pertinence ecclésiologique, in: Hervé Legrand u.a.

(Hg.), Les Conferences épiscopales. Théologie, statut canonique, avenir (Cogitatio
fidei 149), Paris (Cerf) 1988, 391-447; Adrianus C. Leys, Ecclesiologcal Impacts of
the Principle of Subsidiarity (KTC 28), Kampen (Kok) 1995.

17 Man denke nur an das Erfordernis, dass der Bischof einer Ortskirche von
(mindestens) drei Bischöfen benachbarter Ortskirchen - evtl. vom Metropoliten der
Provinz - konsekriert wird, was auf fundamentale Weise die Gemeinschaft der beteiligten
Ortskirchen dokumentiert.

12



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

Damit ist schon angedeutet, dass ein primus inter pares nicht einfach
einen unspezifischen, sozusagen nur moralischen oder allenfalls zeremoniell

ausgestalteten Ehrenvorrang einnimmt. Hinsichtlich älterer altkatholischen

Aussagen, die dem Papst den Status eines primus interpares zubilligen

(vgl. Anm. 5), ist zu sagen, dass sie ohne weitere Explikationen eine
Leerformel sind. Die Abwehr des päpstlichen Primates in der Gestalt eines

Jurisdiktionsprimates, wie ihn die Dogmatische Konstitution Pastor
aeternus 1870 im Rahmen einer Universalkirchentheologie in Analogie
zur ordentlichen bischöflichen Jurisdiktion definiert hatte, und die Angst
vor rechtlichen Regelungen, die über das Bistum bzw. die Nationalkirche
und ihre hochgelobte Autonomie hinausgehen, haben ein altkatholisches
Nachdenken lange Zeit verhindert. Erst in neueren Texten sind Ansätze zu
einer Präzisierung zu finden. Diese Präzisierung hat im Zusammenhang
mit einer Ortskirchentheologie zu erfolgen, welche die territorial
unterschiedlichen Ausweitungen von Gemeinschaften von Ortskirchen
berücksichtigt.

Ich erinnere in diesem Zusammenhang daran, dass die Begrifflichkeit
von Primat (xà 7tpeaßeta rfjç xturjç, xd npcoxEia, primatus) im Prozess der

Entstehung von metropolitanen und patriarchalen kirchlichen Strukturen
im Osten des römischen Reiches aufkam18. Es ging dort anfänglich
in erster Linie darum, dass Bischöfe ausgezeichneter Sitze das Recht hatten,

die Bischöfe eines ihnen zugeordneten Gebietes (erapxioc bzw.

ôtoîicrioiç) zu weihen und damit also einen gewissen Einfluss auf die

Besetzung eines Bischofssitzes zu nehmen. Freilich ist in den kanonischen

Bestimmungen auch das Bemühen sichtbar, zu verhindern, dass die
Bischöfe ausgezeichneter Sitze in den regionalen Verantwortungsbereich
anderer Bischöfe sich einmischen. Ferner gab es die idealtypische Regelung

des Primats, dass der Metropolit einerseits keine Entscheidungen
ohne die synodale Mitwirkung der Mitbischöfe seiner Provinz trifft und
andererseits keiner von ihnen ohne jenen so handelt, dass die Gemein-

18 Vgl. etwa Kanon 6 der Synode von Nizäa 325; Kanon 2 der Synode von
Konstantinopel 381 bzw. 382; Kanon 28 der Synode von Chalcedon 451 (COD p. 8 f.;
31 f.; 99 f.). Dazu Brian A. Daley. Position and Patronage in the Early Church: The

Original Meaning of <Primacy of Honour», JThS 44 (1993) 529-553: ferner Peter

LHuillier. The Church of the Ancient Councils. The Disciplinary Work of the Four
First (Ecumenical Councils. Crestwood NY (S VSP) 1996; André de Huileux. Le décret
chalcédonien sur les prérogatives de la Nouvelle Rome, in; ders., Patrologie et
Œcuménisme. Recueil d'Études (BETL 93), Leuven (University Press/Peeters) 1990,

520-555.

13



Urs von Arx

schaft seiner Ortskirche mit den anderen der Provinz gefährdet oder
verletzt wird19.

Wer den Primat eines primus inter pares im Rahmen einer
Ortskirchentheologie anerkennt, muss die Verantwortung in Pflichten und Rechten

so zu umschreiben versuchen, dass der Inhaber eines - regionalen oder
universalen - Primats den synodalen Prozess von Entscheidungsfindung
in allen Bereichen des kirchlichen Lebens in Gang setzen kann. Das kann

bedeuten, dass angesichts neuer Herausforderungen der Glaube konkret
zu bezeugen ist oder dass auf Gefährdungen oder Verletzungen der
kirchlichen Gemeinschaft zu reagieren ist. Zu solchen Verpflichtungen und
Rechten wird etwa gehören, dass der Träger der Primats die Initiative
ergreift, dass die Bischöfe als erste Repräsentanten der Ortskirchen sich
auf solche Prozesse einlassen. Man könnte auch von einem Recht auf
Einberufung von Synoden sprechen; freilich sollte dieses Recht nicht so
formuliert sein, dass eine Entscheidung darüber nur dem Primas zukommt
und nicht auch einem bestimmten Quorum der bischöflichen Mitglieder
der zugehörigen Synode. Dem Primas wird zudem die Verantwortung
zukommen, gemeinsam getroffene Entscheide notariell zu ratifizieren.

Ich kann dies hier nicht im Einzelnen entfalten, ich bin dafür auch nicht
kompetent. Mir geht es hier nur darum, herauszustellen, dass der Primat
im Dienst des synodalen Prozesses der Kirche steht, die Kirche verstanden

als ein gegliedertes Gefüge von Gemeinschaften von Ortskirchen,
wobei die Letztere die Grundeinheit der sakramentalen Vergegenwärtigung

der Einen Kirche des Glaubenssymbols ist. Daher impliziert die
synodal eingebundene Erstverantwortung eines primus inter pares
formulierbare und überprüfbare Pflichten und Rechte, die ihrerseits allseitig zu
anerkennen sind. Eine Alleinverantwortung des primus ist in dieser
ekklesiologischen Vision ausgeschlossen, weil dadurch die an Beratungs- und

Entscheidungsfindungsprozessen Mitbeteiligten nicht mehr pares wären.
Das aber heisst: Der theologische Status der Ortskirchen, die sie
repräsentieren, würde verletzt zu Gunsten einer übergeordneten kirchlichen
Einheit, die der primus allein repräsentiert; dann aber wäre er ein unicus.
Ob man innerhalb der Spannweite von geforderter Erstverantwortung und
abgelehnter Alleinverantwortung von einer Letztverantwortung des pri-

19 Kanon 9 der Synode von Antiochien 341 (Périclès-Pierre Joannou. Discipline
générale antique [IVe-IXe s.]. Tome 1,2: Les canons des Synodes Particuliers [Fonti
IX], Grottaferrata [S.Nilo] 1962, 110 f.); Apostolische Kanones 34 vom Ende des
4. Jh. (ebd., 24).

14



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

mus sprechen und diese rechtlich formulieren kann, wäre ebenso zu
untersuchen wie die Bedingungen dafür, dass Entscheidungen zustande kommen

können, die nicht von restlos allen am synodalen Prozess Beteiligten
unterstützt werden (differenzierte Mehrheit usw.).

Ich unterstreiche noch einmal, dass wohl die Mehrheit von so zustande
kommenden Entscheidungen und Stellungnahmen der Kirche im Bereich

von regionalen (nationalen, kontinentalen) Verwirklichungen der Einen
Kirche situiert sein werden. Das skizzierte ekklesiologische Modell denkt
eben nicht von der - faktisch oder ontologisch den Ortskirchen vorgeordneten

- Universalkirche her mit ihrer inhärenten Tendenz zum Zentralismus20.

3. Spezifische Überlegungen zum universalen Primat als «Petrusamt»

3.1 Ich komme nun auf die oben offen gelassene Frage zurück, ob die
Aufgabe und Stellung des Bischofs von Rom schon abschliessend bestimmt
ist, wenn wir von ihm als primus inter pares, also dem Erstem unter jenen
Bischöfen sprechen, die dem skizzierten Modell gemäss als Mitpatriarchen

zu bezeichnen wären. Im Blick auf den Primat des Bischofs von Rom
sind bekanntlich in den verschiedenen Denominationen unterschiedliche

Optionen im Spiel, wenn die Frage überhaupt gestellt wird. Sie haben

ihren historischen Ansatz in der Zeit der Alten Kirche, die als Ganze eben

zu keiner einheitlichen Sicht darüber gekommen ist, wie ein (universaler)
Primat des Bischofs von Rom zu begründen und genauer zu konzipieren
ist. Folgende Momente spielen für die an sich in der Alten Kirche meist
unbestrittene Erstposition des Bischofs von Rom eine Rolle:

3.1.1 Er ist der Erste als Bischof der Ortskirche der Hauptstadt des

römischen Reiches. Diesen Gesichtspunkt nennt etwa der Kanon 28 der Synode
von Chalcedon (451 wenn er dem Sitz von Konstantinopel als dem Neuen

Rom und der kaiserlichen Stadt einen Vorrang (Ttpeoßeia, primatum) analog

dem Roms zuspricht mit der Begründung: «Denn dem Stuhl des Alten
Rom haben die Väter begreiflicherweise die Vorrechte zugestanden, weil
jene Sadt Kaiserstadt war.» Auch wenn präzisiert wird, dass Konstantino-

20 Im Blick auf den Primat des Bischofs von Rom impliziert dies eine weitgehende

Umgestaltung der Kurie sowie ein grundlegendes Überdenken der Notwendigkeit
von Nuntiaturen, soweit sie im Dienst des Papstes in seiner Eigenschaft als Bischof
von Rom stehen (und nicht in seiner Eigenschaft als Oberhaupt eines völkerrechtlich
anerkannten Staatswesens). Vgl. zuletzt John R. Quinn. Die Reform des Papsttums

(QD 188). Freiburg (Herder) 2001 (amerik. 1999).

15



Urs von Arx

pel in kirchlicher Hinsicht auf Rom folge, ist hier ein Prinzip genannt, das

mit dem zusammenhängt, was Francis Dvornik das «Prinzip der Angleichung»

(accommodation) nennt: Die kirchliche Organisation mit ihren

metropolitanen und patriarchalen Schwerpunkten richtete sich weitgehend

nach der politischen Organisation des Römischen Reiches21. Die

Erstposition des Bischofs von Rom scheint sich dabei Beschlüssen
ökumenischer Synoden zu verdanken, ist also «kirchlichen Rechts»22.

3.1.2 Er ist der Erste als Bischof derjenigen Gemeinde, in der sich die Gräber

der beiden bekanntesten und wichtigsten Apostel Petrus und Paulus

befinden, die hier gewirkt und ihr Martyrium erlitten haben. Wichtig ist hier
der Gedanke des apostolischen Sitzes: Wo Apostel und Apostelschüler
gewirkt haben bzw. begraben worden sind, gibt dies der betreffenden
Ortskirche und ihrem Bischof einen gewissen Vorrang, da hier die apostolische
Tradition in besonderer Weise gegenwärtig ist. Das Prinzip der apostolischen
Gründung bzw. «Gegenwart» lässt eine Mehrzahl von Primaten zu; der römische

ist aber eben durch die Verdoppelung (Petrus und Paulus) ausgezeichnet23.

Dieser Aspekt kann sich mit dem ersten ohne weiteres verbinden24.

21 Francis Dvornik, Byzanz und der römische Primat, Stuttgart (Schwabenverlag)
1966, 25-63 (franz. 1964). Vgl. schon Kanon 3 der Synode von Konstantinopel (381)
sowie Kanon 17 der Synode von Chalcedon.

22 Das ist die Position der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen
Kommission (vgl. Anm. 5: Text 5).

23 Irenäus von Lyon, adv. haer. 3,3,2, spricht vielleicht im Hinblick auf diese
Verdoppelung von einerpotentiorprincipalitas («einer besonderen Gründungsautorität»)
der römischen Kirche. Zur Interpretation der viel beackerten Stelle, die den weiteren
Kontext beachtet, wonach alle Apostelsitze grundsätzlich denselben normativen Status

für die kirchliche Tradition haben, an dem man sich orientieren kann und muss, vgl.
Norbert Brox, Rom und «jede» Kirche im 2. Jahrhundert. Zu Irenäus, adv. haer. III 3,2,
in: ders., Das Frühchristentum. Schriften zur Historischen Theologie. Hg. von Franz
Dünzl u.a., Freiburg (Herder) 2000, 143-177 (EV 1975); ferner auch Henri-Irénée
Marrou, Le témoignage de saint Irénée sur l'église de Rome, in: ders., Christiana Tempora.

Mélanges d'histoire, d'archéologie, d'épigraphie et de patristique (CEFR 35),
Rome (École Française) 1978, 323-349 (EV 1967).

Im Horizont der Gleichwertigkeit der Apostel begegnet auch die erste (ca. 203)
nachweisbare patristische Erwähnung von Mt 16,18 f. bei Tertullian, Praescr. 22, der
dabei Petrus und Johannes als herausgehobene und Christus nahe stehende
Offenbarungsempfänger namentlich nennt.

24 So etwa die älteren altkatholischen Katechismen in Deutschland und der Schweiz
im Gefolge einer Formulierung von Josef Langen, in: Katholischer Katechismus.
Herausgegeben im Auftrage der altkatholischen Synode, Bonn (Neusser) 1875, Nr. 201:

16



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

3.1.3 Er ist der Erste als Bischof in der monopersonalen Nachfolge des

Apostels Petrus, dem der Herr als dem Einzigen der Apostel den Primat
übertragen hat. Diese spezifisch «petrinische» Option eines Primats des

römischen Bischofs gegenüber den übrigen Bischöfen bzw. Ortskirchen,
wie immer er auch näherhin erläutert wird25, ist in der Regel auf eine ein-

«Der Bischof" von Rom ist als der Erste unter den Bischöfen anerkannt worden, weil
die Stadt Rom die Hauptstadt des römischen Weltreiches war, und weil man nach alten
Überlieferungen annahm, dass dort die Apostel Petrus und Paulus den Martertod erlitten.»

Anders formuliert Bischof Urs Küry in: Christkatholischer Katechismus, Allsch-
wil (Christkatholischer Schriftenverlag) 1972, Nr. 138: «Der Papst ist als der Bischof
von Rom der erste unter den Patriarchen und daher auch unter allen Bischöfen, Er ist
der Erste unter Gleichen. Sein Vorrang ist ein Vorrang der Ehre und des brüderlichen
Dienstes. Dieser wurde ihm von der Kirche zugesprochen.»

Man vergleiche dazu die Ausführungen von Ignaz von Döllinger im Vorwort seines

pseudonym veröffentlichten Buches «Der Papst und das Concil von Janus», Leipzig

(Steinacker) 1969, XI-XV: «Der Primat ruht... auf höherer Anordnung; die Kirche
ist vom Anfang an auf denselben angelegt gewesen, er ist in Petrus von dem Herrn der
Kirche vorgebildet, er hat sich daher auch mit innerer Nothwendigkeit bis zu einem

gewissen Punkte entwickelt...» Dann allerdings, «vom neunten Jahrhundert an», hat
sich der synodal situierte Primat, der gegen die Ansicht des Konzils von Chalcedon
«nicht auf einer zu bestimmter Zeit durch eine Synode geschehenen Übertragung
beruh(t)», zum imperialen Papat umgewandelt und damit entstellt. Hätte in der alten
Kirche ein Heide nach der Kirche gefragt, «deren Stimme und Zeugnis das grösste
Gewicht und Ansehen hat», so hätte jedermann geantwortet: «das ist die römische Kirche,

die Kirche, wo die beiden Hauptapostel Petrus und Paulus ihre Lehre mit dem
Tode besiegelt haben; kurz so, wie es Irenäus ausgedrückt hat.»

25 Z.B. in der Konzeption, dass das Hirtenamt der Apostel und ihrer Nachfolger der

Bischöfe gewissermassen aus dem Erstapostel und Kirchenfundament Petrus und
seinem Nachfolger seinen Ausgang nimmt (vgl. etwa Innozenz, Ep. 29,1; Ep. 30,2; Leo I.,
Serm. 3,3 f.; 4,2^1). So ist Petrus und der jeweilige römische Bischof (in dem Petrus

irgendwie «mystisch» gegenwärtig ist) der Ausgangspunktpunkt der Hierarchie - ein im
Westen einflussreich gewordener und unterschiedlich weitergeführter Gedanke (Quelle-
Flussarme, Haupt-Glieder usw.), der an sich auf Formulierungen Cyprians (siehe unten)

zurückgeht, aber seiner Konzeption gegenüber ein Novum bildet, vor allem, wenn man
an die spätere rechtliche Regelung denkt, wonach die bischöfliche Jurisdiktion nicht in
der sakramentalen Weihe, sondern in einem Akt der päpstlichen Beauftragung gründet.

Man kann vielleicht angesichts der in ihren Konsequenzen oft nicht ausgeführten
patristischen Interpretationen von Mt 16,17-19 die folgende systematische Frage stellen:

Ist das, was Jesus punkto Autorität und Vollmacht zuerst Petrus übergeben hat. an
die übrigen Glieder des Zwölferkreises bzw. die übrigen Apostel und durch sie an die
Kirche bzw. die Bischöfe als (zu qualifizierende) Nachfolger der Apostel übergegangen,

oder geht diese Autorität und Vollmacht von Petrus durch den jeweiligen
römischen Bischof als Nachfolger des Petrus - als haeres bzw. vicarius Petri, wie Leo I.

formuliert- an die Kirche bzw. die Bischöfe über?

17



Urs von Arx

zige Person ausgerichtet26, d.h. der Bischof von Rom kann hier durchaus
als unicus und nicht als primus inter pares mit den Konsequenzen einer

gegenseitigen Abhängigkeit gesehen werden27.

3.1.4 Das üblich gewordene Verständnis des Petrusamtes - werde es

bestritten oder anerkannt - ist mit demjenigen Cyprians zu vergleichen,
der in seiner Einheitsschrift (c. 4f.) im Zusammenhang einer Auslegung
von Mt 16,18 f. überhaupt erst die Begrifflichkeit von primatus und cathe-

26 Vgl. aber die zeitweilig in Rom und anderswo vertretene Theorie von den drei

petrinischen Sitzen. Sie begegnet im dritten Teil des sog. Decretum Gelasianum (Text in:

DH 350 f.), welcher Teil wohl auch noch in die Zeit des Papstes Damasus (366-384)
gehört. Es wird zunächst festgestellt, dass die hl. römische Kirche nicht auf Grund von
Synodalbeschlüssen den übrigen Kirchen vorgeordnet ist, sondern auf Grund des im
Evangelium bezeugten Wortes des Herrn und Erlösers den Primat erlangt hat (folgt Mt
16,18 f.). Nach diesem «petrinischen» Argument, mit dem vielleicht auf der römischen

Synode von 382 auf Kanon 3 des Konzils von Konstantinopel 381 - bei späterer Datierung

auch auf Kanon 28 des Konzils von Chalcedon 451 - und ein damit zusammenhängendes

«synodales» Begründungsrationale (vgl. oben 3.1.1) reagiert wurde, folgt mit
dem Hinweis auf das am selben Tag erfolgte gemeinsame Martyrium von Paulus und
Petrus ein zusätzliches «apostolisches» Argument für den Vorrang der römischen Kirche.
Dann erscheint wieder die «petrinische» Perspektive, wenn eben von den drei Sitzen des

Apostels Petrus in Rom. Alexandrien (im Namen des Petrus von seinem Schüler Markus

gegründet) und Antiochien die Rede ist. Ein weiteres «petrinisches» Element aus dieser
Zeit begegnet im Edikt «Cunctos populos» des Kaisers Theodosius I. (380), wonach als

Norm der vom Apostel Petrus eingeführten (nizänischen) Rechtgläubigkeit der Glaube
der Bischöfe von Rom (Damasus) und von Alexandrien (Petrus) - Antiochien fiel zu

jener Zeit wegen des Schismas unter den Katholiken aus - zu gelten habe (CodTheod
16,1,2). Später kämpft Leo I. gegen Kanon 28 von Chalcedon ebenfalls mit der
Argumentation von drei petrinischen Sitzen in Antiochien, Rom und Alexandrien.

Diese drei Bischofssitze werden schon in Kanon 6 von Nizäa genannt, ohne dass dort
freilich das theologische Rationale expliziert wird, warum sie bei Bischofsbestellungen
ihre bisherigen Vorrechte, die in einer gewissen Spannung zu den damals intendierten

metropolitanen Regelungen stehen, beibehalten sollen. Auch der in Kanon 7 genannte
Bischof von Aelia/Jerusalem liesse sich übrigens als petrinischer Sitz verstehen.

U. Küry kommt in dem von ihm verfassten Katechismus, Nr. 140 (vgl. Anm. 24),
auch auf die drei petrinischen Sitze zu sprechen: «Wird nur der Bischof von Rom

Nachfolger des Apostels Petrus genannt? Nein. In der alten Kirche wurden auch andere

Bischöfe Nachfolger des Apostels Petrus genannt (zum Beispiel: die Bischöfe von
Alexandrien und Antiochien).»

27 Das ist die grosso modo die römisch-katholische Position auch heute, wenn
Papst und Bischöfe qua Bischofskollegium so in ein Relationsgefüge gesetzt werden,
dass der Papst als Haupt des Bischofskollegiums faktisch auch ohne dieses, dieses aber
durchaus nicht ohne den Papst handeln kann.

1!



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

dra Petri in die kirchliche Tradition einführt: Zwar ist Petrus historisch der
erste Apostel und insofern hat er einen primatus; seine cathedra aber teilen

die Bischöfe als Nachfolger der Apostel, d.h. das Petrusamt (petrini-
tas) wird von einer Mehrzahl von Erstverantwortlichen der Ortskirchen
wahrgenommen. Der Sinn des so verstandenen petrinischen «Primats» ist

es, dass er die grundlegende Einheit und Einzigkeit der Kirche und der
Cathedra Petri, mithin des Episkopates, in Sicht treten lässt28.

3.1.5 Im Horizont einer an Mt 16,17-19 orientierten Perspektive dessen,

was man heute das «Petrusamt» nennt, hat man in der frühen Kirche die

Nachfolge des Petrus a) im römischen Bischof allein, b) in den Bischöfen der

Orte, wo Petrus (und sein Schüler Markus) gewirkt hat, oder c) in allen
Bischöfen insgesamt gesehen. Diese unterschiedlichen Aspekte sind auch zu

berücksichtigen, wenn man von der Primatsauffassung in der Alten Kirche
spricht.

28 Vgl. Maurice Bévenot, Cyprian. De Lapsis and De Ecclesiae Catholicae Unitale

(OECT), Oxford (Clarendon) 1971, xi-xvii. Das lässt sich in der älteren Fassung der
Einheitsschrift (251 aufweisen. Die spätere Fassung des 4. Kapitels aus der Zeit des

Ketzertaufstreites (255-256) mit dem römischen Bischof Stephan verwendet sie nicht
mehr, vielleicht weil in Rom die Formulierungen Cyprians anhand von Mt 16,18 f. so

aufgefasst wurden, dass der römische Bischof als monopersonaler Nachfolger des

Petrus einen Vorrang gegenüber den anderen Bischöfen hatte, bei dem diese in ein -
mehr oder weniger präzisiertes - Abhängigkeitsverhältnis gegenüber Rom geraten
konnten (vgl. die diesbezügliche Kritik des Bischofs Firmilian im kappadokischen
Caesarea an Äusserungen Stephans aus dem Jahr 256-bei Cyprian, Ep.75,17. Hier ist

wohl erstmals Mt 16,18f. exklusiv auf den römischen Bischof bezogen worden). Zu

Cyprian vgl. noch Ep. 43,5; 55,8.24; 59,5.7.14; 66,8; 70,3; 71,3; 73,7, sowie die knappe

Skizze bei Ca/7 AndresenlAdolf Martin Ritter, Geschichte des Christentums I/l.
Altertum (ThW 10/1 Stuttgart (Kohlhammer) 1993,46; jetzt auch/. F'atoutBums Jr.,

Cyprian the Bishop, London (Routledge) 2002, bes. 151-165.
Die alte, von Cyprian vertretene Auffassung der cathedra Petri kommt auch darin

zum Ausdruck, dass die Abschnitte Mt 16,18 f.; Joh 21,15-19 von den Vätern nicht auf
die Bischöfe von Rom als Nachfolger des Petrus bezogen wurden und dass sie in älteren

(ausserrömischen) liturgischen Traditionen des Westens vielmehr bei der Eucharistie

einer Bischofsweihe oder beim Fest der «Cathedra Petri» (22. Februar) - diese

verstanden als Sitz eines jeden Bischofs - herangezogen wurden; so Klaus Gamber.
Der Bischof von Rom in den frühen Zeugnissen der lateinischen Liturgie, in: Albert
Rauch/Paul Imhof (Hg.), Das Dienstamt der Einheit der Kirche. Primat - Patriarchat -
Papsttum (Koinonia 9), St. Ottilien (Eos) 1991,73-84; dabei beruft er sich für die erste

Aussage auf Ignaz von Dölhnger, Das Papstthum. Neubearbeitung von Janus «Der
Papst und das Concil», hg. von Johann Friedrich. München (Beck) 1892, 13.

19



Urs von Arx

3.2 Im Rückblick auf die bisherigen Ausführungen gilt: Es gibt Primat und

Primat. Wer das Wort verwendet, sollte immer auch eine nähere Umschreibung

mitliefern: Redet er oder sie vom Primat im Rahmen einer polaren
Konstellation mit den Elementen «Primat» und «Synodalität» auf der Ebene

von Gemeinschaften von Ortskirchen oder nur vom Primat des Bischofs

von Rom? Sieht er oder sie diesen römischen Primat bestimmt durch
Elemente synodaler kirchlicher Entscheidungen (Rom als Hauptstadt des
römischen Reiches in der Zeit erster Ansätze einer universalen Vernetzung von
metropolitan strukturierten Kirchen) oder des Apostolischen (Rom als Ort
des Wirkens und Sterbens der beiden Apostel Petrus und Paulus, was vom
Wirken und Sterben anderer Apostel in anderen Kirchen nur graduell
verschieden ist) oder des Petrinischen (Rom als Ort des Wirkens des Petrus und
seiner - exklusiven - «Präsenz» in den römischen Bischöfen)? Das sind
Stichworte für unterschiedlich ausfallende Primatsbegründungen.

In der Frage, ob der Papst universaler primus in seiner Eigenschaft als

Patriarch der Westkirche ist29 oder faktisch universaler unicus als Inhaber
eines definitionsgemäss singulären Petrusamtes, das von der historisch
einmaligen Gestalt des Petrus zu lösen und von einem je singulären Nachfolger

des Petrus irgendwie auszuüben wäre, liegt wohl der Streitpunkt in
der heutigen ökumenischen Debatte über einen besonderen Dienst des

Bischofs von Rom an der universalen Einheit und Gemeinschaft der Kir-
che(n). Ich denke, dass die Differenz mit der gewählten ekklesiologischen
Option zusammenhängt, d.h. ob man bei der Reflexion über die universale
Einheit der Kirche letztlich von einer Ortskirchen- oder einer Universal-
kirchentheologie ausgeht30.

4. Gibt es ein «Petrusamt» im Neuen Testament?
Ein exegetischer tour d'horizon

Ich habe bis jetzt den Begriff «Petrusamt» als eine in der neueren Debatte
über das Amt des Papstes und den päpstlichen Primat vorgegebene Grösse

ohne weitere Diskussion verwendet. Ich möchte im zweiten Teil mei-

29 Das ist die Position, wie sie das altkirchliche Modell der Pentarchie sieht; vgl.
etwa Ferdinand Gahbauer, Die Pentarchietheorie. Ein Modell der Kirchenleitung von
den Anfängen bis zur Gegenwart (FTS 42), Frankfurt a.M. (Knecht) 1993.

3(1 Ich bezweifle, dass es eine Option gibt, welche die beiden ekklesiologischen
Ansätze tatsächlich so vereinigt, dass das Ergebnis hinsichtlich der Bestimmung der
universalen Einheit und Gemeinschaft der Ortskirchen wie auch des Primates dasselbe
ist. gleich von welchem Ansatz man in der theologischen Argumentation auch ausgeht.

20



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

nes Referats noch kurz auf die exegetische Problematik des Begriffs
eingehen. Als Exeget habe ich einige Mühe, im Neuen Testament ein solches,
a priori nur von einer Person wahrnehmbares und tradierbares Amt zu
entdecken, das in bestimmten an Petrus gerichteten Aufträgen und Verheissungen

Jesu Christi gründet, das also als ein monopersonal auszuübender
und spezifisch auf die Universalkirche zielender Dienst zu verstehen ist,
der in Petrus präformiert ist. Dabei liegt die Schwierigkeit nicht nur im
bekannten Faktum, dass im Neuen Testament nirgends die Frage einer

Nachfolge des Petrus bzw. seines besonderen Dienstes thematisiert wird.

4.1 Man kann in einem lockeren Sinn von einem Primat des Petrus
sprechen, der in neutestamentlichen Schriften, zumal in den Evangelien und
im ersten Teil der Apostelgeschichte, belegt ist. Dazu gehört etwa das

literarische Phänomen, dass Petrus oft Sprecher der Jünger (und Jüngerinnen)
bzw. der Zwölf oder der Apostel ist gegenüber Jesus oder Sprecher der
Gemeinde gegenüber Aussenstehenden. Für eine systematisch-ekklesio-
logische Klärung müssen wir aber Unterscheidungen einführen, um der
Gefahr zu entgehen, mit einem undifferenzierten Wust von Aspekten und

Fragehorizonten Behauptungen aufzustellen, die den Anforderungen
einer sorgfältigen theologischen Argumentation nicht standhalten können.
Zunächst ist das Petrusbild, das sich allenfalls aus den Petrusbildern einiger

neutestamentlicher Schriften synthetisieren lässt, von der historischen
Rekonstruktion der Petrusgestalt zu unterscheiden. Im Blick auf das

jeweilige Petrusbild, das - viele, nicht alle - neutestamentliche Schriften
bieten, ist auf das jeweils unterschiedliche literarische und theologische
Profil zu achten. Des Weiteren ist zu fragen, was an den Aussagen über
Petrus im Neuen Testament - also in Rahmen der biblischen Petrusbilder -
allenfalls nach einer funktionalen Fortsetzung verlangt, mithin die
Möglichkeit einer «amtlichen» Realisierung erschliesst. Dieser letzten Frage
möchte ich hier in gedrängter Kürze und daher auch ohne Nachweis der

Auseinandersetzung mit exegetischer Literatur nachgehen11.

31 Die exegetische, historische und systematisch-ekklesiologische Literatur zum
Papsttum bzw. zum Petrusamt von Einzelautoren und - heute meist ökumenisch

zusammengesetzten -Autorenkollektiven ist riesig. Neben den Kommentaren mögen
an exegetischer Literatur aus den letzten Jahren genannt werden: Raymond E. Brown
u.a. (Hg.), Der Petrus der Bibel. Eine ökumenische Untersuchung. Stuttgart (Cal-
wer/KBW) 1976; Erich Grösser, Neutestamentliche Grundlagen des Papsttums? Ein

Diskussionsbeitrag, in: Papsttum als ökumenische Frage. Hg. v. der Arbeitsgemeinschaft

ökumenischer Universitätsinstitute, München (Kaiser)/Mainz (Grünewald)

21



Urs von Arx

4.2 Unter «Amt» wird hier eine Funktion (1) verstanden, die eine Person

(2.1) bzw. eine Gruppe von Personen (2.2) im Blick auf eine Gemeinschaft
(3) während längerer Zeit (4) wahrnimmt und die von dieser Gemeinschaft

als legitim anerkannt wird (5). Das Moment der Anerkennung (5)
kann ersetzt werden durch das Moment der Beauftragung (6) durch eine
dazu legitimierte Instanz, wenn (6) nicht schon von vornherein eine Rolle
bei (5) spielt. Im Blick auf ein mögliches «Petrusamt» wird hier also eine

Funktion (1) verstanden, die Petrus (2.1) im Blick auf eine Gemeinschaft
(3) - allenfalls unterscheidbar als Gruppe der Zwölf (3.1), vorösterliche
Jünger/Jüngerinnengemeinschaft (3.2) oder nachösterliche kirchliche
Gemeinschaft (3.3) - wahrnimmt oder wahrnehmen soll, wobei er entweder

diese Gemeinschaft gegenüber Dritten repräsentiert (1.1) — etwa Jesus

Christus (1.1.1) oder Ausseninstanzen (1.1.2)- oder aber dieser Gemeinschaft

gegenüber, eventuell explizit im Auftrag (6) Jesu Christi - eine
Aufgabe erfüllt (1.2), die dann allenfalls noch zu spezifizieren wäre (1.2.n).

Im folgenden Überblick über die neutestamentlichen «Petrus-Stellen»
wird von einer sog. synthetischen Nominaldefinition des «Amtes» nur die
Funktion des Petrus ins Auge gefasst, also der oben genannte Aspekt (1).
Dabei ist für die hier anstehende ekklesiologische Fragestellung primär
die Funktion (1.2) relevant. Sie ist von anderen Funktionen bzw. personalen

Relationen, in denen Petrus steht, strikt zu unterscheiden. Dies

1979, 33-58; Josef Blank, Petrus und Petrus-Amt im Neuen Testament, in: ebd.

59-113; Otto Knoch, Petrus im Neuen Testament, in: Michele Maccarrone (Hg,), II

primato del vescovo di Roma nel primo millennio. Ricerche e testimonianze. Atti del

Symposium Storico-Teologico, Roma, 9-13 ottobre 1989 (Atti e documenti - Pontifìcio

Comitato di Scienze Storiche 4), Città del Vaticano (Editrice Vaticana) 1991, 1-52;
Veselin Kesich, Peter's Primacy In The New Testament And The Early Tradition, in:
John Meyendorff' (Hg.), The Primacy of Peter. Essays in Ecclesiology and the Early
Church, Crestwood NY (SVSP) 1992, 35-66; Christian Grappe, D'un tempie à l'autre.

Pierre et l'Église primitive de Jerusalem (EHPhR 71), Paris (PUF) 1992; ders.,
Images de Pierre aux deux premiers siècles (EHPhR 75), Paris (PUF) 1995; 5. Pheme
Perkins, Peter, Apostle for the Whole Church, Columbia SC (University of South
Carolina Press) 1994; Roland Minnerath, De Jérusalem à Rome. Pierre et l'unité de

l'Église Apostolique (ThH 10), Paris (Beauchesne) 1995; Peter Dschulnigg. Petrus im
Neuen Testament, Stuttgart (KBW) 1996; Otto Böcher, Art. «Petrus, Apostel, I. Neues

Testament», in: TRE 26, 1996, 263-273; Timothy Wiarda, Peter in the Gospels.
Pattern, Personality and Relationship (WUNT 11/127), Tübingen (Mohr) 2000; Christfried

Bötlrich, Petrus. Fischer, Fels und Funktionär (Biblische Gestalten 2), Leipzig
(EVA) 2001; Rudolf Pesch, Die biblischen Grundlagen des Primats (QD 187), Freiburg

(Herder) 2001; Joachim Gnilka, Petrus und Rom. Das Petrusbild in den ersten
zwei Jahrhunderten, Freiburg (Herder) 2002.

22



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

geschieht, wie erwähnt, in der Absicht, die oft nicht näher präzisierte Rede

vom «Primat» des Petrus in der Bibel hinsichtlich seiner Perpetuierbarkeit
genauer zu fassen32.

4.2.1 MkEv

- Simon ist der - zusammen mit seinem Bruder Andreas - zuerst in die Nachfolge
berufene Jünger 1,16-18.

- Simon ist der in der Zwölf'erliste zuerst genannte Jünger im Kontext der Konstitu¬
ierung des Zwölferkreises 3,13-19.

- Simon ist der Erstgenannte unter den drei Jüngern, die in der Zwölferliste 3,16-19
einen Beinamen erhalten (Simon néxpoç, Petrus, die Zebedaiden Jakobus und
Johannes ßoavepyec. ö eaxiv uioi ßpovTfjc «Donnersöhne»; vgl. noch Joh

11,16; 20,24; 21,2: die nicht auf JC zurückgeführte Bezeichnung Thomas «der

Zwilling» [ôiÔD^ioç]).

- Petrus ist der Erstgenannte in der Dreiergruppe Petrus/Jakobus/Johannes 5,37 (mit
den Eltern Zeugen der Erweckung eines gestorbenen Mädchens); 9,2 (Zeugen der

Verklärung JC, Abstiegsgespräch); 14,33 (Getsemani).

- Petrus ist der Erstgenannte in der Vierergruppe Petrus/Jakobus/Johannes/Andreas
13,3 (Adressaten der Endzeitrede JC - MkR; vgl. 1,16-20).

- Petrus erscheint - zusammen mit Andreas, Jakobus und Johannes (MkR) - in einer
Personalnotiz 1,29-31 (Heilung der Schwiegermutter).

- In den Summaren wird kein Jünger namentlich genannt.

Funktion (1.1.1)

- Petrus erscheint als Sprecher/Repräsentant der Jüngerschar (Zwölf/Dreiergruppe)
gegenüber JC: 1,36 (Suchen Jesu - MkR); 8,27-30 (Messiasbekenntnis); 9,5

(Reaktion aufWahrnehmung der Verklärung JC); 10,28 (Frage nachdem Lohn der
totalen Nachfolge); 11,20-25 (Wahrnehmung des verdorrten Feigenbaumes -
MkR); 14,33 (Getsemani); 16,7 (Ankündigung einer Christophanie vor den

Jüngern und Petrus - vgl. 14,28; diff. Mt 28,7). Vgl. in einer analogen Rolle (1.1)
Johannes 9,38.

- Petrus erscheint eher als Einzelperson gegenüber JC, mag aber textpragmatisch
dennoch die Jüngerschar repräsentieren: 8,31-33 (Satanswort im Kontext des

ersten «Jüngerunverständnis»-Segments [vgl. iôùv toùç (taOniàç ...] - vgl. analog

10,35^t0 (die Zebedaiden im Kontext des dritten «Jüngerunverständnis»-Seg-
ments); 14,54.66-72 (Verleugnung - vgl. die ambivalente Fassung der
Verleugnungsankündigung 14,26-31//Mt 26,30-35; diff. Lk. Joh).

Funktion (1.1.2)

- JC sagt Simon - zusammen mit Andreas - die (vermutlich auszuweitende, daher

exemplarische) künftige Funktion des Menschenfischers zu (narratologisch text-

32 Abkürzungen in der folgenden summarischen Zusammenstellung: JC Jesus;

MkR / MtR / LkR Markus- / Matthäus- / Lukas-Redaktion; SMt / SLk Sondergut
des Matthäus / des Lukas; lk lukanisch; joh johanneisch; // Parallele; diff.
differì; om. omittit.

23



Urs von Arx

inteme Prolepse zu 6,6-13.30 oder textexterne Prolepse33 einer nachösterlichen

Missionstätigkeit): 1,17.

4.2.2 MtEv

- Simon genannt Petrus ist der - zusammen mit seinem Bruder Andreas - zuerst in
die Nachfolge berufene Jünger 4,18-20.

- Simon genannt Petrus ist der in der Zwölferliste zuerst (jipónoc - MtR) erwähnte

Jünger im Kontext der Aussendung zu Israel 10,2 (also //Mk 6,7-13.30; nicht
Mk 3,13-19, wofür es keine mt Parallele gibt).

- Petrus ist der Erstgenannte in der Dreiergruppe Petrus/Jakobus/Johannes 17,1

(Zeugen der Verklärung JC, Abstiegsgespräch); 26,37 (Getsemani).

- Petrus erscheint in einer Personalnotiz 8,14-15 (Heilung der Schwiegermutter).

Funktion (1.1.1)

- Petrus erscheint als Sprecher/Repräsentant der Jüngerschar (Zwölf/Dreiergruppe)
gegenüber JC: 16,16 (Messiasbekenntnis); 17,4 (Reaktion auf die Wahrnehmung
der Verklärung JC); 15,15 (Bitte um Sonderbelehrung/Halacha - MtR); 19,27

(Frage nach dem Lohn der totalen Nachfolge); 26,37 (Getsemani).

- Petrus erscheint eher als Einzelperson gegenüber JC, mag aber textpragmatisch
dennoch die Jüngerschar repräsentieren: 14,28-31 (Kleinglaube des seewandelnden

Petrus - SMt; vgl. Joh 21,7 f.); 26,57-58.69-75 (Verleugnung - vgl. die
ambivalente Fassung der Verleugnungsankündigung 26,30-35//Mk 14,26-31; diff. Lk,
Joh); vgl. auch 18,21-22.

Funktion (1.1.2)

- JC sagt Simon - zusammen mit Andreas - die (vermutlich auszuweitende, daher

exemplarische) künftige Funktion des Menschenfischers zu (kaum interne Prolepse

zu 10,1-42: Mt bietet nur eine Aussendungs/erfe, so eher externe Prolepse einer
nachösterlichen Missionstätigkeit gemäss 28,16-20): 4,19.

- Petrus erscheint als Sprecher/Repräsentant der Jüngerschar gegenüber einer Aussen-
instanz: 17,24—27 (Frage der Tempelsteuer/Halacha [von JC entschieden] - SMt).

Funktion (1.2)

- Im Anschluss an das Felsenwort verheisst JC dem Petrus, dass er ihm die Schlüssel
des Himmelreiches geben werde (externe Prolepse?): 16,19a (vgl. 23.13: die Schrift-
gelehrten und Pharisäer verschliessen das Himmelreich), und er sagt weiter, dass

alles, was er (Petrus) auf Erden bindet oder löst, im Himmel gebunden oder gelöst
sein wird: 16,19bc(vgl. 18,15-18; femer Joh 20,23)-SMt.

- Petrus fragt nach der Häufigkeit, da er seinem Bruder vergeben soll (Halacha/
Exempel?): 18,21-22 (Q/MtR).

33 Eine textinterne Prolepse ist ein Element, dass im Verlauf des Textflusses wieder

aufgenommen wird; eine textexterne Prolepse verweist auf etwas, das zeitlich
geschehen folgt, aber nicht innerhalb des vorgegebenen Textes begegnet und
möglicherweise vom Autor als den Rezipienten des Textes aus anderweitiger Information
bekannt vorausgesetzt wird. Zur Terminologie vgl. etwa Gérard Genette, Die Erzählung,

München (Fink)21998, 45-54.

24



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

Wohl keine Funktion im Sinn der oben gegebenen Definition findet sich im sog.
Felsenwort im engeren Sinn (16,18bcd - SMt): JC qualifiziert das im Namen der Jünger
gegebene Messiasbekenntnis des Simon Petrus (vgl. 14,33 Gottessohn-Homologie
aller Jünger) als von Gott gegebene Offenbarung - deshalb auch die vorangegangene
Seligpreisung des Petrus allein - und identifiziert seinerseits Petrus (jtéxpoç) als Fels
(7iÉxpa), auf dem er seine Kirche (ÈKKA.Tioia), gegen welche die Hadespforten nichts

vermögen, bauen werde (externe Prolepse. vgl. das Mit-Sein JC 28,19 f. im Blick auf
die Elf). Siehe dazu unten.

4.2.3.1 LkEv

- Simon (Petrus) gehört zusammen mit den Zebedaiden zu den JC zuerst nachfol¬

genden Jüngern 5,1-11.

- Simon genannt Petrus ist der in der Liste der Zwölf (lk Apostel) zuerst genannte
Jünger im Kontext der Auswahl der Zwölf 6,12-16.

- Petrus ist der Erstgenannten in der Dreiergruppe Petrus/Johannes/Jakobus (Reihen¬

folge!) 8,51 (Zeugen mit den Eltern einer Totenerweckung); 9,28 (Zeugen der
Verklärung).

- Petrus ist wohl der erste Empfänger einer (nur referierten) Christophanie 24,34 -
LkR (vgl. IKor 15,5; diff. Mt 28,9-10: Maria Magdalena und die andere Maria;
Joh 20,11-18; Mk 16,9: Maria Magdalena).

- Simon erscheint (sequentiell vor der erzählten Berufung in die Nachfolge) in einer
Personalnotiz 4,38-39 (Heilung der Schwiegermutter).

Funktion (1.1.1)

- Petrus erscheint als Sprecher/Repräsentant der Jüngerschar (Zwöf/Dreiergruppe)
gegenüber JC: 8,45 (Antwort auf eine Frage JC - LkR); 9,20 (Messiasbekenntnis);
9,3 l-33a (Einschlafen bei der Verklärung - LkR?); 12,41 (Frage zu einem

Wachsamkeitsgleichnis - LkR; anders R. Pesch u.a.: Bezug allein auf Petrus); 18,28

(Lohn der totalen Nachfolge); 22,8 (Vorbereitung des Passamahles, zusammen mit
Johannes- LkR).

- Petrus erscheint eher als Einzelperson gegenüber JC: 22,54-62 (Verleugnung, vgl.
die erweiterte Verleugnungsankündigung 22,31-34); 24,12 (Gang zum leeren

Grab) - SLk (textkritisch ungesichert)? Es fehlt 9,22 //Mk 8.31-33 das Satanswort

an Petrus (om. LkR).

Funktion (1.1.2)

- JC sagt Simon (Petrus) die (personell auszuweitende) künftige Funktion des Men¬

schenfischers zu (in einer Erzähleinheit mit Verbindungen sowohl zu Mk
1,16-20//Mt 4,18-22/om. Lk [Jakobus und Johannes bzw. zwei Boote] als auch zu

Joh 21,1-11 [grosser Fischfang]) (wohl narratologisch interne Prolepse etwa zu

Apg 2,37-41; 9,35.42; 10,34-48): 5,1-11 (SLk).

Funktion (1.2)

- JC sagt - im Kontext einer bevorstehenden Prüfung der (zwölf) Apostel (vgl.
22,14) durch den Satan - Simon sein Gebet zu, dass sein Glaube / seine Treue nicht

aufhöre, und er beauftragt ihn, nach seiner Bekehrung die Brüder (àôeA.(poi) zu

stärken (folgt Verleugnungsankündigung - so Vers 32c narratologisch vielleicht
interne Prolepse zu 24,33 f.; Apg 1-2): 22,31-32 (SLk). Siehe dazu unten.

25



Urs von Arx

4.2.3.2 Apg

- Petrus ist der in der Zwölferliste zuerst (im Rahmen der Vierersequenz
Petrus/Johannes/Jakobus/Andreas -diff. Lk 6,14) erwähnte Jünger 1,13.

- In den Sammelberichten (2,42^17; 4,32-37, 5,12-16) wird neben der wiederkeh¬
renden Rede von den «Aposteln» einmal einer (Petrus in 5,15) namentlich
hervorgehoben (vgl. 19,11-12: Paulus).

Funktion (1.1.2)

- Petrus (teils zusammen mit Johannes [im Folgenden *], vgl. Lk 22,8) erscheint
als Sprecher/Repräsentant der nachösterlichen Jüngerschar (primär der Zwölf
Apostel) gegenüber Ausseninstanzen: 2,14-41 (missionarische Pfingstrede);
3,1-10.11-26 (*Heilung eines Gelähmten und missionarische Rede); 4,1-22
('Gefangennahme, Verhör vordem Hohen Rat und Apologie); 5,1-11 (Straftodaktion

gegenüber Hananias und Saphira - Kirchenzucht?); 5,17^42 (Gefangennahme

der Apostel, Verhör vor dem Hohen Rat und Apologie, vgl. 5,29a); 8,14-25
(*im Auftrag der Apostel [!] Geistmitteilung an die von Philippus gewonnenen
Samarier - vgl. noch Strafandrohung gegen Simon, Verkündigung ausserhalb von
Jerusalem in Samarien); 10,1-11,18 (Petrus wird durch Gottes Initiative zum
ersten Heidenmissionar [so das rückblickende Fazit 15,7, vgl. aber 8,4 ff.]).

- Die explizite Korrelierung des Petrus mit den zwölf Aposteln bzw. Johannes fehlt
9,32-43 (Heilung des Äneas in Lydda und Auferweckung der Tabita in Joppe).

Funktion (1.2)

- Petrus erfüllt gegenüber der nachösterlichen Jüngerschar (Zwölf Apostel bzw.

Gemeinde) eine Funktion: 1,15-26 (Initiative zur Nachwahl des Matthias in das

Zwölfergremium zwecks Zeugenschaft vor Israel und begründende Rede);
11,1-18 (Belehrung der Jerusalemer Gemeinde über den von Gott autorisierten
torafreien Einbezug der Heiden in die Ekklèsia und deren Taufe, freilich im Sinn
einer Rechenschaftsablegung / Apologie vor der Gemeinde in Jerusalem [!]);
12,3-17 (der von einem Engel aus dem Gefängnis befreite Petrus [vgl. 5,17-20:
Apostel; 16,23-34: Paulus und Silas] lässt dies dem Herrenbruder Jakobus und
den Brüdern ausrichten «und geht an einen andern Ort»); 15,1-21 (Petrus bezeugt
den von Gott selbst initiierten torafreien Zugang der Heiden zur Ekklèsia im Kontext

des sog. Jerusalemer Konvents mit Aposteln und Ältesten, mit dem Herrenbruder

Jakobus, der das abschliessende Votum [ y Aposteldekret] spricht, sowie
mit Barnabas und Paulus).

Keine explizite Funktion hat Petrus etwa bei der Wahl der Sieben (6,1-7).
Petrus hat also innerhalb Apg 1-5 eine dominante Stellung, was 6-15 nur noch partiell
der Fall ist, und zwar in Korrelation mit den Zwölfen bzw. den Aposteln (zuletzt 16,4

erwähnt) bzw. im Raum Jerusalem-Judäa-Samarien-Galiläa. Vgl. auch eine gewisse
Parallelisierung a) zwischen Petrus (inmitten der Zwölf Apostel) und Paulus (in
nachgeordneter Kontinuität zu den Aposteln) in ihrer - Heiden einbeziehenden -
Zeugenschaft für den Auferstandenen/Erhöhten (etwa punkto Machttaten, Leiden); b)
zwischen Petrus als Glied der Zwölf Apostel (zuerst) und dem Herrenbruder Jakobus in
Zuordnung zu den Ältesten (danach-so 12,17; 15,13; 21,18; vgl. Gal 1 f.; IKor 15,7)
hinsichtlich einer Art Erstposition in Jerusalem.

26



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

4.2.4 JohEv

- Simon Petrus wird von seinem Bruder Andreas - einem der beiden Erstjünger -
zum Messias Jesus geführt und von diesem zu Kefas, d.h. Petrus, umbenannt
1,40-42(44).

- Simon Petrus ist der erstgenannte Jünger der sieben Jünger bei der Christophanie
am See Tiberias 21,2.

Funktion (1.1.1)

- Simon Petrus erscheint als Sprecher/Repräsentant des Jüngerschar gegenüber JC:

6,66-71 (Treue- und Glaubensbekenntnis); 21,1-14 (Christophanie in Kontext
vom wunderbarem Fischfang [vgl. Lk 5,1-11] und Mahl mit Brot und Fischen

[vgl. Lk 24,13-35]).

- Petrus erscheint eher als Einzelperson gegenüber JC: 13.5-11 (Fusswaschungs-
szene mit soteriologischer Sinngebung [Reinigung durch Tod JC]); 13,36-38
(Verleugnungsansage, vgl. 21,18-19); 18,10-11 (Petrus haut Malchus das rechte Ohr
ab und wird von JC zurechtgewiesen - JohR hinsichtlich Identifizierung der bei
den Synoptikern anonymen Figuren); 18,15-18.25-27 (Verleugnung).

Ein joh. Spezifikum: Weitere Sprecher/Repräsentanten des Jüngerkreises gegenüber
Jesus sind: Andreas, der Bruder des Simon Petrus (6,8; vgl. auch 12,22); Thomas
(11,16; 14,5 [Abschiedsreden=AR]; vgl. 20,24-29); Philippus (6,5-7; 14,8-9 [AR];
vgl. 1,43^16; 12,22-23); Judas (14,22 [AR]). Eine Sonderrolle hat der «Jünger, den
Jesus liebte» (GJ), vgl. 13,25 u.ö.

Funktion (1.1.2)

- Petrus erscheint als Sprecher/Repräsentant der Jüngerschar gegenüber dem GJ: 13,24

(Kontext der Identifizierung des Verräters), vielleicht auch 20,1-10 (Petrus und der GJ

laufen auf eine Nachricht Maria Magdalenas hin zur leeren Grabkammer, der zuerst

angekommene GJ lässt Petrus zuerst eintreten, kommt aber anders als Petrus bereits

zum Glauben); 21,7 (der GJ identifiziert gegenüber Simon Petrus eine Christophanie).

Funktion (1.1.2 oder 1.2)

- Simon Petrus ergreift die Initiative zu einem Fischfang: 21,3; er zieht das nicht zer-
reissende Netz mit 153 Fischen allein ans Land 21,11 (vgl. Vers 6 - Missions-

metaphorik [vgl. Mk 1,17; Lk 5,10] oder Ekklesialmetaphorik [vgl. noch Lk 5,6]
im Sinn einer der Einheit dienenden Funktion?).

Funktion (1.2)

- JC beauftragt Simon, Sohn des Johannes (vgl. 1,42; Mt 16,17) nach einer dreima¬

liger Vergewisserung, dass er (Petrus) ihn (Jesus), und zwar mehr als die anderen

Anwesenden, liebe (vgl. die dreimalige Verleugnung c. 18). mit dem Weiden seiner

(JC) Schafe und weissagt seinen Märtyrertod, der zur erst jetzt eröffneten

Nachfolge (vgl. 13,26) gehört: 21,15-19 (vgl. Joh 10,1-16 mit Hinweis auf den

Tod JC in soteriologischer Perspektive; vgl. aber auch eine gewisse Spannung zu
Joh 19,25-27). Siehe dazu unten.

Zur Nachfolge-Problematik in joh Perspektive sind im Übrigen zu vergleichen die

Funktion des Parakleten in den AR sowie das bleibende GJ-Zeugnis gegenüber dem

auf den Tod zugehenden Hirtenstellvertreter 21,20-14: Petrus ist also im JohEv nicht
ein Offenbarungstradent oder Lehrer.

27



Urs von Arx

4.2.5.1 Paulusbriefe: Gal
Kefas ist in der narratio 1,12-2,14 durchgehend die Referenzgrösse, auf die hin Paulus

seine Argumentation mit den unter judaistischen Einflüssen stehenden galatischen
Adressaten ausrichtet, was dessen hervorragenden Status in der Kirche hinsichtlich der
verhandelten Sache bezeugt.

- Ca. zwei Jahre nach seiner Berufung/Bekehrung besucht Paulus in Jerusalem

Kefas, um ihn kennen zu lernen (laxopfjaou), wobei er keinen weiteren der

«Apostel vor mir» trifft ausser den Herrenbruder Jakobus: 1,15-24.

- Nach ca. 12/13 (weiteren?) Jahren zieht Paulus mit Barnabas und dem un¬

beschnittenen Titus erneut nach Jerusalem, um den dort als Autoritäten Geltenden

(oi ôokoûvxeç) seine Evangeliumsverkündigung an die NichtJuden zur Stellungnahme

vorzulegen - in der Hoffnung auf übereinstimmende Wahrheitserkenntnis

gegenüber judaisierenden Falschbrüdern (vgl. Apg 15,5). Es kommt zu einer
solchen Paulus anerkennenden Erkenntnis und zu einer Vereinbarung mit den Autoritäten

bzw. den Säulen (oi ôokoûvxeç oxxikov - Säulen des eschatologischen Tempels

wie Offb 3,12 oder freistehende Säulen im Sinn von herausragenden
Personen?) Jakobus, Kefas, Johannes (sind diese drei identisch mit den ôokoûvxeç
oder bilden sie deren inneren Kreis?) hinsichtlich einer nicht präzisierten Aufteilung

der Mission zwischen einerseits Petrus (so 2,7-8, statt Kefas) bzw. «sie» und
andererseits Paulus bzw. «uns» sowie einer Kollekte als Ausdruck der Gemeinschaft:

2,1-10.

- Beim Konflikt in Antiochien über die zusätzliche Frage der Tischgemeinschaft
zwischen getauften Juden und NichtJuden sieht sich Paulus mit seiner Ansicht
betreffs der Wahrheit des Evangeliums freilich isoliert gegenüber Kefas und den

übrigen Judenchristen in Antiochien inkl. Barnabas: 2,11-14 (vgl. Apg 15,30-41).
Bemerkung zur historischen Rekonstruktion: Umstritten ist, ob Petrus um der weiteren

Kohäsion zwischen Juden- und Heidenchristen willen (etwa auf der Basis des sog.
Aposteldekrets) irgendwie hinter einer Art von Gegenmission (aus Antiochien?) in

paulinischen Gemeinden steht, vgl. etwa IKor 1,12; 2Kor 11,5 oder auch die
Argumentation von IKor 8-10; Röm 14.

4.2.5.1 Paulusbriefe: IKor
- Paulus setzt sich in IKor 1.10-4,21 mit dem Phänomen der sog. Parteien in

Korinth auseinander, die sich auf Paulus, Apollos, Kefas und (wohl Ironie) auf
Christus als Bezugsgrössen berufen. Es ist unklar, ob etwa Petrus, welcher der
korinthischen Gemeinde also bekannt war, sich selbst in Korinth - und erst noch
in einer Art Gegenmission - aufgehalten hat oder nicht. Eher unwahrscheinlich ist.
dass IKor 3,11 gegen Mt 16,18 polemisiert.

- 1 Kor 9,5 verweist Paulus in einer Argumentation, wo er einerseits seinen Aposto¬
lat (Beauftragung durch den Auferstandenen/Erhöhten), andererseits seinen
Verzicht auf den einem Apostel zustehenden Unterhalt durch die Gemeinde
unterstreicht, auf «die übrigen Apostel und der Brüder des Henn und Kefas».

- Im weiteren Kontext einer Argumentation über die Auferstehung JC kommt Pau¬

lus auf die ihm zuteil gewordene Christophanie zu sprechen, in welchem
Zusammenhang er ein Traditionsstück zitiert, dass Kefas als ersten Empfänger
einer (für den Apostolat konstitutiven) Erscheinung des Auferstandenen/Erhöhten
ausweist, dann folgen Christophanien vor den Zwölfen, weiteren über 500

28



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

Brüdern, dem Herrenbruder Jakobus, allen Aposteln, schliesslich vor ihm selbst:
IKor 15,1-11.

4.2.6 IPetr
1 Petr gilt als pseudepigraphische Schrift. Im Präskript erscheint Petrus als Absender,

insofern dürften einige für das damalige Petrasbild konstitutive Elemente zu
identifizieren sein.

- Die adscriplio im Präskript 1,1-2 lokalisiert die Adressaten (èk^ekxoî) aus einer
palästinazentierten (also wohl judenchristlichen) Perspektive in der «Diaspora»,
und zwar in fünf Provinzen (oder Landschaften) Kleinasiens, die teilweise zum
paulinischen Einzugsgebiet gehören. Ist das ein Indiz für Gegenmission oder für
eine (potenziell universale) «sollicitudo ecclesiarum» (zum Ausdruck vgl. 2Kor
11,28) des Petrus?

- In diesem Zusammenhang ist noch der wahrscheinliche Absenderort Babylon
(wohl Deckname für das ebenfalls in der «Diaspora» gelegene Rom) zu
berücksichtigen 5,13.

- Der unbekannte Autor lässt 5,1—4 Petrus sich als Mitpresbyter an die 7tpEoß\ixEpoi

(für das Gemeindeleben verantwortliches Kollegium von angesehenen Gemeindegliedern)

wenden, situiert ihn mithin (anders als 1,1: Apostel) in eine mit Adressaten

geteilte Verantwortung. Diese wird umschrieben als Weiden der (ihnen)
anvertrauten Herde Gottes (;toi|icxvax£ xò év ûuâv no()iviov xoî> Oeoù) bzw. als

Wahrnehmung einer leitenden Erstverantwortung (èntaKortoîivxEç), und zwar in einer
Art Rückverweisung auf den Erzhirten (àpxino'i\iny) SC (bzw. den «Hirten und

Episkopen eurer Seelen» 2,25: JC oder Gott). Was den (fiktiven) Petrus von den

angeredeten Mitältesten unterscheidet, ist sein Rekurs auf eine Zeugenschaft der
Leiden JC (entweder auf sein eigenes Martyrium in Rom oder auf Jesu Passion in

Jerusalem bezogen - vgl. noch die Leidensthematik 4,12-19).

4.2.7 2Petr
Auch 2Petr ist eine pseudepigraphische Schrift (die jüngste im NT, literarisch abhängig

von Jud, fast als literarisches Testament gestaltet, in judenchristlicher Grundorientierung).

Für das implizierte Petrusbild lassen sich etwa folgende Momente auswerten:

- Universal ausgerichtete adscriptio 1,1-2 (vgl. aber auch Jak 1.1).

- «Wir»-Rekurs (vgl. auch 3,2) auf das Geschehen der Verklärung Jesu (nicht auf
Ostern noch auf das petrinische Messiasbekenntnis!) als Gegenstand einer Augen-
zeugenschaft, welche die christologische Verkündigung samt umstrittener Parusie-

crwartung legitimiert 1,16-21.
Nimmt der unbekannte Verfasser die in Mt 16,18f. profilierte Gestalt des Petrus in

Anspruch, um mit ihr die Irrlehre der Leugnung der Parusie und der Herrschaft des

Erhöhten auszuschliessen? Liegt im Kontext der Parusieparänese eine Art von petrinischer

Unbedenklichkeitserklärung für die paulinischen Briefe - also eine Lehrfunktion

- vor (vgl. 3,14-16)?

4.3 Im Rückblick auf die obige Zusammenstellung sind jene Aspekte des

Petrusbildes, welche die hervorgehobene Stellung des vorösterlichen
Petrus im Kreis der Zwölf bzw. des nicht näher differenzierten Jünger- und

29



Urs von Arx

Jüngerinnenkreises im Kontakt mit Jesus Christus bezeugen (also 1.1.1 in
den Evangelien), für unsere Frage kaum auszuwerten, da sie zu sehr mit der

einmaligen historischen Gestalt des Simon Petrus verbunden sind. Dass

diese hervorgehobene Stellung mit einer Erstberufung zu tun hat (anders
Joh 1,35-51) und/oder mit einer Erstbegegnung mit dem Auferstandenen

(sog. Protophanie) und/oder mit einer hervorgehobenen Stellung in der
Jerusalemer Gemeinde, wird öfters und mit guten Gründen erwogen, muss
aber letztlich offen bleiben. In all diesen Texten, wo Petrus sozusagen die

Zwölf bzw. den Jünger- und Jüngerinnenkreis gegenüber Jesus Christus

vertritt, auch in jenen Texten, wo dieser Repräsentationsstatus zurücktritt,
kommt Petrus, wenn schon von seiner historischen Einmaligkeit abstrahiert

wird, in erster Linie die Bedeutung des exemplarischen Jüngers zu:
An seinen Verhalten können die Rezipienten der Evangelientradition
sich - positiv oder negativ - orientieren. Die Funktion als Identifikationsfigur

ist hier primär. Das gilt nicht nur für die Jünger (und Jüngerinnen) im

Allgemeinen, sondern oft auch für «Amtsträger». Insofern ist Petrus auch

Typos des Amtsträgers (also Typos des Jüngers/der Jüngerin > Christ/
Christin; Typos des Apostels Bischof o.a.).

Petrus in der Funktion als Verkünder und Missionar (der grössere Teil
von 1.1.2) fällt für unsere Fragestellung ebenso ausser Betracht. Hier tritt
das Exemplarische einer Funktion, die auch andere gleich wahrnehmen,
wohl noch deutlicher in Sicht.

Für die Frage nach einem neutestamentlich bezeugten «Petrusawr» sind

unter den in der Kategorie (1.2) aufgeführten Texte m.E. diejenigen in
erster Linie heranzuziehen, die schon lange als die klassischen Belege für
den päpstlichen Primat und die päpstliche Lehrautorität gelten. Wo Petrus
eine Aufgabe im Gegenüber zu den übrigen Gliedern des Zwölferkreises
bzw. der übrigen Apostel (und Apostolinnen, vgl. Röm 16, 7) oder gegenüber

der vorösterlichen Jünger- und Jüngerinnenschar bzw. der nachösterlichen

Kirche auszuüben hat, mag er vielleicht tatsächlich Typos für einen
Dienst sein, der jeweils nur von einem einzigen Amtsträger wahrgenommen

wird. Dazu sind nun einige weitere Bemerkungen am Platz.

4.3.1 Mt 16,17-19 (SMt)
4.3.1.1 Mt 16,18 bringt den Namen «Petrus» (néxpoç) mit der Bezeichnung

«Fels» (7iéxpa) zusammen, und zwar in einem Wortspiel, das so wohl
nur im Griechischen möglich ist und allem Anschein nach eine Umdeutung
einer älteren, durchaus auf Jesus zurückgehenden Namengebung ist: Jesus

gibt Simon den Bei- oder Übernamen K"D bzw. iWa (aramäisch, kef bzw.

30



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

kefa'), griechisch transkribiert Kntp&ç, griechisch übersetzt Ttéxpoç (vgl.
Mk3,16;Joh 1,42; Lk 6,14; vgl. Mt 10,2; 16,18b; ferner Paulus bis auf Gal
2,7 f.). Nun bezeichnet der Ausdruck D'D/ KS^D in der Regel einen bewegbaren

Stein (Felsklumpen, Kieselstein, Edelstein usw.), nur selten den in
der Erde gründenden Felsen. Dasselbe gilt für rcéxpoç: Es bedeutet in der

Regel «Stein» (wie XtGoç), nur selten «Fels», wofür meist 7texpa steht. Es

ist also unwahrscheinlich, dass bei der Namengebung sowohl im Aramäischen

(S^S) wie im Griechischen (nixpoq) je der semantische Sonderfall
«Fels» im Spiel gewesen ist. Wenn Jesus also dem Simon den Übernamen
«Stein» gibt, so mag das mit seinem Charakter oder seinem Aussehen oder
mit seiner Wichtigkeit («Edelstein»?) oder was auch immer zu tun haben -
das ist nicht mehr aufzuhellen.

Wie dem auch sei, die Metaphorik der Interpretation von «Petrus»

(nexpoc) als «Fels» (Ttéxpa) in dem Sinn, dass JC auf ihm seine Kirche
(uov xf|V eKK^naiav) bauen werde, macht zwei übliche Annahmen
fragwürdig: a) an eine Funktion zu denken, die durch die Zeiten und die
Generationenfolge hindurch immer wieder wahrzunehmen ist (ein sozusagen in

Generationenfolge «wanderndes» Fundament der Kirche zerstört m.E. die

Baumetaphorik); b) dass damit eine Funktion bezeichnet wird, die Simon
Petrus aktiv wahrzunehmen hat - es geschieht ja etwas an ihm, insofern er
auf Grund einer Offenbarung den christologischen Status Jesu Christi
ausgesprochen hat, was mit zum Fundament, das Petrus in Person ist, gehört
(vgl. die häufige Interpretation des Felsens auf den Glauben des Petrus bei

vielen Kirchenvätern). Insofern ist es auch fragwürdig, traditionsgeschichtliche

Bezüge zu Stellen wie Jes 28,6; 51,1 f. oder gar Dt 32,4ff.
herzustellen zu wollen, wo die semantisch präzisierende und daher

einengende Baumetaphorik fehlt.
Kurz: beim Felsenwort steht die Stellung des Petrus als eines Ersten in

seiner Einmaligkeit im Vordergrund, hier gibt es m.E. keine Nachfolge
(perpetuitas. die eine Voraussetzung für eine «amtliche» petrinitas wäre).
Darin liegt freilich eine gewisse Analogie zur Gestalt des Abrahams als

Felsen Jes 51,1-4 vor.
Eine jeweils retrospektiv in Sicht tretende Fundamentfunktion innerhalb

einer Baumetaphorik begegnet im NT bekanntlich sowohl im Blick
auf JC allein (IKor 3,11: 0euéÀ,iov Fundament; vgl. Kol 2,7) als auch

auf die Apostel und Propheten (Eph 2,20 BeuéiUov mit JC als àKpoyto-

vioûoç «Eckstein» eher als «Schlussstein») bzw. auf die zwölf Apostel
(Offb 21,14: 6e(reÀ,iovjç ôcoôekcx) - hier wäre also eine kollektive
Felsenfunktion im Blick.

31



Urs von Arx

Angemerkt sei noch, dass der Ausdruck «meine Kirche» Mt 16,18c

historisch gesehen sich auf die ÈKKÀricria in Jerusalem oder - weniger
wahrscheinlich - in Antiochien mit ihrem jeweiligen überlokalen
Anspruch beziehen mag (vgl. Anm. 34).

4.3.1.2 Anders ist es beim Wort vom Schlüsselträger (Mt 16,19a; vgl. Mt
23,13) und dem wohl als Interpretament beigefügten Wort vom Binden
und Lösen (Mt 16,19bc). Mag hier mehr das verbindliche Lehren (Halacha

im Sinn des MtEv) oder mehr das disziplinarische Entscheiden über
die Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft, die für die Anwartschaft auf das

Himmelreich von Belang ist, im Vordergrund stehen - es ist dies eine

Funktion, die Petrus aktiv wahrzunehmen hat und wo auch eine Wahrnehmung

nach dessen Tod (perpetuitas) Sinn macht. Nun sehen wir aber, dass

Mt 18,15-18 Jesus das Binden und Lösen (im Kontext einer Diziplinarre-
gel) auch den Jüngern (oder den Zwölfen?) übertragen lässt (vgl. auch Joh

20,23), so dass dieser Aspekt eines Petrusamtes von einer Pluralität von
dafür verantwortlichen Personen ausgeübt wird (vgl. auch Mt 28,19f.),
wie immer es sich mit der überlieferungsgeschichtlichen Priorität von
16,19b oder 18,18 verhält.

4.3.1.3 Hier sei nun doch eine über den Text in seiner Endgestalt
hinausgehende Bemerkung zur traditionsgeschichtlichen Beurteilung von Mt
16,17-19 angefügt. Zwei Auffassungen möchte ich erwähnen:

a) Es liegt eine matthäische Bildung vor mit zwei voneinander unabhängigen vormat-
thäischen Traditionen, nämlich 16,18bcd (Petrus-Felsen-Hadespforten) und 16,19bc

(Binden und Lösen) - so etwa die beiden grossen deutschsprachigen Kommentare von
Joachim Gnilka (HThKNT 1/2) und Ulrich Luz (EKK 1/2). ferner Jürgen Roloff, Die
Kirche im Neuen Testament (GNT 10). Göttingen (V&R) 1993, 162f.; Ferdinand
Hahn, Die Petrusverheissung Mt 16,18f.. in: ders.. Exegetische Beiträge zum
ökumenischen Gespräch. Gesammelte Aufsätze I. Göttingen (V&R) 1986. 185-200. u.a.;

b) Es liegt ein im Wesentlichen durchgehendes Traditionsstück vor. das ein Bruchstück
aus einer (verloren gegangenen) Oster- oder einer anderen Erzählung bildet. z.B.
Rudolf Bultmann. Die Geschichte der synoptischen Tradition. Göttingen (V&R)
lol 995.277f; Christoph Kahler, Zur Form- und Traditionsgeschichte von Mt 16, 17-19.
NTS 23 (1976/77) 36-58: RudolfPesch. Simon-Petrus. Geschichte und geschichtliche
Bedeutung des ersten Jüngers Jesu Christi (PuP 15), Stuttgart (Hiersemann) 1980,
96-104: vgl. auch William D. Davies I Dale C. Allison (ICC Matthew II) 602-615: das

ist aber für 16.17 ohne den vorausgehenden Vers 16 kaum möglich - so Anton Vögtle,

Das Problem der Herkunft von «Mt 16,17-19», in: ders.. Offenbarungsgeschehen
und Wirkungsgeschichte. Neutestamentliche Aufsätze. Freiburg (Herder) 1985,
109-140.

32



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

Die von Kahler begründete Auffassung, es liege 16,17-19 die Gattung «Investitur des

Of'fenbarungstradenten» vor, vermag ich nicht zu teilen, aber auch nicht die von anderen

unabhängig davon geäusserte Ansicht, dass Petrus in matthäischer Sicht so etwas
wie der Tradent bzw. Garant der Lehre sei, wie sie etwa 28,16-20 die Elf - wie 28,10
ohne Hervorhebung des Petrus - in ihrer universalen Sendung zu vertreten hätten.

4.3.2 Lk 22,31-32 (SLk)
Im Kontext eines kleinen Symposions (Gespräch im Anschluss an ein

Mahl - vgl. die johanneischen Abschiedsreden mit dem abschliessenden
Gebet Jesu für die Jünger, u.a. dass sie in der Wahrheit geheiligt seien)

bringt Lk eine sonst unbekannte Petrustradition mit der aus dem Markusstoff

stammenden Verleugnungsansage in Zusammenhang. Im Kontext
des lukanischen Werkes ist beim «Stärken der Brüder» noch am ehesten

an eine entsprechende Handlung des Petrus im Kontext der Verarbeitung
des Todes Jesu (vgl. Lk 24,33f.) und der ersten nachösterlichen Initiativen
(vgl. Apg 1,15-26) zu denken; die vorlukanische Tradition mag eine

Aktion des Petrus im Sinn einer Sammlung des angesichts des Todes Jesu

auseinander brechenden Jüngerkreises reflektieren. Jedenfalls ist die Aussage

innerhalb des lukanischen Horizontes derart in der geschichtlichen
Einmaligkeit der Passion Jesu situiert, dass eine perpetuierbare Funktion
im Sinn einer singulären gesamtkirchlichen Verantwortung für die rechte

Lehre, die durch einen Schutz vor Glaubensirrtum privilegiert ist, nicht in
Sicht tritt, obwohl im Laufe der Auslegungs- und Wirkungsgeschichte diese

Interpretation in Rom und anderswo aufgekommen ist (wobei dann

bekanntlich Gal 2,Uff. zum Problem wurde). Apg 15 kann nicht als
textinterne Illustration betrachtet werden, und auch die Formulierung «(die
Brüder) stärken» ist zu unspezifisch (vgl. Apg 15,41; 16,5; 18,23; zur
Sache auch Röm 1,11).

4.3.3 Joh 21,15-19
Die Aufgabe, als Hirte die Schafe Jesu zu weiden, in die Petrus vom

Auferstandenen im Kontext der Todesankündigung und der jetzt
einsetzenden Nachfolge Petri (vgl. Joh 13,36) eingesetzt wird, ist auch eine

Funktion, die weiterhin - in Rückbindung an den Hirten JC -
wahrgenommen werden muss. Das JohEv äussert sich im Nachtragskapitel
Joh 21 (das Petrus viel mehr hervorhebt, als es in Joh 1-20 der Fall ist)
freilich dazu nicht explizit; es spricht bloss von der bleibenden Bedeutung
des GJ als primärem Zeugen der johanneischen Jesustradition - d.h. im
JohEv hat Petrus keine Lehrfunktion.

33



Urs von Arx

Nun wird aber in den übrigen neutestamentlichen Schriften ein solcher
Hirtendienst auch den Presbytern von Milet je für ihren «Ortskreis» in der

Kirche Gottes (Apg 20,17-39, bes. Vers 28: «Achtet auf euch selbst und

die ganze Herde, in der euch der heilige Geist bestellt hat als Episkopen,
zu weiden die Kirche Gottes.») oder den in IPetr 5,1—4 angesprochenen
Mitpresbytern im nordwestlichen Kleinasien aufgetragen (siehe 4.2.6);
vgl. noch Eph 4,11. Zwischen Joh 21 und den anderen Belegen eines
Hirtendienstes wird kein erkennbarer Zusammenhang hergestellt; das leisten
erst spätere Systematisierungen.

Wenn Paulus 2Kor 11,28 von der Sorge für alle Gemeinden (uépiuva
7tao(òv xrôv éKKA.r|oiâ)v, sollicitudo omnium ecclesiarum) spricht, so hat

er in seinem Bereich auch eine solche Verantwortung wahrgenommen
durch Besuche, Briefe und Sendboten wie Timotheus und Titus. In den
Past (vgl. schon Kol und Eph) nimmt Paulus - er ist hier der einzige
Apostel! - (für die heidenchristliche Kirche) eine Stellung ein, die man
durchaus als unbeschränkten primatialen Hirtendienst bezeichnen könnte,

der freilich nach seinem Abgang in einer Pluralität von Gemeindeleitern

- Timotheus und Titus sind dafür die Prototypen - und in
Rückbindung an die vom Apostel in Lehre und Person repräsentierte Tradition
weiterlebt.

So bleibt letztlich für Joh 21 eine allenfalls «gesamtkirchliche«''4
Dimension eines auch sonst in der Kirche wahrgenommenen
Hirtendienstes übrig, die dann als eine spezifisch petrinische Funktion beurteilt
werden mag; bloss müsste sie eben mit der von einer Vielzahl
wahrgenommenen Hirtenfunktionen, die ebenso auf den Erzhirten Jesus

zurückweisen, systematisch in ein befriedigendes Verhältnis gebracht werden.

34 Im Blick auf das Vorkommen des Ausdrucks EKtcA-ncna in einem neutestamentlichen

Text von «Gesamtkirche» zu sprechen, scheint mir problematisch, wenn damit
das gemeint wird, was in der Regel im heutigen ekklesiologischen Diskurs als
«Universalkirche» - Korrelat zu «Lokalkirche» - bezeichnet wird. M.E. lassen sich im NT
folgende Anwendungen unterscheiden: a) der Term bezeichnet eine lokale Gemeinschaft,

oft als sog. Hauskirche(n), (so meist bei Paulus); b) der Term wird generisch
gebraucht (z.B. IKor 6,4; 10,32; 11,22; 12,28); c) der Term bezeichnet eine das
Irdische transzendierende, besser: das Irdische einbeziehende «kosmische» Grösse, die
Schöpfung unter der Herrschaft Christi, zu der die Getauften gehören (Kol, Eph); d)
der Term bezeichnet das von und in JC erneuerte (und um die «Völker» erweiterte)
Volk Gottes/Israel mit seiner «überlokalen», aber damit noch nicht einfach «universalen»

Dimension (so wohl das Selbstverständnis der Jerusalemer Urgemeinde und
vielleicht auch der davon abhängigen Antiochener Gemeinde, vgl. Gal 1,13; IKor 15,9;
Phil 3,6; wohl auch Mt 16,18).

34



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

Inwieweit die rätselhafte Aussage von 21,11 (von dem von Simon
Petrus allein ans Land gezogenen und nicht zerreissenden Netz mit 153

Fischen) mit Gedanken der Mission oder der zu bewahrenden Einheit der
Kirche zu assoziieren ist, muss letztlich offen bleiben.

4.3.4 Fazit
Wenn man die neutestamentlichen Stellen, die Petrus erwähnen, in ihrem
literarisch-theologischen Kontexten zur Kenntnis nimmt und sie daraufhin

befragt, was über die geschichtliche Einmaligkeit seiner literarisch
bezeugten Erstposition und ihre möglichen Begründungen (wie etwa erste

Ostererscheinung, Erstberufung, nachösterliche Stellung in Jerusalem)
hinaus an Elementen erkennbar ist, die eine Weiterführung seines Dienstes

in je einzelnen Nachfolgern verlangen oder nahe legen, so stehen wir
m.E. vor einer gewissen Verlegenheit. Was in der obigen Analyse als eine

aktive Funktion im Gegenüber zu Mitberufenen, zur kirchlichen Gemeinschaft

und als sachlich ablösbar von der geschichtlich einmaligen Person
des Petrus in Sicht trat, ist von der Art, dass diese Funktion - wenn wir im
Bereich des neutestamentlichen Zeugnisses bleiben - von Personen

wahrgenommen wird, die nicht in einer monopersonalen Nachfolge des Petrus

stehen, wie es die klassische Papstdoktrin voraussetzt. Man kann durchaus

von einer funktionalen, selbstverständlich immer an Personen gebunden

Weiterführung dessen reden, wozu Petrus als Einzelner von Jesus

beauftragt worden ist, aber das alles begründet m.E. nicht zwingend ein

spezifisch von einer einzelnen Person wahrzunehmendes und zudem
tradierbares Petrusamr, wie es der Begriff in seiner üblichen Verwendung
(Primat im Sinn von «Unikat») impliziert. Insofern bleibe ich gegenüber
der römisch-katholischen Grundthese, der Universalprimat des römischen
Bischofs sei iure divino, da und insofern er in einem biblisch bezeugten
Petrusamt gründe, skeptisch eingestellt35. Ich frage mich, ob im Blick auf

35 Auch die Gesamtdarstellung von R Pesch, Grundlagen (wie Anm. 31) vermag
mich nicht zu überzeugen. Pesch sieht schon den Kanon des Neuen Testaments - mit
seinem «Autorenwillen» - wesentlich als ein Produkt einer römischen Tradition, die

den Petrusprimat in der Anordnung der neutestamentlichen Schriften hervortreten lasse

(literarisch herausragende Exposition des Primates im Matthäusevangelium in

Erstposition, dann Joh 21 als Leseanweisung für die Apg wie auch für die Briefe des

Paulus - zuerst Röm! - und der «Säulen»apostel Jakobus usw.); dabei bringe in den

beiden deuteropetrinischen Briefe eine römische Petrusschule den petrinischen Primat
literarisch - noch ohne konkreten Nachfolger - zur Geltung: In IPetr richtet sich der

fiktive Petrus an paulinische und nichtpaulinische Gemeinden und nimmt so eine öku-

35



Urs von Arx

das, was man heute als «Petrusamt» bezeichnet, nicht in Analogie zu den

oben erwähnten Überlegungen zum Begriff der episkope von einem
personalen und kollegialen/synodalen Aspekt reden müsste36. Freilich wird
dann der Begriff «Petrusamt» in einem gewissen Sinn «entsingularisiert».

Anders ist es freilich, wenn man die Petrus-Stellen zunächst einmal im
Licht einer späteren kirchlichen Entwicklung bis hin zu der spezifisch
römischen Primats- oder Papstdoktrin liest. Dann bezeugen sie sozusagen
deren noch unentfaltete Keime (siehe 5.3). Bloss wird der Rekurs auf sie,
sei es in beiläufiger Exegese oder in Verbindung mit kirchenpolitischen
Zielsetzungen etwa auf Seiten der römischen Bischöfe oder auch auswärtiger

Appellanten, die von ihnen in Konflikten Unterstützung erhoffen,
wohl verschieden ausfallen, wie das die Väterexegese vor Augen führt37.

Mit anderen Worten: Die Interpretation der Petrus-Stellen stand und steht
auch heute noch in einem Zusammenhang mit jeweils unterschiedlichen
Kirchenkonzeptionen. Im Blick auf eine mögliche Annäherung der
Standpunkte über einen an sich wünschbaren Dienst des römischen Bischofs an
der universalen Gemeinschaft der Ortskirchen, wie es oben skizziert wurde,

sind dabei einige historische und theologische Gegebenheiten zu
beachten.

menische Autorität wahr: in 2Petr fungiert er als Wächter des Glaubens, unter anderem
indem er Paulus vor einer falschen Auslegung schützt.

36 Andeutungen in dieser Richtung äussert in seinem jüngsten Beitrag Walter
Kardinal Kasper. Communio - Leitbegriff katholischer ökumenischer Theologie. Situation

und Zukunft der Ökumene. Cath 56 (2002) 243-262, hier 258.261.
37 Das lässt sich schön beobachten anhand der Textsammlung von Edward Giles

(Hg.). Documents Illustrating Papal Authority A.D. 96-454, London (SPCK) 1952.
der dazu laufend kontroverse anglikanische und römisch-katholische Beurteilungen
der zitierten Stellen anführt. Vgl. auch noch die ältere Arbeit des (altkatholischen)
Bonner Neutestamentiers JosefLangen. Das Vaticanische Dogma von dem Universal-
Episcopat und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhältnis zum Neuen Testament

und der patristischen Exegese. Vier Teile in einem Bande. Zweite Ausgabe, Bonn
(Weber) 1876. der die Auslegung aller drei Primatsstellen bis in die Neuzeit verfolgt
hat und zum Schluss kommt, dass die Väterexegese im Westen bis Augustin und noch
länger im Osten Mt 16. Lk 22 und Joh 21 nicht oder nicht exklusiv im Sinn einer
Begründung eines Vorrangs des römischen Bischofs ausgelegt hat. eines Vorrangs, der
im übrigen ohnehin lange Zeit ekklesiologisch und kanonistisch nicht präzisiert war
und deshalb für spätere papalistische Auffüllungen von Leerstellen offen war. Petrus
kann an allen drei sog. Primatsstellen Typos des Gläubigen (vgl. als eindrückliches
Beispiel Origenes. comm. in Mt 12.10-14) oder des bischöflichen Amtsträgers
schlechthin oder der Kirche oder des römischen Bischofs usw. sein, was eine sorgfältige,

hermeneutisch reflektierte Einzelexegese der patristischen Belege verlangt.

36



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

5. Folgerungen und abschliessende Überlegungen

5.1.1 Was immer im Rückgriff auf das neutestamentliche Petrusbild für
diesen kirchlichen Dienst herangezogen wird, sollte mit dem Tatbestand
vereinbar sein, dass Petrus in die Gemeinschaft der Zwölf, der Apostel,
der primären Jüngerschaft hineingehört, ohne sie als solche kausal (im
Sinn eines principium) zu konstituieren. Theologisch formuliert: Das
Petrusamt (wenn an dem Ausdruck festgehalten wird) ist ein Teilaspekt
der Apostolizität der Kirche und hat in ihr ihren systematischen Ort. Das
hat Folgen für die Bestimmung des Verhältnisses des Bischofs von Rom

zu den übrigen Bischöfen und des bischöflichen Dienstes innerhalb der

Kirche, und zwar im Rahmen einer grundlegenden und alles erfassenden

Konziliarität der Kirche.

5.1.2 Der Gedanke der perpetuitas eines allfälligen Petrusamtes findet
sich, wie gesagt, im NT nicht. Bemerkenswerterweise werden Ansätze zu
einer Art von Fortführung eines apostolischen Dienstes im NT eher mit
der Gestalt des Paulus verbunden: Die Apg kennt eine explizite Nachfolge

des Paulus als Erstverantwortlichen für die bestehende Kirche Gottes
in Apg 20,17-39; dabei steht Paulus als Zeuge des Erhöhten in der
lukanischen Perspektive irgendwie in Kontinuität zu Petrus. In den Pastoralbriefen

ist Paulus allein (ohne jeden Hinweis auf Petrus oder andere Apostel)

der Typos des Apostels in einer Modellfunktion für die Amtsträger
Timotheus und Titus, die sich - ihrerseits Modelle der Gemeindeleiter

(Episkopen) - strikt an dem von Paulus herrührenden Glaubensdepositum
(7icxpa0fJKri) und an seinem Vorbild zu orientieren haben. Die Pastoralbriefe

könnten als einen an Paulus orientierten Entwurf einer universal

geltenden Ekklesiologie gelesen werden.
Die Folgerung aus solchen und anderen Beobachtungen scheint mir

darin zu bestehen, dass theologisch gesehen ein petrinischer Dienst als

Teilaspekt des apostolischen Dienstes denselben Bedingungen einer

gebrochenen und daher zu differenzierenden Kontinuität unterliegt wie
dieser: Das Apostolische weist Dimensionen des Einmaligen im Sinn der

historischen Fundamentlegung und des notwendigerweise Wiederholbaren

im Sinn von Funktionalem auf, Letzteres freilich in einer je zu
aktualisierenden Rückgebundenheit an das Erstere. Das ist zu sagen gegenüber
antiken wie modernen Formen von Papstverehrung, die im Papst
gewissermassen den geschichtlichen Petrus - natürlich nicht in einem strikt
theologischen Sinn - «inkarniert» oder «mystisch» gegenwärtig sein lassen,

37



Urs von Arx

wie das bei Bischöfen auf anderen apostolischen Sitzen nicht oder nicht
gleichermassen der Fall ist38.

5.1.3 Auch der Gedanke der romanitas (der römische Bischof hat als

Nachfolger des Petrus den Primat inne), des dritten Aspektes der
römischen Primatskonzeption neben der petrinitas und der perpetuitas, ist im
NT nicht bezeugt. Er lässt sich aber ohne weiteres verstehen und akzeptieren,

denkt man an das Gewicht des Christentums bzw. der Kirche in
Rom seit der frühesten Zeit.

Freilich ist dabei auch der Tatbestand zu veranschlagen, dass für das

stadtrömische Christentum bis etwa in die Mitte des 2. Jahrhunderts kein
Monepiskopat nachzuweisen ist39. Im Weiteren scheint Mt 16 als Begründung

eines allfälligen Sonderstatus des römischen Bischofs erst in der
zweiten Hälfte des 3. Jahrhundert «entdeckt» worden zu sein, und zwar in
Rom (siehe oben 3.1.3-4); d.h. während mehr als 200 Jahren scheinen

biblische Petrus-Texte für einen Vorrang der Kirche von Rom und ihren
Bischof keine diesbezügliche Rolle zu spielen40.

Ferner ist es in der Frühzeit nicht das petrinische Prinzip, sondern das

Apostolizitätsprinzip, das die Kirchen - u.a. mittels Synoden - zusammenhält41.

Entsprechend wird auch das in der Tat früh nachweisbare Gewicht
der Kirche von Rom, später seines Bischofs, auf dem Apostolizitätsprin-

38 Vgl. als frühes Beispiel (385) Papst Siricius, Ep. 1,10. Er hat übrigens als erster
Papst die der kaiserlichen Verwaltung nachgebildeten Dekretalen, die hinsichtlich
ihrer Entstehung in Spannung zu den synodal verabschiedeten Kanones stehen, eingeführt.

39 Vgl. Iren. adv. haer. 3,3,3; Peter Lampe, Die stadtrömischen Christen in den beiden

ersten Jahrhunderten (WUNTII18), Tübingen (Mohr)21989, 334-341. Zu beachten

ist auch der Umstand, dass das MkEv, falls es wirklich in Rom und gar von einem
Schüler und Mitarbeiter des Petrus (so erstmals Papias von Hierapolis, ca. 130)

geschrieben wurde, keine für eine primatiale Funktion auswertbare Aussage enthält.
40 Vgl. etwa Joseph Ludwig, Die Primatworte Mt 16,18.19 in der altkirchlichen

Exegese (NTA 19/4), Münster (Aschendorff) 1952;./. Langen (wie Anm. 37); ferner
Erich Caspar, Geschichte des Papsttums von den Anfängen bis zur Höhe der
Weltherrschaft, 2 Bände, Tübingen (Mohr) 1930/33; Myron Wojtowytsch, Papsttum und
Konzile von den Anfängen bis zu Leo I (440-461 Studien zur Entstehung der
Überordnung des Papstes über Konzile (PuP 17), Stuttgart (Hiersemann) 1981; Klaus
Schatz, Der päpstliche Primat. Seine Geschichte von den Ursprüngen bis zur Gegenwart,

Würzburg (Echter) 1990.
41 Vgl. Norbert Brox, Probleme einer Frühdatierung des römischen Primats, in:

ders., Das Frühchristentum (wie Anm. 23), 179-200 (EV 1976).

38



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

zip beruhen, insofern eben, wie erwähnt, Rom die Gräber von zwei
Aposteln, Petrus und Paulus, besitzt. Man darf hier nicht unbesehen das

petrinische Prinzip durch stillschweigendes Herausfiltern des Paulus

postulieren.

5.2 Der primär römische Selbstanspruch auf den Primat, wie immer er
konzipiert wird, ist in Relation zu setzen zur Anerkennung oder
Nichtanerkennung von Seiten der anderen Kirchen, zumal solcher des Ostens, die
selber auch das Bewusstsein haben, eine Apostelkirche zu sein. Diese

Anerkennung oder Nichtanerkennung steht auch wieder im Zusammenhang

mit den wesentlich im Osten vorangetriebenen theologischen
Klärungsprozessen und den damit zusammenhängenden Konflikten, in die
sich auch die kaiserliche Gewalt einschaltete42.

5.3 Angesichts all dieser Tatbestände wird in der römisch-katholischen
Tradition gern darauf hingewiesen, dass der Primat des Bischofs von
Rom, wie er heute gemäss den massgebenden Texten (2. Vatikanisches

Konzil, CIC 1983; CCEO 1990) theologisch begründet und praktiziert
wird, selbstverständlich das Ergebnis einer folgerichtigen, wenn vielleicht
auch nicht geradlinigen Entfaltung aus biblischen Anfängen sei43. Das

implizierte Modell der Dogmenentwicklung, das sich m.E. am Gedanken
einer biomorphen Gesetzmässigkeit und Finalität orientiert, ist aber auf
seine Tragfähigkeit im Blick auf geschichtliche Prozesse mit ihrem

Aspekten von Kontingenz und Freiheit kritisch zu befragen. Ein solche

Entwicklung wird vorausgesetzt, wenn es heisst, es sei ja eine «absolute

42 Für das für die Profilierung des römischen Primats wichtige 4. Jh. vgl. etwa
Perikles-P. Joannou, Die Ostkirche und die Cathedra Petri im 4. Jahrhundert, bearb.

von Georg Denzler (PuP 3), Stuttgart (Hiersemann) 1972.
43 So wird auch ohne weiteres konzediert, Jesus habe Petrus nicht einen

Jurisdiktionsprimat im eigentlichen Sinn übertragen, obwohl gerade diese Auffassung im
Pastor aeternus von 1870 (DH 3055) unter das Anathem gestellt wird und das 2.

Vatikanische Konzil in Lumen gentium die darin vorgetragene «Lehre über Einsetzung,
Fortdauer, Bedeutung und Beschaffenheit des heiligen Primates des Römischen
Bischofs und über sein unfehlbares Lehramt... abermals allen Gläubigen fest zu glauben»

vorlegt (DH 4142), ja in gewissem Sinn verschärft - so Wolfgang Beinert, in: Art.
«Primat, päpstlicher», LThK3 8, 1999, 588-591, hier 589, mit Hinweis auf DH 4146 f.;
«Nota praevia» DH 4353^1359. Hier liegen für nichtrömisch-katholische Dialogpartner

noch nicht aufgelöste Spannungen und Schwierigkeiten vor. Ähnliches ist zu

sagen angesichts einer neueren Tendenz, die eigentliche Intention der Papstdekrete des

1. Vatikanischen Konzils im Sinn einer minimalistischen Interpretation zu bestimmen

39



Urs von Arx

Binsenwahrheit», dass «dem Ignatius oder Irenäus und auch noch einem

Augustinus eine juridische Überordnung einer Kirche über die anderen

oder gar ein päpstlicher Jurisdiktionsprimat völlig fremd» war, dass aber
das 1. Vatikanische Konzil «den Primat des Bischofs von Rom über die

gesamte Kirche in seinem genauen Inhalt (als Primat der Kirchenleitung
und der Bewahrung der rechten Lehre) als wesentliche und unaufgebbare
Einrichtung der Kirche definiert» habe44. Dann aber erübrigt sich letztlich
so etwas wie ein Schrift- und Traditionsaufweis für die kirchliche
Glaubenslehre, den die ältere römisch-katholische Theologie und Apologetik
immerhin noch versucht hat, aber auch die Herausstellung ihrer Problematik

stöss irgendwie ins Leere45. Wenn ein historischer Beweis für eine

theologische Wahrheit, wie sie der Primat des Bischofs von Rom ist, nicht
erbracht werden kann, sondern die Legitimität einer Entwicklung mit
ihren Fakten von der Dogmatik auf dem Boden des Glaubens aufzuweisen
ist46, stellt sich die Frage, wie über den ökumenischen Dissens hinwegzukommen

ist, der doch nicht Glauben und Unglauben, Kirche und Welt,
sondern - phänomenologisch gesehen - Kirchen trennt.

und diese - etwas pointiert formuliert - zum rechten Verständnis der diesbezüglichen
Aussagen des 2. Vatikanischen Konzils heranzuziehen, vgl. etwa Hermann J.

Pottmeyer, Die Rolle des Papsttums im Dritten Jahrtausend (QDI79), Freiburg (Herder)
1999. Dabei wird der Gemeinsamen Erklärung der Bischöfe Deutschlands von 1875,
die eine Circular-Depesche von Bismarck über die Auslegung von Pastor aeternus
beantwortet, eine massgebliche Rolle zugespielt. Man sollte aber nicht vergessen, dass

dieser Text erst seit Mitte der 1950er Jahr «entdeckt» und dann in Sammlungen wie
«Denzinger» und «Neuner-Roos» aufgenommen wurde, vgl. etwa Joseph Ratzinger,
Primat, Episkopat und successio apostolica, in: Karl Rahner/ders., Episkopat und
Primat (QD 11), Freiburg (Herder) 1961, 39 f. Die Belobigung durch Pius IX. kann keine

entscheidende Rolle spielen, weil dieser auch ganz andere Auslegungen belobigt
hat. - Ich habe durchaus Sympathien für die theologische Einordnung des Primats, wie
sie von Pottmeyer vorgenommen wird, habe aber meine Zweifel an bestimmten Seiten
der historischen Rekonstruktion der Zielsetzungen des letztlich verabschiedeten Textes

von Pastor aeternus; vgl. dazu Klaus Schatz, Vaticanum I: 1869-1870 (KonGe.D),
3 Bände, Paderborn (Schöningh) 1992-1994. In einem etwas anderen Sinn spricht von
einer neuen, richtigen Rezeption des 1. Vatikanischen Konzils jetzt auch H. Legrand
(wie Anm. 13), 246-256.

44 K. Schatz, Primat (wie Anm. 40), 9, 15. Zur Problematik, die sich schon im B lick
auf die Periode der Alten Kirche stellt, vgl. das Urteil von /. Döllinger, Papst (wie
Anm. 24), Xllf.

45 Das gilt dann natürlich auch für den 4. (exegetisch argumentierenden) Teil dieses

Beitrages.
46 Vgl. Ernst Dassmann, Kirchengeschichte II/l. Konstantinische Wende und

spätantike Reichskirche (KStTh 11,1), Stuttgart (Kohlhammer) 1996, 157 f.

40



Ein «Petrusamt» in der Communio der Kirchen

5.4 Im Blick auf die biblische Begründung des Primats des Bischofs von
Rom als des Nachfolgers des Apostels Petrus ist noch einmal festzuhalten,
dass eine solche das Ergebnis einer bestimmten Lektüre der Texte ist, die
mit ganz bestimmten Vorentscheidungen arbeitet. Diese Vorentscheidungen

haben wesentlich auch mit der eigenen kirchlichen Tradition zu tun,
in der jeder und jede steht. In ihrem Licht werden die Texte gelesen.
Römisch-katholische Theologen werden die biblischen Petrustexte anders
lesen und in andere kirchengeschichtliche und systematische Zusammenhänge

stellen als nichtrömisch-katholische. Es gibt hier m.E. keine
Möglichkeit, eine bestimmte Lektüre als zwingend notwendig und infolgedessen

alle anderen als nachweislich falsch ausweisen zu können. Mit
anderen Worten: Im ökumenischen Dialog über die primatiale Mission des

Bischofs von Rom können exegetische Argumentationen als solche nicht
entscheidend sein, sondern nur im kritisch gehandhabten Verbund mit
anderen theologischen Überlegungen. Daher messe ich systematischen,
näherhin ekklesiologischen Überlegungen, welche die ökumenische
Dimension der Frage und die soziokulturellen Kontexte der Kirche in der

Gegenwart ernsthaft mit einbeziehen, ein grösseres Gewicht bei.

5.5 So mag als Fazit der obigen Überlegungen gelten, dass in altkatholischer

Sicht dem Bischof von Rom der Primat als erstem unter weiteren
Erstverantwortlichen von Gemeinschaften von Ortskirchen («Patriarchen»

oder wie auch immer), also im Horizont einer ekklesiologisch
grundsätzlichen Spannung von Primat und Synodalität zukommt, nicht als

Träger eines singulären, gleichsam über den Gemeinschaften von Ortskirchen

stehenden universalen Amtes für eine sog. Universalkirche, die dann

als Pol einer Ellipse in Entsprechung zur Ortskirche gesehen wird47. Freilich

bezieht sich dieses Fazit nur auf die ekklesiologische Situierung seiner

Verantwortung und sagt noch nichts über die konkrete, letztlich auch

47 Das ist m.E. auch dort noch der Fall, wo man zwischen Orts- und Universalkirche

noch eine dritte relevante ekklesiale Grösse in den Diskurs - die Patriarchatskirche

- einführt und die für die Ostkirche unannehmbaren Äusserungen des römischen

Zentralismus dort situiert, so dass - wenn die römisch-katholische Kirche diesen

Ansatz konsequent umsetzt - die Ostkirchen sich davon gar nicht betroffen fühlen
müssen. Wie weit diese im Horizont einer die Kirche als West- und Ostkirche
wahrnehmenden Konzeption für das ökumenische Gespräch im Westen - also im Bereich
des einen Patriarchates im Abendland - fruchtbar ist, bleibt allerdings offen; vgl. etwa
Hans-Joachim Schulz, Das fortlebende Petrusamt in der Kirche: Exklusiver Primat des

Papstes oder sakramental begründetes Prinzip der Einheit im Rahmen der kirchlichen

41



Urs von Arx

kirchenrechtlich zu formulierende Ausgestaltung des so verstandenen
Primates; auch ein «Ehrenprimat», wenn man an dieser präzisierungsbedürf-
tigen Bezeichnung festhalten will, muss für sein «Funktionieren» allseits
anerkannte und alle verpflichtende Rechte haben, die - generell gesagt -
im Bereich der Initiative für das In-Gang-Kommen der Synodalität der
Kirche liegen dürften (vgl. oben 2.2.5). Das in hinreichender Konkretheit
zu skizzieren ist immer noch eine altkatholische Aufgabe, die freilich nur
im bilateralen oder multilateralen Diskurs angegangen werden kann48, da

der altkatholische Erfahrungshorizont mit seiner immer wieder sich
manifestierenden Tendenz, im Horizont nationalkirchlicher Abgeschiedenheit
zu denken, wohl zu eingeschränkt ist.

Urs von Arx (geb. 1943 in Solothurn CH). Prof. Dr. theol. 1964-1971 Studium
der Theologie in Bern, Paris und Oxford. Seit 1986 Prof'.für Neues Testament,
Homiletik und (seit 1994) Geschichte des Altkatholizismus an der
Christkatholisch-theologischen Fakultät bzw. am Departement für Christkatholische
Theologie der Universität Bern. Mitglied internationaler und nationaler
bilateraler Gesprächskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53. CH-3097 Liebefeld. Schweiz.

Koinonia? Historische Feststellungen zum Dienst der Einheit und zur «Petrusfunktion»

in der Ortskirche und in der Koinonia der Kirchen nach liturgischen und
liturgiebezogenen Quellen der konziliaren Epoche der Kirche im Osten und Westen, in:
A. Rauch/P. Imhof (Hg.). Dienstamt (wie Anm. 28), 85-98; Wolfgang Thönissen.
Gemeinschaft durch Teilhabe an Jesus Christus. Ein katholisches Modell für die Einheit

der Kirchen. Freiburg i.Br. (Herder) 1996. bes. 342-348 (und oben Anm. 13).
48 Vgl. auch Helmut Hoping. Einheit der Kirchen und Petrusdienst. Zur ökumenischen

Zukunft des Papstamtes, in: ders. (Hg.). Identität (wie Anm. 8). 89-108.

42


	Ein "Petrusamt" in der Communio der Kirchen : Erwägungen aus altkatholischer Perspektive

