Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 92 (2002)

Heft: 2

Artikel: Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie
Autor: Aldenhoven, Herwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie™

Herwig Aldenhoven

Einleitung

Der Gedanke, dass sich in der Einheit und Verschiedenheit der Ortskir-
chen die Einheit und Verschiedenheit der trinitarischen Personen selbst
abbildet, hat in der 2. Hilfte des 20. Jahrhunderts auch in offizielle Doku-
mente westlicher Kirchen, vor allem in 6kumenischem Zusammenhang,
Eingang gefunden. Urspriinglich lag er aber der ostkirchlichen Theologie
am Herzen. So kann es nicht tiberraschen, ihn auch in den gemeinsamen
orthodox-altkatholischen Dialogtexten zu finden. Im ekklesiologischen
Kapitel 111/2 iiber «Die Einheit der Kirche und die Ortskirchen» heisst es:
«Die eine Kirche auf Erden existiert in den vielen Ortskirchen ... Das
Leben der Ortskirchen ist ... seinem Wesen nach ein und dasselbe: <Ein
Leib und ein Geist ...>» (Eph 4, 4-6). Es ist nicht eine Vielzahl, sondern der
eine Leib Christi, ungeteilt und ganz an jedem Ort. In dieser Einheit des
Lebens der Ortskirchen bildet sich die Einheit der heiligen Dreifaltigkeit
selbst ab.»!

Diese trinitarische Analogie in Bezug auf Einheit und Verschiedenheit
der Ortskirchen findet sich nun seit mehreren Jahrzehnten auch in west-
kirchlichen und allgemein 6kumenischen Dokumenten sowie in theolo-
gischen Abhandlungen westlicher Theologen. Trotzdem gibt es immer
noch viele neuere Biicher iiber Ekklesiologie, in denen man den Gedan-
ken oder auch nur die Fragestellung vergebens sucht. Ich erwihne hier als
Beispiele nur die Werke der beiden deutschsprachigen romisch-katholi-
schen Autoren Medard Kehl und Jiirgen Werbick>. Obwohl beide Autoren

* Vortrag gehalten bei der am 15. September 2001 in Utrecht erfolgten Verleihung
des Pascal-Preises des Altkatholischen Seminars der Universitit Utrecht. Die kurze
laudatio hielt als Mitglied der stindigen Jury Prof. Dr. Martien Parmentier,
Utrecht/Bern.

I Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen
Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzosischer und eng-
lischer Ubersetzung, hg. von Urs von Arx, Beiheft zur Internationalen Kirchlichen
Zeitschrift 79 (1989), 63 f.

2 Medard Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, Wiirzburg (Echter)
42001; Jiirgen Werbick, Kirche. Ein ekklesiologischer Entwurf fiir Studium und
Praxis, Freiburg 1. Br. (Herder) 1994.

IKZ 92 (2002) Seiten 65-75 65



Herwig Aldenhoven

viel von Trinitdt und Kirche zu sagen haben, setzen sie nirgends Trinitit
und Ortskirchen miteinander in Beziehung.

Beziehungen zwischen Ortskirchen als personale Beziehungen?

Ahnlich ist dies auch im Buch der anglikanischen Theologin Gillian
Evans3. Immerhin kommt bei ihr die Frage Trinitdt und Ortskirchen we-
nigstens am Rand kurz zur Sprache* und sie macht dabei auf ein Problem
aufmerksam, das wirklich eine ausfiihrliche Behandlung bendotigt. Sie sagt
ndmlich zu Recht, dass trinitarische Analogien sich im strengen Sinn nur
auf Beziehungen zwischen Personen anwenden lassen. Das ist meines
Erachtens unbestreitbar, da die innertrinitarischen Beziehungen ja den
Charakter von interpersonalen Beziehungen haben.”

Der Personbegriff

Hier ist es wohl gut, darauf hinzuweisen, dass «Person» in der Trinitéts-
lehre — aber auch in einer theologischen Anthropologie — nicht mit «Indi-
viduum» gleichgesetzt werden darf. Der Unterschied ist der, dass beim
Begriff «Individuum» zunichst von den Beziehungen abgesehen werden
kann, dass «individuum» als in sich geschlossencs Individuum verstanden
werden kann, wihrend der Begriff «Person» von vornherein «Person in
Beziehung» meint. Die Beziehung zu anderen Personen ist also konstitu-
tiv fiir den Personbegriff. Fiir den Begriff «Individuum» dagegen ist die
Beziehung zu anderen Individuen nicht konstitutiv. Natiirlich werden alle
sagen, dass ein Individuum in Beziehung zu anderen Individuen steht.
Aber der Begriff «Individuum» enthélt zunédchst die zwischenperson-
lichen Beziehungen nicht, sondern sie werden im Denken erst in einem
weiteren Schritt thematisiert. Der Begriff «Person» hingegen bedeutet von
vornherein Person in Beziehung zu anderen Personen.

3 Gillian R. Evans, The Church and the Churches. Toward an ecumenical eccle-
siology, Cambridge (CUP) 1994.

4 Ebd. 293 f. Von der trinitarischen Struktur der Kirche ist S. 77-91, bes. 83, die
Rede, aber eben ohne Bezugnahme auf die Frage Trinitédt und Ortskirchen.

3 Das ist auch gegeniiber einer seit einiger Zeit recht weil verbreitelen Tendenz zu
sagen, die Dreieinigkeit ganz allgemein als ein Modell fiir das Verhiltnis von Einheit
und Vielfalt, oder etwas konservativer bzw. philosophischer ausgedriickt, fiir das Ver-
hiltnis zwischen dem Einen und den Vielen zu verwenden. Wenn iiberhaupt, lisst sich
das nur in einem ganz abgeleiteten Sinn vertreten. Im strengen Sinn geiten trinitarische
Analogien, wie G. Evans sagt, nur fiir personale Beziehungen.

66



Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

Nun muss hier allerdings erwihnt werden, dass es neben dem von den
Beziehungen bestimmten Personbegriff auch einen anderen Personbegriff
gibt, der Person mit Individuum gleichsetzt. Dieser andere Personbegriff
wurde in der Neuzeit immer mehr herrschend, hat aber schon dltere Wur-
zeln. Es ist dann vor allem jiidischen Denkern der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts zu danken, dass der relationale, beziehungsbestimmte
Personbegriff wieder michtig ins Bewusstsein gerufen wurde. Ich denke
etwa an Franz Rosenzweig und Martin Buber, von dem eine Schrift ja den
charakteristischen Titel trédgt «Ich und Du».

Seither gibt es im nichttheologischen Denken zwei Personbegriffe, den
relationalen und den nichtrelationalen. Der zweite setzt Person und Indi-
viduum gleich. Theologisch ist der nichtrelationale Personbegriff un-
brauchbar, und zwar nicht nur in der Trinitdtstheologie, sondern auch in
der Anthropologie. In der Trinititstheologie wiirde die Anwendung des
nichtrelationalen Personbegriffes ja bedeuten, dass Gott, der Vater und
der Sohn und der Heilige Geist, drei Individuen wiren. Das wire ein Drei-
gotterglaube und die Leugnung des biblischen Glaubens an den einen
Gott. «Drei Personen in der Trinitédt» bedeutet dagegen: Es sind drei, die
in personaler Beziehung zu einander stehen, die sich in dieser Beziehung
gegenseitig voll und ganz durchdringen und ganz eins sind miteinander.
Das sind in keinem Sinn Individuen. Wir Menschen sind Personen, aber
wir sind auch Individuen. Die trinitarischen Personen hingegen sind in
keiner Weise Individuen, sie sind nur Personen, das heisst ganz eins mit-
einander in gegenseitiger Beziehung, Durchdringung und Gemeinschaft®.

¢ Es fallt auf, dass die trinitarischen Personen auch tatsichlich nirgends als Indivi-
duen bezeichnet werden. Jedenfalls ist mir eine solche Bezeichnung fiir sie noch nie
begegnet. Auffillig ist das deshalb, weil der Unterschied zwischen den Begriffen «Per-
son» und «Individuum», wie ich ihn oben erldutert habe, auch vielen Theologen nicht
bewusst ist. Zeigt der korrekte Sprachgebrauch in Aussagen iiber die Trinitét eine un-
bewusste, aber eben doch vorhandene Ahnung an? Oder geht er nur auf die Macht der
Tradition zuriick, die ja in der Trinitédtstheologie nur den Begriff «Person» und nie den
Begriff «Individuum» angewandt hat? Wahrscheinlich das Letztere. Wenn das zutrifft,
wire dies einer der Fille, wo die Bewahrung einer wenn auch unverstandenen Tradi-
tion vor noch Diimmerem schiitzt.

Es muss hier noch bemerkt werden, dass als Ubersetzung des englischen Wortes
individual und des franzosischen individu das Wort «Individuum»» im Deutschen in
Zusammenhingen begegnet, wo es keinen Platz haben sollte. Im Unterschied zum
Deutschen, das neben dem Fremdwort «Individuum» das einfache Wort «der/die Ein-
zelne» kennt, heisst «der/die Einzelne» auf Englisch und aut Franzosisch individual
bzw. individu. Daraus folgt, dass diese Worter in den beiden Sprachen nur dort, wo der

67



Herwig Aldenhoven

Diese Austiihrungen schienen mir notig zu sein, um grobe Missverstiand-
nisse zu vermeiden.

Ortskirche als «korporative Person»?

Ich kehre jetzt wieder zuriick zu der Feststellung von G. Evans, das trinita-
rische Analogien im strengen Sinn nur auf Beziehungen zwischen Perso-
nen angewandt werden kdnnen. Dies betrachtet sie als Schwierigkeit fir
die Anwendung von trinitarischen Analogien auf die Beziehungen zwi-
schen Ortskirchen, die ja nicht Personen sind. Immerhin macht sie darauf
aufmerksam, dass hier vielleicht der Begriff der «korporativen Person» in
Betracht zu ziehen wiire’. Mehr sagt sie zur Frage «Trinitarische Analogien
und Ortskirchenekklesiologie» nicht. Aber genau das Problem, auf das sie
aufmerksam gemacht hat, soll in diesem Vortrag untersucht werden.

Wenn wir versuchen, den aus der Exegese und der Theologie des Al-
ten Testaments bekannten Begriff der «korporativen Person» auf die Orts-
kirchen anzuwenden, stellt sich die Frage, worin sich der Charakter einer
Ortskirche als korporative Person konkret zeigt.

Das Erste, was hier gesagt werden muss, ist, dass eine Ortskirche zu
den anderen Ortskirchen in einer Beziehung steht, die einen quasi-perso-
nalen Charakter hat. Ortskirchen sprechen zueinander und miteinander.
Das ist ein eminent personales Geschehen.

Zusammenhang es klar macht, die Bedeutung von «Individuum» im Sinn eines Individu-
umsbegriffes haben. Sonst bedeuten sie das, was in natiirlicher, nicht aufgeplusterter deut-
scher Sprache «der/die/das Einzelne» heisst. Wohl unter dem Einfluss vor allem des Eng-
lischen hat sich auch im Deutschen die Verwendung des Wortes «Individuum» im Sinn
von «der/die Einzelne» (kaum im Sinn von «das Einzelne») stark verbreitet. Da es im
Deutschen zwei verschiedene Worter gibt, wiire es durchaus sinnvoll, diese auch mit ver-
schiedener Bedeutung — das Fremdwort mehr im Sinn des Begriffs — zu verwenden, wie
dies, soweit ich sehe, vor der starken Beeinflussung des deutschen Sprachgebrauchs durch
das Englische auch geschehen ist. Da aber diese Entwicklung im Hinblick auf den Cha-
rakter von Ubersetzungssprache iiberhaupt, auf den eher noch zunehmenden Einfluss sol-
cher Ubersetzungssprache aus dem Englischen auch auf original deutsche Texte, sowie
auf die ohnehin starke Neigung zu aufgeplusteter Ausdrucksweise nicht zu bremsen sein
wird, miissen wir davon ausgehen, das «Individuum» im Deutschen neben dem begrift-
lichen Sinn, von dem oben die Rede war, je nach Zusammenhang auch einfach «der/die
Einzelne» heissen kann. Nachdem ich bisher eher problematische Griinde fiir einen sol-
chen Sprachgebrauch genannt habe, will ich zuletzt doch einen unter Umstinden einseh-
baren Grund nennen: Durch den Gebrauch des Wortes «Individuum» kann man nidmlich
die Differenzierung nach dem Geschiecht beim Wort «der/die Einzelne» vermeiden.
7 G. Evans (wie Anm. 3), 294, Anm. 13.

68



Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

Liebe zwischen Ortskirchen?

Kann man auch sagen, dass eine Ortskirche die andere liebt und umgekehrt?
Das wiirde die personale Beziehung nach dem Bild des dreifaltigen Gottes
erst vollstandig machen. So weit ich sehe, gibt es im Neuen Testament und in
der friihesten Uberlieferung keine direkte Aussage dieses Inhalts. Ich muss
deshalb versuchen, mich der Antwort in einigen Schritten zu ndhern.

Die Bezeichnung prokathémené tées agapes, die Ignatius von Anti-
ochien fiir die Kirche von Rom gebraucht®, wird von einigen als «Vorsit-
zende des Liebesbundes» verstanden, von anderen dagegen als «die her-
vorragt in der Liebe». Ich halte die zweite Bedeutung von Situation und
Zusammenhang her fiir wahrscheinlicher.

Dann ist die nidchste Frage: Meint «die hervorragt in der Liebe» nur die
Liebe zu Einzelnen in Rom selbst oder ist dabei an eine Liebe gedacht, die
tiber die lokalen Grenzen hinausgeht? Doch eher das Letztere. Aber kann
man daraus ableiten, dass die Kirche von Rom, wenn diese Annahmen
zutreften, andere Ortskirchen liebt? Oder ist nicht eher daran gedacht, dass
die Kirche von Rom einzelnen Personen in Rom und in anderen Ortskirchen
durch ihre Hilfe Liebe erweist? Jedoch lésst sich Hilfe an einzelne Personen
in anderen Ortskirchen von Hilfe fiir diese Ortskirchen voneinander tren-
nen? Und léasst sich dann unterscheiden zwischen einer Liebe zu den Ein-
zelnen und einer Liebe zu den Ortskirchen, so dass man sagen konnte, es sei
an Liebe zu den Einzelnen gedacht, nicht aber an Liebe zu den Ortskirchen?

Wir finden bei Ignatius keine klaren Antworten, um so mehr, als schon
die Bedeutung des Titels, den er der Kirche von Rom in der Reihe anderer
Titel gibt, umstritten und unsicher ist. Seine Aussage hat uns aber Anlass
gegeben, Fragen zu stellen, auf die wir nun ohne weiteren Bezug auf Ig-
natius eine Antwort suchen wollen.

Im Neuen Testament tritt das Thema «Hilfe von Ortskirchen an eine
andere Ortskirche» in 2Kor 8 und 9, Apg 11,29 und Gal 2,10 auf. Kann die
Hilfe fiir die Christen in Jerusalem, von der Paulus in 2Kor 8 und 9 sowie
in Gal 2,10 spricht, ausschliesslich auf die Einzelnen bezogen werden?
Paulus sagt ausdriicklich, dass es sich um eine Hilfeleistung von Kir-
chen — 1n 2Kor 8,1-5 nennt er die Kirchen von Mazedonien — handelt, also
nicht nur um eine Hilfeleistung von Einzelnen. Dagegen sagt er nicht
ausdriicklich, dass es eine Hilfe fiir die Kirche von Jerusalem ist und nicht
nur fiir «die Heiligen», wie er die Gldubigen in Jerusalem nennt. Aber ich

8 Rom. 1nscr.

69



Herwig Aldenhoven

sehe nicht, wie man begriinden konnte, dass es dabei nicht um eine Hilfe
fiir die Kirche von Jerusalem, sondern nur fiir Einzelne ginge. Vielmehr
wird man doch sagen miissen, dass die Hilfe fiir «die Heiligen» eben eine
Hilfe fiir die Urgemeinde, also fiir die Kirche in Jerusalem ist. Und dass
diese Hilfe aus der Liebe heraus geschieht, spricht Paulus deutlich aus. Er
spricht von einem «Liebeswerk» und einer «Liebesgabe» (1Kor 8,71.19).
Doch wird nicht direkt gesagt, dass die Kirche von Jerusalem die Emp-
fangerin der Liebesgabe ist, sondern als Empfinger werden «die Heili-
gen» bezeichnet. Doch kann man hier trennen? Ist nicht in den einzelnen
Personen auch die Kirche von Jerusalem Empfiangerin der Liebesgabe?

Wenn wir nun vom Neuen Testament und in der Fragestellung von Ig-
natius von Antiochien ausgehend zu allgemein ekklesiologischen Uberle-
gungen ilibergehen, miissen wir sagen: Es besteht kein Zweifel, dass es
zum Wesen von Ortskirchen gehort, einander zu helfen, und dass das in
der Haltung der Liebe geschehen soll. Auch wenn «einander lieben»,
wenn es sich auf Ortskirchen beziehen soll, ziemlich fremd klingt, ist nicht
zu bestreiten, dass wir es hier mit Liebe zu tun haben. Es gehort zum
Wesen von Ortskirchen, dass sie zueinander sprechen und aufeinander ho-
ren. Sie miissen offen sein fiireinander, einander akzeptieren und bejahen.
Was ist das anderes als Liebe im Sinn von agape?

Wie sprechen nun Ortskirchen zueinander und wie héren sie aufeinan-
der? Durch Einzelpersonen, die dabei aber nicht nur als Einzelpersonen
handeln, sondern die Gemeinschaft der Ortskirche repridsentieren. Die
Frage, wie zu erkennen ist, dass das Handeln von Einzelpersonen das Han-
deln der Kirche ist, kann hier nicht weiter untersucht werden. Ich weise
aber darauf hin, dass dies durch Organe der Ortskirchen geschieht, und
dass sich in der Rezeption des Handelns der Organe durch die ganze Orts-
kirche zeigt, dass in ihnen die Ortskirche gehandelt hat.

Nach dem Gesagten besteht also eine Analogie zwischen der Bezie-
hung zwischen Ortskirchen einerseits und zwischenpersonlichen Bezie-
hungen andererseits.

Neutestamentliche Begriindung fiir die Analogie zwischen
trinitarischen und zwischenmenschlichen Beziehungen

Dass zwischenpersonliche Beziehungen der Liebe unter den Menschen,
die an Jesus glauben, eine Abbildung der innertrinitarischen Beziehungen
sind, ist neutestamentlich vor allem mit Joh 17,20-26 zu begriinden. Dort
heisst es im so genannten hohepriesterlichen Gebet Jesu:

70



Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

«Aber ich bitte nicht nur fiir diese hier, sondern auch fiir alle, die durch ihr
Wort an mich glauben. Alle sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir bist, und
ich in dir bin, sollen auch sie in uns ein sein, damit die Welt glaubt, dass du
mich gesandt hast. Und ich habe ihnen die Herrlichkeit gegeben, die du mir
gegeben hast; denn sie sollen alle eins sein, wie wir eins sind, ich in ihnen
und du in mir. Sie sollen vollendet sein in der Einheit, damit die Welt er-
kennt, dass du mich gesandt hast ... Sie sollen meine Herrlichkeit sehen, die
du mir gegeben hast, weil du mich schon geliebt hast vor der Erschaffung
der Welt ... Ich habe ihnen deinen Namen bekannt gemacht und werde ihn
bekannt machen, damit die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in ihnen ist
und damit ich in thnen bin.»

Die Jiinger sollen also eins sein, wie der Vater und der Sohn eins sind.
Und sie sollen eins sein im Vater und im Sohn. Diese Einheit ist zwar auch
eine Aufgabe, aber zunichst ist sie eine Gabe des Vaters und des Sohnes.
Sie ist eine Einheit in der Liebe. Sie soll dazu fiihren, dass die Welt an Je-
sus glaubt. Aber sie ist nicht etwa nur ein Mittel zum Zweck, sondern sie
trdgt ihre Bedeutung auch in sich selbst. «Ich habe ithnen deinen Namen
bekannt gemacht und werde ihn bekannt machen, damit die Liebe, mit der
du mich geliebt hast, in ihnen ist und damit ich in ihnen bin.» Hier am
Schluss des hohepriesterlichen Gebetes ist nicht mehr von irgendeinem
weiteren Ziel die Rede — wie vorher: «damit die Welt glaubt», «damit die
Welt erkennt ...» —, sondern hier erscheint als Ziel, dass die Liebe des Va-
ters zum Sohn in den Jiingern ist und damit der Sohn selbst in ihnen ist.

Die Liebe zwischen Vater und Sohn und die Einheit von Vater und
Sohn sind aus der Sicht einer entwickelten Trinitédtstheologie trinitarische
Beziehungen. Bei Johannes und noch einige Zeit spiter gibt es natiirlich
noch keine entwickelte Trinitédtstheologie. Johanneische Aussagen sind
zwar ganz wichtige Grundsteine fiir die Trinitdtstheologie. Aber die Be-
schiftigung mit der trinitarischen Fragestellung musste noch einen ldnge-
ren Weg machen, bis von einer eigentlichen Trinititstheologie geredet
werden konnte. Nachdem dieser Weg zuriickgelegt war, wurde freilich
klar, dass man die johanneischen Aussagen iiber den Vater, den Sohn und
den Heiligen Geist und andere neutestamentliche Aussagen dazu nicht
voll ernst nehmen kann, wenn man den Trinitédtsglauben, also den Glau-
ben an den einen Gott, Vater, Sohn und Heiligen Geist, ablehnt.

An unserer Johannesstelle fallt im Hinblick auf die Frage nach trinita-
rischen Beziehungen auf, dass vom Heiligen Geist hier nicht die Rede ist.
Bei Johannes ist von dem, was spiter trinitarische Beziehungen genannt
wird, vor allem von der Beziehung von Vater und Sohn die Rede, davon
allerdings in einer Fiille und Kraft wie kaum in einer anderen Schrift des

71



Herwig Aldenhoven

Neuen Testaments. Zwar wird auch von den Beziehungen des Vaters und
des Sohnes zum Heiligen Geist gesprochen, aber in anderen Zusammen-
hdngen. Es gilt zu beachten, dass Johannes den Ausdruck «Heiliger Geist»
nur fiir einen Teilaspekt dessen gebraucht, was das Wort in der Trinitéts-
theologie, aber auch in einigen andern Schriften des Neuen Testaments be-
deutet. Bei Johannes bedeutet der Ausdruck «Heiliger Geist» fast nur den,
der vom Sohn nach seiner Auferstehung gesendet wird und der die Jiinger
an alles erinnert und sie verstehen lehrt, was Jesus gesagt hat. In diesem
Sinn wird Jesus dann durch den Geist bei den Jiingern sein®. Die johan-
neischen Aussagen iiber den Geist sind sehr reich, gefiillt und wichtig,
aber sie betreffen eben doch nur gewisse Aspekte dessen, was in anderen
Zusammenhéngen Heiliger Geist genannt wird.

Von einer Gesamtschau des neutestamentlichen Zeugnisses und von
einer erweiterten Fragestellung her werden wir die johanneischen Aussa-
gen liber die Beziehungen des Vaters und des Sohnes als trinitarische ver-
stehen miissen, das heisst als solche, an denen auch der Heilige Geist in
Einheit mit dem Vater und dem Sohn und als ebenfalls geliebter und lie-
bender beteiligt ist. Wie gesagt, das geht iiber Johannes hinaus, ist aber ein
folgerichtiges Ergebnis weiteren Nachdenkens iiber die Frage. Wie iiber-
haupt fiir die Trinitdtstheologie, so bietet Johannes hier, ohne vom Heili-
gen Geist zu sprechen, doch eine entscheidende Grundlage fiir die Analo-
gie zwischen innertrinitarischen Beziehungen einerseits und zwischen-
menschlichen Beziehungen andererseits. Einheit und Liebe unter den Jiin-
gern wie Einheit und Liebe zwischen Vater und Sohn: das heisst mit an-
deren Worten, in den Beziehungen der Jiinger, in ihrer Liebe und Einheit,
bildet sich die Liebe und Einheit von Vater und Sohn ab. Wenn nun der
Heilige Geist in den Gedanken einbezogen wird, wie das bei einer er-
weiterten Fragestellung notig ist, bedeutet das: In den Beziehungen von
Einheit und Liebe unter den Jiingern bildet sich die Einheit und Liebe des
dreifaltigen Gottes selbst ab.

Die Voraussetzung fiir diese Analogie ist, wie sehr deutlich gezeigt
wird, dass der transzendente Gott in die Immanenz eintritt, dass er sich

® Uber das Gesagte hinauszugehen scheint mir allerdings Joh 7,37-39: «... Wer
Durst hat, komme zu mir, und es trinke, wer an mich glaubt. Wie die Schrift sagt: Aus
seinem Innern werden Strome von lebendigem Wasser fliessen. Damit meinte er den
Geist, den alle empfangen sollten, die an ihn glauben; denn der Geist war noch nicht
gegeben, weil Jesus noch nicht verherrlicht war.» Die Verbindung zwischen dieser
Stelle und dem oben Gesagten wird aber dadurch hergestellt, dass das Wort Jesu, das
der Heilige Geist lehren wird, nach Johannes Leben ist.

42



Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

kundtut («Ich habe ihnen deinen Namen bekannt gemacht und werde ihn
bekannt machen») und dass er uns an seinem eigenen Leben Anteil gibt
(«Ich habe ihnen die Herrlichkeit gegeben, die du mir gegeben hast ... da-
mit die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in ithnen ist ...»).

Wenn wir von trinitarischer Analogie in der Ortskirchenekklesiologie
sprechen, dann handelt es sich um eine gedankliche Ubertragung von der
Gemeinschaft unter den Glaubigen auf die Gemeinschaft der Ortskirchen.
Es liegt gewissermassen eine doppelte Analogie vor: einerseits die Analo-
gie zwischen den personalen Beziehungen der Gldubigen und den Bezie-
hungen der Ortskirchen und andererseits die Analogie zwischen den
innertrinitarischen Beziehungen und den Beziehungen unter den Glaubi-
gen. Beide Analogien wurden oben begriindet. So ist es dann auch mog-
lich und sinnvoll, von der Analogie zwischen den trinitarischen Bezie-
hungen einerseits und den Beziehungen der Ortskirchen andererseits zu
sprechen.

Folgen von Unterschieden im Trinititsverstindnis
fiir die Ortskirchenekklesiologie

Miroslav Volf, ein freikirchlicher Theologe, der in 6kumenischem Geist
viele Anregungen aus verschiedensten Richtungen, nicht zuletzt von Or-
thodoxen, aufgenommen hat, kann hier als Ausgangspunkt fiir eine kurze
Erorterung der Frage dienen!®. Volf weist darauf hin, dass fiir Joseph Kar-
dinal Ratzinger sich die Universalkirche zu den Ortskirchen wie in der
Trinitit die eine Wesenheit zu den drei Personen verhilt!'!. Zudem versteht
Ratzinger die trinitarischen Personen im Sinn der abendlidndischen Scho-
lastik als reine Relationen'?. Dementsprechend sind fiir Ratzinger dann in
analoger Weise auch die Ortskirchen reine Relationen. Eine solche Sicht
passt zu Ratzingers Ekklesiologie mit der starken Betonung der Univer-
salkirche, die zwar in den Ortskirchen existiert, aber doch der Ausgangs-
punkt des ganzen Denkens ist. Dagegen findet Volf bei John Zizioulas den

10 Miroslav Volf, After Our Likeness. The Church as the Image of the Trinity, Grand
Rapids MI (Eerdmans) 1998.

'"Ebd. 200 f.; 207 f.; 214.

12 Zur Kritik an der Konzeption der reinen Relationalitit der trinitarischen Perso-
nen vgl. auch Herwig Aldenhoven, Der Zusammenhang der Frage des Ausgangs des
Heiligen Geistes mit dem Leben der Kirche, in: Lukas Vischer (Hg.), Geist Gottes —
Geist Christi. Okumenische Uberlegungen zur Filioque-Kontroverse (OR.B 39),
Frankfurt a.M. (Lembeck) 1981, 134-143, bes.142.

73



Herwig Aldenhoven

Gedanken, dass die Einheit der Trinitét thren Grund nicht in der einen We-
senheit habe, sondern in der Person des Vaters. Die eine Wesenheit besitzt
keine ontologische Prioritiit gegeniiber den Personen. Gottes Sein féllt mit
dem Person Sein zusammen, das immer in Gemeinschaft verwirklicht
wird: Gottes Wesen existiert nur als Personen. Das ergibt, wie Volf zu
Recht feststellt, auch in Bezug auf Universalkirche und Ortskirchen eine
vollig andere Analogie als bei Ratzinger. In Ubereinstimmung mit dem or-
thodoxen Theologen Dumitru Stédniloae, aber auch mit dem reformierten
Jiirgen Moltmann hilt Volf fest, dass die Gottheit des einen Gottes den drei
Personen nicht vorausgeht, sondern vielmehr konkret als drei Personen
existiert.

Von einem solchen Verstédndnis der Trinitédt her ergibt sich dann fiir die
Ekklesiologie, dass die Universalkirche nicht ontologisch den Ortskirchen
vorausgeht, sondern vielmehr als Ortskirchen existiert. Wihrend sich aus
der Trinitdatsauffassung Ratzingers sehr deutlich eine eindeutig rémisch-
katholische Ekklesiologie ergab, so ergibt sich aus dem anderen Trinitéts-
verstandnis der genannten Theologen eine Ekklesiologie, die mit der
romisch-katholischen wohl schwer zu vereinbaren ist.

Fiir die romisch-katholische Theologie fiihrt die trinitarische Analogie
im gegenseitigen Verhiltnis der Ortskirchen auch sonst zu einer Schwie-
rigkeit. Die trinitarische Analogie trifft nur bei grundsitzlicher Gleichheit
der Ortskirchen zu. Wie verhilt sich das zum Primat im romischen Sinn?
Wenn man diesen im Gegensatz zur altkirchlichen Tradition nicht auf die
Kirche von Rom, sondern ausschliesslich auf deren Bischof bezieht, wird
das Problem nur verschoben. Dann wird ndmlich das Verhiltnis des Bi-
schofs von Rom, der nach romisch-katholischem Verstindnis nicht einer
unter Gleichen, auch nicht der Erste unter Gleichen ist, zu seiner Kirche
problematisch, denn diese konnte ja nur Erste unter Gleichen sein. Ein Pri-
mat als Erster unter Gleichen ldsst sich dagegen mit der trinitarischen Ana-
logie bestens vereinbaren.

Schlussfolgerungen

Trinitarische Analogien in der Ortskirchenekklesiologie setzen also vor-
aus, dass Ortskirchen als korporative Personen verstanden werden, und
dies in Analogie zum relationalen Personbegriff. Die trinitarischen Analo-
gien entsprechen dann einerseits der Identitat des von Christus geschenk-
ten Lebens in allen Ortskirchen, andererseits der Unterschiedenheit der
Ortskirchen, die aber nur in der Gemeinschaft miteinander und in der

74



Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

Beziehung der Offenheit und Liebe fiireinander Kirchen sein konnen. Der
trinitarischen Analogie entspricht auch die grundsitzliche Gleichheit der
Ortskirchen miteinander. So verstanden sind die trinitarischen Analogien
nicht nur eine Hilfe zum tieferen Verstandnis dessen, was uns in den Orts-
kirchen gegeben ist, sondern auch eine Erinnerung daran, wie die Ortskir-
chen ihre gegenseitigen Beziehungen gestalten sollen: als Beziehungen
der gegenseitigen Offenheit, des gegenseitigen Austauschs, der gegensei-
tigen Hilfe in einer Haltung der Liebe und des Bewusstseins der Gleich-
heit.

Herwig Aldenhoven (geb. 1933 in Wien), Prof. emer. Dr. theol., war 1971 bzw.
1974-2001 ausserordentlicher bzw. ordentlicher Professor fiir Systematische The-
ologie und Liturgik an der Christkatholisch-theologischen Fakultdit der Univer-
sitdt Bern.

Adresse: Eigerstrasse 19, CH-3007 Bern, Schweiz

75



	Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

