
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 92 (2002)

Heft: 2

Artikel: Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie*

Herwig Aldenhoven

Einleitung

Der Gedanke, dass sich in der Einheit und Verschiedenheit der Ortskirchen

die Einheit und Verschiedenheit der trinitarischen Personen selbst

abbildet, hat in der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts auch in offizielle Dokumente

westlicher Kirchen, vor allem in ökumenischem Zusammenhang,
Eingang gefunden. Ursprünglich lag er aber der ostkirchlichen Theologie
am Herzen. So kann es nicht überraschen, ihn auch in den gemeinsamen
orthodox-altkatholischen Dialogtexten zu finden. Im ekklesiologischen
Kapitel III/2 über «Die Einheit der Kirche und die Ortskirchen» heisst es:

«Die eine Kirche auf Erden existiert in den vielen Ortskirchen Das

Leben der Ortskirchen ist seinem Wesen nach ein und dasselbe: <Ein

Leib und ein Geist ...> (Eph 4, 4-6). Es ist nicht eine Vielzahl, sondern der
eine Leib Christi, ungeteilt und ganz an jedem Ort. In dieser Einheit des

Lebens der Ortskirchen bildet sich die Einheit der heiligen Dreifaltigkeit
selbst ab.»1

Diese trinitarische Analogie in Bezug auf Einheit und Verschiedenheit
der Ortskirchen findet sich nun seit mehreren Jahrzehnten auch in
westkirchlichen und allgemein ökumenischen Dokumenten sowie in
theologischen Abhandlungen westlicher Theologen. Trotzdem gibt es immer
noch viele neuere Bücher über Ekklesiologie. in denen man den Gedanken

oder auch nur die Fragestellung vergebens sucht. Ich erwähne hier als

Beispiele nur die Werke der beiden deutschsprachigen römisch-katholischen

Autoren Medard Kehl und Jürgen Werbick2. Obwohl beide Autoren

' Vortrag gehalten bei der am 15. September 2001 in Utrecht erfolgten Verleihung
des Pascal-Preises des Altkatholischen Seminars der Universität Utrecht. Die kurze
laudatio hielt als Mitglied der ständigen Jury Prof. Dr. Martien Parmentier.
Utrecht/Bern.

1 Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen
Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer und
englischer Übersetzung, hg. von Urs von Arx. Beiheft zur Internationalen Kirchlichen
Zeitschrift 79 (1989), 63 f.

2 Medard Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie. Würzburg (Echter)
4200l; Jürgen Werbick. Kirche. Ein ekklesiologischer Entwurf für Studium und
Praxis. Freiburg i. Br. (Herder) 1994.

IKZ 92 (2002) Seilen 65-75 65



Herwig Aldenhoven

viel von Trinität und Kirche zu sagen haben, setzen sie nirgends Trinität
und Ortskirchen miteinander in Beziehung.

Beziehungen zwischen Ortskirchen als personale Beziehungen?

Ähnlich ist dies auch im Buch der anglikanischen Theologin Gillian
Evans3. Immerhin kommt bei ihr die Frage Trinität und Ortskirchen
wenigstens am Rand kurz zur Sprache4 und sie macht dabei auf ein Problem
aufmerksam, das wirklich eine ausführliche Behandlung benötigt. Sie sagt
nämlich zu Recht, dass trinitarische Analogien sich im strengen Sinn nur
auf Beziehungen zwischen Personen anwenden lassen. Das ist meines
Erachtens unbestreitbar, da die innertrinitarischen Beziehungen ja den

Charakter von interpersonalen Beziehungen haben.''

Der Personbegriff

Hier ist es wohl gut, darauf hinzuweisen, dass «Person» in der Trinitätslehre

- aber auch in einer theologischen Anthropologie - nicht mit
«Individuum» gleichgesetzt werden darf. Der Unterschied ist der, dass beim

Begriff «Individuum» zunächst von den Beziehungen abgesehen werden
kann, dass «Individuum» als in sich geschlossenes Individuum verstanden
werden kann, während der Begriff «Person» von vornherein «Person in

Beziehung» meint. Die Beziehung zu anderen Personen ist also konstitutiv

für den Personbegriff. Für den Begriff «Individuum» dagegen ist die

Beziehung zu anderen Individuen nicht konstitutiv. Natürlich werden alle

sagen, dass ein Individuum in Beziehung zu anderen Individuen steht.

Aber der Begriff «Individuum» enthält zunächst die zwischenpersönlichen

Beziehungen nicht, sondern sie werden im Denken erst in einem
weiteren Schritt thematisiert. Der Begriff «Person» hingegen bedeutet von
vornherein Person in Beziehung zu anderen Personen.

3 Gillian R. Evans, The Church and the Churches. Toward an ecumenical
ecclesiology. Cambridge (CUP) 1994.

4 Ebd. 293 f. Von der trinitarischen Struktur der Kirche ist S. 77-91, bes. 83, die
Rede, aber eben ohne Bezugnahme auf die Frage Trinität und Ortskirchen.

5 Das ist auch gegenüber einer seit einiger Zeit recht weit verbreiteten Tendenz zu

sagen, die Dreieinigkeit ganz allgemein als ein Modell für das Verhältnis von Einheit
und Vielfalt, oder etwas konservativer bzw. philosophischer ausgedrückt, für das
Verhältnis zwischen dem Einen und den Vielen zu verwenden. Wenn überhaupt, lässt sich
das nur in einem ganz abgeleiteten Sinn vertreten. Im strengen Sinn gelten trinitarische
Analogien, wie G. Evans sagt, nur für personale Beziehungen.

66



Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

Nun muss hier allerdings erwähnt werden, dass es neben dem von den

Beziehungen bestimmten Personbegriff auch einen anderen Personbegriff
gibt, der Person mit Individuum gleichsetzt. Dieser andere Personbegriff
wurde in der Neuzeit immer mehr herrschend, hat aber schon ältere Wurzeln.

Es ist dann vor allem jüdischen Denkern der ersten Hälfte des

20. Jahrhunderts zu danken, dass der relationale, beziehungsbestimmte
Personbegriff wieder mächtig ins Bewusstsein gerufen wurde. Ich denke

etwa an Franz Rosenzweig und Martin Buber. von dem eine Schrift ja den
charakteristischen Titel trägt «Ich und Du».

Seither gibt es im nichttheologischen Denken zwei Personbegriffe, den

relationalen und den nichtrelationalen. Der zweite setzt Person und
Individuum gleich. Theologisch ist der nichtrelationale Personbegriff
unbrauchbar, und zwar nicht nur in der Trinitätstheologie, sondern auch in
der Anthropologie. In der Trinitätstheologie würde die Anwendung des

nichtrelationalen Personbegriffes ja bedeuten, dass Gott, der Vater und
der Sohn und der Heilige Geist, drei Individuen wären. Das wäre ein
Dreigötterglaube und die Leugnung des biblischen Glaubens an den einen
Gott. «Drei Personen in der Trinität» bedeutet dagegen: Es sind drei, die
in personaler Beziehung zu einander stehen, die sich in dieser Beziehung
gegenseitig voll und ganz durchdringen und ganz eins sind miteinander.
Das sind in keinem Sinn Individuen. Wir Menschen sind Personen, aber

wir sind auch Individuen. Die trinitarischen Personen hingegen sind in
keiner Weise Individuen, sie sind nur Personen, das heisst ganz eins
miteinander in gegenseitiger Beziehung, Durchdringung und Gemeinschaft6.

6 Es fällt auf, dass die trinitarischen Personen auch tatsächlich nirgends als Individuen

bezeichnet werden. Jedenfalls ist mir eine solche Bezeichnung für sie noch nie

begegnet. Auffällig ist das deshalb, weil der Unterschied zwischen den Begriffen «Person»

und «Individuum», wie ich ihn oben erläutert habe, auch vielen Theologen nicht
bewusst ist. Zeigt der korrekte Sprachgebrauch in Aussagen über die Trinität eine
unbewusste, aber eben doch vorhandene Ahnung an? Oder geht er nur auf die Macht der
Tradition zurück, die ja in der Trinitätstheologie nur den Begriff «Person» und nie den

Begriff «Individuum» angewandt hat? Wahrscheinlich das Letztere. Wenn das zutrifft,
wäre dies einer der Fälle, wo die Bewahrung einer wenn auch unverstandenen Tradition

vor noch Dümmerem schützt.
Es muss hier noch bemerkt werden, dass als Übersetzung des englischen Wortes

individual und des französischen individu das Wort «Individuum»» im Deutschen in

Zusammenhängen begegnet, wo es keinen Platz haben sollte. Im Unterschied zum
Deutschen, das neben dem Fremdwort «Individuum» das einfache Wort «der/die
Einzelne» kennt, heisst «der/die Einzelne» auf Englisch und auf Französisch individual
bzw. individu. Daraus folgt, dass diese Wörter in den beiden Sprachen nur dort, wo der

67



Herwig Aldenhoven

Diese Ausführungen schienen mir nötig zu sein, um grobe Missverständnisse

zu vermeiden.

Ortskirche als «korporative Person»?

Ich kehre jetzt wieder zurück zu der Feststellung von G. Evans, das trinitarische

Analogien im strengen Sinn nur auf Beziehungen zwischen Personen

angewandt werden können. Dies betrachtet sie als Schwierigkeit für
die Anwendung von trinitarischen Analogien auf die Beziehungen
zwischen Ortskirchen, die ja nicht Personen sind. Immerhin macht sie darauf
aufmerksam, dass hier vielleicht der Begriff der «korporativen Person» in
Betracht zu ziehen wäre7. Mehr sagt sie zur Frage «Trinitarische Analogien
und Ortskirchenekklesiologie» nicht. Aber genau das Problem, auf das sie

aufmerksam gemacht hat, soll in diesem Vortrag untersucht werden.
Wenn wir versuchen, den aus der Exegese und der Theologie des Alten

Testaments bekannten Begriff der «korporativen Person» auf die
Ortskirchen anzuwenden, stellt sich die Frage, worin sich der Charakter einer
Ortskirche als korporative Person konkret zeigt.

Das Erste, was hier gesagt werden muss, ist, dass eine Ortskirche zu
den anderen Ortskirchen in einer Beziehung steht, die einen quasi-perso-
nalen Charakter hat. Ortskirchen sprechen zueinander und miteinander.
Das ist ein eminent personales Geschehen.

Zusammenhang es klar macht, die Bedeutung von «Individuum» im Sinn eines

Individuumsbegriffes haben. Sonst bedeuten sie das, was in natürlicher, nicht aufgeplusterter
deutscher Sprache «der/die/das Einzelne» heisst. Wohl unter dem Einfluss vor allem des

Englischen hat sich auch im Deutschen die Verwendung des Wortes «Individuum» im Sinn

von «der/die Einzelne» (kaum im Sinn von «das Einzelne») stark verbreitet. Da es im
Deutschen zwei verschiedene Wörter gibt, wäre es durchaus sinnvoll, diese auch mit
verschiedener Bedeutung - das Fremdwort mehr im Sinn des Begriffs - zu verwenden, wie
dies, soweit ich sehe, vor der starken Beeinflussung des deutschen Sprachgebrauchs durch
das Englische auch geschehen ist. Da aber diese Entwicklung im Hinblick auf den
Charakter von Übersetzungssprache überhaupt, auf den eher noch zunehmenden Einfluss
solcher Übersetzungssprache aus dem Englischen auch auf original deutsche Texte, sowie
auf die ohnehin starke Neigung zu aufgeplusteter Ausdrucksweise nicht zu bremsen sein

wird, müssen wir davon ausgehen, das «Individuum» im Deutschen neben dem begrifflichen

Sinn, von dem oben die Rede war. je nach Zusammenhang auch einfach «der/die
Einzelne» heissen kann. Nachdem ich bisher eher problematische Gründe für einen
solchen Sprachgebrauch genannt habe, will ich zuletzt doch einen unter Umständen einsehbaren

Grund nennen: Durch den Gebrauch des Wortes «Individuum» kann man nämlich
die Differenzierung nach dem Geschlecht beim Wort «der/die Einzelne» vermeiden.

7 G. Evans (wie Anm. 3), 294, Anm. 13.

68



Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

Liebe zwischen Ortskirchen?

Kann man auch sagen, dass eine Ortskirche die andere liebt und umgekehrt?
Das würde die personale Beziehung nach dem Bild des dreifaltigen Gottes

erst vollständig machen. So weit ich sehe, gibt es im Neuen Testament und in
der frühesten Überlieferung keine direkte Aussage dieses Inhalts. Ich muss
deshalb versuchen, mich der Antwort in einigen Schritten zu nähern.

Die Bezeichnung prokathëmenë tes agapes, die Ignatius von
Antiochien für die Kirche von Rom gebraucht8, wird von einigen als «Vorsitzende

des Liebesbundes» verstanden, von anderen dagegen als «die

hervorragt in der Liebe». Ich halte die zweite Bedeutung von Situation und

Zusammenhang her für wahrscheinlicher.
Dann ist die nächste Frage: Meint «die hervorragt in der Liebe» nur die

Liebe zu Einzelnen in Rom selbst oder ist dabei an eine Liebe gedacht, die
über die lokalen Grenzen hinausgeht? Doch eher das Letztere. Aber kann

man daraus ableiten, dass die Kirche von Rom, wenn diese Annahmen
zutreffen, andere Ortskirchen liebt? Oder ist nicht eher daran gedacht, dass

die Kirche von Rom einzelnen Personen in Rom und in anderen Ortskirchen
durch ihre Hilfe Liebe erweist? Jedoch lässt sich Hilfe an einzelne Personen

in anderen Ortskirchen von Hilfe für diese Ortskirchen voneinander
trennen? Und lässt sich dann unterscheiden zwischen einer Liebe zu den
Einzelnen und einer Liebe zu den Ortskirchen, so dass man sagen könnte, es sei

an Liebe zu den Einzelnen gedacht, nicht aber an Liebe zu den Ortskirchen?
Wir finden bei Ignatius keine klaren Antworten, um so mehr, als schon

die Bedeutung des Titels, den er der Kirche von Rom in der Reihe anderer

Titel gibt, umstritten und unsicher ist. Seine Aussage hat uns aber Anlass

gegeben, Fragen zu stellen, auf die wir nun ohne weiteren Bezug auf
Ignatius eine Antwort suchen wollen.

Im Neuen Testament tritt das Thema «Hilfe von Ortskirchen an eine
andere Ortskirche» in2Kor8und9, Apg 11,29 und Gal 2,10 auf. Kann die
Hilfe für die Christen in Jerusalem, von der Paulus in 2Kor 8 und 9 sowie
in Gal 2,10 spricht, ausschliesslich auf die Einzelnen bezogen werden?
Paulus sagt ausdrücklich, dass es sich um eine Hilfeleistung von
Kirchen - in 2Kor 8,1-5 nennt er die Kirchen von Mazedonien - handelt, also

nicht nur um eine Hilfeleistung von Einzelnen. Dagegen sagt er nicht
ausdrücklich, dass es eine Hilfe für die Kirche von Jerusalem ist und nicht
nur für «die Heiligen», wie er die Gläubigen in Jerusalem nennt. Aber ich

• Rom. inscr.

69



Herwig Aldenhoven

sehe nicht, wie man begründen könnte, dass es dabei nicht um eine Hilfe
für die Kirche von Jerusalem, sondern nur für Einzelne ginge. Vielmehr
wird man doch sagen müssen, dass die Hilfe für «die Heiligen» eben eine

Hilfe für die Urgemeinde, also für die Kirche in Jerusalem ist. Und dass

diese Hilfe aus der Liebe heraus geschieht, spricht Paulus deutlich aus. Er
spricht von einem «Liebeswerk» und einer «Liebesgabe» (IKor 8,7f. 19).

Doch wird nicht direkt gesagt, dass die Kirche von Jerusalem die
Empfängerin der Liebesgabe ist, sondern als Empfänger werden «die Heiligen»

bezeichnet. Doch kann man hier trennen? Ist nicht in den einzelnen
Personen auch die Kirche von Jerusalem Empfängerin der Liebesgabe?

Wenn wir nun vom Neuen Testament und in der Fragestellung von
Ignatius von Antiochien ausgehend zu allgemein ekklesiologischen Überlegungen

übergehen, müssen wir sagen: Es besteht kein Zweifel, dass es

zum Wesen von Ortskirchen gehört, einander zu helfen, und dass das in
der Haltung der Liebe geschehen soll. Auch wenn «einander lieben»,
wenn es sich auf Ortskirchen beziehen soll, ziemlich fremd klingt, ist nicht
zu bestreiten, dass wir es hier mit Liebe zu tun haben. Es gehört zum
Wesen von Ortskirchen, dass sie zueinander sprechen und aufeinander
hören. Sie müssen offen sein füreinander, einander akzeptieren und bejahen.
Was ist das anderes als Liebe im Sinn von agape?

Wie sprechen nun Ortskirchen zueinander und wie hören sie aufeinander?

Durch Einzelpersonen, die dabei aber nicht nur als Einzelpersonen
handeln, sondern die Gemeinschaft der Ortskirche repräsentieren. Die
Frage, wie zu erkennen ist, dass das Handeln von Einzelpersonen das Handeln

der Kirche ist, kann hier nicht weiter untersucht werden. Ich weise
aber darauf hin, dass dies durch Organe der Ortskirchen geschieht, und

dass sich in der Rezeption des Handelns der Organe durch die ganze
Ortskirche zeigt, dass in ihnen die Ortskirche gehandelt hat.

Nach dem Gesagten besteht also eine Analogie zwischen der Beziehung

zwischen Ortskirchen einerseits und zwischenpersönlichen
Beziehungen andererseits.

Neutestamentliche Begründung für die Analogie zwischen
trinitarischen und zwischenmenschlichen Beziehungen

Dass zwischenpersönliche Beziehungen der Liebe unter den Menschen,
die an Jesus glauben, eine Abbildung der innertrinitarischen Beziehungen
sind, ist neutcstamentlich vor allem mit Joh 17,20-26 zu begründen. Dort
heisst es im so genannten hohepriesterlichen Gebet Jesu:

70



Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

«Aber ich bitte nicht nur für diese hier, sondern auch für alle, die durch ihr
Wort an mich glauben. Alle sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir bist, und
ich in dir bin, sollen auch sie in uns ein sein, damit die Welt glaubt, dass du
mich gesandt hast. Und ich habe ihnen die Herrlichkeit gegeben, die du mir
gegeben hast: denn sie sollen alle eins sein, wie wir eins sind, ich in ihnen
und du in mir. Sie sollen vollendet sein in der Einheit, damit die Welt
erkennt, dass du mich gesandt hast... Sie sollen meine Herrlichkeit sehen, die
du mir gegeben hast, weil du mich schon geliebt hast vor der Erschaffung
der Welt Ich habe ihnen deinen Namen bekannt gemacht und werde ihn
bekannt machen, damit die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in ihnen ist
und damit ich in ihnen bin.»

Die Jünger sollen also eins sein, wie der Vater und der Sohn eins sind.

Und sie sollen eins sein im Vater und im Sohn. Diese Einheit ist zwar auch
eine Aufgabe, aber zunächst ist sie eine Gabe des Vaters und des Sohnes.

Sie ist eine Einheit in der Liebe. Sie soll dazu führen, dass die Welt an

Jesus glaubt. Aber sie ist nicht etwa nur ein Mittel zum Zweck, sondern sie

trägt ihre Bedeutung auch in sich selbst. «Ich habe ihnen deinen Namen
bekannt gemacht und werde ihn bekannt machen, damit die Liebe, mit der
du mich geliebt hast, in ihnen ist und damit ich in ihnen bin.» Hier am
Schluss des hohepriesterlichen Gebetes ist nicht mehr von irgendeinem
weiteren Ziel die Rede - wie vorher: «damit die Welt glaubt», «damit die
Welt erkennt...»-, sondern hier erscheint als Ziel, dass die Liebe des Vaters

zum Sohn in den Jüngern ist und damit der Sohn selbst in ihnen ist.

Die Liebe zwischen Vater und Sohn und die Einheit von Vater und
Sohn sind aus der Sicht einer entwickelten Trinitätstheologie trinitarische
Beziehungen. Bei Johannes und noch einige Zeit später gibt es natürlich
noch keine entwickelte Trinitätstheologie. Johanneische Aussagen sind

zwar ganz wichtige Grundsteine für die Trinitätstheologie. Aber die
Beschäftigung mit der trinitarischen Fragestellung müsste noch einen längeren

Weg machen, bis von einer eigentlichen Trinitätstheologie geredet
werden konnte. Nachdem dieser Weg zurückgelegt war, wurde freilich
klar, dass man die johanneischen Aussagen über den Vater, den Sohn und
den Heiligen Geist und andere neutestamentliche Aussagen dazu nicht
voll ernst nehmen kann, wenn man den Trinitätsglauben, also den Glauben

an den einen Gott, Vater, Sohn und Heiligen Geist, ablehnt.
An unserer Johannesstelle fällt im Hinblick auf die Frage nach

trinitarischen Beziehungen auf, dass vom Heiligen Geist hier nicht die Rede ist.
Bei Johannes ist von dem, was später trinitarische Beziehungen genannt
wird, vor allem von der Beziehung von Vater und Sohn die Rede, davon

allerdings in einer Fülle und Kraft wie kaum in einer anderen Schrift des

71



Herwig Aldenhoven

Neuen Testaments. Zwar wird auch von den Beziehungen des Vaters und
des Sohnes zum Heiligen Geist gesprochen, aber in anderen Zusammenhängen.

Es gilt zu beachten, dass Johannes den Ausdruck «Heiliger Geist»
nur für einen Teilaspekt dessen gebraucht, was das Wort in der
Trinitätstheologie, aber auch in einigen andern Schriften des Neuen Testaments
bedeutet. Bei Johannes bedeutet der Ausdruck «Heiliger Geist» fast nur den,
der vom Sohn nach seiner Auferstehung gesendet wird und der die Jünger
an alles erinnert und sie verstehen lehrt, was Jesus gesagt hat. In diesem
Sinn wird Jesus dann durch den Geist bei den Jüngern sein9. Die
johanneischen Aussagen über den Geist sind sehr reich, gefüllt und wichtig,
aber sie betreffen eben doch nur gewisse Aspekte dessen, was in anderen

Zusammenhängen Heiliger Geist genannt wird.
Von einer Gesamtschau des neutestamentlichen Zeugnisses und von

einer erweiterten Fragestellung her werden wir die johanneischen Aussagen

über die Beziehungen des Vaters und des Sohnes als trinitarische
verstehen müssen, das heisst als solche, an denen auch der Heilige Geist in
Einheit mit dem Vater und dem Sohn und als ebenfalls geliebter und
liebender beteiligt ist. Wie gesagt, das geht über Johannes hinaus, ist aber ein

folgerichtiges Ergebnis weiteren Nachdenkens über die Frage. Wie
überhaupt für die Trinitätstheologie, so bietet Johannes hier, ohne vom Heiligen

Geist zu sprechen, doch eine entscheidende Grundlage für die Analogie

zwischen innertrinitarischen Beziehungen einerseits und
zwischenmenschlichen Beziehungen andererseits. Einheit und Liebe unter den

Jüngern wie Einheit und Liebe zwischen Vater und Sohn: das heisst mit
anderen Worten, in den Beziehungen der Jünger, in ihrer Liebe und Einheit,
bildet sich die Liebe und Einheit von Vater und Sohn ab. Wenn nun der

Heilige Geist in den Gedanken einbezogen wird, wie das bei einer
erweiterten Fragestellung nötig ist, bedeutet das: In den Beziehungen von
Einheit und Liebe unter den Jüngern bildet sich die Einheit und Liebe des

dreifaltigen Gottes selbst ab.

Die Voraussetzung für diese Analogie ist, wie sehr deutlich gezeigt
wird, dass der transzendente Gott in die Immanenz eintritt, dass er sich

9 Über das Gesagte hinauszugehen scheint mir allerdings Joh 7,37-39: «... Wer
Durst hat, komme zu mir, und es trinke, wer an mich glaubt. Wie die Schrift sagt: Aus
seinem Innern werden Ströme von lebendigem Wasser fliessen. Damit meinte er den
Geist, den alle empfangen sollten, die an ihn glauben: denn der Geist war noch nicht
gegeben, weil Jesus noch nicht verherrlicht war.» Die Verbindung zwischen dieser
Stelle und dem oben Gesagten wird aber dadurch hergestellt, dass das Wort Jesu, das
der Heilige Geist lehren wird, nach Johannes Leben ist.

72



Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

kundtut («Ich habe ihnen deinen Namen bekannt gemacht und werde ihn
bekannt machen») und dass er uns an seinem eigenen Leben Anteil gibt
(«Ich habe ihnen die Herrlichkeit gegeben, die du mir gegeben hast...
damit die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in ihnen ist...»).

Wenn wir von trinitarischer Analogie in der Ortskirchenekklesiologie
sprechen, dann handelt es sich um eine gedankliche Übertragung von der
Gemeinschaft unter den Gläubigen auf die Gemeinschaft der Ortskirchen.
Es liegt gewissermassen eine doppelte Analogie vor: einerseits die Analogie

zwischen den personalen Beziehungen der Gläubigen und den
Beziehungen der Ortskirchen und andererseits die Analogie zwischen den
innertrinitarischen Beziehungen und den Beziehungen unter den Gläubigen.

Beide Analogien wurden oben begründet. So ist es dann auch möglich

und sinnvoll, von der Analogie zwischen den trinitarischen
Beziehungen einerseits und den Beziehungen der Ortskirchen andererseits zu

sprechen.

Folgen von Unterschieden im Trinitätsverständnis
für die Ortskirchenekklesiologie

Miroslav Volf, ein freikirchlicher Theologe, der in ökumenischem Geist
viele Anregungen aus verschiedensten Richtungen, nicht zuletzt von
Orthodoxen, aufgenommen hat, kann hier als Ausgangspunkt für eine kurze
Erörterung der Frage dieneni0. Volf weist darauf hin, dass für Joseph
Kardinal Ratzinger sich die Universalkirche zu den Ortskirchen wie in der
Trinität die eine Wesenheit zu den drei Personen verhält". Zudem versteht

Ratzinger die trinitarischen Personen im Sinn der abendländischen Scholastik

als reine Relationen12. Dementsprechend sind für Ratzinger dann in
analoger Weise auch die Ortskirchen reine Relationen. Eine solche Sicht

passt zu Ratzingers Ekklesiologie mit der starken Betonung der
Universalkirche, die zwar in den Ortskirchen existiert, aber doch der Ausgangspunkt

des ganzen Denkens ist. Dagegen findet Volf bei John Zizioulas den

10 Miroslav Volf, After Our Likeness. The Church as the Image of the Trinity. Grand
Rapids MI (Eerdmans) 1998.

"Ebd. 200 f.: 207 f.; 214.
12 Zur Kritik an der Konzeption der reinen Relationalität der trinitarischen Personen

vgl. auch Herwig Aldenhoven, Der Zusammenhang der Frage des Ausgangs des

Heiligen Geistes mit dem Leben der Kirche, in: Lukas Vischer (Hg.). Geist Gottes -
Geist Christi. Ökumenische Überlegungen zur Filioque-Kontroverse (ÖR.B 39).
Frankfurt a.M. (Lembeck) 1981. 134-143". bes. 142.

73



Herwig Aldenhoven

Gedanken, dass die Einheit der Trinität ihren Grund nicht in der einen
Wesenheit habe, sondern in der Person des Vaters. Die eine Wesenheit besitzt
keine ontologische Priorität gegenüber den Personen. Gottes Sein fällt mit
dem Person Sein zusammen, das immer in Gemeinschaft verwirklicht
wird: Gottes Wesen existiert nur als Personen. Das ergibt, wie Volf zu
Recht feststellt, auch in Bezug auf Universalkirche und Ortskirchen eine

völlig andere Analogie als bei Ratzinger. In Übereinstimmung mit dem
orthodoxen Theologen Dumitru Stäniloae, aber auch mit dem reformierten
Jürgen Moltmann hält Volf fest, dass die Gottheit des einen Gottes den drei
Personen nicht vorausgeht, sondern vielmehr konkret als drei Personen

existiert.
Von einem solchen Verständnis der Trinität her ergibt sich dann für die

Ekklesiologie, dass die Universalkirche nicht ontologisch den Ortskirchen
vorausgeht, sondern vielmehr als Ortskirchen existiert. Während sich aus

der Trinitätsauffassung Ratzingers sehr deutlich eine eindeutig
römischkatholische Ekklesiologie ergab, so ergibt sich aus dem anderen Trinitäts-
verständnis der genannten Theologen eine Ekklesiologie, die mit der

römisch-katholischen wohl schwer zu vereinbaren ist.

Für die römisch-katholische Theologie führt die trinitarische Analogie
im gegenseitigen Verhältnis der Ortskirchen auch sonst zu einer Schwierigkeit.

Die trinitarische Analogie trifft nur bei grundsätzlicher Gleichheit
der Ortskirchen zu. Wie verhält sich das zum Primat im römischen Sinn?
Wenn man diesen im Gegensatz zur altkirchlichen Tradition nicht auf die
Kirche von Rom. sondern ausschliesslich auf deren Bischof bezieht, wird
das Problem nur verschoben. Dann wird nämlich das Verhältnis des

Bischofs von Rom, der nach römisch-katholischem Verständnis nicht einer

unter Gleichen, auch nicht der Erste unter Gleichen ist, zu seiner Kirche
problematisch, denn diese könnte ja nur Erste unter Gleichen sein. Ein
Primat als Erster unter Gleichen lässt sich dagegen mit der trinitarischen
Analogie bestens vereinbaren.

Schlussfolgerungen

Trinitarische Analogien in der Ortskirchenekklesiologie setzen also voraus,

dass Ortskirchen als korporative Personen verstanden werden, und
dies in Analogie zum relationalen Personbegriff. Die trinitarischen Analogien

entsprechen dann einerseits der Identität des von Christus geschenkten

Lebens in allen Ortskirchen, andererseits der Unterschiedenheit der

Ortskirchen, die aber nur in der Gemeinschaft miteinander und in der

74



Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

Beziehung der Offenheit und Liebe füreinander Kirchen sein können. Der
trinitarischen Analogie entspricht auch die grundsätzliche Gleichheit der
Ortskirchen miteinander. So verstanden sind die trinitarischen Analogien
nicht nur eine Hilfe zum tieferen Verständnis dessen, was uns in den
Ortskirchen gegeben ist, sondern auch eine Erinnerung daran, wie die Ortskirchen

ihre gegenseitigen Beziehungen gestalten sollen: als Beziehungen
der gegenseitigen Offenheit, des gegenseitigen Austauschs, der gegenseitigen

Hilfe in einer Haltung der Liebe und des Bewusstseins der Gleichheit.

Herwig Aldenhoven (geb. 1933 in Wien). Prof. emer. Dr. theol.. war 1971 bzw.

1974-2001 ausserordentlicher bzw. ordentlicher Professorfür Systematische
Theologie und Liturgik an der Christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität

Bern.

Adresse: Eigerstrasse 19. CH-3007 Bern. Schweiz

75


	Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiologie

