Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 92 (2002)

Heft: 3

Artikel: Lex orandi - lex credendi : altkatholische Uberlegungen 20 Jahre nach
der Veroffentlichung der Dokumente und der eucharistischen Liturgie
von Lima

Autor: Kraft, Sigisbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404957

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lex orandi - lex credendi

Altkatholische Uberlegungen 20 Jahre nach der Versffentlichung
der Dokumente und der Eucharistischen Liturgie von Lima

Sigisbert Kraft

1. «Lex orandi — lex credendi» lautet ein wichtiger Grundsatz der frii-
hen Kirche. Das Axiom wird auf Prosper Tiro von Aquitanien zuriick-
gefiihrt (¥ nach 455), das Argument selbst ist dlter!. Cyprian Vagaggini
OSB deutet es folgendermassen: «Die ganz eigene Wirkkraft der
Liturgie liegt wohl darin, dass sie weniger <lehrt> als die Lehre ins Le-
ben umsetzt, dass sie die Wahrheit weniger begrifflich erfassen als le-
bendig erfahren lédsst. Die Liturgie bildet also fiir die Kirche das Haupt-
mittel, um ihr Weltbild der Seele der Gldubigen lebendig einzuprigen,
auch wenn sie als Ganzes die religiose Unterweisung weniger direkt,
weniger begrifflich klar und weniger verstandesmissig anpackt als die
anderen Methoden, deren sich das kirchliche Lehramt fiir gewohnlich
bedient.»2

Auch die verschiedenen Glaubenspositionen in der Zeit von Reforma-
tion und Gegenreformation fanden in der veridnderten liturgischen Praxis
von Lutheranern, Reformierten und Anglikanern und andererseits im Mis-
sale Tridentinum ihren Ausdruck.

2. Die besondere Bedeutung der Konvergenzerkldrungen der Kom-
mission fiir Glaube und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates
der Kirchen iiber Taufe, Eucharistie und Amt zeigte sich nicht zuletzt in
der Weise ihrer Verabschiedung: Die Erklarungen wurden nicht nur be-
schlossen und an den Okumenischen Rat und die Offentlichkeit der Kir-
chen weitergegeben, vielmehr feierte die Kommission bei ihrer ab-
schliessenden Sitzung am 12. Januar 1982 erstmals die «Eucharistische
Liturgie von Lima» und noch einmal am 28. Juli desselben Jahres bei
der Ubergabe der Dokumente an den Zentralausschuss des ORK in
Genf. Es standen ihr Prof. J. Robert Wright (General Theological

' Vgl. dazu: Birgit Jeggle-Merz, Emeuerung der Kirche aus dem Geist der Litur-
gie. Der Pastoralliturgiker Athanasius Wintersig/Ludwig A. Winterswyl (LQF 84),

Miinster (Aschendorff) 1998, 282-299.
2 Cyprian Vagaggini, Theologie der Liturgie, Einsiedeln (Benziger) 1959, 301.

IKZ 92 (2002) Seiten 235-244 235



Sigisbert Kraft

Seminary, New York) bzw. der Generalsekretir des ORK, Philip Potter,
vor?,

«Die Lima-Liturgie beabsichtigt, die theologischen Erkenntnisse der
Konvergenzerkldrungen zu Taufe, Eucharistie und Amt zu verdeutlichen.
Sie ist nicht die einzige Moglichkeit. Man konnte auch andere liturgische
Versuche unternehmen, um die Konvergenzen iiber Taufe, Eucharistie und
Amt zum Ausdruck zu bringen im Blick auf andere Traditionen, geistige
Richtungen oder verschiedene Kulturen.» So schreibt der Redaktor der Li-
turgie, Fr. Max Thurian von Taizé, in einer Einfiihrung®.

Erstmals hatte eine zwischenkirchliche Kommission nach einem oku-
menischen Prozess versucht, die erreichte Ubereinstimmung nicht nur
theologisch in der lex credendi, sondern auch durch die Feier mit der lex
orandi zu bezeugen.

Die Ergebnisse von Lima fanden weithin freudige Aufnahme und
weckten grosse Erwartungen. Doch dabei wurde die Lima-Liturgie von
vielen nur als Ausdruck der Ubereinkunft hinsichtlich der Eucharistie ge-
sehen, nicht auch als Zeugnis fiir die Konvergenzen liber die Taufe und das
besondere Dienstamt, wie Thurian es sich erhofft hatte. Das hingt wohl
damit zusammen, dass alle drei Themengruppen ausdriicklich im Kollek-
tengebet, in den Fiirbitten und in der Prifation genannt werden. Bei spa-
teren Feiern der Lima-Liturgie sind diese Gebete meist durch die des be-
treffenden Sonn- oder Festtags oder durch Texte ersetzt worden, die auf
den bestimmten Anlass abgestimmt waren.

Es stellt sich freilich die grundsitzliche Frage, wie weit Konvergenz
reichen muss, um als lex credendi und lex orandi ausgesprochen zu wer-
den. Ist dazu nicht der volle Konsens moglich?

Die Herkunft der Lima-Liturgie aus Konvergenzerkldarungen zeigt sich
auch darin, dass die Integration wichtiger, ja unaufgebbarer Traditionen
der verschiedenen Kirchen versucht worden ist. Das hat zu Kompromis-
sen gefiihrt. So wird die in der Ostkirche nicht verloren gegangene Gaben-
Epiklese aufgenommen, aber vor den Einsetzungsbericht gestellt, wie es

3 Bei der 6. Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen 1983 in Van-
couver leitete der Erzbischof von Canterbury, Robert Runcie, die Lima-Eucharistie.
Auch in Canberra 1991 wurde sie gefeiert. Bei der 8. Vollversammlung im Dezember
1998 in Harare war dies bereits nicht mehr moglich.

4 Max Thurian (Hg.), Okumenische Perspektiven von Taufe, Eucharistie und Amt,
Frankfurt a.A. (Lembeck) / Paderborn (Bonifatius) 1983, 213. In diesem Sammelband
findet sich auch die gesamte Ordnung der Eucharistischen Liturgie von Lima
(225-235).

236



Lex orandi — lex credendi

schon die altkatholische Liturgiereform des 19. Jahrhunderts, das nach-
konziliare romisch-katholische Missale, Taizé und neue anglikanische
Ordnungen getan hatten. Das hingt mit der konsekratorischen Deutung
des Einsetzungsberichts zusammen. Vor allem mit Riicksicht auf die
romisch-katholische Kirche ist in der Anamnese und in der Epiklese II
dreimal ausdriicklich vom Opfer die Rede. In diesen beiden Strophen
klingt — dhnlich wie im Eucharistiegebet von Bischof Eduard Herzog fiir
die Christkatholische Kirche der Schweiz — der Hebréerbrief an. Das soll-
te den aus der reformatorischen Abendmahlstradition Kommenden den
Zugang erleichtern. Dennoch war schon bald davon die Rede, dass diese
Liturgie «fiir die evangelische liturgische Tradition im deutschen Sprach-
gebiet, anders als im englischsprachigen Bereich, als Irritation, wenn nicht
als Herausforderung empfunden wird»>. Bearbeitungen der Lima-Liturgie
entsprechend der vertrauten Praxis fiir die Feier bei evangelischen Syno-
den und in Gemeinden machten vollends deutlich, dass die erreichte Kon-
vergenz der Rezeption bediirfte, um zum gemeinsamen Ausdruck der /ex
credendi et orandi fiihren zu konnen.

Fiir Texte, die zu einer Ubereinstimmung in den wesentlichen Teilen
der Ordinationstheologie hitten filhren kdnnen, hat die Lima-Kommis-
sion keine Entwiirfe oder wenigstens Skizzen vorgelegt. Dabei gab es
schon vor Lima Zeugnisse wachsender Ubereinstimmung in der Amter-
frage. Unter anderem hatte die 1973 gegriindete Arbeitsgemeinschaft
Christlicher Kirchen in Baden-Wiirttemberg im Jahre 1979 eine Ubersicht
iiber das Amtsverstandnis und das Ordinationsgeschehen aller Kirchen
des Landes zusammengestellt, die iiberraschende Ubereinstimmungen
aufweisté.

Auch fehlt in den Lima-Erkldarungen ein Hinweis auf die unterschied-
lichen Spendeformeln der Taufe im Osten und Westen. In der Orthodoxen
Kirche tritt im Unterschied zum Westen die Person des Taufspenders zu-
riick, wenn es heisst: «Es wird getauft der Knecht / die Magd Gottes NN
im Namen des Vaters, Amen, und des Sohnes, Amen, und des Heiligen
Geistes, Amen.»

> Frieder Schulz, Die Lima-Liturgie. Die 6kumenische Gottesdienstordnung zu
den Lima-Texten. Ein Beitrag zum Verstidndnis und zur Urteilsbildung, Kassel (Stau-
da) 1983, 26.

¢ Auf dem Weg zueinander. Empfehlungen, Handreichungen, Stellungnahmen der
Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Baden-Wiirttemberg, Stuttgart 21992,
34-61.

237



Sigisbert Kraft

3. Die altkatholische Theologie hat sich, ihrem Antrittsgesetz entspre-
chend, zeitgleich wie «Faith and Order» mit derselben Thematik befasst.
So stand die 20. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz vom
24.-28. September 1979 in Altenberg bei Koln unter dem Thema: «Die
Theologie des Eucharistiegebets»’.

Der damalige Erzbischof von Utrecht, Marinus Kok, hat dabei die Er-
arbeitung eines Eucharistiegebets der Utrechter Union angeregt. Bereits
ein Jahr spiter konnte die Internationale altkatholische Liturgische Kom-
mission der Bischofskonferenz einen Text vorlegen, der zunéchst zur Er-
probung freigegeben wurde. Dieses Utrechter Eucharistiegebet folgt —
entsprechend dem Konsens der 20. Theologenkonferenz® — in seinem Auf-
bau konsequenter der altkirchlichen Ordnung als die Eucharistische Li-
turgie von Lima, die Hochgebete des Missale Romanum von 1969/70 und
die zahlreichen anglikanischen und evangelischen Bearbeitungen des
Hippolyt-Textes®.

Damit ist ein Desiderat aus der Friihzeit der altkatholischen Bewe-
gung wieder aufgenommen worden. Johann Friedrich (1836—-1917) hatte
1874 ein «Christkatholisches Andachtsbuch» vertffentlicht, das aus dem
Rahmen der Gebetbiicher der Zeit fallt'?. Friedrich tritt fiir eine Liturgie
ein, in der die ganze Gemeinde mitfeiert. «... denn es kann keine grossere
Entartung des Gemeindelebens geben, als die jetzt in der katholischen
Tradition vorhandene Trennung des Priesters von der Gemeinde, so dass
jeder nur fiir sich allein zu beten und zu handeln scheint.»!! Die unerliss-
lichen Reformen miissten aus den Quellen der alten Kirche erfolgen, nicht
zuletzt sei die allen verstindliche Sprache Voraussetzung der gemeinsa-
men Feier. Nach einer Einfithrung in die Eucharistie der frithen Kirche
folgt die Darstellung der «Gottesdienstordnung im 8. Buche der apostoli-
schen Constitutionen oder die sogen. Klementinische Liturgie»!2. In der

7 Referate und Konsens finden sich in: IKZ 70 (1980) 139-229.

8 IKZ (wie Anm. 7), 226-229.

? Zur Quellenlage frithchristlicher Anaphoren und zur Frage ihrer heutigen Bear-
beitungen ausfiihrlicher in: Sigisbert Krajt, Ist Eucharistische Gemeinschaft moglich?
Uberlegungen 20 Jahre nach Lima, LJ 52 (2002) 101-110.

10 J. Friedrich, Gott meine einzige Hoffnung. Christkatholisches Andachtsbuch,
Leipzig (Honer’s Buchhandlung), 1873. Nur ein Sechstel des Buches legt Privatgebe-
te vor. Der grossere Teil enthilt Texte und Hinfithrungen zur Feier der Messe, der Sa-
kramente und Sakramentalien.

W J. Friedrich (wie Anm. 10), IV{. (Vorwort).

12 J. Friedrich (wie Anm. 10), 21-64.

238



Lex orandi — lex credendi

Ordnung der Messe stellt er dem romischen Kanon eine «éthiopische Li-
turgie» gegeniiber. Dabei handelt es sich um das Eucharistiegebet des Hip-
polyt, das wie die Symbola aufgebaut ist und die Epiklese nach der Ana-
mnese einordnet. So werden die eingetretenen Veridnderungen und die er-
strebten Reformen deutlich erkennbar!3.

Dieses kostbare Erbe blieb auch in der altkatholischen Tradition zu
lange unbeachtet. Die ersten deutschsprachigen Eucharistiegebete von
Eduard Herzog (1879/80) und Adolf Thiirlings (1885/1888) folgen dem
Aufbau des vertrauten Canon Missae. Sie fligen allerdings vor dem Ein-
setzungsbericht eine Gaben-Epiklese ein und modifizieren die Darbrin-
gungsaussage: «lhn stellen wir dir dar als unser reines, heiliges, unbe-
flecktes Opfer...». Herzog liberschreibt den ersten Teil des «Kanon», also
die dem Sanctus folgende Strophe, die Epiklese und den Einsetzungsbe-
richt mit «Consekration» und nennt die Anamnese «Opfergebet», bei
Thiirlings heisst sie «Gedéachtnis». In dessen erster Ordnung — die zweite
folgt noch stiarker dem vertrauten Text aus dem Missale Romanum — wird
die Epiklese «Anrufung» und erst der Abendmahlsbericht «Konsekra-
tion» genannt. In beiden Liturgien sind die Worte: «Denn dieses ist mein
Leib ... Denn dies ist der Kelch meines Blutes...» wie in den bisherigen la-
teinischen Missalien mit Fettdruck hervorgehoben.

Auf Anregung von Bischof Adolf Kiiry legte der friihere Benediktiner
Ludwig A.Winterswyl im Zusammenhang mit einem geplanten (aber
nicht erfolgten) Ubertritt zur christkatholischen Kirche eine vergleichen-
de Arbeit «Das eucharistische Hochgebet der altkatholischen Liturgien»
vor, in der er die entsprechenden Texte aus Holland, der Schweiz und
Deutschland sowie aus dem Book of Common Prayer synoptisch mit dem
Canon des Missale Romanum vergleicht!4. Dieser wird als Zeugnis des ge-
meinsamen Erbes geachtet.

Noch das weitgehend von Kurt Pursch verantwortete deutsche Altar-
buch von 1959 bleibt in dieser Linie. Pursch iiberschreibt das Eucharisti-
sche Gebet mit «Darbringung und Weihe» und bevorzugt zudem das dem
romischen Kanon niherstehende zweite Hochgebet; eine ein Jahrzehnt
spater — ohne Einbeziehung der Liturgischen Kommission des Bistums —
hinzugegebene 3. Ordnung nach Hippolyt verkiirzte und verédnderte die
Textvorlage erheblich. Am Schluss der Anamnese, noch vor einer folgen-
den kurzen Gabenepiklese, wird die Modifikation von Thiirlings und Her-

13 J. Friedrich (wie Anm. 10), 96-109.
14]KZ 24 (1934) 1-46; vgl. dazu auch B. Jeggle (wie Anm. 1), 109-120.

239



Sigisbert Kraft

zog wieder zuriickgenommen, wenn es heisst: «Wir bringen Dir in [hm
das Brot des Lebens und den Kelch des Heiles dar.»

Der immer wieder gedusserte Anspruch, die Altkatholiken seien die
ndmlichen Katholiken, wie es sie vor 1870 gegeben hat, mag bei alledem
dhnlich massgebend gewesen sein wie beim Verbleib der lateinischen
Spendeformel: «Accipe Spiritum Sanctum» in der deutschsprachigen Li-
turgie der Bischofsweihe — so noch bei der Konsekration von Josef Brin-
khues im Jahre 1966!

Erst die Schweizer Messliturgie von 1978, die schrittweise Erneuerung
in Deutschland (Ausgaben zur Erprobung von 1979 und 1986), das
«Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland» von 1993 und
schliesslich «Die Feier der Eucharistie im katholischen Bistum der Alt-
katholiken in Deutschland» von 1995 (21997) fanden wieder den An-
schluss an Johann Friedrich und die friihkirchliche Liturgieiiberliefe-
rung’3. Ein «Andachtsbuch» fiir die Hand der Gemeinde galt oftensicht-
lich nicht als gewichtige theologische und liturgische Quelle. Doch wo
sonst hitte Friedrich seinen Reformvorschligen Raum geben konnen?

So verwundert es nicht, dass friithe evangelische liturgische Erneuer-
ungsbestrebungen wie die der Hochkirchlichen und der Berneuchener Be-
wegung zwar bewusst altkatholischen Vorlagen gefolgt sind!®, aber Frie-
drich nicht in Betracht gezogen haben. Selbst die bereits vorliegenden
Sammlungen evangelischer Herausgeber frithchristlicher liturgischer

15 Das 1990 von der National Commission of Liturgy der Polish National Catholic
Church in den USA und Kanada veréffentlichte Missale «The Celebration of the Ho-
ly Sacrifice of the Mass» hat das Eucharistiegebet der Utrechter Union mit betricht-
lichen Verinderungen gegeniiber der Theologie und dem Wortlaut der Vorlage iiber-
nommen. Wie in den anderen Euchanstiegebeten der PNCC sind die Worte Jesu im
Einsetzungsbericht ausdriicklich als Konsekrationsmoment bezeichnet. Die Darbrin-
gungsstrophe «Wir bringen mit Lobpreis und Dank diese Zeichen seines Opfers vor
dein Angesicht» wird geindert zu «We offer this Sacrifice of Your Son before You,
Father, with praise and thanksgiving and ask you to accept this oblation». Die an-
schliessende wortlich iibertragene Gabenepiklese fillt so aus dem Zusammenhang.

16 Die heilige Eucharistie. Liturgie des hochkirchlichen Sakramentsgottesdienstes,
Berlin 1927; Das Heilige Abendmahl, hg. im Auftrag der Berneuchener Konferenz von
Ludwig Heitmann, Karl Bernhard Ritter und Wilhelm Stihlin, Hamburg (Hanseatische
Verlags-Anstalt) 1926; Karl Bernhard Ritter, Die Eucharistische Feier. Die Liturgie
der Evangelischen Messe und des Predigtgottesdienstes, hg. in Verbindung mit der
Evangelischen Michaelsbruderschaft, Kassel (Stauda) 1961. Hier ist die Verbindung
mit den altkirchlichen Texten aufgenommen. Es fehlt freilich die grosse Schlussdoxo-
logie und das gewichtige Amen am Ende des Eucharistiegebets.

240



Lex orandi — lex credendi

Texte kamen nicht in den Blick!”. Der Begriinder der Hochkirchlichen Be-
wegung, Friedrich Heiler, hat in seiner spiter als vielbeachtetes Buch ver-
offentlichten Dissertation «Das Gebet» im Abschnitt iiber das Gemeinde-
gebet!® die Anaphora des Hippolyt nicht zur Kenntnis genommen, erst
recht nicht die liturgischen Wegweisungen von Friedrich, der an derselben
Fakultdt gelehrt hatte.

Die rodmisch-katholische liturgische Bewegung hatte in ihren monasti-
schen Zentren und in der volksliturgischen Erneuerung bis in die fiinfzi-
ger Jahre des 20. Jahrhunderts ohnehin nur die Erschliessung und Uber-
setzung der iberlieferten lateinischen Ordnungen im Sinn.

4. Nach 1980 arbeitete die Internationale Altkatholische Liturgische
Kommission (IALK) im Auftrag der Internationalen Bischofskonferenz
der Utrechter Union (IBK) an der Neufassung der Ordinationsordnun-
gen!”. Auch hier galt es, die lex credendi, die altkirchliche und damit alt-
katholische Glaubensgrundlage in der lex orandi zu bezeugen. Die Orts-
kirche und ihr Bischof stehen grundsitzlich in der Gemeinschaft mit allen
ecclesiae locales der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kir-
che. Da die volle Gemeinschaft aller Kirchen nicht mehr besteht, ist dem
Bischof der Dienst an der Einheit dort aufgetragen, wo Spaltungen geheilt

17 So etwa Joh. Ludwig Kinig, Die Hauptliturgien der alten Kirche in wortge-
treuer Ubersetzung nebst Einleitung, Neustrelitz (Barnewitz) 1865. Konig bezieht sich
vor allem auf die Arbeiten seines Zeitgenossen Christian Karl Josias von Bunsen. Die-
ser verweist auf Werke des Begriinders der dthiopischen Studien in Europa, Hiob Lu-
dolf (1624-1704), die Sammlung orientalischer Liturgien des franzosischen katholi-
schen Theologen Eusébe Renaudot (1648—1720), die Arbeiten des Anglikaners Joseph
Bingham (1668-1723), des Bonner evangelischen Theologen und Archéologen Jo-
hann Christian Wilhelm Augusti (1771-1841) und des katholischen Theologen Anton
Josef Binterim (1779-1855). Bereits 1720 war in London «A Collection of the Princi-
pal Liturgies, used by the Christian Church in the celebration of the Holy Eucharist,
particularly the ancient, viz. the Clementine, the Liturgies of S. James, S. Mark, S.
Chrysostom, S. Basil, &c. Translated ... by several hands. With a dissertation upon
them, showing their usefulness and authority, and pointing out their several corrup-
tions and interpolations» des anglikanischen Bischofs Thomas Brett (1667-1744) er-
schienen, die 1838 (London: Rivington) nachgedruckt wurde.

'8 Friedrich Heiler, Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und religionspsycho-
logische Untersuchung, Miinchen (Reinhardt) 1918; 51923 (= Nachdruck 1969), hier
421-477.

19Vgl.dazu Sigisbert Kraft, Die neugefasste Weiheliturgie der altkatholischen Kir-
chen und ihre ekklesiologische Bedeutung, IKZ 79 (1989) 192-203. Hier sind auch die
Texte der Beauftragungen und die Weihegebete dokumentiert.

241



Sigisbert Kraft

werden miissen. Bei der Diakonats- und Priesterweihe wird die Zuord-
nung der Dienste zum Bischof und in die Ortskirche deutlich betont. Die
Mitverantwortung der ganzen Kirche kommt in der Zustimmungserkli-
rung der feiernden Gemeinde, dhnlich dem axios der orthodoxen Weiheli-
turgie, zum Ausdruck. Damit wird Fehlentwicklungen entgegengewirkt,
wie der Ernennung oder Priisentation nur «von oben» anstelle eines syno-
dalen Votums oder Praktiken, bei denen es nur auf die «Weihegewalt» des
seinerseits giiltig geweihten Ordinators ankommt. Sie sind vor allem bei
episcopi vagantes zu finden und seit neuestem bei vermeintlich fortschritt-
lichen Ordinationsforderungen romisch-katholischer Frauen ausserhalb
ihrer eigenen Kirchenordnungen.

5. In der Frage nach den Wurzeln des besonderen Dienstamtes treffen
trotz Lima weiterhin unterschiedliche konfessionelle Standpunkte aufein-
ander.

In reformatorischen Kirchen wird die Auffassung vertreten, das ordi-
nierte Amt sei lediglich eine innerkirchliche Verfassungsangelegenheit,
die auf verschiedene Weise geordnet werden konne. Dagegen betont die
vatikanische Erkldrung «Dominus Iesus»: «Die Gldubigen sind angehal-
ten zu bekennen, dass es eine geschichtliche, in der apostolischen Sukzes-
sion verwurzelte Kontinuitdt zwischen der von Christus gestifteten und
der katholischen Kirche gibt.»? Die Erkldrung geht von einer ununter-
brochenen Kette von Handauflegungen seit den Tagen der Apostel aus, die
mit Jesu Auftrag beim letzten Abendmahl begriindet und mit dem Hirten-
auftrag an Petrus und seine Nachfolger im romischen Bischofsamt ver-
bunden wird. Die mit offizieller romisch-katholischer Mitwirkung ent-
standenen Lima-Dokumente werden in «Dominus Iesus» nicht erwihnt.

Anglikaner und Altkatholiken, die am dreifachen besonderen Dienst
von Bischof, Priester, Diakon festhalten, sprechen vom historischen Amt.
Hat sich doch die Amterstruktur der Kirche erst entwickeln miissen, ehe
sie allgemein rezipiert werden konnte. Der Vorgang ist mit der Kanonbil-
dung des Neuen Testaments vergleichbar?!.

20 Kongregation fiir die Glaubensiehre, Erklirung «Dominus Iesus». Uber die Ein-
zigkeit und die Heilsuniversalitit Jesu Christi und der Kirche. 6. August 2000 (VApS
148), Bonn 2000, 22 (Abschnitt 16).

21 Nicht wenige romisch-katholische Exegeten (wie Anton Vogtle, Norbert Brox,
Otto Knoch, Alfons Weiser, Heinz Schiirmann, Gerhard Lohfink u.v.a.) sind sich einig,
dass in der apostolischen und nachapostolischen Zeit noch nicht von einem «reflek-
tierten Sukzessionsprinzip» (A. Vogtle) gesprochen werden kann.

242



Lex orandi — lex credendi

6. Die an der Erarbeitung der Lima-Texte Beteiligten rechneten mit Riick-
fragen aus den einzelnen Kirchen, nicht aber damit, dass die erreichte Ge-
meinsamkeit erneut in Frage gestellt oder gar vollig vergessen werde. Woran
konnte es liegen, dass die Wegweisungen von Lima zwanzig Jahre spiter
weithin aus dem Bewusstsein geraten sind? Eine Antwort miisste wohl lau-
ten: In vielen Dokumenten wachsender Ubereinstimmung, auch in den Kon-
vergenz-Erkldrungen von Lima, geht es vor allem um Verstédndigung in der
Glaubenslehre. Der in der Lima-Eucharistie aufgezeigte Weg, von der Lehre
zu einer theologisch begriindeten gottesdienstlichen Praxis zu kommen, in
der lex orandi von der lex credendi Zeugnis zu geben, wurde kaum betreten.
Stattdessen werden in einzelnen Kirchengemeinschaften «modernere» Wege
gegangen und Gottesdienste in neuer Gestalt vorgeschlagen. Sie sollen die
okumenische eucharistische Gastfreundschaft moglich machen, iibersehen
dabei aber Tradition und Gottesdienstverstdndnis der Eingeladenen.

So gibt es Entwiirfe einer Erneuerung der Feier, bei der wieder ein Sét-
tigungsmahl hergestellt werden soll. Sie berufen sich auf die jiidische Pes-
sach-Haggada, in der sie ein Vorbild fiir Tischgespriache mit vorwiegend
politischen Konkretionen als wesentlichen Bestandteil einer solchen Ver-
sammlung sehen??. In einer Arbeitshilfe zu Hinden der Gemeinden fiir den
Verlauf des Feierabendmahles wihrend des Evangelischen Kirchentags
2001 in Frankfurt am Main hiess es, das Abendmahl sollte in jedem Fall mit
einem Sattigungsmahl verbunden sein. Auch die biblischen Worte Jesu
sollten abgewandelt werden. Statt «Das ist mein Leib, das ist der Kelch des
neuen und ewigen Bundes in meinem Blut» solle es nun heissen: «Mein
Leben fiir euch!» Der fiir Frankfurt zustdndige rémisch-katholische Bi-
schof Franz Kamphaus hat deutlich darauf hingewiesen, dass eine Grenz-
tiberschreitung zwischen Agape und Eucharistie dem dkumenisch sensi-
blen Prozess hin zur eucharistischen Gastfreundschaft erheblich schade.

Andererseits hat jiingst die vatikanische Kurie das Projekt eines ro-
misch-katholischen Messbuchs 2000 fiir den deutschsprachigen Raum be-
endet. Die gewichtige vatikanische Instruktion der Kongregation fiir den
Gottesdienst und die Sakramentenordnung «Liturgiam authenticam» vom
7. Mai 2001, die «fiinfte Instruktion zur richtigen Anwendung der Konsti-

22 So z.B. bei Rainer Stuhlmann, «Pessach des Herrn» und «Mahl des Herrn», in:
Jochen Denker/Jonas Marquardt/Borgi Winkler-Rohlfing (Hg.), Héren und Lernen in
der Schule des NAMENS. Mit der Tradition zum Aufbruch. FS Bertold Klappert, Neu-
kirchen-Vluyn (Neukirchener) 1999, 87 {.; Winfried Blasig, Abendmahl im Jahr 2000.
Von der traditionellen Messe zum Festmahl des Neuen Bundes, Thaur (Thaur) 2000,
143-148.

243



Sigisbert Kraft

tution iiber die Heilige Liturgie des Zweiten Vatikanischen Konzils»23, be-
tont deutlich, dass der eigene Stil des romischen Ritus gewahrt werden
muss, wie er bereits in der Bearbeitung des Hippolyt-Textes zum Aus-
druck gekommen ist. Auch die «Editio typica tertia» des Missale Roma-
num, die im Mirz 2002 dem Papst iiberreicht wurde, entspricht durchgén-
gig diesem Grundsatz. Gesicherte historische und inhaltliche Erkennt-
nisse der Liturgiewissenschaft — auch in der romisch-katholischen For-
schung — bleiben hier ebenso ausser Betracht wie bei der Amtsfrage die
exegetischen und kirchenhistorischen Untersuchungsergebnisse.

Eine alle Kirchen umfassende Neubesinnung auf die altkirchliche lex
orandi und lex credendi als Grundlage heutiger kirchlicher Einheit steht
damit bedauerlicherweise nicht vor der Tiir. Sie ist aber im zwischen-
kirchlichen Dialog der nicht rémisch-katholischen Kirchenfamilien uner-
lasslich. Da wir heute um die jiidischen Wurzeln des Abschiedsmahles Je-
su wissen, sollte auch an das Gesprich mit Bibeltheologen und Histori-
kern, nicht zuletzt mit Judaisten gedacht werden. Dabei darf mit dem nicht
zurlickgehalten werden, was von altkatholischer Seite beigetragen werden
kann. Altkatholiken sollten solche Gespriche fordern und fordern! Wenn
die Wochenzeitschrift «Christ in der Gegenwart» in den letzten Monaten
mehrfach Eucharistiegebete aus dem Buch des katholischen Bistums der
Altkatholiken in Deutschland abgedruckt hat, die frithkirchlicher Ordnun-
gen folgen?*, so ist das ein Zeichen des Interesses am liturgischen Zeugnis
unserer Kirche. Freilich ist auch festzustellen, dass die altkatholische Li-
turgieerneuerung seit 1873 in der soeben erschienenen zweibiindigen
Festschrift fiir P. Angelus Héussling DSB iiber die Geschichte der Litur-
giereformen?’ mit keinem Wort erwihnt wird, obwohl sie den Herausge-
bern und dem Geehrten keinesfalls unbekannt ist. Woran mag das liegen?

Sigisbert Kraft (geb. 1927 in Bingen D), Dr. theol., war 1985/86—-1995
Bischof des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken Deutschlands und
lehrte 1972-1982 Pastoraltheologie, 1979-1991 Liturgiewissenschaft am
Bischoflichen Seminar in Bonn.

Adresse: Unterdorfstrasse 18, D-68753 Waghdusel-Kirrlach, Deutschland

23 In der Reihe «Verlautbarungen des Apostolischen Stuhles» (VApS), Bonn, der-
zeit noch nicht publiziert.

24 Zuletzt in 54 (2002), Nr. 21 vom 26. Mai.

25 Martin Kléckener / Benedikt Kranemann (Hg.), Liturgiereformen. Historische
Studien zu einem bleibenden Grundzug des christlichen Gottesdienstes (LQF 88),
Miinster (Aschendorff) 2002.

244



	Lex orandi - lex credendi : altkatholische Überlegungen 20 Jahre nach der Veröffentlichung der Dokumente und der eucharistischen Liturgie von Lima

