
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 92 (2002)

Heft: 3

Artikel: Lex orandi - lex credendi : altkatholische Überlegungen 20 Jahre nach
der Veröffentlichung der Dokumente und der eucharistischen Liturgie
von Lima

Autor: Kraft, Sigisbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lex orandi - lex credendi
Altkatholische Überlegungen 20 Jahre nach der Veröffentlichung
der Dokumente und der Eucharistischen Liturgie von Lima

Sigisbert Kraft

1. «Lex orandi - lex credendi» lautet ein wichtiger Grundsatz der frühen

Kirche. Das Axiom wird auf Prosper Tiro von Aquitanien zurückgeführt

(t nach 455), das Argument selbst ist älter1. Cyprian Vagaggini
OSB deutet es folgendermassen: «Die ganz eigene Wirkkraft der

Liturgie liegt wohl darin, dass sie weniger <lehrt> als die Lehre ins
Leben umsetzt, dass sie die Wahrheit weniger begrifflich erfassen als

lebendig erfahren lässt. Die Liturgie bildet also für die Kirche das Hauptmittel,

um ihr Weltbild der Seele der Gläubigen lebendig einzuprägen,
auch wenn sie als Ganzes die religiöse Unterweisung weniger direkt,
weniger begrifflich klar und weniger verstandesmässig anpackt als die
anderen Methoden, deren sich das kirchliche Lehramt für gewöhnlich
bedient.»2

Auch die verschiedenen Glaubenspositionen in der Zeit von Reformation

und Gegenreformation fanden in der veränderten liturgischen Praxis

von Lutheranern, Reformierten und Anglikanern und andererseits im Missale

Tridentinum ihren Ausdruck.

2. Die besondere Bedeutung der Konvergenzerklärungen der
Kommission für Glaube und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates
der Kirchen über Taufe, Eucharistie und Amt zeigte sich nicht zuletzt in
der Weise ihrer Verabschiedung: Die Erklärungen wurden nicht nur
beschlossen und an den Ökumenischen Rat und die Öffentlichkeit der
Kirchen weitergegeben, vielmehr feierte die Kommission bei ihrer
abschliessenden Sitzung am 12. Januar 1982 erstmals die «Eucharistische
Liturgie von Lima» und noch einmal am 28. Juli desselben Jahres bei
der Übergabe der Dokumente an den Zentralausschuss des ÖRK in
Genf. Es standen ihr Prof. J. Robert Wright (General Theological

1 Vgl. dazu: Birgit Jeggle-Merz, Erneuerung der Kirche aus dem Geist der Liturgie.

Der Pastoralliturgiker Athanasius Wintersig/Ludwig A. Winterswyl (LQF 84),
Münster (Aschendorff) 1998, 282-299.

2 Cyprian Vagaggini, Theologie der Liturgie, Einsiedeln (Benziger) 1959, 301.

IKZ 92 (2002) Seiten 235-244 235



Sigisbert Kraft

Seminary, New York) bzw. der Generalsekretär des ÖRK, Philip Potter,
vor3.

«Die Lima-Liturgie beabsichtigt, die theologischen Erkenntnisse der

Konvergenzerklärungen zu Taufe, Eucharistie und Amt zu verdeutlichen.
Sie ist nicht die einzige Möglichkeit. Man könnte auch andere liturgische
Versuche unternehmen, um die Konvergenzen über Taufe, Eucharistie und
Amt zum Ausdruck zu bringen im Blick auf andere Traditionen, geistige
Richtungen oder verschiedene Kulturen.» So schreibt der Redaktor der
Liturgie, Fr. Max Thurian von Taizé, in einer Einführung4.

Erstmals hatte eine zwischenkirchliche Kommission nach einem
ökumenischen Prozess versucht, die erreichte Übereinstimmung nicht nur
theologisch in der lex credendi, sondern auch durch die Feier mit der lex
orandi zu bezeugen.

Die Ergebnisse von Lima fanden weithin freudige Aufnahme und
weckten grosse Erwartungen. Doch dabei wurde die Lima-Liturgie von
vielen nur als Ausdruck der Übereinkunft hinsichtlich der Eucharistie
gesehen, nicht auch als Zeugnis für die Konvergenzen über die Taufe und das

besondere Dienstamt, wie Thurian es sich erhofft hatte. Das hängt wohl
damit zusammen, dass alle drei Themengruppen ausdrücklich im
Kollektengebet, in den Fürbitten und in der Präfation genannt werden. Bei
späteren Feiern der Lima-Liturgie sind diese Gebete meist durch die des

betreffenden Sonn- oder Festtags oder durch Texte ersetzt worden, die auf
den bestimmten Anlass abgestimmt waren.

Es stellt sich freilich die grundsätzliche Frage, wie weit Konvergen?
reichen muss, um als lex credendi und lex orandi ausgesprochen zu werden.

Ist dazu nicht der volle Konsens möglich?
Die Herkunft der Lima-Liturgie aus Konvergenzerklärungen zeigt sich

auch darin, dass die Integration wichtiger, ja tmaufgebbarer Traditionen
der verschiedenen Kirchen versucht worden ist. Das hat zu Kompromissen

geführt. So wird die in der Ostkirche nicht verloren gegangene Gaben-

Epiklese aufgenommen, aber vor den Einsetzungsbericht gestellt, wie es

3 Bei der 6. Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen 1983 in
Vancouver leitete der Erzbischof von Canterbury, Robert Runcie. die Lima-Eucharistie.
Auch in Canberra 1991 wurde sie gefeiert. Bei der 8. Vollversammlung im Dezember
1998 in Harare war dies bereits nicht mehr möglich.

4 Max Thurian (Hg.). Ökumenische Perspektiven von Taufe, Eucharistie und Amt.
Frankfurt a.A. (Lembeck) / Paderborn (Bonifatius) 1983, 213. In diesem Sammelband
findet sich auch die gesamte Ordnung der Eucharistischen Liturgie von Lima
(225-235).

236



Lex orandi - lex credendi

schon die altkatholische Liturgiereform des 19. Jahrhunderts, das nach-

konziliare römisch-katholische Missale, Taizé und neue anglikanische
Ordnungen getan hatten. Das hängt mit der konsekratorischen Deutung
des Einsetzungsberichts zusammen. Vor allem mit Rücksicht auf die
römisch-katholische Kirche ist in der Anamnese und in der Epiklese II
dreimal ausdrücklich vom Opfer die Rede. In diesen beiden Strophen
klingt - ähnlich wie im Eucharistiegebet von Bischof Eduard Herzog für
die Christkatholische Kirche der Schweiz - der Hebräerbrief an. Das sollte

den aus der reformatorischen Abendmahlstradition Kommenden den

Zugang erleichtern. Dennoch war schon bald davon die Rede, dass diese

Liturgie «für die evangelische liturgische Tradition im deutschen Sprachgebiet,

anders als im englischsprachigen Bereich, als Irritation, wenn nicht
als Herausforderung empfunden wird»5. Bearbeitungen der Lima-Liturgie
entsprechend der vertrauten Praxis für die Feier bei evangelischen Synoden

und in Gemeinden machten vollends deutlich, dass die erreichte

Konvergenz der Rezeption bedürfte, um zum gemeinsamen Ausdruck der lex
credendi et orandi führen zu können.

Für Texte, die zu einer Übereinstimmung in den wesentlichen Teilen
der Ordinationstheologie hätten führen können, hat die Lima-Kommission

keine Entwürfe oder wenigstens Skizzen vorgelegt. Dabei gab es

schon vor Lima Zeugnisse wachsender Übereinstimmung in der Ämterfrage.

Unter anderem hatte die 1973 gegründete Arbeitsgemeinschaft
Christlicher Kirchen in Baden-Württemberg im Jahre 1979 eine Übersicht
über das Amtsverständnis und das Ordinationsgeschehen aller Kirchen
des Landes zusammengestellt, die überraschende Übereinstimmungen
aufweist6.

Auch fehlt in den Lima-Erklärungen ein Hinweis auf die unterschiedlichen

Spendeformeln der Taufe im Osten und Westen. In der Orthodoxen
Kirche tritt im Unterschied zum Westen die Person des Taufspenders
zurück, wenn es heisst: «Es wird getauft der Knecht / die Magd Gottes NN
im Namen des Vaters, Amen, und des Sohnes, Amen, und des Heiligen
Geistes. Amen.»

5 Frieder Schulz, Die Lima-Liturgie. Die ökumenische Gottesdienstordnung zu
den Lima-Texten. Ein Beitrag zum Verständnis und zur Urteilsbildung, Kassel (Stau-
da) 1983,26.

6 Auf dem Weg zueinander. Empfehlungen, Handreichungen, Stellungnahmen der

Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Baden-Württemberg, Stuttgart 21992.

34-61.

237



Sigisbert Kraft

3. Die altkatholische Theologie hat sich, ihrem Antrittsgesetz entsprechend,

zeitgleich wie «Faith and Order» mit derselben Thematik befasst.

So stand die 20. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz vom
24.-28. September 1979 in Altenberg bei Köln unter dem Thema: «Die
Theologie des Eucharistiegebets»7.

Der damalige Erzbischof von Utrecht, Marinus Kok, hat dabei die
Erarbeitung eines Eucharistiegebets der Utrechter Union angeregt. Bereits
ein Jahr später konnte die Internationale altkatholische Liturgische
Kommission der Bischofskonferenz einen Text vorlegen, der zunächst zur
Erprobung freigegeben wurde. Dieses Utrechter Eucharistiegebet folgt -
entsprechend dem Konsens der 20. Theologenkonferenz8 - in seinem Aufbau

konsequenter der altkirchlichen Ordnung als die Eucharistische
Liturgie von Lima, die Hochgebete des Missale Romanum von 1969/70 und
die zahlreichen anglikanischen und evangelischen Bearbeitungen des

Hippolyt-Textes9.
Damit ist ein Desiderat aus der Frühzeit der altkatholischen Bewegung

wieder aufgenommen worden. Johann Friedrich (1836-1917) hatte
1874 ein «Christkatholisches Andachtsbuch» veröffentlicht, das aus dem
Rahmen der Gebetbücher der Zeit fällt10. Friedrich tritt für eine Liturgie
ein, in der die ganze Gemeinde mitfeiert. «... denn es kann keine grössere
Entartung des Gemeindelebens geben, als die jetzt in der katholischen
Tradition vorhandene Trennung des Priesters von der Gemeinde, so dass

jeder nur für sich allein zu beten und zu handeln scheint.»11 Die unerläss-
lichen Reformen mussten aus den Quellen der alten Kirche erfolgen, nicht
zuletzt sei die allen verständliche Sprache Voraussetzung der gemeinsamen

Feier. Nach einer Einführung in die Eucharistie der frühen Kirche
folgt die Darstellung der «Gottesdienstordnung im 8. Buche der apostolischen

Constitutionen oder die sogen. Klementinische Liturgie»12. In der

7 Referate und Konsens finden sich in: IKZ 70 (1980) 139-229.
s IKZ (wie Anm. 7), 226-229.
9 Zur Ouellenlage frühchristlicher Anaphoren und zur Frage ihrer heutigen

Bearbeitungen ausführlicher in: Sigisbert Kraft, Ist Eucharistische Gemeinschaft möglich?
Überlegungen 20 Jahre nach Lima, LJ 52 (2002) 101-110.

10 J. Friedrich, Gott meine einzige Hoffnung. Christkatholisches Andachtsbuch,
Leipzig (Honer's Buchhandlung), 1873. Nur ein Sechstel des Buches legt Privatgebete

vor. Der grössere Teil enthält Texte und Hinführungen zur Feier der Messe, der
Sakramente und Sakramentalien.

11 J. Friedrich (wie Anm. 10), IVf. (Vorwort).
12 7. Friedrich (wie Anm. 10), 21-64.

238



Lex orandi - lex credendi

Ordnung der Messe stellt er dem römischen Kanon eine «äthiopische
Liturgie» gegenüber. Dabei handelt es sich um das Eucharistiegebet des

Hippolyt, das wie die Symbola aufgebaut ist und die Epiklese nach der
Anamnese einordnet. So werden die eingetretenen Veränderungen und die
erstrebten Reformen deutlich erkennbar13.

Dieses kostbare Erbe blieb auch in der altkatholischen Tradition zu
lange unbeachtet. Die ersten deutschsprachigen Eucharistiegebete von
Eduard Herzog (1879/80) und Adolf Thürlings (1885/1888) folgen dem
Aufbau des vertrauten Canon Missae. Sie fügen allerdings vor dem

Einsetzungsbericht eine Gaben-Epiklese ein und modifizieren die Darbrin-
gungsaussage: «Ihn stellen wir dir dar als unser reines, heiliges,
unbeflecktes Opfer...». Herzog überschreibt den ersten Teil des «Kanon», also
die dem Sanctus folgende Strophe, die Epiklese und den Einsetzungsbe-
richt mit «Consekration» und nennt die Anamnese «Opfergebet», bei

Thürlings heisst sie «Gedächtnis». In dessen erster Ordnung - die zweite

folgt noch stärker dem vertrauten Text aus dem Missale Romanum - wird
die Epiklese «Anrufung» und erst der Abendmahlsbericht «Konsekration»

genannt. In beiden Liturgien sind die Worte: «Denn dieses ist mein
Leib Denn dies ist der Kelch meines Blutes...» wie in den bisherigen
lateinischen Missalien mit Fettdruck hervorgehoben.

Auf Anregung von Bischof Adolf Küry legte der frühere Benediktiner
Ludwig A. Winterswyl im Zusammenhang mit einem geplanten (aber
nicht erfolgten) Übertritt zur christkatholischen Kirche eine vergleichende

Arbeit «Das eucharistische Hochgebet der altkatholischen Liturgien»
vor, in der er die entsprechenden Texte aus Holland, der Schweiz und
Deutschland sowie aus dem Book of Common Prayer synoptisch mit dem
Canon des Missale Romanum vergleicht14. Dieser wird als Zeugnis des

gemeinsamen Erbes geachtet.
Noch das weitgehend von Kurt Pursch verantwortete deutsche Altarbuch

von 1959 bleibt in dieser Linie. Pursch überschreibt das Eucharistische

Gebet mit «Darbringung und Weihe» und bevorzugt zudem das dem
römischen Kanon näherstehende zweite Hochgebet; eine ein Jahrzehnt

später - ohne Einbeziehung der Liturgischen Kommission des Bistums -
hinzugegebene 3. Ordnung nach Hippolyt verkürzte und veränderte die

Textvorlage erheblich. Am Schluss der Anamnese, noch vor einer folgenden

kurzen Gabenepiklese, wird die Modifikation von Thürlings und Her-

13 J. Friedrich (wie Anm. 10), 96-109.
14 IKZ 24 (1934) 1^6; vgl. dazu auch B. Jeggle (wie Anm. 1), 109-120.

239



Sigisbert Kraft

zog wieder zurückgenommen, wenn es heisst: «Wir bringen Dir in Ihm
das Brot des Lebens und den Kelch des Heiles dar.»

Der immer wieder geäusserte Anspruch, die Altkatholiken seien die
nämlichen Katholiken, wie es sie vor 1870 gegeben hat, mag bei alledem
ähnlich massgebend gewesen sein wie beim Verbleib der lateinischen

Spendeformel: «Accipe Spiritum Sanctum» in der deutschsprachigen
Liturgie der Bischofsweihe - so noch bei der Konsekration von Josef
Brinkhues im Jahre 1966!

Erst die Schweizer Messliturgie von 1978, die schrittweise Erneuerung
in Deutschland (Ausgaben zur Erprobung von 1979 und 1986), das

«Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland» von 1993 und
schliesslich «Die Feier der Eucharistie im katholischen Bistum der
Altkatholiken in Deutschland» von 1995 (21997) fanden wieder den
Anschluss an Johann Friedrich und die frühkirchliche Liturgieüberlieferung15.

Ein «Andachtsbuch» für die Hand der Gemeinde galt offensichtlich

nicht als gewichtige theologische und liturgische Quelle. Doch wo
sonst hätte Friedrich seinen Reformvorschlägen Raum geben können?

So verwundert es nicht, dass frühe evangelische liturgische
Erneuerungsbestrebungen wie die der Hochkirchlichen und der Berneuchener

Bewegung zwar bewusst altkatholischen Vorlagen gefolgt sind16, aber
Friedrich nicht in Betracht gezogen haben. Selbst die bereits vorliegenden
Sammlungen evangelischer Herausgeber frühchristlicher liturgischer

15 Das 1990 von der National Commission of Liturgy der Polish National Catholic
Church in den USA und Kanada veröffentlichte Missale «The Celebration of the Holy

Sacrifice of the Mass» hat das Eucharistiegebet der Utrechter Union mit beträchtlichen

Veränderungen gegenüber der Theologie und dem Wortlaut der Vorlage
übernommen. Wie in den anderen Eucharistiegebeten der PNCC sind die Worte Jesu im
Einsetzungsbericht ausdrücklich als Konsekrationsmoment bezeichnet. Die Darbrin-
gungsstrophe «Wir bringen mit Lobpreis und Dank diese Zeichen seines Opfers vor
dein Angesicht» wird geändert zu «We offer this Sacrifice of Your Son before You,
Father, with praise and thanksgiving and ask you to accept this oblation». Die
anschliessende wörtlich übertragene Gabenepiklese fällt so aus dem Zusammenhang.

16 Die heilige Eucharistie. Liturgie des hochkirchlichen Sakramentsgottesdienstes,
Berlin 1927; Das Heilige Abendmahl, hg. im Auftrag der Berneuchener Konferenz von
Ludwig Heilmann, Karl Bernhard Ritter und Wilhelm Stählin. Hamburg (I Ianseatische

Verlags-Anstalt) 1926; Karl Bernhard Ritter, Die Eucharistische Feier. Die Liturgie
der Evangelischen Messe und des Predigtgottesdienstes, hg. in Verbindung mit der

Evangelischen Michaelsbruderschaft, Kassel (Stauda) 1961. Hier ist die Verbindung
mit den altkirchlichen Texten aufgenommen. Es fehlt freilich die grosse Schlussdoxologie

und das gewichtige Amen am Ende des Eucharistiegebets.

240



Lex orandi - lex credendi

Texte kamen nicht in den Blick17. Der Begründer der Hochkirchlichen
Bewegung, Friedrich Heiler, hat in seiner später als vielbeachtetes Buch
veröffentlichten Dissertation «Das Gebet» im Abschnitt über das Gemeindegebet18

die Anaphora des Hippolyt nicht zur Kenntnis genommen, erst
recht nicht die liturgischen Wegweisungen von Friedrich, der an derselben
Fakultät gelehrt hatte.

Die römisch-katholische liturgische Bewegung hatte in ihren monasti-
schen Zentren und in der volksliturgischen Erneuerung bis in die fünfziger

Jahre des 20. Jahrhunderts ohnehin nur die Erschliessung und
Übersetzung der überlieferten lateinischen Ordnungen im Sinn.

4. Nach 1980 arbeitete die Internationale Altkatholische Liturgische
Kommission (IALK) im Auftrag der Internationalen Bischofskonferenz
der Utrechter Union (IBK) an der Neufassung der Ordinationsordnun-
gen19. Auch hier galt es, die lex credendi, die altkirchliche und damit
altkatholische Glaubensgrundlage in der lex orandi zu bezeugen. Die
Ortskirche und ihr Bischof stehen grundsätzlich in der Gemeinschaft mit allen
ecclesiae locales der einen, heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche. Da die volle Gemeinschaft aller Kirchen nicht mehr besteht, ist dem

Bischof der Dienst an der Einheit dort aufgetragen, wo Spaltungen geheilt

17 So etwa Joh. Ludwig König. Die Hauptliturgien der alten Kirche in wortgetreuer

Übersetzung nebst Einleitung, Neusîrelitz (Bamewitz) 1865. König bezieht sich

vor allem auf die Arbeiten seines Zeitgenossen Christian Karl Josias von Bunsen. Dieser

verweist auf Werke des Begründers der äthiopischen Studien in Europa, Hiob
Ludolf (1624—1704), die Sammlung orientalischer Liturgien des französischen katholischen

Theologen Eusèbe Renaudot (1648-1720). die Arbeiten des Anglikaners Joseph

Bingham (1668-1723), des Bonner evangelischen Theologen und Archäologen
Johann Christian Wilhelm Augusti (1771-1841) und des katholischen Theologen Anton
Josef Binterim (1779-1855). Bereits 1720 war in London «A Collection of the Principal

Liturgies, used by the Christian Church in the celebration of the Holy Eucharist,
particularly the ancient, viz. the Clementine, the Liturgies of S. James, S. Mark, S.

Chrysostom, S. Basil, &c. Translated by several hands. With a dissertation upon
them, showing their usefulness and authority, and pointing out their several corruptions

and interpolations» des anglikanischen Bischofs Thomas Brett (1667-1744)
erschienen, die 1838 (London: Rivington) nachgedruckt wurde.

18 Friedrich Heiler, Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und religionspsychologische

Untersuchung, München (Reinhardt) 1918; 51923 Nachdruck 1969). hier
421^177.

19 Vgl.dazu Sigisbert Kraft. Die neugefasste Weiheliturgie der altkatholischen
Kirchen und ihre ekklesiologische Bedeutung, IKZ 79 1989) 192-203. Hier sind auch die
Texte der Beauftragungen und die Weihegebete dokumentiert.

241



Sigisbert Kraft

werden müssen. Bei der Diakonats- und Priesterweihe wird die Zuordnung

der Dienste zum Bischof und in die Ortskirche deutlich betont. Die
Mitverantwortung der ganzen Kirche kommt in der Zustimmungserklärung

der feiernden Gemeinde, ähnlich dem axios der orthodoxen Weiheliturgie,

zum Ausdruck. Damit wird Fehlentwicklungen entgegengewirkt,
wie der Ernennung oder Präsentation nur «von oben» anstelle eines synodalen

Votums oder Praktiken, bei denen es nur auf die «Weihegewalt» des

seinerseits gültig geweihten Ordinators ankommt. Sie sind vor allem bei

episcopi vagantes zu finden und seit neuestem bei vermeintlich fortschrittlichen

Ordinationsforderungen römisch-katholischer Frauen ausserhalb
ihrer eigenen Kirchenordnungen.

5. In der Frage nach den Wurzeln des besonderen Dienstamtes treffen
trotz Lima weiterhin unterschiedliche konfessionelle Standpunkte aufeinander.

In reformatorischen Kirchen wird die Auffassung vertreten, das
ordinierte Amt sei lediglich eine innerkirchliche Verfassungsangelegenheit,
die auf verschiedene Weise geordnet werden könne. Dagegen betont die
vatikanische Erklärung «Dominus Iesus»: «Die Gläubigen sind angehalten

zu bekennen, dass es eine geschichtliche, in der apostolischen Sukzession

verwurzelte Kontinuität zwischen der von Christus gestifteten und
der katholischen Kirche gibt.»20 Die Erklärung geht von einer
ununterbrochenen Kette von Handauflegungen seit den Tagen der Apostel aus, die
mit Jesu Auftrag beim letzten Abendmahl begründet und mit dem Hirtenauftrag

an Petrus und seine Nachfolger im römischen Bischofsamt
verbunden wird. Die mit offizieller römisch-katholischer Mitwirkung
entstandenen Lima-Dokumente werden in «Dominus Iesus» nicht erwähnt.

Anglikaner und Altkatholiken, die am dreifachen besonderen Dienst
von Bischof, Priester, Diakon festhalten, sprechen vom historischen Amt.
Hat sich doch die Ämterstruktur der Kirche erst entwickeln müssen, ehe

sie allgemein rezipiert werden konnte. Der Vorgang ist mit der Kanonbildung

des Neuen Testaments vergleichbar21.

20 Kongregation für die Glaubenslehre, Erklärung «Dominus Iesus». Über die
Einzigkeit und die Heilsuniversalität Jesu Christi und der Kirche. 6. August 2000 (VApS
148), Bonn 2000, 22 (Abschnitt 16).

21 Nicht wenige römisch-katholische Exegeten (wie Anton Vögtle, Norbert Brox,
Otto Knoch, Alfons Weiser, Heinz Schürmann, Gerhard Lohfink u.v.a.) sind sich einig,
dass in der apostolischen und nachapostolischen Zeit noch nicht von einem «reflektierten

Sukzessionsprinzip» (A. Vögtle) gesprochen werden kann.

242



Lex orandi - lex credendi

6. Die an der Erarbeitung der Lima-Texte Beteiligten rechneten mit
Rückfragen aus den einzelnen Kirchen, nicht aber damit, dass die erreichte
Gemeinsamkeit erneut in Frage gestellt oder gar völlig vergessen werde. Woran
könnte es liegen, dass die Wegweisungen von Lima zwanzig Jahre später
weithin aus dem Bewusstsein geraten sind? Eine Antwort müsste wohl lauten:

In vielen Dokumenten wachsender Übereinstimmung, auch in den

Konvergenz-Erklärungen von Lima, geht es vor allem um Verständigung in der
Glaubenslehre. Der in der Lima-Eucharistie aufgezeigte Weg, von der Lehre

zu einer theologisch begründeten gottesdienstlichen Praxis zu kommen, in
der lex orandi von der lex credendi Zeugnis zu geben, wurde kaum betreten.
Stattdessen werden in einzelnen Kirchengemeinschaften «modernere» Wege

gegangen und Gottesdienste in neuer Gestalt vorgeschlagen. Sie sollen die
ökumenische eucharistische Gastfreundschaft möglich machen, übersehen

dabei aber Tradition und Gottesdienstverständnis der Eingeladenen.
So gibt es Entwürfe einer Erneuerung der Feier, bei der wieder ein

Sättigungsmahl hergestellt werden soll. Sie berufen sich auf die jüdische Pes-

sach-Haggada, in der sie ein Vorbild für Tischgespräche mit vorwiegend
politischen Konkretionen als wesentlichen Bestandteil einer solchen
Versammlung sehen22. In einer Arbeitshilfe zu Händen der Gemeinden für den

Verlauf des Feierabendmahles während des Evangelischen Kirchentags
2001 in Frankfurt am Main hiess es, das Abendmahl sollte in jedem Fall mit
einem Sättigungsmahl verbunden sein. Auch die biblischen Worte Jesu

sollten abgewandelt werden. Statt «Das ist mein Leib, das ist der Kelch des

neuen und ewigen Bundes in meinem Blut» solle es nun heissen: «Mein
Leben für euch!» Der für Frankfurt zuständige römisch-katholische
Bischof Franz Kamphaus hat deutlich daraufhingewiesen, dass eine
Grenzüberschreitung zwischen Agape und Eucharistie dem ökumenisch sensiblen

Prozess hin zur eucharistischen Gastfreundschaft erheblich schade.

Andererseits hat jüngst die vatikanische Kurie das Projekt eines
römisch-katholischen Messbuchs 2000 für den deutschsprachigen Raum
beendet. Die gewichtige vatikanische Instruktion der Kongregation für den
Gottesdienst und die Sakramentenordnung «Liturgiam authenticam» vom
7. Mai 2001, die «fünfte Instruktion zur richtigen Anwendung derKonsti-

22 So z.B. bei Rainer Stuhlmann. «Pessach des Herrn» und «Mahl des Herrn», in:
Jochen Denker/Jonas Marquardt/Borgi Winkler-Rohlfing (Hg.). Hören und Lernen in
der Schule des NAMENS. Mit der Tradition zum Aufbruch. FS Bertold Klappert. Neu-
kirchen-Vluyn (Neukirchener) 1999. 87 f.: Winfried Blasig. Abendmahl im Jahr 2000.
Von der traditionellen Messe zum Festmahl des Neuen Bundes. Thaur (Thaur) 2000.
143-148.

243



Sigisbert Kraft

tution über die Heilige Liturgie des Zweiten Vatikanischen Konzils»23,
betont deutlich, dass der eigene Stil des römischen Ritus gewahrt werden

muss, wie er bereits in der Bearbeitung des Hippolyt-Textes zum
Ausdruck gekommen ist. Auch die «Editio typica tertia» des Missale Romanum,

die im März 2002 dem Papst überreicht wurde, entspricht durchgängig

diesem Grundsatz. Gesicherte historische und inhaltliche Erkenntnisse

der Liturgiewissenschaft - auch in der römisch-katholischen
Forschung - bleiben hier ebenso ausser Betracht wie bei der Amtsfrage die

exegetischen und kirchenhistorischen Untersuchungsergebnisse.
Eine alle Kirchen umfassende Neubesinnung auf die altkirchliche lex

orandi und lex credendi als Grundlage heutiger kirchlicher Einheit steht
damit bedauerlicherweise nicht vor der Tür. Sie ist aber im
zwischenkirchlichen Dialog der nicht römisch-katholischen Kirchenfamilien
unerlässlich. Da wir heute um die jüdischen Wurzeln des Abschiedsmahles Jesu

wissen, sollte auch an das Gespräch mit Bibeltheologen und Historikern,

nicht zuletzt mit Judaisten gedacht werden. Dabei darf mit dem nicht
zurückgehalten werden, was von altkatholischer Seite beigetragen werden
kann. Altkatholiken sollten solche Gespräche fordern und fördern! Wenn
die Wochenzeitschrift «Christ in der Gegenwart» in den letzten Monaten
mehrfach Eucharistiegebete aus dem Buch des katholischen Bistums der
Altkatholiken in Deutschland abgedruckt hat, die frühkirchlicher Ordnungen

folgen24, so ist das ein Zeichen des Interesses am liturgischen Zeugnis
unserer Kirche. Freilich ist auch festzustellen, dass die altkatholische
Liturgieerneuerung seit 1873 in der soeben erschienenen zweibändigen
Festschrift für P. Angelus Häussling DSB über die Geschichte der
Liturgiereformen25 mit keinem Wort erwähnt wird, obwohl sie den Herausgebern

und dem Geehrten keinesfalls unbekannt ist. Woran mag das liegen?

Sigisbert Kraft (geb. 1927 in Bingen D). Dr. theol, war 1985/86-1995
Bischofdes Katholischen Bistums der Alt-Katholiken Deutschlands und
lehrte 1972-1982 Pastoraltheologie, 1979-1991 Liturgiewissenschaft am
Bischöflichen Seminar in Bonn.

Adresse: Unterdorfstrasse 18. D-68753 Waghäusel-Kirrlach, Deutschland

23 In der Reihe «Verlautbarungen des Apostolischen Stuhles» (VApS), Bonn, derzeit

noch nicht publiziert.
24 Zuletzt in 54 (2002), Nr. 21 vom 26. Mai.
25 Martin Klöckener / Benedikt Kranemann (Hg.), Liturgiereformen. Historische

Studien zu einem bleibenden Grundzug des christlichen Gottesdienstes (LQF 88),
Münster (Aschendorff) 2002.

244


	Lex orandi - lex credendi : altkatholische Überlegungen 20 Jahre nach der Veröffentlichung der Dokumente und der eucharistischen Liturgie von Lima

