
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 92 (2002)

Heft: 3

Artikel: Die Konvergenztexte über Taufe, Abendmahl und Amt : wie sind sie
entstanden? Was haben sie gebracht?

Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Konvergenztexte über Taufe, Abendmahl und Amt
Wie sind sie entstanden? Was haben sie gebracht?

Lukas Vischer

Renate Sbeghen gewidmet*

Mehr als zwanzig Jahre sind vergangen, seit die drei Konvergenztexte
über Taufe, Abendmahl und Amt von der Kommission für Glauben und

Kirchenverfassung auf ihrer Sitzung in Lima am 12. Januar 1982
verabschiedet und den Kirchen zur Stellungnahme unterbreitet wurden. Sie
wurden damals als Durchbruch gefeiert, sofort in zahlreiche Sprachen
übersetzt und in vielen Kirchen eingehend diskutiert. Die Limatexte oder
noch kürzer die BEM-Texte wurden zum Begriff. Sie wurden zum
Ausgangspunkt für eine lange Reihe von Veröffentlichungen und Artikeln, ja
in einzelnen kirchlichen Lexika figurieren sie als gesonderter Eintrag1.

Die Debatte hat sich nach einigen Jahren aufgelöst. Die Stellungnahmen

der Kirchen sind zwar sorgfältig gesammelt und in sechs Bänden
zugänglich gemacht worden2. Die Kommission hat 1990 einen zusammenfassenden

Bericht über das Erreichte veröffentlicht3. Zu einer Fortsetzung
des Prozesses ist es aber im folgenden Jahrzehnt nicht gekommen.

Nach zwei Jahrzehnten lohnt es sich, Rückblick zu halten und sowohl
die Anfänge als auch den Verlauf der Arbeit an diesen Texten in Erinnerung

zu rufen. Ein genaueres Bild der Geschichte, als es bisher gegeben

* Zur Erklärung: Renate Sbeghen arbeitet seit bald vier Jahrzehnten für die
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung. Seit Mitte der sechziger Jahre wird die
Arbeit des Sekretariates von ihr betreut. Sie war an der Organisation fast aller Treffen
und Konsultationen, die in dieser Übersicht erwähnt werden, beteiligt. Die Geschichte

der BEM-Texte kann nicht geschrieben werden, ohne ihren Namen in Dankbarkeit
zu erwähnen.

'Vgl. z.B. Max Thurian, Art. «Baptism, Eucharist and Ministry (the <LimaText>)»,
in: Nicholas Lossky u.a. (Hg.), Dictionary of the Ecumenical Movement, Geneva

(WCC) 1991.80-83.
2 Max Thurian (Hg.), Churches Respond to BEM. Official Responses to the «Baptism.

Eucharist and Ministry» Text, 6 Bände (FOP 129/132/135/137/143/144), Geneva

(WCC) 1986-1988.
3 Baptism, Eucharist and Ministry, 1982-1990. Report on the Process and

Responses (FOP 149), Geneva (WCC) 1990; deutsch: Die Diskussion über Taufe, Eucharistie

und Amt, 1982-1990. Stellungnahmen, Auswirkungen, Weiterarbeit. Frankfurt
a.M. (LembeckVPaderborn (Bonifatius) 1990.

IKZ 92 (2002) Seiten 139-178 139



Lukas Vischer

wurde, kann vielleicht dazu beitragen, die Türe für neue Initiativen zu
öffnen.

Im Vorwort zur ersten Ausgabe lesen wir:

«Die drei Erklärungen sind das Ergebnis eines fünfzigjährigen Studienprozesses,

der bis zur Ersten Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung
zurückreicht. Das Material wurde von der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung in Accra 1974), Bangalore 1978) und Lima 1982) diskutiert
und revidiert. Zwischen den Plenarsitzungen haben die Ständige Kommission
und ihr Redaktionsausschuss über Taufe, Eucharistie und Amt an diesen
Texten weitergearbeitet.»

Die Sätze sind seither oft wiederholt worden; sie sind aber insofern
irreführend, als sie den Eindruck erwecken, dass die drei Texte seit den

Anfängen der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung in den zwanziger

Jahren des letzten Jahrhunderts in kontinuierlicher Arbeit entwickelt
und in einer letzten Phase von einem Redaktionsausschuss zum Abschluss
geführt wurden. Der Prozess verlief in Wirklichkeit komplizierter.

Bei genauerem Hinsehen zeigt es sich, dass die Anfänge der BEM-Texte
in der Vierten Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in Montreal

(1963) oder noch genauer in der Tagung der Kommission für Glauben
und Kirchenverfassung im folgenden Jahr in Aarhus zu suchen sind.

1. Ein verheissungsvolles Chaos

Die Vierte Weltkonferenz in Montreal war mit grossen Hoffnungen und
viel Enthusiasmus vorbereitet worden. In fünf Sektionen wurden alle
klassischen Themen der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung
aufgenommen. Es war die Rede vom Wesen und Auftrag der Kirche, von
Schrift und Tradition, von Gottesdienst, Taufe und Eucharistie und
besonders eingehend vom Amt in der Kirche. Ausführliche und z.T. inhaltsreiche

Berichte wurden erstellt. Das Ergebnis blieb dennoch unbefriedigend.

Der Grund lag darin, dass sich die Konferenz mit theologischen
Positionen konfrontiert sah, die mit den überlieferten konfessionellen
Kontroversen kaum mehr zu tun hatten. Vor allem in der ersten Sektion
über das Wesen und den Auftrag der Kirche stiessen die Meinungen hart
aufeinander. Auf der einen Seite wurden nach wie vor der Versuch
gemacht, Brücken zwischen den gegensätzlichen konfessionellen Positionen

zu bauen, auf der andern wurde gefordert, dass sich das gemeinsame
Verständnis der Kirche aus der Auseinandersetzung mit den grossen
Herausforderungen der Zeit ergeben müsse.

140



Die Konvergenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

Zugleich war allen Teilnehmern klar, dass in der ökumenischen Bewegung

ein grosser Umbruch bevorstehe. Die Konferenz fand zwischen der

ersten und zweiten Session des Zweiten Vatikanischen Konzils statt. Zum
ersten Mal nahmen römisch-katholische Theologen an den Gesprächen
teil. Es war vorauszusehen, dass alle Übereinstimmungen, die in der

Bewegung bisher formuliert worden waren, über kurz oder lang überprüft
werden mussten.

Am bedeutsamsten war ohne Zweifel der Text der Zweiten Sektion
über Schrift, Tradition und Traditionen, der von einer entschlossenen

Gruppe unter der Führung von Erich Dinkier (Heidelberg) in den letzten
Monaten vor der Konferenz ausgearbeitet wurde, ein Versuch, die alte
Kontroverse über das Verhältnis von Schrift und Tradition durch neue
Perspektiven zu überwinden. Er fand ein beträchtliches Echo, einerseits weil
er in der Tat neue Zugänge eröffnete, andererseits aber auch weil er ein
Thema aufnahm, das auf dem Konzil in Rom zur Debatte stand.

Die Debatte war so schwierig, dass Paul Minear, damals Direktor des

Sekretariates, die Konferenz vor der Presse zu einem Misserfolg erklärte.
Oliver Tomkins, der Präsident der Kommission, formulierte vorsichtiger
und wohl auch zutreffender, indem er - längst bevor Chaostheorien gängig

wurden - von «einem überaus verheissungsvollen Chaos (a most
promising chaos)» sprach4.

2. Der Verzicht auf Weltkonferenzen

Wie sollte es nun weitergehen? Nach der Erfahrung von Montreal begannen

viele sich zu fragen, ob Weltkonferenzen nach wie vor das wirksamste

Instrument seien, um die Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung

voranzutreiben5. Weltkonferenzen hatten in den Anfängen der

4 Patrick C. Rodger/Lukas Vischer (Hg.), The Fourth World Conference on Faith
and Order, Montreal 1963. The Report (FOP 42), London (SCM) 1964, 7 (Vorwort);
deutsch: dies. (Hg.), Montreal 1963. Bericht der Vierten Weltkonferenz von Glauben
und Kirchenverfassung. Montreal 12.-26. Juli 1963, Zürich (EVZ) 1963.

5 Es ist darum nicht zutreffend, wenn Paul Crow in seinem Artikel «Faith and

Order Movement» schreibt: «After Montreal no one envisioned a time lapse of three
decades before a fifth world conference would be convened», in: Erwin Fahlbusch/

Geoffrey W. Bromiley u.a. (Hg.), The Encyclopedia of Christianity, Band 2, Grand
Rapids MI (EerdmansVLeiden (Brill) 2001, 274-281, hier 278. Der vorläufige Verzicht
aufWeltkonferenzen war das Ergebnis einer bewussten Entscheidung. Es ist auch
irreführend, wenn die Zeit zwischen Montreal 1963 und Santiago de Compostela 1993 als

«long hiatus» bezeichnet wird (S. 280).

141



Lukas Vischer

Bewegung ihren guten Sinn. Sie gaben Gelegenheit zu direkter Begegnung,

sie machten es möglich, sowohl Übereinstimmungen als

Unterschiede, die zwischen den Kirchen bestehen, festzustellen und ausdrücklich

festzuhalten, sie konnten den Kirchen vor allem neue allgemeine
Impulse vermitteln.

Die Situation hatte sich aber nun in mehr als einer Hinsicht verändert.
Vor allem zwei Aspekte sind hier zu nennen. Der Zweite Weltkrieg hatte

die Christenheit zutiefst erschüttert. Alte Trennungslinien waren in Frage

gestellt. Eine Rückbesinnung auf das Wesentliche der christlichen
Botschaft fand statt. Auf der Dritten Weltkonferenz in Lund (1952) wurde mit
Vehemenz gefordert, dass sich die theologische Überlegung in der
ökumenischen Bewegung nicht darauf beschränken dürfe, die Unterschiede

zu «vergleichen», es müsse vielmehr konsequent von der gemeinsamen
Mitte her gedacht werden6.

Der zweite Aspekt ist institutioneller Art. Der Ökumenische Rat der
Kirchen (ÖRK) war gegründet worden. Die Kirchen hatten sich zu
permanenter Gemeinschaft entschlossen. In regelmässigen Abständen sollten

von nun an Vollversammlungen stattfinden - Amsterdam, Evanston, Neu
Delhi. Die Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung hatte jetzt die
Gestalt einer Kommission im Rahmen des ÖRK angenommen. Ihre
Mitglieder wurden von der Vollversammlung des ÖRK gewählt. Was konnte
die Kommission zu der neu entstandenen Realität des ÖRK beitragen?7
Sie müsste den Kirchen die Perspektiven liefern, die es ihnen erlaubten,
die bereits bestehende Gemeinschaft zu vertiefen. Sie müsste die Fragen

6 Oliver S. Tomkins. der Verfasser der Konferenzbotschaften sowohl von Lund als

von Montreal, formulierte: «We need to penetrate behind our divisions to a deeper and

richer understanding of the mystery of the God-given union of Christ with his

Church», in: ders. (Hg.). The Third World Conference on Faith and Order, Held at

Lund, August 15th to 28,h 1952, London (SCM) 1953. 15; vgl. auch deutsch: Wilhelm
Stählin (Hg.), Lund. Dritte Versammlung der Kirchen für Glauben und Kirchenverfassung.

Der Konferenzbericht und die wichtigsten Reden und Dokumente samt einer

Einführung. Witten (Luther) 1954, 21.
7 Die Frage wurde auf der Weltkonferenz von Lund von Leonard Hodgson, dem

Sekretär der Faith and Order Bewegung, aufgeworfen: «A new situation has now
arisen. The formation of the World Council of Churches means that every so many years
there will be gatherings of church representatives, and this raises the question whether
in future questions of Faith and Order should mainly be taken care of on the programme
of the Assemblies of the World Council of Churches, keeping open the possibility of
calling a special Faith and Order Conference as circumstances make this desirable», in:
Third World Conference (wie Anm. 6), 127.

142



Die Konvergenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

aufgreifen, die durch die Praxis des ÖRK aufgeworfen wurden. Sie müsste

Methoden finden, die einen regelmässigen Austausch mit den Kirchen
möglich machten.

Weltkonferenzen hatten in Abständen von zehn Jahren stattgefunden.
In der Zwischenzeit arbeiteten verschiedene theologische Kommissionen
an Themen, die sich aus der Diskussion ergeben hatten. Konnte diese
Arbeitsweise aufrechterhalten werden? Nach der Erfahrung von Montreal
wurden Zweifel unumgänglich. Auf der Sitzung der Kommission in Aar-
hus wurde sie vollends kritisch hinterfragt: «Diese Methode hat manche
Nachteile. Zwischen Weltkonferenzen verschwindet die Bewegung von
der Bildfläche und die Konferenzen selbst verfolgen so sehr ihre eigene
Thematik und ihre eigenen Ziele, dass das Vorbereitungsmaterial nicht
genügend Beachtung findet. Die Bewegung könnte erheblich gestärkt werden,

wenn die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung vermehrte

Verantwortung übernähme. Die verschiedenen Studienkommissionen
könnten dann regelmässig der Kommission Bericht erstatten, und wenn
sich die Kommission mit den erarbeiteten Ergebnissen einverstanden
erklären kann, könnte sie sie an die Kirchen weiterleiten.»8 Diese Sicht wurde

auf der Tagung von Aarhus weitgehend gutgeheissen. Wenn die
Möglichkeit einer weiteren Weltkonferenz auch nicht ausdrücklich
ausgeschlossen wurde, fiel doch de facto die Entscheidung, die Arbeit in
kürzeren Abständen von einer Sitzung der Kommission zur nächsten
voranzutreiben.

3. Eine neue Themenwahl

Folgenreich war auch die Wahl der Themen, die von der Kommission in
Aarhus getroffen wurde. Einerseits hatte die Weltkonferenz von Montreal,

wie wir gesehen haben, deutlich gemacht, dass sich die Aufmerksamkeit

in Zukunft nicht allein auf Fragen beschränken konnte, die zwischen
den Konfessionen offensichtlich kontrovers sind. Die Bewegung müsste
den Mut haben, auch Neuland zu betreten, d.h. Themen aufzugreifen, die

um des gemeinsamen Zeugnisses willen heute von Bedeutung sind. Auf
dem Hintergrund dieser Überlegung beschloss die Kommission, Studien
über das Verhältnis von «Schöpfung und Neuschöpfung» und über
«Biblische Hermeneutik» in Gang zu setzen. Andererseits herrschte auf der

8 The Faith and Order Movement at the Beginning of a New Period. Report of the

Secretariat, in: Mid-Stream 4 (2/1965).

143



Lukas Vischer

Sitzung in Aarhus Einigkeit darüber, dass die künftige Arbeit über die
Einheit den Kirchen möglichst unmittelbare Dienste leisten sollte. Eine
Studie über die Bedeutung der altkirchlichen Konzile und der konziliaren
Idee für «das Selbstverständnis der Kirche von heute und die ökumenische

Bewegung» sollte über bloss allgemeine Überlegungen über das Wesen

der Einheit hinausführen. Vor allem aber wurde beschlossen, sich erneut
den Themen der Eucharistie und des Amtes zuzuwenden. Eine ausführliche

Studie über die Taufe war bereits vor der Weltkonferenz in Montreal
veröffentlicht worden9. Jetzt sollte geprüft werden, inwieweit sich ein
Konsensus auch über die Eucharistie und das Amt erzielen liess10.

Die Hoffnung war, dass sich aus der Reflexion über die gelebte Erfahrung

der Kirchen neue gemeinsame Horizonte ergeben könnten. Statt
ausschliesslich von allgemeinen Themen auszugehen und deduktiv Schlüsse
auf eine neue Praxis der Kirchen zu ziehen, sollte umgekehrt vorgegangen
werden. Die Praxis der Kirchen sollte zum Gegenstand der gemeinsamen
theologischen Reflexion gemacht werden. Die bereits erwähnte Tatsache,
dass die Kirchen sich zum ÖRK zusammengeschlossen hatten und immer
häufiger vor der Herausforderung gemeinsamer Gottesdienste standen,

legte diese Neuorientierung nahe. Aber auch die Erfahrung des Zweiten
Vatikanischen Konzils schien dafür zu sprechen, hatten doch dort die
Verhandlungen nicht mit einer allgemeinen Debatte über das Wesen der Kirche,

sondern mit dem Thema der Erneuerung der Liturgie begonnen. Warum

sollte sich dieser Ansatz nicht auch auf die ökumenische Bewegung
übertragen lassen?

Der Auftrag, den die Kommission in Aarhus erteilte, ist kennzeichnend.

Gleich der erste Satz lautet: «Wir möchten nicht nach der Eucharistie

im Allgemeinen fragen, sondern gezielter nach der Eucharistie in ihrer
Bedeutung für die Einheit oder Trennung der Kirche.» Und weiter: «Die
Eucharistie soll konsequent im Kontext des gottesdienstlichen Lebens der
Kirche behandelt werden.» Die Studie sollte also nicht einen neuen «theo-

9 One Lord, One Baptism. Report on the Divine Trinity and the Unity of the

Church, and Report on the Meaning of Baptism by the Theological Commission on
Christ and the Church (FOP 29), London (SCM) 1960. Dieser Bericht war von der

Theologischen Kommission über das Thema «Christus und die Kirche» erstellt und ein
Jahr vor der Vollversammlung des ÖRK in New Delhi veröffentlicht worden. Er fand
aufs Ganze gesehen eine gute Aufnahme.

10 Conspectus of Faith and Order Studies, in: Minutes of the Meetings of the Faith
and Order Commission and Working Committee, Held at the University of Aarhus.
Denmark, 15-27 August 1964 (FOP 44). Geneva (WCC) 1965, 40-42.

144



Die Konvergenztexte über Taufe, Abendmahl und Amt

logischen Text» produzieren, sondern den Kirchen wie im Spiegel zeigen,
wie sie in ihrem gottesdienstlichen Leben einander näher kommen konnten.

Schon früher erzielte Übereinstimmungen sollten ausdrücklich in
Erinnerung gerufen, neue Übereinstimmungen erarbeitet werden. Diesem
Ansatz entspricht auch die vorgeschlagene Arbeitsweise. Eine kleine
Kommission sollte sich an die Arbeit machen und nach drei Jahren Bericht
erstatten. Um die Studie möglichst breit abzustützen, sollten ökumenische
Studienzentren um Beiträge gebeten werden, vor allem sollte ein Studienpapier

über die Eucharistie erstellt und in den Kirchen möglichst weit
gestreut werden".

Der zweite Auftrag über das Amt war ähnlich angelegt. Auch hier wurde

ein Studienprozess vorgeschlagen, der möglichst weite Kreise
einbeziehen konnte. Ausserdem wurde angeregt, einige Unterthemen wie die

Frage der Ordination der Frau und Wesen und Gestalt des Diakonates
gesondert in Angriff zu nehmen. Die Hoffnung wurde ausgesprochen, dass

erste Ergebnisse der Kommission anlässlich ihrer nächsten Sitzung
unterbreitet werden könnten12.

4. Von Aarhus 1964 nach Bristol 1967

Bereits auf der Tagung von Aarhus lag ein kurzes Papier vor, in dem

Aspekte, die für die Studie über die Eucharistie wesentlich schienen, zu-
sammengefasst waren. Es wurde von der Sektion über die Eucharistie
diskutiert und stiess im Grossen und Ganzen auf Zustimmung13. Es handelte
sich um den ersten Versuch, einen Aufriss für einen gemeinsamen Text
vorzulegen. Er diente als Ausgangspunkt für die weiteren Diskussionen.

Kurz nach der Tagung von Aarhus bat das Sekretariat Jean-Jacques

von Allmen, Professor an der evangelisch-reformierten theologischen
Fakultät in Neuchâtel (Schweiz), eine Grundlage für die Studie zu liefern. Er
war in vieler Hinsicht die geeignete Person für die Aufgabe. Er hatte sich
bereits viele Jahre mit Theologie und Praxis der Eucharistie befasst und
hatte eine ausgedehnte ökumenische Erfahrung, insbesondere im
Gespräch mit orthodoxen Theologen. Er arbeitete in den Monaten nach der

1 ' The Eucharist - a Sacrament of Unity, in: Minutes (wie Anm. 10), 54-57.
12 Christ, the Holy Spirit and the Ministry, in: Minutes (wie Anm. 10). 47-51. Vgl.

auch: The Faith and Order Movement (wie Anm. 8), 14 f.
13 [Lukas Vischer.] AFaith and Order Study on the Holy Eucharist, in: StLi 5 (1966)

121-125.

145



Lukas Vischer

Tagung in Aarhus ein ausführliches Memorandum aus14. Im Juli 1965

wurde es auf einer Tagung in Grandchamp NE (Schweiz) eingehend
diskutiert.

Das Ergebnis dieser ersten Bemühungen bestand darin, dass das Feld
für die Zukunft abgesteckt wurde. Klar war von Anfang an, dass die
Aufmerksamkeit nicht in erster Linie dem Verständnis der Eucharistie,
sondern der Eucharistie als gelebter Realität gelten sollte. Die Kirche feiert
im Gottesdienst nicht ein Verständnis, sondern eine Handlung, die sie

«empfangen» hat. Einigkeit herrschte auch darüber, dass die Eucharistie
zwar in der Schrift bezeugt ist, dass sich aber das gemeinsame
Verständnis nicht einfach aus der Bibel ableiten lässt. «So wie die Kirche
selbst ist auch die Eucharistie ihrem Wesen nach geschichtlich.» Vor
allem aber war wichtig, dass es gelang, die Aspekte zu bestimmen, die für
eine angemessene gemeinsame Darstellung der eucharistischen Feier

ausschlaggebend sind: Danksagung und Anamnesis, Anrufung des Geistes

(Epiklese), Communio mit Christus und der Gemeinde, d.h. Eucharistie

als Akt der Versöhnung, der Gemeinschaft und der gegenseitigen
Solidarität, und schliesslich Eucharistie als Ausblick auf das kommende
Reich (maranatha)1"'.

Über das Thema der Anamnesis lagen Arbeiten vor, die von François
Leenhardt und Fr. Max Thurian, stellvertretender Prior der Gemeinschaft

von Taizé, in jenen Jahren veröffentlicht worden waren und die von Jean-

Jacques von Allmen weitgehend übernommen wurden16. Die Rolle der

Epiklese im eucharistischen Geschehen wurde vor allem von orthodoxer
Seite betont, und bald wurde deutlich, dass sich damit neue Perspektiven
für die ökumenische Diskussion eröffneten. In vieler Hinsicht erwies sich

14 Später in erweiterter Form veröffentlicht: Jean-Jacques von Allmen. Essai sur le

repas du Seigneur (CTh 55). Neuchâtel (Delachaux et Niestlé). 1966; deutsch:
Ökumene im Herrenmahl. Kassel (Stauda) 1968.

15 Der Bericht der Tagung von Grandchamp wurde veröffentlicht unter dem Titel:
The Holy Eucharist. in: StEnc 2 (2/1966) 57-61.

16 Franz J. Leenhardt hatte seit den fünfziger Jahren in mehreren Arbeiten über
Wort und Sakrament die Bedeutung des sichtbaren Zeichens und den ekklesialen
Charakter der Eucharistie betont, so in: Ceci est mon corps. Explication des ces paroles de

Jésus-Christ (CTh 37). Neuchâtel (Delachaux et Niestlé) 1955; ders.. La présence
eucharistique (1958). in: Parole. Ecriture. Sacrements. Etudes de théologie et d'exégèse.

Neuchâtel (Delachaux et Niestlé) 1968. 185-203. Ein besonders wichtiger Beitrag

war: Max Thurian. L'eucharistie, mémorial du Seigneur, sacrifice d'action de

grâce et d'intercession. Neuchâtel (Delachaux et Niestlé) 1959 / 21963; englisch: The
Eucharistie Memorial, 2 Bände, London (Lutterworth) 1960/61.

146



Die Konvergenztexte über Taufe, Abendmahl und Amt

die Epiklese als Schlüssel zur Lösung mancher auf den ersten Blick
unlösbarer Divergenzen17.

Als die Kommission für Glaube und Kirchenverfassung drei Jahre

nach Aarhus wieder zusammenkam (Bristol, Juli/August 1967), war der
Rahmen für eine Erklärung über die Eucharistie weitgehend erarbeitet18.

5. Der Rahmen von Grandchamp 1965 wird allmählich ausgefüllt

Das Urteil der Kommission über die bisher geleistete Arbeit war überaus

positiv. Sie erklärte, dass das in Grandchamp erarbeitete Papier «der
Prüfung durch die Kommissionen durchaus standgehalten habe und einen
klaren Fortschritt auf eine ökumenische Theologie der Eucharistie
darstelle»19. Sie empfahl, die Arbeit «fortzusetzen und zu erweitern»20 und

gab der Hoffnung Ausdruck, dass ein weiterer vollständigerer Bericht
erstellt werden könne. Geistliche und praktische Aspekte sollten so weit als

möglich in die Betrachtung einbezogen werden. Aus diesem Grund wurde

auch daran festgehalten, möglichst zahlreiche regionale Arbeitsgruppen

an der Arbeit zu beteiligen.
Die Kommission kam auch auf die Anregung zurück, die bereits in

Aarhus gemacht worden war, nämlich die Aussagen früherer Konferenzen
der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung über die Eucharistie in
einem kurzen Text zusammenzufassen und auf diese Weise den gewonnenen

Rahmen mit dem Konsensus, der sich bereits gezeigt und bewährt hatte,

zu füllen. Max Thurian unterzog sich dieser Aufgabe und stellte eine

Liste von Exzerpten aus früheren Berichten zusammen. Er griff dabei auf
die Weltkonferenzen nicht in erster Linie von Lausanne und Edinburgh,

17 J.-J. von Allmen (wie Anm. 17), 23-36; ausführlicher: Lukas Vischer. Epiklese,
Zeichen der Einheit, der Erneuerung und des Aufbruchs (1967), in: ders.. Ökumenische

Skizzen. Zwölf Beiträge, Frankfurt a.M. (Lembeck) 1972, 46-57.
18 Die Ergebnisse von Grandchamp wurden von mehreren regionalen Gruppen

diskutiert. Wenige Monate vor der Sitzung der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung in Bristol (Juli/August 1967) traf sich die in Aarhus beschlossene Arbeitsgruppe

(April 1967) und formulierte eine Zusammenfassung der bisherigen
Einsichten. Sie wurde veröffentlicht im Bericht der Tagung von Bristol: New Directions

in Faith and Order, Bristol 1967. Report - Minutes - Documents (FOP 50).
Geneva (WCC) 1968. 60-68. Dieser enthielt Überlegungen über Anamnese und Epiklese,

über den katholischen Charakter der Eucharistie und über Eucharistie und Agape.
Ausserdem wurde auf einigen Seiten erneut die Frage der Interkommunion behandelt.

19 New Directions (wie Anm. 18). 141.
20 New Directions (wie Anm. 18), 142.

147



Lukas Vischer

sondern vor allem von Lund und Montreal und die Kommissionssitzungen
von Aarhus und Bristol zurück21.

Unter dem Vorsitz des Presbyterianers Theo M. Taylor (USA) arbeitete

nun eine kleine Gruppe einen neuen Text aus, der Thurians Vorarbeit
aufnahm, aber auch neue Überlegungen hinzufügte: «Die Eucharistie in
ökumenischer Sicht»22. Der Arbeitsausschuss, der sich aus Anlass der

Vollversammlung von Uppsala (1968) in Sigtuna (Schweden) traf,
begrüsste diesen Text. Er unterstrich erneut, dass die weitere Arbeit
möglichst breit abgestützt werden müsse23.

Ein weiterer Aspekt kam hinzu. In den sechziger Jahren, nach dem
Abschluss des Zweiten Vatikanischen Konzils, rückte die Forderung nach

eucharistischer Gastfreundschaft oder gar nach gemeinsamer Feier der
Eucharistie mehr und mehr in den Vordergrund. Gemeinsame Gottesdienste

wurden nach dem Dammbruch des Konzils immer häufiger. Konnte,

so wurde vielerorts gefragt, die neu gewonnene Gemeinschaft auch

eucharistischen Ausdruck finden? In vielen Ländern wurden überlieferte
Grenzen überschritten.

So wurde denn auf einer Konsultation im März 1969 in Genf ein Text
über die gemeinsame Feier der Eucharistie ausgearbeitet. Drei Aspekte
sind für dieses Papier kennzeichnend. Zunächst fällt auf, dass jetzt von der

Notwendigkeit gemeinsamer Feiern mit einem weit höheren Grad von
Dringlichkeit gesprochen wird als in früheren Zeiten. Im Kontakt mit der

römisch-katholischen Kirche war die Eucharistie zu dem Zeichen der

Einheil geworden. Entsprechend wird denn nicht so sehr nach Kriterien
der Interkommunion als vielmehr nach den Bedingungen für die
eucharistische Gemeinschaft gefragt. Der Titel des Papiers lautet
charakteristischerweise «Über Interkommunion hinaus. Auf dem Wege zur
eucharistischen Gemeinschaft (Beyond Intercommunion. On the Way to
Communion in the Eucharist)». Das Ziel ist die communio der Kirchen in

21 So hilfreich dieser Text war, stellt er doch nicht den «Urtext» der späteren
Konvergenz-Texte dar, wie Nikos Nissiotis und vor allem Max Thurian anzunehmen scheinen,

vgl. Max Thurian (Hg.), Ecumenical Perspectives on Baptism. Eucharist and

Ministry (FOP 116), Geneva (WCC) 1983, XI und 197 ff.; deutsch: Ökumenische

Perspektiven von Taufe, Eucharistie und Amt, Frankfurt a.M. (Lembeck)/Paderborn
(Bonifatius) 1983.

22 The Eucharist in Ecumenical Thought, in: StEnc 4 (1968) 153-158.
23 Minutes of the Meeting of the Working Committee Commission on Faith and

Order 1968, Held at Uppsala and Sigtuna, Sweden, July 3-23. 1968 (FOP 53), Geneva

(WCC) 1968.

148



Die Konvereenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

der Eucharistie. Auf dem Wege dahin werden unterschiedliche «halbe

Lösungen» praktiziert. Das Papier legt eine ausführliche Analyse dieser
Positionen vor und unterzieht sie einer auch heute noch lesenswerten Kritik.
Schliesslich kommt der Text auf die Frage der Gottesdienstpraxis auf
ökumenischen Konferenzen zurück und setzt sich dafür ein, dass «die Eucharistie

auf die eine oder andere Weise häufiger ihren Platz finden sollte im
Leben und der Arbeit ökumenischer Tagungen und Gemeinschaften.»24

6. Taufe und Amt

Die Arbeit am Thema der Eucharistie liess bald deutlich werden, dass auch
über die Themen «Taufe» und «Amt» grössere Klarheit gewonnen werden
müsste. Die Forderung wurde auf der Sitzung in Bristol (1967) erhoben.
Die Kommission verlangte Studien einerseits über das Verhältnis von Taufe

und Eucharistie und andererseits über die Rolle des Amtes in der Feier
der Eucharistie25. Was war im Blick auf diese Themen in der Zwischenzeit
geschehen?

a) Das Thema der Taufe war nach der Sitzung in Aarhus zunächst aus
dem einfachen Grund in den Hintergrund gestellt worden, dass eine
ausführliche Studie bereits vorlag. Die Theologische Kommission über
«Christus und die Kirche», die nach der Dritten Weltkonferenz für Glauben

und Kirchenverfassung ernannt worden war, hatte 1960 nach
siebenjähriger Arbeit einen ausführlichen Bericht «One Lord, One Baptism»
erstellt26. Der Bericht war ein Versuch, «die enge Verbindung zwischen
Taufe und Christologie deutlich zu machen.» Oder noch expliziter: «Uns
ist die Aufgabe gestellt, unsere ganze Aufmerksamkeit der zentralen Frage

des christologischen Bezugs der Taufe zuzuwenden und nach dem Ort
der Taufe im Kontext der Heilsgeschichte zu fragen.»27 Dementsprechend
unterstreicht der Bericht mit Nachdruck, dass die Taufe Gemeinschaft mit
Christus konstituiert. «Die Taufe weist in erster Linie auf den Umstand
hin, dass Menschen in Christus eingepflanzt worden sind, sie verkündigt
die gute Nachricht von Gottes Handeln in Christus.»28 Gegenüber dieser
fundamentalen Aussage verblasst die Bedeutung der Unterschiede zwi-

24 Vgl. StEnc 5 (3/1968) 105.
25 Vgl. New Directions (wie Anm. 18), 142.
26 One Lord (wie Anm. 9).
27 One Lord (wie Anm. 9), 48 f.
28 One Lord (wie Anm. 9). 60.

149



Lukas Vischer

sehen den Kirchen - Glaubens- oder Kindertaufe, Taufe und Konfirmation
usw. Sie werden zwar beschreibend erwähnt, aber nicht eingehend im
Blick auf einen Konsensus diskutiert.

Nach der Sitzung von Bristol war klar, dass die Arbeit wieder
aufgenommen werden müsste. Zwei Tagungen folgten aufeinander - die erste
im Frühjahr 1968 und die zweite im Herbst 1970 in Revnice (damalige
Tschechoslowakei).

Die erste Tagung galt der Aufgabe, den Rahmen der Studie zu erstellen.

Es zeigte sich dabei, dass der frühere Text zwar als Ausgangspunkt
dienen konnte, dass aber zugleich neue Fragen nach einer Antwort riefen.
Vor allem wurde klar, dass sich die Aufmerksamkeit nicht allein auf die
Taufe beschränken konnte, sondern auf die Konfirmation ausgedehnt werden

müsste. Gleich zu Anfang des Berichts von 1968 heisst es: «Warum,
wenn von der Taufe die Rede ist, schenken wir der Konfirmation und
ihrer unterschiedlichen Praxis in den Kirchen so wenig Beachtung?»29 Es

folgen dann Überlegungen über die Einheit und Einmaligkeit der Taufe,
über Taufe und Glauben, über das Verhältnis von Taufe und Konfirmation
und über die Beziehung der Taufe zur Eucharistie.

Aufgrund dieser Überlegungen war sofort klar, dass noch ein weiter
Weg zurückzulegen sei. Auch eine Zusammenstellung der Aussagen
früherer Konferenzen, wiederum von Max Thurian verfertigt (Sommer 1970),
half nicht viel weiter30. Der Durchbruch kam erst auf der nächsten Tagung
in Revnice (September 1970). Diese Tagung war zwar äusserlich gesehen
chaotisch. Sie sollte der Klärung der anstehenden Fragen über die Taufe
dienen, sie war aber zugleich auch organisiert worden, um die Beziehungen
zu den Kirchen in der Tschechoslowakei zu fördern. Die Initiative war aber
den Behörden offensichtlich nicht genehm. Sie legten darum allerlei
Schwierigkeiten in den Weg. Umgekehrt wagten die Kirchen nicht, das

Treffen abzusagen, sodass die Gruppe der Theologen schliesslich an einem

verhältnismässig abgelegenen Ort in einer Pinte zweifelhaften Rufes
zusammenkommen müsste. Während wir über Taufe und Konfirmation
diskutierten, leuchteten links und rechts von Zeit zu Zeit Transparente mit
neckisch und dürftig bekleideten Frauen auf. Es brauchte einige Disziplin,
um die Konzentration der Gruppe aufrechtzuerhalten.

2'J Baptism, Confirmation and the Eucharist (I), in: StEnc 4 (1/1968) 195.
30 Dies ganz einfach darum, weil diese Aussagen nicht über Allgemeinheiten

hinausgingen und keine Antwort auf die im Bericht formulierten Fragen gaben. Dennoch
wird auch dieser Text von Max Thurian als first draft der späteren Texte bezeichnet,

vgl. ders. (wie Anm. 21), 209 f.

150



Die Konveraenztexte über Taufe, Abendmahl und Amt

Trotz dieser Schwierigkeiten festigte sich auf dieser Tagung die
Einsicht, die für den weiteren Verlauf der Arbeit entscheidend werden sollte,
nämlich dass das gemeinsame Bekenntnis zur Einheit und Einmaligkeit
der Taufe konsequent durchgehalten werden müsse. «Darum muss das
Bekenntnis der Kirche, dass es nur eine Taufe gibt und geben kann, als
Kriterium für die Beurteilung der unterschiedlichen Taufpraxis in den
Kirchen angewandt werden. Ihre Praxis muss dahin geprüft werden, ob sie

diese fundamentale Aussage verdunkelt. Eine neue Betonung der Einheit
der Taufe könnte in der Tat den Weg öffnen zu einem gemeinsamen
Verständnis und einer gemeinsamen Praxis der Taufe.»31 Praktisch hiess dies,
dass von jetzt an Taufe und Konfirmation als Einheit oder genauer als zwei
Aspekte desselben Prozesses verstanden wurden. Der Weg zu einem ersten

Entwurf war damit frei geworden.

b) Sehr viel schwieriger gestaltete sich die Arbeit über Amt und Ämter
in der Kirche. Auf der Weltkonferenz in Montreal war diesem Thema, wie
wir bereits gesehen haben, eine eigene Sektion gewidmet worden. Die
Diskussion erwies sich damals als weit komplizierter als erwartet. Das
Thema war im Rahmen der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung

seit 1937 nicht mehr behandelt worden. Die Weltkonferenz konnte
sich darum nicht auf eigene Vorarbeiten stützen. Als Ausgangspunkt diente

ein Papier, das vom Laiendepartement des ÖRK unter der Leitung von
Hans-Ruedi Weber ausgearbeitet worden war: «The Redemptive Work of
Christ and the Ministry of his Church». Der Bericht der Sektion gesteht
offen ein, dass die Diskussion nicht viel Klarheit brachte. Die Konferenz
war offensichtlich nicht in der Lage, die Unterschiede zwischen den
verschiedenen Traditionen auch nur zu benennen. «Wir anerkennen alle, dass

es in der Kirche zu allen Zeiten ein besonderes Amt> gab und vermutlich
zu allen Zeiten geben muss. Wir verfügen aber über keine allgemein
anerkannte Begriffe, um die Unterschiedenheit dieses Amtes vom Amt der
Kirche als Ganzes zu beschrieben.»32

Die Konferenz von Montreal verlangte mit Nachdruck eine Studie
über das Thema des Amtes, und ein Jahr später in Aarhus formulierte die
Kommission ein weit ausladendes Studienprojekt unter dem Titel

31 Vgl. Baptism. Confirmation and the Eucharist (II), in: Günther Gassmann (Hg.).
Documentary History of Faith and Order 1963-1993 (FOP 159), Geneva (WCC) 1993,
113.

12 Vgl. P.C. Rodger/L Vischer (wie Anm. 4), 62.

151



Lukas Vischer

«Christus, der Heilige Geist und das Amt». Das Unternehmen kam aber

nicht vom Fleck33. Die Beteiligung von regionalen Studiengruppen blieb
weitgehend aus. Einzig über die Sonderthemen des männlichen und
weiblichen Diakonats entstanden gemeinsame Texte34. Die Kommission
beschloss darum in Bristol, einen neuen Anlauf zu nehmen. Nachdem sich
erwiesen hatte, dass das bisherige Projekt zu viele Aspekte einschloss,
wurde jetzt entschieden, die ganze Aufmerksamkeit auf die Ordination
zum Amt zu legen35.

Gerald F. Moede aus den Vereinigten Staaten übernahm die
Verantwortung für die Studie. 1968 wurde ein Studienpapier formuliert und weit
herum gestreut. Das Echo war dieses Mal erfreulich. Zahlreiche, insgesamt

36 Gruppen nahmen das Thema auf und drei Jahre später war eine
kleine Konsultation in der Lage, einen ausführlichen Bericht über das

Thema vorzulegen36.

7. Louvain 1971 / Marseilles 1972

Als die Kommission 1971 in Louvain zusammentrat, lagen ihr Texte über
die Eucharistie, die Taufe und das Amt vor. In allen drei Bereichen zeichneten

sich neue Horizonte ab. Der Kommission war klar, dass die drei

33 Seltsamerweise wird immer wieder behauptet, dass die Studie über die Eucharistie

erst in Bristol 1967 begonnen habe, während die Studie über das Amt bereits an der

Tagung in Aarhus 1964 in die Wege geleitet wurde. Diese irreführende Darstellung findet

sich selbst noch im offiziellen Bericht über den gesamten Prozess, vgl. Baptism
(wie Anm. 3), 8. In Wirklichkeit begann die Arbeit sowohl über die Eucharistie als
auch über das Amt in Aarhus. Während über das erste Thema rasche Fortschritte
erzielt wurde, erwies sich die Arbeit über das Amt als weitaus schwieriger - ein
Sachverhalt, der sich bis zum Ende des gesamten Prozesses nicht ändern sollte.

34 Eine Studie über den Diakonat wurde angeregt durch die Diskussionen während
des Zweiten Vatikanischen Konzils über den permanenten Diakonat. Eine erste

Tagung wurde bald nach der Weltkonferenz von Montreal durchgeführt (28.Februar bis
1. März 1964), vgl. The Ministry of Deacons (WCS 2), Geneva (WCC) 1965. Eine
Konsultation über den weiblichen Diakonat folgte im Jahre darauf vom 5. bis 8.

September 1965; vgl. The Deaconess. A Service of Women in the World of Today (WCS
4), Geneva (WCC) 1966. Die beiden Studien hatten insofern eine nachhaltige
Wirkung, als sie die Grundlage für die Interpretation des Diakonats im Rahmen des

dreigliedrigen Amtes lieferten.
35 Vgl. New Directions (wie Anm. 18), 144-147.
36 Die Konsultation fand in Cartigny bei Genf statt. Der Bericht wurde der

Kommission in Louvain 1971 unterbreitet, vgl. Faith and Order, Louvain 1971. Study
Reports and Documents (FOP 59), Geneva (WCC) 1971, 78-101.

152



Die Konvergenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

Themen miteinander verknüpft waren und darum nicht voneinander
gesondert behandelt werden konnten. Sie war sich aber auch im Klaren, dass

die drei Texte nicht denselben Grad von Übereinstimmung darstellten.
Der Bericht über das «ordinierte Amt» gab zu zahlreichen Fragen Anlass.
Neue Untersuchungen wurden gefordert.

Die Kommission erklärte: «Die Studien über die Taufe und die Eucharistie

haben zu vorläufigen Konsensustexten geführt; wir hoffen, dass sie

den Kirchen offiziell unterbreitet werden. Mit diesen beiden Themen ist
die Frage nach dem ordinierten Amt und seiner Anerkennung durch die

getrennten Kirchen untrennbar verbunden Die Kommission ist der

Meinung, dass die bereits erzielte Übereinstimmung zu der Hoffnung berechtigt,

dass ein gemeinsames Verständnis des Amtes von den Kirchen
erreicht werden kann Sie legt eine Reihe von Fragen vor, die weiterer
Überlegung bedürfen und in allen weiteren Anstrengungen in Rechnung
gestellt werden müssen.»37

Die Aufmerksamkeit richtete sich darum in den folgenden Jahren vor
allem auf das Thema des Amtes. Um den Bericht über das ordinierte Amt
zu einem Konsensustext über das Amt weiterzuentwickeln, wurde im
September 1972 eine Tagung nach Marseille einberufen. Es gelang in der Tat,
ein umfassendes Papier zu erstellen: «Das ordinierte Amt in ökumenischer
Perspektive»38. Obwohl die Folge der Kapitel in den folgenden Jahren
immer wieder umgestellt wurde, sind in diesem Text doch die Gesichtspunkte

benannt, die massgebend bleiben sollten. Ausgangspunkt war und
blieb die christliche Kirche als Ganze, verstanden als eine Gemeinschaft

vielfältiger Charismata. Die Aufgabe des ordinierten Amtes wurde als

Dienst an dieser Gemeinschaft interpretiert. Besondere Aufmerksamkeit
wurde der Apostolizität der Kirche und des Amtes geschenkt. Apostolische

Sukzession der Kirche als Ganzer wurde betont, diejenige des Amtes
ist Teil und Ausdruck dieser umfassenderen Sukzession. Die Ordination
wurde unter drei Aspekten beschrieben: Anrufung des Geistes, sakramentales

Zeichen und Auftrag. Auf diesem Hintergrund geht das Papier dann
auf Aspekte des Amtes ein, die in allen Kirchen der Erneuerung bedürftig
sind, und schliesst mit Erwägungen über die gegenseitige Anerkennung
der Ämter.

37 Vgl. Conspectus of Studies, in: Faith and Order. Louvain 1971 (wie Anm. 36),
241.

,sThe Ordained Ministry in Ecumenical Perspective, in: StEnc 8 (4/1972) 1-22.

153



Lukas Vischer

Eine Reihe von Vorbereitungspapieren war für die Tagung angefordert
worden, darunter wiederum eine Zusammenstellung früherer Aussagen
über das Amt39. Einzelne Überlegungen und Zitate fanden den Weg in den

neuen Text. Es zeigte sich aber, dass über die bisherige Diskussion hinaus
Neuland beschritten werden müsste. Wesentliche Anstösse kamen einzig
aus den Berichten des französischen Groupe des Dombes40.

Der Text von Marseille wurde ein Jahr später auf einer Konsultation in
Genf nochmals überarbeitet. Er wurde vor allem gekürzt und gestrafft. Die
Struktur wurde beibehalten.

8. One Baptism, One Eucharist and a Mutually Recognized
Ministry - Accra 1974/Nairobi 1975

Mit dem neuen Papier über das Amt war die Arbeit an den drei Themen
auf einen vergleichbaren Stand gebracht worden. Der Arbeitsausschuss
für Glauben und Kirchenverfassung stand vor der Frage, wie er mit den

Ergebnissen der jahrelangen Arbeit umgehen wollte. Die Entscheidung
darüber fiel auf der Sitzung in Zagorsk (damalige Sowjetunion) im August
1973. Nachdem der Ausschuss einige Anregungen für die weitere Überarbeitung

des neuen Textes zu Papier gebracht hatte, machte er den

Vorschlag, dass «die Möglichkeit geprüft werden müsse, ob die drei Texte
über Taufe, Eucharistie und Amt zu einem Text vereinigt werden
können»41. Von diesem Augenblick wurden die drei Texte als Einheit behandelt.

Vor allem wurde jetzt darauf hingearbeitet, sie den Kirchen zur
Stellungnahme vorlegen zu können. Dieser Schritt wurde auf der Sitzung der
Kommission in Accra (1974) vollzogen.

19 Von Max Thurian später veröffentlicht, vgl. ders. (wie Anm. 21), 215-224.
40 Le Groupe des Dombes wirkte über viele Jahre als überaus wirksames Instrument

des ökumenischen Dialogs. Seit den späten dreissiger Jahren bot er den Rahmen für
theologische katholisch-reformierte Begegnungen. Nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
formulierte er eine Reihe von Thesen und Berichten über Themen von Glauben und

Kirchenverfassung. 1972, unmittelbar vor der Tagung in Marseille, verabschiedete er den
Bericht «Pour une réconciliation des ministères». Gewisse Formulierungen dieses Berichtes,

vor allem über das Verhältnis von Kirche als Volk Gottes und pastoralem Amt. über die

Apostolizität des Amtes sowie über die Ordination, spielten in der weiteren Diskussion
über das Amt eine wichtige Rolle. Vgl. den Dokumentationsband: Pour la communion des

Eglises. L'apport du Groupes des Dombes 1937-1987, Paris (Centurion) 1988.
41 Minutes of the Meeting of the Working Committee Commission on Faith and

Order 1973, Held at the St. Sergius Monastery, Zagorsk, USSR, August 6-14, 1973

(FOP 66), Geneva (WCC) 1973, 20.

154



Die Konvergenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

Im Bericht des Sekretariates lesen wir folgende Erwägungen: «Was

soll nun mit diesen Texten geschehen? Ich bin mir dessen bewusst, dass

sie nicht das letzte Wort über diese drei Themen sprechen. Manches kann
besser und richtiger formuliert werden, und ich hoffe, dass die Kommission

die Qualität der Texte noch um eine Stufe steigern wird. Ich hoffe
aber, dass Sie sich zugleich Gedanken darüber machen, wie der bisher
erreichte Konsensus den Kirchen am besten unterbreitet wird Die
Kommission wird sich darum die Frage stellen müssen: Sind die drei Texte reif
genug, dass sie den Kirchen mit einem gewissen Nachdruck und der

Erwartung einer verbindlichen Antwort vorgelegt werden können? Die
weitere Arbeit... hat nur Sinn, wenn die Kirchen selbst sie als Fortsetzung
des bisher Geleisteten betrachten.»42

Die Kommission folgte dieser Aufforderung. Die Texte wurden nochmals

überarbeitet und dann zur Veröffentlichung freigegeben. Eine kleine
Gruppe wurde damit beauftragt, die Einzelheiten zu regeln43. Die Texte
wurden in einem hübschen, fast zu reichlich illustrierten Büchlein
publiziert44.

Eine neue Periode hatte mit dieser Veröffentlichung begonnen. Von

jetzt an ging es in erster Linie darum, einen konstruktiven Prozess der
Rezeption in die Wege zu leiten. Im Vorwort zu dem Büchlein heisst es: «Die
Kommission wird für eine Weile an den Themen nicht weiterarbeiten. Sie

ist der Meinung, dass es nun an den Kirchen ist, sich zu ihrer Arbeit zu
äussern. Die Diskussion kann nur aufgrund von weiterführenden Äusserungen

konstruktiv und fruchtbar fortgesetzt werden. Es bedarf einer neuen
Ebene der Diskussion, und diese Ebene kann nur durch die Kirchen selbst

geschaffen werden.»45

Die drei Texte wurden gut aufgenommen und sofort in mehrere Sprachen

übersetzt. Wichtig war es, dass die Vollversammlung des ÖRK in

42 Geiko Müller-Fahrenholz (Hg.), Accra 1974. Sitzung der Kommission für Glauben

und Kirchenverfassung. Berichte, Reden, Dokumente (ÖR.B 27). Korntal bei

Stuttgart (Evang. Missionsverlag) 1975, 20; englisch: Accra 1974 - Uniting in Hope.
Reports and Documents from the Meeting of the Faith and Order Commission. 23 Ju-

ly-5 August, 1974, University of Ghana, Legon (FOP 72), Geneva (WCC) 1975, 16.
43 Accra 1974 (wie Anm. 42), 31 f., 38.
44 Geiko Miiller-Fahrenholz (Hg.), Eine Taufe, eine Eucharistie, ein Amt. Drei

Erklärungen erarbeitet und autorisiert von der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung. Sonderdruck aus: ÖR.B 27, Korntal bei Stuttgart (Evang. Missionsverlag)
1975; englisch: One Baptism, One Eucharist and a Mutually Recognized Ministry.
Three Agreed Statements (FOP 73), Geneva (WCC) 1975.

45 G. Miiller-Fahrenholz (wie Anm. 44), 5.

155



Lukas Vischer

Nairobi (Ende 1975) die Kirchen ausdrücklich aufforderte, die
Konsensuserklärungen zu prüfen und «ihre Stellungnahme bis zum 31. Dezember
1976 der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung zu übermitteln».

Zum ersten Mal in der Geschichte der Bewegung für Glauben und

Kirchenverfassung wurden Texte nicht nur mit der allgemeinen Aufforderung

«for study and appropriate action», sondern mit der Bitte um eine

Stellungnahme bis zu einem bestimmten Datum verschickt. Ausserdem
wurde ausdrücklich festgehalten, dass «die Kirchen in ihren Antworten
nicht nur prüfen sollten, ob die Konsensuserklärungen ihrer gegenwärtigen

Lehre und Praxis entsprechen, sondern auch mitteilen sollten, in
welcher Weise sie bereit sind, zu dem gemeinsamen Fortschritt auf dem Weg

zur Einheit beizutragen»46. Diese bestimmte Aufforderung trug Früchte.
Nachdem klar geworden war. dass eine gleichzeitige Antwort der Kirchen
erwartet wurde, fühlten sich mehr und mehr Kirchen zu einer Stellungnahme

verpflichtet
Die Vollversammlung von Nairobi war aber noch aus einem andern

Grund für den weiteren Verlauf des Prozesses von Bedeutung. Indem sie
das Ziel der ökumenischen Bewegung neu umschrieb, schuf sie zugleich
einen Rahmen für die weitere Arbeit. 1973 hatte die Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung in Salamanca eine grössere Tagung über

«Concepts of Unity and Models of Union» durchgeführt. Die «Einheit,
die wir suchen», war damals als «konziliare Gemeinschaft von lokalen
Kirchen, die ihrerseits vereinigt sind», beschrieben worden47. Diese
Beschreibung wurde von der VoliVersammlung von Nairobi übernommen.
Konziliare Gemeinschaft wurde verstanden als «Gemeinschaft, die in der

Lage ist, ein Konzil abzuhalten». Die Frage stellte sich darum
unausweichlich: Welche Voraussetzungen müssen erfüllt sein, damit von einer
solchen Gemeinschaft die Rede sein kann? Von vornherein klar war, dass

dazu eine Übereinstimmung über Taufe, Eucharistie und Amt gehörte. Die
drei Texte erhielten damit den Charakter eines Testes: Stellten die drei
Texte eine ausreichende Übereinstimmung dar, um diese Voraussetzung
zu erfüllen?

46 Hanfried Krüger/Waller Müller-Römheld (Hg.). Bericht aus Nairobi 75. Ergebnisse,

Erlebnisse, Ereignisse. Offizieller Bericht der fünften Vollversammlung des
Ökumenischen Rates der Kirchen, 23. Nov. bis 10. Dez. 1975 in Nairobi/Kenia. Frankfurt

a.M. (Lembeck) 1976, 36.
47 Report of the Salamanca Consultation on »Concepts of Unity and Models of

Union«, September 1973, in: ER 26 (1974) 291-303.

156



Die Konvergenztexte über Taufe, Abendmahl und Amt

9. Die Auswertung - Crêt-Bérard / Loccum/Genf 1977

Die Zahl der Zuschriften von Seiten der Kirchen war ungewöhnlich hoch.

Anfangs 1977 hatten an die hundert Kirchen ihre Stellungnahme eingesandt.

Es war von vornherein klar, dass sie, wenn die Kirchen nicht
enttäuscht werden sollten, sorgfältig ausgewertet werden mussten. Während
sechs Monaten arbeitete der niederländische Theologe Dr. Bert Hoede-
maker an dieser Aufgabe. In einem ausführlichen Memorandum gab er eine

Übersicht sowohl über die Übereinstimmungen als auch die verbleibenden

Divergenzen.
Im Mai 1977 wurde in Lausanne das 50-jährige Jubiläum der Ersten

Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung gefeiert: eine
Gelegenheit zu realisieren, wie viel - und zugleich auch wie wenig - sich in
diesen fünf Jahrzehnten verändert hatte. Die Feierlichkeiten waren von
grosser Hoffnung gekennzeichnet. Ein neuer Elan schien sich abzuzeichnen48.

Unmittelbar danach kamen in Crêt-Bérard (in der Nähe von
Lausanne) vierzig Theologen zusammen, um die Antworten der Kirchen
auszuwerten. Die Tagung wurde von John Deschner, Professor an der Perkins
School of Theology in Dallas (USA), geleitet. Seine Verdienste um die
Arbeit der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung in jener Zeit können

kaum hoch genug eingeschätzt werden. Er hatte eine ungewöhnliche
Fähigkeit, auf Menschen zu hören. Er konnte auf Vorschläge jeder Art
eingehen und doch das im Auge behalten, was die Situation erforderte. Unter
seiner Aegide entstand ein Plan für das weitere Vorgehen. Der Entwurf
wurde dem Arbeitsausschuss für Glauben und Kirchenverfassung
weitergegeben und von diesem wenige Wochen später auf seiner Sitzung in Loc-
cum (Deutschland) überarbeitet und ergänzt49.

Es war von vornherein klar, dass die drei Texte revidiert werden mussten.

«Der entscheidende nächste Schritt wird sicherlich sein müssen, die

gemeinsamen Erklärungen anhand der Stellungnahmen aus den Kirchen
zu überarbeiten. Diese Aufgabe wird die Kommission für Glauben und

Kirchenverfassung in der nächsten Zeit zu bewältigen haben.»50 Für die

48 Lausanne 1977. Fifty Years of Faith and Order (FOP 82), Geneva (WCC) 1977.
49 Auf dem Wege zu einem ökumenischen Konsensus über Taufe, Eucharistie und

Amt. Eine Antwort an die Kirchen (FOP 84) Geneva (WCC) 1977; englisch: Towards
an Ecumenical Consensus on Baptism, the Eucharist and the Ministry. A Response to
the Churches (FOP 84), Geneva (WCC) 1977. Dieses Heft enthält den Bericht von
Crêt-Bérard/Loccum, den Bericht des Sekretariates der Kommission an den
Zentralausschuss und den Brief an die Kirchen.

50 Auf dem Wege (wie Anm. 49), 6.

157



Lukas Vischer

«Antwort auf die Antworten der Kirchen» wurden darum für jeden der
drei Texte einerseits die Punkte zusammengestellt, die als gesicherter
Konsensus gelten konnten, andererseits diejenigen, die weiterer vertiefender

Arbeit bedurften.
Der Kommission war vor allem daran gelegen, den weiteren Prozess

so zu gestalten, dass der Konsensus unter den Kirchen wachsen konnte.

Wichtiger als eine möglichst rasche Neufassung der Texte war es darum,
den Prozess auszudehnen und ihm klarere Umrisse zu geben. Der Bericht
von Crêt-Bérard/Loccum enthält darum eine lange Reihe von Empfehlungen,

die darauf zielen, den werdenden Konsensus zu festigen und auf
allen Ebenen der ökumenischen Bewegung zum Tragen zu bringen. Sie

richten sich an die Mitgliedkirchen, an die konfessionellen Weltbünde und

an die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung selbst. Der
Gedanke hinter diesen Empfehlungen ist einfach und klar: Die Sache der Einheit

kann nur vorangetrieben werden, wenn sich alle Akteure der
ökumenischen Bewegung gleichzeitig in Bewegung setzen. Die Kommission
wollte den Kirchen dafür Zeit geben. Der Bericht von Crêt-Bérard/Loccum

stellte eine Neufassung der drei Texte für die Sechste Vollversammlung

des ÖRK in Aussicht und schlug den Kirchen vor, sich an der weiteren

Arbeit zu beteiligen. In der «Antwort auf die Antworten der Kirchen»
sollten darum die folgenden beiden Fragen gestellt werden:

«a) Entsprechen die auf S. 8 ff. zusammengefassten gemeinsamen Perspektiven

Ihren eigenen Überzeugungen? Weisen sie einen Weg für die Revision der

Konsensuserklärungen? Welche Art Hilfe können sie zu Fragen geben, bei
denen noch immer Uneinigkeit besteht? Im Besonderen, haben Sie irgendwelche
Einsichten in Bezug auf Ausmass und Form des Konsensus vorzuschlagen,
der für die Einheit der Kirche notwendig ist?

b) Was können Sie mit den Empfehlungen anfangen, die Sie in den letzten
Abschnitten des Dokumentes finden? Welche von ihnen treffen besonders auf Ihre

Situation zu?»51

Der Zentralausschuss des ÖRK folgte diesen Vorschlägen52. Eine
Antwort wurde bis zum 31. Dezember 1978 erbeten.

Der seit der Sitzung in Accra 1974 eingeleitete Prozess warf für die
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung unerwartete Fragen auf.
In der bisherigen Arbeit war es vor allem darum gegangen, gemeinsame
Perspektiven im theologischen Verständnis zu entwickeln. Im Austausch

51 Auf dem Wege (wie Anm. 49), 35.
52 World Council of Churches. Central Committee, Geneva 1977, Minutes. 22.

158



Die Konvergenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

mit den Kirchen traten andere Aspekte in den Vordergrund. Bereits auf der

Tagung in Crêt-Bérard wurde deutlich, dass eine Klärung des Begriffs
«Konsensus» erforderlich war. Bisher waren drei Texte ohne viel Aufhebens

als «Konsensus» bezeichnet worden. Waren sie es aber wirklich? Die
Stellungnahmen zeigten, dass im besten Fall von einem partiellen
Konsensus die Rede sein konnte. Mehr und mehr setzte sich darum der Begriff
der «Konvergenz» durch53. Ohne bereits ein Konsensus zu sein, weisen
die Texte doch auf eine verheissungsvolle Annäherung hin. Sie stellen
gewissermassen einen Konsensus im Aufbau dar. Diese Einsicht führt dann
aber unweigerlich zu der Frage, wie viel Übereinstimmung für die Einheit
der Kirche eigentlich erforderlich ist. Die Klärung dieser Frage wurde
immer dringlicher.

Eine zweite wichtige Frage ergab sich aus dem Umstand, dass der
ÖRK die Kirchen zu einer offiziellen Stellungnahme aufgefordert hatte.

Diese Aufforderung stellte für manche Kirchen eine Herausforderung dar.

Wie sollten sie auf diese Anfrage antworten? Genügte es, einige Theologen

mit einer Stellungnahme zu beauftragen? Oder mussten die Texte
einer Synode vorgelegt werden? Manche Stellungnahmen spiegelten etwas

von dieser Verlegenheit wider. Darüber hinaus wurde deutlich, dass die
Art und Weise der Entscheidungsfindung von Kirche zu Kirche verschieden

war. Müsste darum nicht auch darüber eine Einigung erzielt werden?

Die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung wurde durch die
Erfahrung im Umgang mit den Konvergenztexten dazu geführt, eine Studie
darüber anzustellen, wie Kirchen zu autoritativen Entscheidungen kommen.

Die Frage wurde weniger im Bericht von Crêt-Bérard/Loccum selbst
als im Bericht des Sekretariates an den Zentralausschuss aufgeworfen54.

10. Die letzte Etappe vor der Tagung der Kommission in Lima

Der Arbeitsausschuss befasste sich in Loccum auch ausführlich mit dem

weiteren Vorgehen. Er erstellte eine Art von Marschplan bis zur Sechsten

Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen, die damals noch
für 1982 vorgesehen war. In den ersten beiden Jahren sollte sich die
Aufmerksamkeit auf die Stellungnahmen der Kirchen konzentrieren. Um den

Austausch zwischen der Kommission und den Kirchen zu intensivieren,

53 In der englischen Fassung des Briefes an die Kirchen wird er ausdrücklich
benützt, vgl. Towards an Ecumenical Consensus (wie Anm. 49). 29.

54 Towards an Ecumenical Consensus (wie Anm. 49). 31 f.

159



Lukas Vischer

sollten die Kirchen, die reagiert hatten, nicht nur eine Empfangsbestätigung,

sondern eine eingehende, individuelle Antwort erhalten55. Die Zeit
bis zu dem den Kirchen gegebenen Termin sollte dazu benützt werden, die
wichtigsten offenen Fragen zu identifizieren. Danach, d.h. in der Zeit von
August 1978 bis August 1980, sollten die Texte überarbeitet werden. Die
Tagung der Kommission im Jahre 1981 sollte dann einen Text zuhanden
der Vollversammlung verabschieden.

Um diesen Prozess durchzuführen, wurde ein neues Team ernannt.
Zwei Überlegungen spielten bei der Zusammensetzung eine bestimmende

Rolle. Die Gruppe sollte aus Personen bestehen, die mit diesem oder
jenem Aspekt des Prozesses vertraut waren, und sie müsste selbstverständlich

konfessionell möglichst ausgewogen sein. Ausser Bert Hoedemaker,
der eingehend über die Stellungnahmen gearbeitet hatte, gehörten ihr an:

Protopresbyter Vitali Borovoy, Nils Ehrenström, Anton Houtepen, Frère
Max Thurian, Metropolit Emilianos Timiadis, Lukas Vischer und Geoffrey

Wainwright56. Max Thurian war in der Lage, teilzeitlich im Sekretariat

der Kommission mitzuarbeiten.
Wichtige zusätzliche Perspektiven wurden auf der Tagung der

Kommission in Bangalore (Sommer 1978) entwickelt. Der Versuch wurde
gemacht, die Bemühung um einen Konsensus über Taufe, Eucharistie und
Amt in einen umfassenderen Rahmen zu stellen. In erster Linie bekannte
sich die Kommission erneut zu dem von der Vollversammlung von Nairobi

formulierten Ziel der ökumenischen Bewegung, nämlich der konziliaren

Gemeinschaft. Alle Bemühungen der Kommission sollten sich von
diesem Ziel leiten lassen. Die Kommission sollte es sich zugleich zur Aufgabe

machen, es noch genauer zu beschreiben. Sie war sich einig darüber,
dass zur Verwirklichung der gesuchten Einheit drei Voraussetzungen
erfüllt sein müssen: a) ein gemeinsames Verständnis des apostolischen
Glaubens; b) die gegenseitige Anerkennung von Taufe, Eucharistie und
Amt; und c) Übereinstimmung darüber, wie die Kirche lehrt und
entscheidet. Die weitere Arbeit müsste, so wurde argumentiert, auf drei Ebe-

55 Standing Commission on Faith and Order. Loccum 1977. Minutes, 21. Das
Sekretariat verfasste in der Tat zahlreiche solche Antworten.

56 Vgl. M. Thurian (wie Anm. 1), 82. Dieses Team wurde erst nach Bangalore
eingesetzt. Die Angabe im Vorwort zu den Texten von Lima (vgl. Anm. 68), dass
zwischen den Plenarsitzungen der Kommission (Accra 1974), Bangalore (1978) und
Lima (1982) «die Ständige Kommission und ihr Redaktionsausschuss über Taufe,
Eucharistie und Amt unter dem Vorsitz von Frère Max Thurian (Taizé Bruderschaft)
an diesen Texten weitergearbeitet» habe, ist also unzutreffend.

160



Die Konvergenztexte über Taufe, Abendmahl und Amt

nen zugleich vorangetrieben werden. Die Formulierung einer Konvergenz
unter den Kirchen über Taufe, Eucharistie und Amt müsste begleitet werden

von Bemühungen, auch die beiden andern Voraussetzungen zu erfüllen.

Darüber hinaus war der Kommission klar, dass Fortschritte auf dem

Weg zur Einheit nur erzielt werden konnten, wenn die Gemeinschaft der

Kirchen in der ökumenischen Bewegung in immer grösserem Masse
erfahrbar wurde. Konsensus kann nur entstehen, wo die Bereitschaft dazu

vorhanden ist. Konsensus setzt den Willen zur Gemeinschaft (consentire)
voraus57.

Die Stellungnahmen der Kirchen hatten gezeigt, dass es bei der Revision

nicht allein um die Neuformulierung gewisser Aussagen gehen konnte.

Um die Konvergenz noch widerstandsfähiger zu machen, müsste in

gewissen Bereichen noch neue Arbeit geleistet werden. In Bangalore
ergab die Diskussion, dass im Kontakt mit Kirchen, welche die Glaubenstaufe

praktizieren, die Frage nach dem Verhältnis von Taufe und Konfirmation

neu angegangen werden müsste. Ein zweiter heikler Punkt war die

Frage des Verhältnisses zwischen episkope und Bischofsamt. Und
schliesslich müsste eine offene Diskussion über das kontroverse Thema
der Frauenordination eingeleitet werden. In diesen Sonderbemühungen
ging es nicht allein darum, Perspektiven zu entwickeln, die über die

Divergenzen hinausführen konnten, sondern auch darum, Kirchen an dem
Prozess zu beteiligen, die sich in den Texten nicht ausreichend repräsentiert

sahen. So wurde das Jahr 1979 zum Jahr zusätzlicher Beratungen.
Insgesamt fanden fünf Konsultationen statt.

1) Konsultation über die Glaubenstaufe: Diese erste Tagung fand in
Southern Seminary in Louisville KT, also auf baptistischem «Territorium»

statt (28. März-1. April 1979). Die Partner waren vor allem baptistische

Theologen, aber auch andere Traditionen, welche die Glaubenstaufe

praktizieren, waren vertreten. Stephen Cranford, der für die

Organisation der Tagung verantwortlich war, schrieb über den Verlauf:
«Wir waren uns sofort dessen bewusst, dass wir unsere Tauftheologien in

polemischer Sprache der Vergangenheit vertreten konnten oder uns den

gemeinsamen Verlegenheiten der Gegenwart stellen mussten. Der zweite
Weg behielt glücklicherweise die Oberhand Wir entdeckten, dass die

S7 Minutes and Supplementary Documents from the Meeting of the Commission
on Faith and Order 1978, Held at The Ecumenical Christian Centre Whitefield.
Bangalore, India. 16-30 August, 1978 (FOP 93), Geneva (WCC), 1979, 93 ff.

161



Lukas Vischer

Praxis unserer Kirchen nicht so gegensätzlich ist, wie man aufgrund der
klassischen Positionen vermuten könnte.»58

2) Begegnung mit orthodoxen Theologen: Immer wieder war von
orthodoxer Seite geltend gemacht worden, dass die Arbeit von Glauben und

Kirchenverfassung zu ausschliesslich von protestantischen Fragestellungen

beherrscht war. Um diesem Vorwurf zu begegnen, fand im orthodoxen

Zentrum des ökumenischen Patriarchates in Chambésy GE eine
Aussprache mit einer repräsentativen Gruppe von orthodoxen Theologen statt

(31.Mai-2. Juni 1979). Der Leiter des Zentrums, Metropolit Damaskinos

Papandreou, führte den Vorsitz59.

3) Zweites Forum für bilaterale Gespräche: Nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil hatten zahlreiche World Communions bilaterale Dialoge

mit der römisch-katholischen Kirche, mehr und mehr aber auch
untereinander aufgenommen. Welche Bedeutung kam den gemeinsamen
Erklärungen zu, die sich aus diesen Gesprächen ergaben? In welchem
Verhältnis standen bilateraler und multilateraler Konsensus zueinander? Die
Frage war für die Arbeit der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung

von höchster Bedeutung. Um darüber grössere Klarheit zu gewinnen,

bot Nils Ehrenström dem Sekretariat seine Dienste an60. Zusammen
mit Günther Gassmann veröffentlichte er 1975 eine Übersicht über die
bilateralen Gespräche61. Die Kommission beschränkte sich aber nicht auf eine

Übersicht. Sie schlug - zum ersten Mal 1973 - vor, dass die World
Communions ein Forum über bilaterale Dialoge einberufen sollten. Gegen
viel Widerstand, vor allem von römisch-katholischer Seite, kam es 1978

zu einer ersten Begegnung. Auf der zweiten Session des Forums (5-

58 Louisville Consultation on Baptism, in: Review and Expositor. A Baptist
Theological Journal 77(1/1980) FOP 97. 6.

59 Minutes of the Meeting of the Faith and Order Standing Commission 1979, Held at

Taizé, France, August 20-24, 1979 (FOP 98), Geneva (WCC) 1980, appendix VU, 81 ff.
60 Nils Ehrenström (gest. 1984) blickte auf eine lange Erfahrung zurück. Er stammte

aus Schweden und war lange Zeit Studiensekretär der Bewegung für Praktisches
Christentum gewesen; später lehrte er an der Universität Boston. Nach seiner
Pensionierung liess er sich in der Nähe von Genf nieder und arbeitete ehrenamtlich für das

Sekretariat für Glauben und Kirchenverfassung.
61 Nils Ehrenström/Günther Gassmann, Confesssions in Dialogue. A Survey of

Bilateral Conversations among World Confessional Families 1959-1974 (FOP 74),
Geneva (WCC) 31975.

162



Die Konvergenztexte über Taufe, Abendmahl und Amt

9. Juni 1979) standen dann die Konvergenztexte im Mittelpunkt der
Aufmerksamkeit. Die Wechselwirkung zwischen den Übereinstimmungen,
die in den bilateralen Dialogen gewonnen worden waren, und den drei
Texten der Kommission wurde untersucht. Insbesondere wurde gemeinsam

nach dem Wesen von Konsensus gefragt.

4) Konsultation über Episkope and Episcopate in Ecumenical
Perspective: In zahlreichen Stellungnahmen zum Text über das Amt war
moniert worden, dass die Frage nach den Formen des Amtes nicht ausreichend

behandelt worden sei. Im Lichte dieser Kritik war klar, dass ein

revidierter Text auf die Frage antworten müsse, «welche Formen des

ordinierten Amtes zur Leitung der Kirche erforderlich sind»62. Eine besondere

Tagung (13.-16. August 1979 in Genf) ging auf diese Frage ein.

Einigkeit herrschte darüber, dass in der Kirche episkope ausgeübt werden
müsse. Durch welche Strukturen muss oder kann dies geschehen? Welche
Rolle kommt dem ordinierten Amt in diesen Strukturen zu? Der
Ausgangspunkt für die Diskussion war eine Arbeit von Professor J.K.S. Reid

(Kirche von Schottland). Vertreter verschiedener konfessioneller Traditionen

trugen ihre Sicht der Dinge vor. Es gelang, in einem Memorandum
zuhanden der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung eine
gemeinsame Analyse der Frage zu erarbeiten.

5) Ordination der Frau: Ein Konsensus über das Amt war ohne eine

Verständigung über diese Frage nicht denkbar. Die Auswertung der

Stellungnahmen auf der Tagung von Crêt-Bérard (1977) hatte dies deutlich

gemacht. Um die Diskussion in Gang voranzutreiben, wurde auf der

Tagung ein besonderes Arbeitspapier formuliert. Die Kommission hatte sich
bereits auf der Tagung in Accra (1974) der Frage zuzuwenden begonnen.
In dem Masse als mehr und mehr Kirchen sich entschlossen, Frauen zum
Amte zu ordinieren, wurde eine konsequente Arbeit über das Thema

dringlicher. In den späten siebziger Jahren wurde darum ein breit
angelegtes Studienprojekt über die «Gemeinschaft von Frauen und Männern in
der Kirche» in Gang gesetzt. Die amerikanische Pfarrerin Constance Par-

vey war die treibende Kraft dieses Unternehmens. Die Studie trug viel dazu

bei, in der ökumenischen Bewegung ein neues Problembewusstsein zu
schaffen. Im August/September 1979 fand im Rahmen der Studie in Klin-

62 Vgl. The Reports of the Forum on Bilateral Conversations, Forum II (FOP 96),
Geneva (WCC) 1979.

163



Lukas Vischer

genthal (Frankreich) eine Konsultation über das Thema der Ordination
statt. Der Bericht war für die spätere Revision der Konvergenztexte
wegleitend63.

Gleichzeitig begann die Revision der Texte. Im Mai 1979 kam das

nach der Sitzung der Kommission in Bangalore ernannte Steering
Committee zusammen. Neue Einsichten wurden in die Texte eingearbeitet. Ein

wichtiges Element der Revision war die Unterscheidung zwischen Haupttext

und Kommentar. Diese Differenzierung erlaubte es, auf unterschiedlichen

Ebenen und zugleich auf unterschiedliche Weise zu formulieren.
Auf eine These folgte der Kommentar, der die Konvergenz argumentativ
erklärte und zugänglich zu machen suchte. Im Vorwort zu den Lima-Texten

wird die Unterscheidung folgendermassen umschrieben: «Der Haupttext

zeigt die wesentlichen Bereiche der theologischen Konvergenz auf; in
den Kommentaren wird entweder auf historische Differenzen verwiesen,
die überwunden worden sind, oder es werden umstrittene Fragen genannt,
die noch weiterer Klärung bedürfen.»

Während über Taufe und Eucharistie rasche Fortschritte erzielt werden
konnten, erwies sich die Diskussion über das Amt als weit schwieriger.
Ende August 1979 ging das Mandat Lukas Vischers als Direktor der
Kommission zu Ende. William H. Lazareth übernahm die Leitung des
Sekretariates. Die Leitung des Steering Committee wurde Max Thurian
übertragen. Lukas Vischer wurde gebeten, bis zur nächsten Sitzung des Steering

Committee im Januar 1980 einen neuen Entwurf für den Text über das

Amt zu erstellen64. Das Resultat seiner Arbeit fand, was die Struktur
angeht, weitgehende Zustimmung.

Im Laufe des Jahres 1980 kam das Steering Committee dreimal
zusammen: im Januar und Juni in Genfund im Oktober/November in Rom.
Die drei Texte wurden Schritt für Schritt überarbeitet, um Unklarheiten
und mögliche Missverständnisse zu beseitigen. Die Standing Commission

63 Constance F. Parvey (Hg.). Ordination of Women in Ecumenical Perspective.
Workbook for the Church's Future (FOP 105), Geneva (WCC) 1980; die Studie fand
zwei Jahre später ihren Abschluss auf einer Tagung in Sheffield (1981), vgl. Constance

F. Parvey (Hg.), The Community of Women and Men in the Church. A Report of the

World Council of Churches' Conference, Sheffield, 1981, Geneva (WCC) 1983;
deutsch: dies. (Hg.), Die Gemeinschaft von Frauen und Männern in der Kirche, Neu-

kirchen-Vluyn (Neukirchener) 1985.
w Minutes (wie Anm. 49), 39.

164



Die Konvergenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

traf sich erneut im Januar 1981 in Annecy (Frankreich)65. Die Revision
war weitgehend abgeschlossen. Die beherrschende Frage war jetzt, wie
die Plenary Commission dafür gewonnen werden konnte, die Texte zu
verabschieden. Bereits auf ihrer Sitzung in Taizé (1979) hatte die Standing
Commission vorgeschlagen, dass die Texte den Mitgliedern der Kommission

vor der Zusammenkunft in Lima nochmals unterbreitet werden sollten.

Dieser Vorschlag wurde jetzt realisiert. Die Antworten der
Kommissionsmitglieder wurden vom Steering Committee eingearbeitet. Wichtig
war ausserdem, dass der Zentralausschuss des ÖRK auf seiner Sitzung im
Sommer 1981 in Dresden die Kommission ermutigte, die Texte zur
Stellungnahme an die Kirchen zu senden66.

So war alles bereit für die Sitzung der Kommission im Januar 1982 in
Lima. Da Max Thurian auf die Reise nach Lima aus Gesundheitsgründen
hatte verzichten müssen, amtete Geoffrey Wainwright, methodistischer
Theologe, seit vielen Jahren mit der Arbeit der Kommission vertraut, als

Sprecher des Teams. Wenn die Texte auch viel Zustimmung fanden, wurden

doch auch Einwände erhoben. Sie betrafen vor allem die Rolle des

Heiligen Geistes in der Taufe oder genauer im gesamten Initiationsprozess
der Taufe, die Stellung des Bischofsamtes im Rahmen des dreifachen Amtes

(Bischof, Presbyter und Diakon) und die Bedeutung kultureller Faktoren

für die Sakramente, z.B. die Frage, ob die Eucharistie in allen kulturellen

Kontexten mit Brot und Wein zu feiern sei. Selbstverständlich fiel
Einzelnen auch auf, dass im Text über das Amt das «petrinische Amt» mit
keinem Wort erwähnt sei. Sollte der Text in dieser Hinsicht ergänzt
werden? Die Kommission war der Meinung, dass die bisher geleistete Vorarbeit

nicht ausreiche, um auch diesem Aspekt gerecht zu werden.
Es ging jetzt überhaupt nicht mehr in erster Linie darum, den Text zu

ändern. Das erklärte Ziel war, die Texte zu verabschieden oder genauer:
sie an die Kirchen zur Stellungnahme weiterzuleiten. Die Kommission
müsste den Text nicht in jeder Hinsicht gutheissen, sie müsste einzig
beschliessen, dass er den Kirchen zugestellt werden sollte. Die Debatte wurde

von John Deschner souverän präsidiert. Die gleich am Anfang
vorgeschlagene Resolution lautete: «Die Kommission ist der Meinung, dass die
überarbeiteten Texte über Taufe, Eucharistie und Amt einen genügenden

65 Minutes of the Meeting of the Faith and Order Standing Commission World
Council of Churches 1981. Held at the Centre Jean XXIII. Annecy. France. January
3-10. 1981 (FOP 106), Geneva (WCC) 1981.

66 World Council of Churches, Central Committee, Dresden 1981, Minutes, 64.

165



Lukas Vischer

Reifegrad erreicht haben, um in Übereinstimmung mit dem Auftrag der
Fünften Vollversammlung des ÖRK von Nairobi, erneuert durch den
Zentralausschuss in Dresden 1981, an die Kirchen weitergeleitet zu
werden.»67 Die Kommissionsmitglieder erhielten die Gelegenheit, Textänderungen

in der Perspektive dieser Resolution vorzuschlagen. Eine kleine
Redaktionsgruppe, bestehend aus einem Protestanten (Geoffrey
Wainwright), einem Orthodoxen (John Zizioulas) und einem Katholiken (Jean

Tillard) wurden mit der Aufgabe betraut, die Varianten - es waren insgesamt

192 - zu prüfen und zu entscheiden, ob sie berücksichtigt werden
sollten. Nachdem die Texte Abschnitt für Abschnitt durchgegangen worden

waren, erklärte die Kommission einstimmig ihr Einverständnis mit
der Resolution68.

11. Das Echo auf die Texte nach der Tagung in Lima

Im Vorwort zu den Texten wurde formuliert, was die Kommission von den

Kirchen erwartete: Eine offizielle Stellungnahme wurde erbeten «auf der
höchsten hierfür zuständigen Ebene der Autorität, sei es nun ein Rat, eine

Synode, eine Konferenz, eine Vollversammlung oder ein anderes
Gremium». Mit dieser Formulierung wurde noch deutlicher ausgesprochen,

67 Towards Visible Unity. Commission on Faith and Order, Lima 1982, Band 1:

Minutes and Addresses (FOP 112), Geneva (WCC) 1982, 83. Die Vollversammlung
von Nairobi hatte die Kirchen in erster Linie gebeten, bis Ende 1976 eine Stellungnahme

einzusenden. Aufgrund der Antworten sollte dann die Studie über Taufe,
Eucharistie und Amt «fortgeführt und vertieft werden», vgl. H.KrügerAV. Müller-Röm-
held (wie Anm. 46). 26. An ihrer Sitzung in Lima knüpfte die Kommission an diesen
Satz an. Sie interpretiert die revidierten Texte als Erfüllung des damals erteilten
Mandates. Auch die Resolution des Zentralausschusses des ÖRK wird ausserordentlich
extensiv gedeutet. Sie enthält keinen Hinweis auf die Vollversammlung von Nairobi,
sondern lautet nur einfach: «Der Ausschuss der Einheit I teilt die Hoffnung der
Ständigen Kommission, dass die Kommission auf ihrer Plenartagung in Lima in der Lage
sein wird, den Kirchen dieses Dokument mit einer entsprechenden Aufforderung zur
Stellungnahme zuzuleiten. Der Ausschuss empfiehlt, die Kirchen aufzufordern, als
einen Schritt im Rahmen des Rezeptionsprozesses eine offizielle und verbindliche
Erklärung abzugeben, in der sie zu Fragen Stellung beziehen und weitere Überlegungen
mitteilen.» Vgl. Zentralausschuss, Protokoll der 33. Tagung, Dresden 1981, 92.

68 Die drei Texte wurden veröffentlicht als: Baptism, Eucharist and Ministry (FOP
111), Geneva (WCC) 1982 / 352002; deutsch: Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen

der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen
Rates der Kirchen, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 1982 / "1987.

166



Die Konversenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

was bereits auf der Tagung in Crêt-Bérard 1977 erhofft worden war. Durch
die Antworten der Kirchen sollte eine solide ekklesiale Basis für die weitere

Arbeit von Glauben und Kirchenverfassung geschaffen werden. Die
zu beantwortenden Fragen lauteten jetzt:

- In welchem Masse kann Ihre Kirche aus diesem Text den Glauben der Kir¬
che durch die Jahrhunderte erkennen?

- Welche Folgerungen kann Ihre Kirche aus diesem Text für bilaterale Dia¬

loge und die Beziehungen zu andern Kirchen ziehen, besonders zu
denjenigen, die den Text ebenfalls als einen Ausdruck des apostolischen Glaubens

anerkennen?

- Welche richtungsweisenden Hilfen kann Ihre Kirche aus diesem Text für
ihr gottesdienstliches, erzieherisches, ethisches und geistliches Leben und

Zeugnis ableiten?

- Welche Vorschläge kann Ihre Kirche für die weitere Arbeit von Glauben
und Kirchenverfassung im Blick auf diesen Text über Taufe, Eucharistie
und Amt und das langfristige Studienprojekt «Auf dem Weg zu einem
gemeinsamen Ausdruck des apostolischen Glaubens heute?» machen?69

Das Echo war überwältigend. Die Texte wurden in zahlreiche Sprachen

- insgesamt 33 - übersetzt und in grossen Auflagen gedruckt. In den

Kirchen begann eine intensive Diskussion. Mehr als die Hälfte der

Mitgliedkirchen des ÖRK lieferten eine offizielle Stellungnahme. Auch

Nicht-Mitgliedkirchen fühlten sich angesprochen; die römisch-katholische

Kirche reichte eine Antwort ein, an der eine beträchtliche Zahl von
Bischofskonferenzen und theologischen Fakultäten beteiligt waren70.

Insgesamt gingen schliesslich 186 Stellungnahmen ein. Das Interesse ging
aber weit über die offiziellen Gremien hinaus. In vielen Kirchen wurden
die Texte in den Gemeinden diskutiert. Sie figurierten auf der Tagesordnung

von theologischen Konferenzen, Symposien und Dialogen aller Art.
Manche ökumenische Gruppen befassten sich damit. Eine Flut von
Veröffentlichungen -Anleitungen, Essays, Bücher usw. - erschien71.

Wie erklärt sich dieser Elan? Für viele kam er unerwartet. Wer hätte
gedacht, dass ausgerechnet ein von der «verstaubten» Theologenkommission
für Glauben und Kirchenverfassung veröffentlichter Text zu dem ökume-

69 Vgl. Taufe (wie Anm. 68). Vorwort.
70 Vgl. M. Thurian (wie Anm. 3), Band 6 (FOP 144). Geneva (WCC) 1988, 1—40.
71 Anton W. Houtepen u.a. (Hg.), Bibliography on Baptism. Eucharist and Ministry

(Lima-Text) 1982-1987 (IIMO Research Publication 23). Leiden 1988.

167



Lukas Vischer

nischen Bestseller - 450 000 Exemplare - werden könnte! Zwei Faktoren
sind in diesem Zusammenhang zu nennen. Die Texte waren für zahlreiche
Christen in vielen Kirchen das Signal, auf das sie gewartet hatten. Die
ökumenische Bewegung hatte Gemeinschaft über die Grenzen der Konfessionen

geschaffen. Christen begegneten einander und teilten mehr und mehr
von ihrer christlichen Existenz. Da die Unterschiede zwischen den Kirchen
aber weiterhin bestanden, konnte sich diese Gemeinschaft nicht entfalten.
War jetzt der Augenblick der «Befreiung» gekommen? War das Fundament

geliefert worden, das den Weg in die Zukunft öffnete? Viele waren nicht so

sehr an den Einzelheiten des Textes interessiert, als vielmehr an der Tatsache,

dass Theologen so verschiedener Herkunft in der Lage waren, zu einer
Übereinkunft zu kommen. Der zweite Faktor war der Umstand, dass die
Kirchen auf den Text vorbereitet worden waren. Der Entscheid der
Kommission in Lima war der vorläufige Abschluss eines langen Prozesses. Über
Jahre hinweg waren die Kirchen daraufhingewiesen worden, dass ein
Fortschritt in der ökumenischen Bewegung einzig durch ein gemeinsames
Vorgehen erzielt werden könne. Die «Fragen von Lima» kamen nicht von
ungefähr. Bereits zum dritten Mal waren die Kirchen um eine Antwort auf ein
bestimmtes Datum hin gebeten worden.

Ein wichtiges Element für den Prozess der Rezeption war die sog.
«Lima-Liturgie». Im Blick auf die Tagung der Kommission hatte Max Thurian

eine eucharistische Liturgie entworfen, in der die Einsichten des Textes

über die Eucharistie aufgenommen waren, ein Versuch, die
Eucharistiefeier so zu gestalten, dass sich Christen verschiedener Kirchen
darin wiederfinden konnten72. Diese Liturgie wurde auf der Tagung
benützt. Sie wurde für viele eine Art Symbol, vor allem nachdem sie auch
auf der Sitzung des Zentralausschusses 1982 und dann vor allem auf der
Sechsten Vollversammlung in Vancouver (1983) zelebriert worden war.
Das Bild von Robert Runcie, Erzbischof von Canterbury, als Zelebrant
machte die Runde in zahlreichen kirchlichen Zeitschriften. Andererseits
machte die Liturgie allerdings auch die bleibenden Unterschiede deutlich.
Auf evangelischer Seite wurde sie als überladen empfunden, auf orthodoxer

und römisch-katholischer Seite erlaubte auch diese Liturgie keine
gemeinsame Kommunion73.

72 Abgedruckt in: M. Thurian (wie Anm. 21 236-246; deutsch: 225-235 (auch als
Sonderdruck erschienen).

73 Später wurde der Versuch unternommen, aufgrund des Textes über die Taufe
einen Tauferinnerungsgottesdienst in den Prozess zu werfen. Unter dem Vorsitz des

168



Die Konvergenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

Die Konvergenztexte waren in den Diskussionen auf der Sechsten

Vollversammlung überhaupt ein dominantes Thema. Unter dem
offensichtlichen Einfluss der Texte war viel von einer «eucharistischen Vision»
die Rede. «In der Tat ist der Aspekt der christlichen Einheit, der für uns
hier in Vancouver am meisten in den Vordergrund gerückt ist, die eucharistische

Gesamtschau indem sie aber die organische Einheit christlichen
Engagements und ihre einzige Quelle in der inkarnierten Selbsthingabe
Christi sichtbar macht, lenkt und beflügelt die eucharistische Schau
(Vision) unsere Schritte auf dem Wege zur vollkommenen und glaubwürdigen

Verwirklichung der uns gegeben Einheit.»74 Die Versammlung
formulierte ausserdem eine lange Reihe von Empfehlungen mit dem Ziel,
den Prozess der Rezeption zu fördern und auf längere Sicht zu gestalten.

Wie ging nun aber die Kommission mit der Fülle der Stellungnahmen
um? Intensive Arbeit wurde in den folgenden Jahren geleistet. Ein BEM
Steering Group, bestehend aus Thomas Hopko, Torleiv Austad, Bischof
Daniel (Ciobotea). Akira Imahashi, Bischof Timotei (Seviciu) und Yeow
Choo Lak war für die Leitung der Operationen zuständig. Die beiden

erstgenannten Mitglieder gehörten gleichzeitig auch dem BEM Drafting Team

an, das sich mit der eigentlichen Auswertung des Textes zu befassen hatte;

die übrigen Mitglieder waren: Anton Houtepen, Emmanuel Lanne,
Mary Tanner, Günter Wagner, Geoffrey Wainwright und Morris West. Von
Seiten des Stabes waren Max Thurian (bis 1986), Günter Gassmann und

Irmgard Kindt Siegwalt (von 1987 an) verantwortlich.
Die Auswertung und die Ausarbeitung eines Berichtes an die Kirchen

begannen 1986. Die Stellungnahmen wurden vom Genfer Sekretariat
nach und nach in sechs Bänden veröffentlicht. Der Steering Group kam zu
drei Sitzungen zusammen (Venedig 1986, Annecy 1987 und Turku 1988).
Das Drafting Team machte sich 1988 an die Arbeit und erstellte in drei

Sitzungen einen Entwurf zuhanden der Tagung der Kommission für Glauben
und Kirchenverfassung in Budapest 1989). Nach eingehender Diskussion
wurde er zur Veröffentlichung freigegeben und nach endgültiger Bearbeitung

durch den Stab im Jahre darauf veröffentlicht75.

Erzbischofs von York. John Habgood. wurde ein solcher Gottesdienst zum Abschluss
der Sitzung des Zentralausschusses des ÖRK am 24. Januar 1987 in Genf gefeiert. Das
erhoffte Echo blieb aber aus. Die Anregung wurde nur vereinzelt aufgenommen.

74 Walter Müller-Römheld (Hg.). Bericht aus Vancouver 1983. Offizieller Bericht
der 6. Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen. 24. Juli bis 10. August
1983 in Vancouver/Kanada. Frankfurt a.M. (Lembeck) 1983.71.

75 Baptism bzw. Diskussion (wie Anm. 3).

169



Lukas Vischer

Der Bericht besteht aus drei Teilen. Zuerst wird die Geschichte des

ganzen Unternehmens in Erinnerung gerufen und eine Übersicht über die
Antworten der Kirchen sowohl zu den drei Texten als zum Vorwort
gegeben. Der zweite Teil geht zunächst auf Einzelfragen ein, die durch die

Stellungnahmen aufgeworfen werden und nennt dann drei allgemeinere
Themen, die weiterer Klärung bedürfen. Es sind: a) Schrift und Tradition;
b) Sakrament und Sakramentalität; c) Ekklesiologische Perspektiven, die
sich aus den Stellungnahmen ergeben. Im dritten Teil ist die von der
Kommission auf ihrer Sitzung in Budapest abgegebene Erklärung zu BEM
wiedergegeben.

Der Bericht verzichtet - nach eigenen Aussagen - auf eine eigentliche
Auswertung. «Ihre Grundüberzeugung, dass sie weder im Namen der
Kirchen spricht noch sich als eine Art <Magisterium> an sie wendet, gilt auch
für diesen Bericht. Daher versucht dieser Bericht auch nicht, die Stellungnahmen

in einer beurteilenden Weise auszuwerten, sondern möchte
vielmehr ganz bewusst die Überzeugungen und die Positionen der Kirchen so

genau wie möglich beschreiben.»76 Der Band ist darum zwar informativ,
gibt aber kaum Auskunft darüber, wie der Prozess weitergeführt werden
könnte. Dankbar wird gepriesen, was in den Jahren seit der Tagung in
Lima geschehen ist77. Es wird aber nicht deutlich, welche Schritte die
Kommission als Nächstes unternehmen wolle. Die drei Themen, die sich aus
den Stellungnahmen ergeben und weiterer Klärung bedürfen, werden
nicht als Projekte formuliert, sondern erscheinen unter dem unverbindlichen

Titel «Provisional considerations»78. Die Studie über den Apostolischen

Glauben findet kaum Erwähnung, obwohl sie doch immer wieder
als Zwillingsschwester von BEM bezeichnet worden war79. Unter dem Titel

«Schritte, die vor uns liegen» sagt die Kommission in ihrer Erklärung
nicht viel mehr als dies: «Der Lima-Prozess lässt ein Wachstum in der Einheit

deutlich werden. Ihn fortzusetzen ist von entscheidender Bedeutung
für die weitere Bewegung auf die Einheit hin. Aber es bleibt noch viel zu

tun. Wir ermutigen die Kirchen, gemeinsam weitere Schritte zu unterneh-

76 Diskussion (wie Anm. 3). 14.
77 «Dank für einen einzigartigen Prozess». in: Diskussion (wie Anm. 3). 25.
78 Baptism (wie Anm. 3), 131.
79 Das einzige Echo ist der nichtssagende Satz in der Erklärung der Kommission:

«The Commission's major projects on the apostolic faith and on the unity of the church
and the renewal of the human community are significant contributions to and participation

in the ongoing BEM process»; vgl. Baptism (wie Anm. 3). 157 f. Auf welche
Weise sie dies sind oder sein können, wird nicht erklärt.

170



Die Konvergenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

men in einer Partnerschaft des Antwortens und des Gesprächs.»80 Der
einzige konkrete Schritt, den die Kommission mitzuteilen hat, ist die Ankündigung

einer Studie über die Ekklesiologie.

12. Doch wieder eine Weltkonferenz

War mit der Verabschiedung der Konvergenztexte die Zeit für eine
Weltkonferenz über Glauben und Kirchenverfassung wiedergekommen? Die
Frage wurde bereits auf der Tagung der Kommission in Lima gestellt. Für
die Einberufung einer Weltkonferenz im Jahre 1987 führte der damalige
Direktor von Glauben und Kirchenverfassung, William H. Lazareth,
folgende Gründe ins Feld: «1) Seit 1963 wurde keine Weltkonferenz mehr
abgehalten; 2) Die heute im Gang befindlichen Studienprojekte werden in
den kommenden Jahren zur Reife kommen; 3) 1987 wird die 1200-Jahrfeier

der sieben gemeinsamen Konzile stattfinden - für die Kirchen von
heute ein wichtiger und geeigneter symbolischer Augenblick auf dem Wege

zu einem künftigen ökumenischen Konzil.»81
Die Vollversammlung von Vancouver (1983) machte sich den

Vorschlag zu eigen. Sie erklärte: «Eine solche Konferenz ist von wesentlicher

Bedeutung, um die Früchte unserer Arbeit - besonders über <Taufe,

Eucharistie und Amt>, über den gemeinsamen Ausdruck des apostolischen

Glaubens, über gemeinsame Wege des Lehrens und der Entscheidung

und über die Einheit der Kirche und die Erneuerung der menschlichen

Gesellschaft - zusammenzutragen Eine solche Konferenz hätte
nicht nur die Aufgabe, die ökumenische Situation zu sichten und zu prüfen;

sie sollte vielmehr den Kirchen bei der Auswertung der Konsequenzen

helfen, die diese verschiedenen Schritte auf dem Wege zur Einheit für
ihre ökumenischen Aufgaben und Beziehungen haben.»82 Es fällt sofort
auf, dass sich diese Vision an den von der Kommission in Bangalore 1978

formulierten Rahmenplan hält. Die drei «Voraussetzungen» für die Einheit

erscheinen wieder. Auch das Ziel der «konziliaren Gemeinschaft»
wird nochmals in Erinnerung gerufen. Die Vorstellung war also
offensichtlich, dass nach so vielen Jahren der Versuch gewagt werden sollte,
den Weg zu umfassenderer Gemeinschaft durch ein «grosses Ereignis»
zu fördern. Von einem «wichtigen ökumenischen Meilenstein» war die

80 Diskussion (wie Anm. 3). 155.
81 Towards Visible Unity (wie Anm. 67), 137.
82 W. Müller-Römheld (wie Anm. 74). 77 f.

171



Lukas Vischer

Rede. Soweit als möglich sollten nicht nur im Bereich «Taufe, Eucharistie

und Amt», sondern auch in den andern Bereichen des Rahmenplans
Fortschritte erzielt werden83.

Diese grossen Pläne stiessen auf Hindernisse. Das Datum 1987 erwies
sich als unrealistisch. 1985 auf ihrer Sitzung in Stavanger (Norwegen) rief
die Kommission zu einer Weltkonferenz im Jahre 1989 auf. «probably in
Asia, Africa or the Pacific»84. In der Benennung der Themen war eine

Verschiebung eingetreten. Neben der Arbeit an Taufe, Abendmahl und Amt
sowie dem Projekt über den Apostolischen Glauben wurde jetzt das
Gewicht auf das Thema «Die Einheit der Kirche und die Erneuerung der
menschlichem Gemeinschaft» (The Unity of the Church and the Renewal
of Human Community) gelegt. Aber auch in den folgenden Jahren konnten

keine Fortschritte erzielt werden. Der ÖRK geriet in eine Finanzkrise.
Eine Weile wurde erwogen, die Weltkonferenz für Glauben und
Kirchenverfassung und diejenige für Weltmission zusammenzulegen. Endlich
kam eine Einigung zustande, dass eine Fünfte Weltkonferenz auf das Jahr
1993 einberufen werden sollte. Die Planung dieses Ereignisses war auf der

Sitzung der Kommission in Budapest (1989) allerdings noch sehr
unbestimmt. Nach dem Wegfall des Symbols des Jahres 787 stand jetzt die
Erinnerung an die Weltkonferenz von Montreal im Vordergrund - die
Aufmerksamkeit konzentrierte sich auf die dreissig Jahre von 1963 bis 1993.

Damit fiel der ausdrückliche Bezug auf die konziliare Vergangenheit der
Kirche weg85.

199! fand die Vollversammlung des ÖRK in Canberra statt. Es fällt
auf, dass das in Lima mit so viel Elan gefeierte Projekt «Taufe, Eucharistie

und Amt» jetzt kaum mehr vorkommt. Der Bericht der Sektion «Einheit»

ist eine Sammlung von Allgemeinheiten. BEM wird nur gerade im

83 In einem Artikel unter dem Titel « 1987: Lima and beyond» zeigte William H.
Lazareth in mehr Einzelheiten, was der Inhalt dieser Weltkonferenz sein könnte. Sie

sollte nach seinem Dafürhalten der Förderung der Einheit als konziliarer Gemeinschaft
der Kirchen dienen. Das Symbol der Jahreszahl 1987 war ihm aus diesem Grunde
wichtig. Lazareth meinte, dass im Blick auf diese Weltkonferenz die beiden Studien
über den apostolischen Glauben und über Taufe, Eucharistie und Amt miteinander
verknüpft werden sollten. Vgl. William H. Lazareth, 1987: Lima and beyond, in: M. Thurian

(wie Anm. 21), 185-196.
84 Faith and Renewal. Reports and Documents of the Commission on Faith and

Order, Stavanger 1985,Norway, 13-25 Aug. 1985 (FOP 131). Geneva (WCC) 1986,236 ff.
85 Faith and Order 1985-1989. The Commission Meeting at Budapest 1989 (FOP

148), Geneva (WCC) 1990. 289-298.

172



Die Konvergenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

Vorbeigehen als Beispiel einer ökumenischen Initiative aus jüngster
Vergangenheit erwähnt86.

Wesentlich substantieller ist die von der Vollversammlung vom
Bericht gesondert gutgeheissene Erklärung über die «Einheit, die wir
suchen». Sie enthält Ansätze, die für die weitere Arbeit an den drei Texten
hätten wegweisend werden können. Der alles bestimmende Schlüsselbegriff

der Erklärung ist communio. Gleich der erste Satz gibt den Inhalt
zu erkennen: «Nach der Heiligen Schrift ist es Gottes Wille, die ganze
Schöpfung unter der Herrschaft Jesu Christi zusammenzufassen, in dem
durch die Kraft des Heiligen Geistes alle in die Gemeinschaft mit Gott
geführt werden sollen.»87 Was aber die Erklärung vor allem auszeichnet,
ist die starke Betonung der Vielfalt im Leben der Kirche. Noch pointierter

als die früheren Erklärungen von Neu Delhi (1961) und Nairobi
(1975) macht sie deutlich, dass Einheit nicht mit Uniformität zu
verwechseln sei. «Verschiedenheiten, die in theologischen Traditionen und
unterschiedlichen kulturellen, ethnischen oder historischen Kontexten
wurzeln, gehören zum Wesen der Gemeinschaft... In der Gemeinschaft
werden Verschiedenheiten zu einem harmonischen Ganzen zusammengeführt

als Gaben, die zum Reichtum und zur Fülle der Kirche Gottes

beitragen.» Erst in zweiter Linie wird dann hinzugefügt: «Die Vielfalt ist

jedoch nicht unbegrenzt. Sie ist zum Beispiel nicht legitim, wenn sie es

unmöglich macht, Jesus Christus als Gott und Heiland gestern, heute
und derselbe auch in Ewigkeit (Hebr 13,8), das Heil und letztliche
Bestimmung der Menschen gemäss dem Zeugnis der Heiligen Schrift und
der Verkündigung der apostolischen Gemeinschaft gemeinsam zu
bekennen.»

Dieser Hinweis wirft die Frage auf, wie viel Übereinstimmung zur
gegenseitigen Anerkennung der Kirchen erforderlich sei. Die Antworten
der Kirchen auf die drei Texte hatten gezeigt, dass die Positionen der
Kirchen nach wie vor weit auseinanderliegen. War es denkbar, dass sie sich
in Zukunft einander annähern würden? Müsste nicht eher gefragt werden,

86 Walter Müller-Römheld (Hg.). Im Zeichen des Heiligen Geistes. Bericht aus

Canberra 1991. Offizieller Bericht der Siebten Vollversammlung des Ökumenischen
Rates der Kirchen. 7. bis 20. Februar 1991 in Canberra/Australien, Frankfurt a.M.

(Lembeck) 1991. 101; vgl. auch Michael Kinnamon (Hg.) Signs of the Spirit. Official
Report. Seventh Assembly. Canberra, Australia. 7-20 February 1991. Geneva (WCC)
/ Grand Rapids MI (Eerdmans) 1991. 97.

87 W. Müller-Römheld (wie Anm. 86). 173-176. Für eine ausführlichere Kritik vgl.
Lukas Vischer, Ist das wirklich die «Einheit, die wir suchen»? in: ÖR 41 (1992) 7-24.

173



Lukas Vischer

inwieweit sich unter den Kirchen eine neue Sicht des Verhältnisses von
Einheit und Vielfalt durchsetzen konnte?

Zu einem eigentlichen Plan kam es aber auf der Vollversammlung von
Canberra nicht. Die Erklärung über die «Einheit, die wir suchen» endet
mit dem dringlichen Aufruf an die Kirchen, auf dem Weg zu sichtbarer
Einheit voranzuschreiten. Sie werden eingeladen, von BEM dabei
möglichst weitgehenden Gebrauch zu machen. Wie das geschehen sollte, blieb
aber auf der Vollversammlung offen. Vom Projekt der Fünften Weltkonferenz

für Glauben und Kirchenverfassung ist mit keinem Wort mehr die Rede.

Der ÖRK betrachtete das Vorhaben offensichtlich als Sondergärtchen
der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung. Wie aber sollte die
Weltkonferenz eine Bewegung in den Kirchen auslösen können, wenn
sich nicht einmal der ÖRK aktiv an der Planung beteiligte?

Die Weltkonferenz fand 1993 in Santiago de Compostela, Spanien,
statt. Als Thema wurde die schöne Formulierung gewählt: «Towards
koinonia in Faith, Life and Witness». Das Ziel wurde in einem Vörberei-

tungspapier folgendermassen umschrieben:

- «Eine Bilanz vorzunehmen, was durch den ökumenischen Dialog in Glau¬
ben und Kirchenverfassung und darüber hinaus auf dem Weg zur sichtbaren

Einheit erreicht worden ist;

- Die Kirchen herauszufordern, diese Ergebnisse noch umfassender in ihr
Denken, Leben und ihre ökumenischen Beziehungen hineinzunehmen;

- Die Kirchen zu ermutigen, die bereits bestehende, wenngleich unvoll¬
kommene, Gemeinschaft zu bekräftigen und zu leben und allen Tendenzen

zu widerstehen, rückwärts zu gehen:

- Diejenigen - alten und neuen - Fragen zu identifizieren, die weiterhin Hin¬
demisse für volle Gemeinschaft darstellen, und Wege zu ihrer Überwindung

aufzuzeigen;

- Miteinander über die zukünftigen Orientierungen und Prioritäten der öku¬

menischen Bewegung, des ÖRK und besonders seiner Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung nachzudenken.»88

Die Absicht war also, die verschiedenen Stränge der in den letzten drei
Jahrzehnten geleisteten Arbeit zu einem Ganzen zusammenzuführen. Die
Bezeichnung der Kirche als koinonia sollte als Schlüssel oder Brennpunkt
dienen.

88 Auf dem Weg zur koinonia im Glauben, Leben und Zeugnis. Ein Diskussionspapier.

April 1993, Genf (WCC) 1993, 7.

174



Die Konveraenztexte über Taufe, Abendmahl und Amt

Die Konvergenztexte kommen sowohl im Vorbereitungspapier als in
den Sektionsberichten immer wieder vor. Auf der Konferenz befasste sich
eine der Sektionen, «Sharing a Common Life in Christ», ausschliesslich
mit «Taufe, Eucharistie und Amt». Aufs Ganze gesehen reproduzierte sie

in andern Worten, was bereits im Bericht von 1990 zu lesen stand89. Es

wird zunächst darauf hingewiesen, dass das Verständnis des Begriffs
Sakrament der Vertiefung bedürfe. Dann wird eine lange Reihe von Deside-
ria aufgezählt, die sich aus dem Umgang der Kirchen mit den

Konvergenztexten ergeben haben und schliesslich vorgeschlagen, eine Studie
über das allgemeine Thema der Ekklesiologie zu unternehmen. Diese
Übersicht ist gewiss instruktiv, stellt aber keine Herausforderung an die
Kirchen dar. Der Rahmenplan der Sitzung in Bangalore (1978) wird nicht
durchgehalten. Zwar ist noch die Rede von den beiden ersten «Voraussetzungen»,

die damals formuliert worden waren: Übereinstimmung im
apostolischen Glauben und Konsensus über Taufe, Eucharistie und Amt. Die
Notwendigkeit, über gemeinsames Lehren und Entscheiden ins Klare zu
kommen, ist aber aus Abschied und Traktanden gefallen. Es bleibt bei

allgemeinen Aufforderungen. So lesen wir z.B. in der Botschaft: «Das
ökumenische Ziel ist noch nicht erreicht. Die Kirchen haben eine volle gegenseitige

Anerkennung der Taufe noch immer nicht verwirklicht. Nach wie
vor bestehen Hindernisse für eine gemeinsame Teilhabe von Christen aus
allen Kirchen am Tisch des Herrn. Fortschritte werden wir erreichen,
wenn wir uns auf neue Wagnisse und Erkenntnisse in dem uns einenden
Glauben einlassen, und nicht durch Kompromisse, die die Probleme nur
verschleiern. Die Auseinandersetzung mit diesen Hindernissen ist die
besondere Aufgabe von Glauben und Kirchenverfassung.»90 Die lange Reihe

von Empfehlungen am Schluss der Sektionsberichte machen den
Eindruck eines Wunschzettels von Einfällen und Hoffnungen, bei denen
unklar bleibt, wie sie erfüllt werden können.

Von Santiago 1993 an sind die Konvergenztexte nicht mehr Gegenstand

eines planmässig vorangetriebenen Projektes. Sie werden nach wie
vor als «Klassiker» der ökumenischen Bewegung gepriesen. Sie sind das

89 Vgl. Thomas F. Best/Günther Gassmann (Hg.), On the Way to Fuller Koinonia.
Official Report of the Fifth World Conference on Faith and Order, Santiago de

Compostela, 1993 (FOP 166), Geneva (WCC) 1994, 245 ff. (Section III).
90 Günther Gassmann/Dagmar Heller (Hg.), Santiago de Compostela 1993. Fünfte

Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung, 3. bis 14. August 1993. Berichte,

Referate, Dokumente (ÖR.B 67), Frankfurt a.M. (Lembeck) 1994, 215.

175



Lukas Vischer

Thema zahlreicher Dissertationen. Sie werden immer wieder zitiert. Der
bewusste Prozess der Rezeption ist aber zum Stillstand gekommen.

Epilog

Warum ist es so gekommen? Viele Faktoren haben mitgespielt. In den

zwanzig Jahren seit der Tagung in Lima hat sich die ökumenische Bewegung

zutiefst verändert. Die Horizonte haben sich verschoben. Auf der
einen Seite hat sich die allgemeine Situation verändert. Die Kirchen sind mit
Herausforderungen und Aufgaben neuer Art konfrontiert. Sie müssen sich
mit Kräften der Ungerechtigkeit und Zerstörung auseinandersetzen, die
weit über das hinausgehen, was sie bisher erfahren haben. In höherem
Masse als bisher sind sie mit sich selbst und ihrem eigenen Zeugnis in der
Welt beschäftigt. Auf der andern Seite haben sich die Beziehungen unter
den Kirchen verändert. Angesichts des übermächtigen Zeugnisses der
römisch-katholischen Kirche wird der ÖRK nicht mehr ohne weiteres als
das privilegierte Werkzeug der ökumenischen Bewegung anerkannt.

Konsequentes Planen ist in diesem Umfeld alles andere als selbstverständlich.

Zugleich lassen sich aber auch Schwächen aufzeigen, die im Prozess
der letzten beiden Jahrzehnte aufgetreten sind. Vier Aspekte seien hier
genannt:

1. Das grosse Echo der Kirchen auf die Veröffentlichung der
Konvergenztexte hatte seinen Grund zu einem guten Teil in der Bestimmtheit, mit
der sich die Kommission an die Kirchen gewandt hatte. Die Veröffentlichung

war mit einem Plan verbunden. Ein wichtiges Element dieses Plans

war die Gleichzeitigkeit. Mehrmals wurden die Kirchen gebeten, auf ein
bestimmtes Datum hin Stellung zu nehmen. Sie wussten, dass sich eine

Antwort lohnen werde. Diese Strategie wurde in den folgenden Jahren

aufgegeben. Die Stellungnahmen der Kirchen wurden gesammelt. Sorgfältige
Analysen wurden angestellt. Man kann sich aber fragen, ob über der
unübersichtlichen Zahl der Bäume nicht der Wald aus den Augen verloren
wurde. Zu keinem Zeitpunkt kam es mehr zu einer gezielten Anfrage an die
Kirchen. Die Kommission kehrte zu ihrem früheren Stil zurück. Sie
erarbeitete Texte über wichtige Themen und gab sie an die Kirchen mit der Bitte

weiter, daraus die Schlüsse zu ziehen, die sich für sie aufdrängten.

2. Die Erklärung über die Kirche als koinonia führte einen wichtigen
Begriff in die Diskussion ein, und es soll nicht bestritten werden, dass die-

176



Die Konvergenztexte über Taufe. Abendmahl und Amt

ser Begriff ein beträchtliches Potential darstellt. Es erwies sich aber als

äusserst schwierig, aufgrund dieses Begriffs das Ziel der Einheit zu
konkretisieren. Der Begriff der koinonia gibt in erster Linie Anhaltspunkte für
einen geistlichen Zugang. Weniger als der Begriff der «konziliaren
Gemeinschaft» eignet er sich aber dafür, die für die Erreichung der Einheit
erforderlichen Schritte zu benennen. Es rächte sich darum, dass die frühere

Umschreibung der Einheit faktisch aufgegeben wurde. In der Erklärung
von Canberra findet sich nur noch die verschwommene Formulierung:
«Diese volle Gemeinschaft wird auf der lokalen wie auf der regionalen
und universalen Ebene in konziliaren Formen des Lebens und Handelns

zum Ausdruck kommen.»91

3. Es rührt wohl daher, dass der Rahmenplan, der auf der Tagung in

Bangalore (1978) formuliert wurde, aufgegeben wurde. Ein wesentlicher
Bestandteil des Prozesses ging damit verloren. In Bangalore war eine
Gesamtsicht entstanden. Konziliare Gemeinschaft erfordert die Erfüllung
von drei Voraussetzungen: Übereinstimmung im Glauben, gegenseitige
Anerkennung von Taufe, Eucharistie und Amt und eine Verständigung
über gemeinsames Lehren und Entscheiden. Die beiden ersten Voraussetzungen

waren Gegenstand intensiver Bemühungen. Die bescheidenen
Anfänge, auch die dritte zu klären, wurden nicht weiterverfolgt. Der Arbeit
an den beiden ersten Voraussetzungen fehlte darum in zunehmendem
Masse die Verwurzelung im Leben der Kirchen. Es erwies sich als schwierig,

diese Arbeit in einen Gesamtplan einzubauen.

4. Es ist an sich verständlich, dass der Gedanke einer Weltkonferenz
wieder auftauchte. Es ist aber offensichtlich, dass von Anfang an zu grosse

Hoffnungen darauf gesetzt wurden. Im Vorbereitungspapier wurde das

Ereignis ohne nähere Begründung als «einzigartige Gelegenheit»
bezeichnet, als Instrument, dessen Potential der Bewegung während dreissig
Jahren entgangen war. Es hätte sich gelohnt, nachzuprüfen, warum nach
der vierten Weltkonferenz in Montreal auf weitere Weltkonferenzen
verzichtet wurde. Es hätte sich dann gezeigt, dass mit der Einberufung einer
Weltkonferenz an sich noch nichts gewonnen war. Um erfolgreich zu sein,
hätte im Voraus geklärt werden müssen, welche Herausforderungen an die
Kirchen herangetragen werden sollten. Ausserdem hätte das Verhältnis

91 W. Müller-Römheld (wie Anm. 86), 174.

177



Lukas Vischer

zum ÖRK und seinen Vollversammlungen konstruktiv geregelt werden
müssen. So viele sympathische Züge die Weltkonferenz von Santiago de

Compostela hatte, blieb sie doch ohne greifbare Folgen.

Ist der Prozess wirklich zu einem endgültigen Stillstand gekommen?
Oder lässt sich vielleicht bei der Sicht von Bangalore nochmals neu
ansetzen?

Lukas Vischer (geb. 1926 in Basel), Prof. Dr. theol, war von 1961-1980
Studiensekretär und (ab 1966) Direktor der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen, leitete 1980-1991 die
Evangelische Arbeitsstelle Ökumene Schweiz in Bern und hatte 1981-1992
eine ao. Professur für Ökumenische Theologie an der Evangelisch-theologischen

Fakultät der Universität Bern inne.

Adresse: 29 chemin de Grange-Canal, CH-1208 Genève, Schweiz

178


	Die Konvergenztexte über Taufe, Abendmahl und Amt : wie sind sie entstanden? Was haben sie gebracht?

