Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 92 (2002)

Heft: 3

Artikel: Die Konvergenztexte Uber Taufe, Abendmahl und Amt : wie sind sie
entstanden? Was haben sie gebracht?

Autor: Vischer, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

Wie sind sie entstanden? Was haben sie gebracht?

Lukas Vischer

Renate Sheghen gewidmet”

Mehr als zwanzig Jahre sind vergangen, seit die drei Konvergenztexte
tiber Taufe, Abendmahl und Amt von der Kommission fiir Glauben und
Kirchenverfassung auf ihrer Sitzung in Lima am 12. Januar 1982 verab-
schiedet und den Kirchen zur Stellungnahme unterbreitet wurden. Sie
wurden damals als Durchbruch gefeiert, sofort in zahlreiche Sprachen
tibersetzt und in vielen Kirchen eingehend diskutiert. Die Limatexte oder
noch kiirzer die BEM-Texte wurden zum Begriff. Sie wurden zum Aus-
gangspunkt fiir eine lange Reihe von Verdffentlichungen und Artikeln, ja
in einzelnen kirchlichen Lexika figurieren sie als gesonderter Eintrag!.

Die Debatte hat sich nach einigen Jahren aufgeldst. Die Stellungnah-
men der Kirchen sind zwar sorgfiltig gesammelt und in sechs Bénden zu-
ginglich gemacht worden?. Die Kommission hat 1990 einen zusammen-
fassenden Bericht iber das Erreichte verdffentlicht®. Zu einer Fortsetzung
des Prozesses ist es aber im folgenden Jahrzehnt nicht gekommen.

Nach zwei Jahrzehnten lohnt es sich, Riickblick zu halten und sowohl
die Anfédnge als auch den Verlauf der Arbeit an diesen Texten in Erinne-
rung zu rufen. Ein genaueres Bild der Geschichte, als es bisher gegeben

* Zur Erklarung: Renate Sbeghen arbeitet seit bald vier Jahrzehnten fiir die Kom-
mission fiir Glauben und Kirchenverfassung. Seit Mitte der sechziger Jahre wird die
Arbeit des Sekretariates von ihr betreut. Sie war an der Organisation fast aller Treffen
und Konsultationen, die in dieser Ubersicht erwihnt werden, beteiligt. Die Geschich-
te der BEM-Texte kann nicht geschrieben werden, ohne ithren Namen in Dankbarkeit
zu erwihnen.

'Vgl. z.B. Max Thurian, Art. «Baptism, Eucharist and Ministry (the <Lima Text>)»,
in: Nicholas Lossky u.a. (Hg.), Dictionary of the Ecumenical Movement, Geneva
(WCC) 1991, 80-83.

2 Max Thurian (Hg.), Churches Respond to BEM. Official Responses to the «Bap-
tism, Eucharist and Ministry» Text, 6 Biande (FOP 129/132/135/137/143/144), Gene-
va (WCC) 1986-1988.

3 Baptism, Eucharist and Ministry, 1982-1990. Report on the Process and Re-
sponses (FOP 149), Geneva (WCC) 1990; deutsch: Die Diskussion iiber Taufe, Eucha-
ristie und Amt, 1982-1990. Stellungnahmen, Auswirkungen, Weiterarbeit, Frankfurt
a.M. (Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 1990.

IKZ 92 (2002) Seiten 139178 139



Lukas Vischer

wurde, kann vielleicht dazu beitragen, die Tiire fiir neue Initiativen zu 6ff-
nen.
Im Vorwort zur ersten Ausgabe lesen wir:

«Die drei Erkldrungen sind das Ergebnis eines fiinfzigjdhrigen Studienpro-
zesses, der bis zur Ersten Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung
zuriickreicht. Das Material wurde von der Kommission fiir Glauben und Kir-
chenverfassung in Accra (1974), Bangalore (1978) und Lima (1982) diskutiert
und revidiert. Zwischen den Plenarsitzungen haben die Standige Kommission
und ihr Redaktionsausschuss iiber Taufe, Eucharistie und Amt ... an diesen
Texten weitergearbeitet.»

Die Sitze sind seither oft wiederholt worden; sie sind aber insofern ir-
refithrend, als sie den Eindruck erwecken, dass die drei Texte seit den An-
fangen der Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung in den zwanzi-
ger Jahren des letzten Jahrhunderts in kontinuierlicher Arbeit entwickelt
und in einer letzten Phase von einem Redaktionsausschuss zum Abschluss
gefiihrt wurden. Der Prozess verlief in Wirklichkeit komplizierter.

Bei genauerem Hinsehen zeigt es sich, dass die Anfinge der BEM-Texte
in der Vierten Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung in Mon-
treal (1963) oder noch genauer in der Tagung der Kommission fiir Glauben
und Kirchenverfassung im folgenden Jahr in Aarhus zu suchen sind.

1. Ein verheissungsvolles Chaos

Die Vierte Weltkonferenz in Montreal war mit grossen Hoffnungen und
viel Enthusiasmus vorbereitet worden. In fiinf Sektionen wurden alle klas-
sischen Themen der Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung auf-
genommen. Es war die Rede vom Wesen und Auftrag der Kirche, von
Schrift und Tradition, von Gottesdienst, Taufe und Eucharistie und be-
sonders eingehend vom Amt in der Kirche. Ausfiihrliche und z.T. inhalts-
reiche Berichte wurden erstellt. Das Ergebnis blieb dennoch unbefriedi-
gend. Der Grund lag darin, dass sich die Konferenz mit theologischen
Positionen konfrontiert sah, die mit den iiberlieferten konfessionellen
Kontroversen kaum mehr zu tun hatten. Vor allem in der ersten Sektion
liber das Wesen und den Auftrag der Kirche stiessen die Meinungen hart
aufeinander. Auf der einen Seite wurden nach wie vor der Versuch ge-
macht, Briicken zwischen den gegensitzlichen konfessionellen Positio-
nen zu bauen, auf der andern wurde gefordert, dass sich das gemeinsame
Verstidndnis der Kirche aus der Auseinandersetzung mit den grossen Her-
ausforderungen der Zeit ergeben miisse.

140



Die Konvergenztexte tiber Taufe, Abendmahl und Amt

Zugleich war allen Teilnehmern klar, dass in der 6kumenischen Bewe-
gung ein grosser Umbruch bevorstehe. Die Konferenz fand zwischen der
ersten und zweiten Session des Zweiten Vatikanischen Konzils statt. Zum
ersten Mal nahmen romisch-katholische Theologen an den Gesprichen
teil. Es war vorauszusehen, dass alle Ubereinstimmungen, die in der Be-
wegung bisher formuliert worden waren, iiber kurz oder lang iiberpriift
werden mussten.

Am bedeutsamsten war ohne Zweifel der Text der Zweiten Sektion
tiber Schrift, Tradition und Traditionen, der von einer entschlossenen
Gruppe unter der Fiihrung von Erich Dinkler (Heidelberg) in den letzten
Monaten vor der Konferenz ausgearbeitet wurde, ein Versuch, die alte
Kontroverse iiber das Verhéltnis von Schrift und Tradition durch neue Per-
spektiven zu iiberwinden. Er fand ein betrichtliches Echo, einerseits weil
er in der Tat neue Zuginge eroffnete, andererseits aber auch weil er ein
Thema aufnahm, das auf dem Konzil in Rom zur Debatte stand.

Die Debatte war so schwierig, dass Paul Minear, damals Direktor des
Sekretariates, die Konferenz vor der Presse zu einem Misserfolg erklarte.
Oliver Tomkins, der Priasident der Kommission, formulierte vorsichtiger
und wohl auch zutreffender, indem er — ldngst bevor Chaostheorien gin-
gig wurden — von «einem {iberaus verheissungsvollen Chaos (a most pro-
mising chaos)» sprach*.

2. Der Verzicht auf Weltkonferenzen

Wie sollte es nun weitergehen? Nach der Erfahrung von Montreal began-
nen viele sich zu fragen, ob Weltkonferenzen nach wie vor das wirksam-
ste Instrument seien, um die Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung voranzutreiben®. Weltkonferenzen hatten in den Anfédngen der

4 Patrick C. Rodger/Lukas Vischer (Hg.), The Fourth World Conference on Faith
and Order, Montreal 1963. The Report (FOP 42), London (SCM) 1964, 7 (Vorwort);
deutsch: dies. (Hg.), Montreal 1963. Bericht der Vierten Weltkonferenz von Glauben
und Kirchenverfassung, Montreal 12.-26. Juli 1963, Ziirich (EVZ) 1963.

5 Es ist darum nicht zutreffend, wenn Paul Crow in seinem Artikel «Faith and
Order Movement» schreibt: «After Montreal no one envisioned a time lapse of three
decades before a fifth world conference would be convened», in: Erwin Fahlbusch/
Geoffrey W. Bromiley u.a. (Hg.), The Encyclopedia of Christianity, Band 2, Grand Ra-
pids MI (Eerdmans)/Leiden (Brill) 2001, 274-281, hier 278. Der vorldufige Verzicht
auf Weltkonferenzen war das Ergebnis einer bewussten Entscheidung. Es ist auch irre-
fiihrend, wenn die Zeit zwischen Montreal 1963 und Santiago de Compostela 1993 als
«long hiatus» bezeichnet wird (S. 280).

141



Lukas Vischer

Bewegung ihren guten Sinn. Sie gaben Gelegenheit zu direkter Begeg-
nung, sie machten es moglich, sowohl Ubereinstimmungen als Unter-
schiede, die zwischen den Kirchen bestehen, festzustellen und ausdriick-
lich festzuhalten, sie konnten den Kirchen vor allem neue allgemeine
Impulse vermitteln.

Die Situation hatte sich aber nun in mehr als einer Hinsicht verdndert.
Vor allem zwei Aspekte sind hier zu nennen. Der Zweite Weltkrieg hatte
die Christenheit zutiefst erschiittert. Alte Trennungslinien waren in Frage
gestellt. Eine Riickbesinnung auf das Wesentliche der christlichen Bot-
schaft fand statt. Auf der Dritten Weltkonferenz in Lund (1952) wurde mit
Vehemenz gefordert, dass sich die theologische Uberlegung in der 6ku-
menischen Bewegung nicht darauf beschrianken diirfe, die Unterschiede
zu «vergleichen», es miisse vielmehr konsequent von der gemeinsamen
Mitte her gedacht werden®.

Der zweite Aspekt ist institutioneller Art. Der Okumenische Rat der
Kirchen (ORK) war gegriindet worden. Die Kirchen hatten sich zu per-
manenter Gemeinschaft entschlossen. In regelméssigen Abstanden sollten
von nun an Vollversammlungen stattfinden — Amsterdam, Evanston, Neu
Delhi. Die Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung hatte jetzt die
Gestalt einer Kommission im Rahmen des ORK angenommen. Thre Mit-
glieder wurden von der Vollversammlung des ORK gewiihlt. Was konnte
die Kommission zu der neu entstandenen Realitit des ORK beitragen?’
Sie musste den Kirchen die Perspektiven liefern, die es thnen erlaubten,
die bereits bestehende Gemeinschaft zu vertiefen. Sie musste die Fragen

6 Oliver S. Tomkins, der Verfasser der Konferenzbotschaften sowohl von Lund als
von Montreal, formulierte: «We need to penetrate behind our divisions to a deeper and
richer understanding of the mystery of the God-given union of Christ with his
Church», in: ders. (Hg.), The Third World Conference on Faith and Order, Held at
Lund, August 15" to 28% 1952, London (SCM) 1953, 15; vgl. auch deutsch: Wilhelm
Stéhlin (Hg.), Lund. Dritte Versammiung der Kirchen fiir Glauben und Kirchenver-
fassung. Der Konferenzbericht und die wichtigsten Reden und Dokumente samt einer
Einfiihrung, Witten (Luther) 1954, 21.

7 Die Frage wurde auf der Weltkonferenz von Lund von Leonard Hodgson, dem
Sekretdr der Faith and Order Bewegung, aufgeworfen: «A new situation has now ari-
sen. The formation of the World Council of Churches means that every so many years
there will be gatherings of church representatives, and this raises the question whether
in future questions of Faith and Order should mainly be taken care of on the programme
of the Assemblies of the World Council of Churches, keeping open the possibility of cal-
ling a special Faith and Order Conference as circumstances make this desirable», in:
Third World Conference (wie Anm. 6), 127.

142



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

aufgreifen, die durch die Praxis des ORK aufgeworfen wurden. Sie mus-
ste Methoden finden, die einen regelmassigen Austausch mit den Kirchen
moglich machten.

Weltkonferenzen hatten in Abstéinden von zehn Jahren stattgefunden.
In der Zwischenzeit arbeiteten verschiedene theologische Kommissionen
an Themen, die sich aus der Diskussion ergeben hatten. Konnte diese Ar-
beitsweise aufrechterhalten werden? Nach der Erfahrung von Montreal
wurden Zweifel unumgénglich. Auf der Sitzung der Kommission in Aar-
hus wurde sie vollends kritisch hinterfragt: «Diese Methode hat manche
Nachteile. Zwischen Weltkonferenzen verschwindet die Bewegung von
der Bildfldche ... und die Konferenzen selbst verfolgen so sehr ihre eigene
Thematik und ihre eigenen Ziele, dass das Vorbereitungsmaterial nicht ge-
niigend Beachtung findet. Die Bewegung konnte erheblich gestirkt wer-
den, wenn die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung vermehr-
te Verantwortung iibernihme. Die verschiedenen Studienkommissionen
konnten dann regelmadssig der Kommission Bericht erstatten, und wenn
sich die Kommission mit den erarbeiteten Ergebnissen einverstanden er-
kldren kann, konnte sie sie an die Kirchen weiterleiten.»8 Diese Sicht wur-
de auf der Tagung von Aarhus weitgehend gutgeheissen. Wenn die Mog-
lichkeit einer weiteren Weltkonferenz auch nicht ausdriicklich
ausgeschlossen wurde, fiel doch de facto die Entscheidung, die Arbeit in
kiirzeren Abstinden von einer Sitzung der Kommission zur nichsten vor-
anzutreiben.

3. Eine neue Themenwahl

Folgenreich war auch die Wahl der Themen, die von der Kommission in
Aarhus getroffen wurde. Einerseits hatte die Weltkonferenz von Montre-
al, wie wir gesehen haben, deutlich gemacht, dass sich die Aufmerksam-
keit in Zukunft nicht allein auf Fragen beschrinken konnte, die zwischen
den Konfessionen offensichtlich kontrovers sind. Die Bewegung musste
den Mut haben, auch Neuland zu betreten, d.h. Themen aufzugreifen, die
um des gemeinsamen Zeugnisses willen heute von Bedeutung sind. Auf
dem Hintergrund dieser Uberlegung beschloss die Kommission, Studien
liber das Verhiltnis von «Schopfung und Neuschdpfung» und iiber «Bi-
blische Hermeneutik» in Gang zu setzen. Andererseits herrschte auf der

8 The Faith and Order Movement at the Beginning of a New Period. Report of the
Secretariat, in: Mid-Stream 4 (2/1965).

143



Lukas Vischer

Sitzung in Aarhus Einigkeit dariiber, dass die kiinftige Arbeit {iber die
Einheit den Kirchen moglichst unmittelbare Dienste leisten sollte. Eine
Studie tiber die Bedeutung der altkirchlichen Konzile und der konziliaren
Idee fiir «das Selbstverstindnis der Kirche von heute und die 6kumenische
Bewegung» sollte iiber bloss allgemeine Uberlegungen iiber das Wesen
der Einheit hinausfiihren. Vor allem aber wurde beschlossen, sich erneut
den Themen der Eucharistie und des Amtes zuzuwenden. Eine ausfiihrli-
che Studie tiber die Taufe war bereits vor der Weltkonferenz in Montreal
veroffentlicht worden®. Jetzt sollte gepriift werden, inwieweit sich ein
Konsensus auch iiber die Eucharistie und das Amt erzielen liess!?.

Die Hoffnung war, dass sich aus der Reflexion iiber die gelebte Erfah-
rung der Kirchen neue gemeinsame Horizonte ergeben kénnten. Statt aus-
schliesslich von allgemeinen Themen auszugehen und deduktiv Schliisse
auf eine neue Praxis der Kirchen zu ziehen, sollte umgekehrt vorgegangen
werden. Die Praxis der Kirchen sollte zum Gegenstand der gemeinsamen
theologischen Reflexion gemacht werden. Die bereits erwihnte Tatsache,
dass die Kirchen sich zum ORK zusammengeschlossen hatten und immer
hiufiger vor der Herausforderung gemeinsamer Gottesdienste standen,
legte diese Neuorientierung nahe. Aber auch die Erfahrung des Zweiten
Vatikanischen Konzils schien dafiir zu sprechen, hatten doch dort die Ver-
handlungen nicht mit einer allgemeinen Debatte iiber das Wesen der Kir-
che, sondern mit dem Thema der Erneuerung der Liturgie begonnen. Wa-
rum sollte sich dieser Ansatz nicht auch auf die 6kumenische Bewegung
ibertragen iassen?

Der Auftrag, den die Kommission in Aarhus erteilte, ist kennzeich-
nend. Gleich der erste Satz lautet: «Wir mochten nicht nach der Eucharis-
tie im Allgemeinen fragen, sondern gezielter nach der Eucharistie in ihrer
Bedeutung fiir die Einheit oder Trennung der Kirche.» Und weiter: «Die
Eucharistie soll konsequent im Kontext des gottesdienstlichen Lebens der
Kirche behandelt werden.» Die Studie sollte also nicht einen neuen «theo-

? One Lord, One Baptism. Report on the Divine Trinity and the Unity of the
Church, and Report on the Meaning of Baptism by the Theological Commission on
Christ and the Church (FOP 29), London (SCM) 1960. Dieser Bericht war von der
Theologischen Kommission iiber das Thema «Christus und die Kirche» erstellt und ein
Jahr vor der Vollversammlung des ORK in New Delhi veroffentlicht worden. Er fand
aufs Ganze gesehen eine gute Aufnahme.

10 Conspectus of Faith and Order Studies, in: Minutes of the Meetings of the Faith
and Order Commission and Working Committee, Held at the University of Aarhus,
Denmark, 15-27 August 1964 (FOP 44), Geneva (WCC) 1965, 40-42.

144



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

logischen Text» produzieren, sondern den Kirchen wie im Spiegel zeigen,
wie sie in threm gottesdienstlichen Leben einander nidher kommen konn-
ten. Schon friiher erzielte Ubereinstimmungen sollten ausdriicklich in Er-
innerung gerufen, neue Ubereinstimmungen erarbeitet werden. Diesem
Ansatz entspricht auch die vorgeschlagene Arbeitsweise. Eine kleine
Kommission sollte sich an die Arbeit machen und nach drei Jahren Bericht
erstatten. Um die Studie méglichst breit abzustiitzen, sollten 6kumenische
Studienzentren um Beitrdge gebeten werden, vor allem sollte ein Studien-
papier liber die Eucharistie erstellt und in den Kirchen moglichst weit ge-
streut werden'!.

Der zweite Auftrag iiber das Amt war dhnlich angelegt. Auch hier wur-
de ein Studienprozess vorgeschlagen, der moglichst weite Kreise einbe-
ziehen konnte. Ausserdem wurde angeregt, einige Unterthemen wie die
Frage der Ordination der Frau und Wesen und Gestalt des Diakonates ge-
sondert in Angriff zu nehmen. Die Hoffnung wurde ausgesprochen, dass
erste Ergebnisse der Kommission anlésslich threr niichsten Sitzung unter-
breitet werden konnten!2.

4. Von Aarhus 1964 nach Bristol 1967

Bereits auf der Tagung von Aarhus lag ein kurzes Papier vor, in dem
Aspekte, die fiir die Studie tiber die Eucharistie wesentlich schienen, zu-
sammengefasst waren. Es wurde von der Sektion iiber die Eucharistie dis-
kutiert und stiess im Grossen und Ganzen auf Zustimmung!3. Es handelte
sich um den ersten Versuch, einen Aufriss fiir einen gemeinsamen Text
vorzulegen. Er diente als Ausgangspunkt fiir die weiteren Diskussionen.
Kurz nach der Tagung von Aarhus bat das Sekretariat Jean-Jacques
von Allmen, Professor an der evangelisch-reformierten theologischen Fa-
kultdt in Neuchétel (Schweiz), eine Grundlage fiir die Studie zu liefern. Er
war in vieler Hinsicht die geeignete Person fiir die Aufgabe. Er hatte sich
bereits viele Jahre mit Theologie und Praxis der Eucharistie befasst und
hatte eine ausgedehnte Okumenische Erfahrung, insbesondere im Ge-
sprach mit orthodoxen Theologen. Er arbeitete in den Monaten nach der

' The Eucharist — a Sacrament of Unity, in: Minutes (wie Anm. 10), 54-57.

12 Christ, the Holy Spirit and the Ministry, in: Minutes (wie Anm. 10), 47-51. Vgl.
auch: The Faith and Order Movement (wie Anm. 8), 14 f.

3 [Lukas Vischer,] A Faith and Order Study on the Holy Eucharist, in: StLi 5 (1966)
121-125.

145



Lukas Vischer

Tagung in Aarhus ein ausfiihrliches Memorandum aus'4. Im Juli 1965
wurde es auf einer Tagung in Grandchamp NE (Schweiz) eingehend dis-
kutiert.

Das Ergebnis dieser ersten Bemiihungen bestand darin, dass das Feld
fiir die Zukunft abgesteckt wurde. Klar war von Anfang an, dass die Auf-
merksamkeit nicht in erster Linie dem Verstiandnis der Eucharistie, son-
dern der Eucharistie als gelebter Realitit gelten sollte. Die Kirche feiert
im Gottesdienst nicht ein Verstidndnis, sondern eine Handlung, die sie
«empfangen» hat. Einigkeit herrschte auch dariiber, dass die Eucharistie
zwar in der Schrift bezeugt ist, dass sich aber das gemeinsame Ver-
standnis nicht einfach aus der Bibel ableiten lidsst. «So wie die Kirche
selbst ist auch die Eucharistie ihrem Wesen nach geschichtlich.» Vor al-
lem aber war wichtig, dass es gelang, die Aspekte zu bestimmen, die fiir
eine angemessene gemeinsame Darstellung der eucharistischen Feier
ausschlaggebend sind: Danksagung und Anamnesis, Anrufung des Gei-
stes (Epiklese), Communio mit Christus und der Gemeinde, d.h. Eucha-
ristie als Akt der Versohnung, der Gemeinschaft und der gegenseitigen
Solidaritit, und schliesslich Eucharistie als Ausblick auf das kommende
Reich (maranatha)'s.

Uber das Thema der Anamnesis lagen Arbeiten vor, die von Frangois
Leenhardt und Fr. Max Thurian, stellvertretender Prior der Gemeinschaft
von Taizé, in jenen Jahren veroffentlicht worden waren und die von Jean-
Jacques von Allmen weitgehend iibernommen wurden'¢. Die Rolle der
Epiklese 1m eucharistischen Geschehen wurde vor aliem von orthodoxer
Seite betont, und bald wurde deutlich, dass sich damit neue Perspektiven
fiir die 6kumenische Diskussion eréffneten. In vieler Hinsicht erwies sich

14 Spiter in erweiterter Form veroffentlicht: Jean-Jacques von Allmen, Essai sur le
repas du Seigneur (CTh 55), Neuchatel (Delachaux et Niestlé), 1966; deutsch: Oku-
mene im Herrenmahl, Kassel (Stauda) 1968.

15 Der Bericht der Tagung von Grandchamp wurde verdffentlicht unter dem Titel:
The Holy Eucharist, in: StEnc 2 (2/1966) 57-61.

16 Franz J. Leenhardt hatte seit den fiinfziger Jahren in mehreren Arbeiten iiber
Wort und Sakrament die Bedeutung des sichtbaren Zeichens und den ekklesialen Cha-
rakter der Eucharistie betont, so in: Ceci est mon corps. Explication des ces paroles de
Jésus-Christ (CTh 37), Neuchatel (Delachaux et Niestlé) 1955; ders., La présence
eucharistique (1958), in: Parole, Ecriture, Sacrements, Etudes de théologie et d'exé-
gese, Neuchatel (Delachaux et Niestlé) 1968, 185-203. Ein besonders wichtiger Bei-
trag war: Max Thurian, L'eucharistie, mémorial du Seigneur, sacrifice d’action de
grice et d’intercession, Neuchatel (Delachaux et Niestlé) 1959 /21963; englisch: The
Eucharistic Memorial, 2 Biinde, London (Lutterworth) 1960/61.

146



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

die Epiklese als Schliissel zur Losung mancher auf den ersten Blick un-
l6sbarer Divergenzen!”.

Als die Kommission fiir Glaube und Kirchenverfassung drei Jahre
nach Aarhus wieder zusammenkam (Bristol, Juli/August 1967), war der
Rahmen fiir eine Erkldrung iiber die Eucharistie weitgehend erarbeitet!8.

5. Der Rahmen von Grandchamp 1965 wird allmihlich ausgefiillt

Das Urteil der Kommission {iber die bisher geleistete Arbeit war iiberaus
positiv. Sie erkldrte, dass das in Grandchamp erarbeitete Papier «der Prii-
fung durch die Kommissionen durchaus standgehalten habe und einen
klaren Fortschritt auf eine 6kumenische Theologie der Eucharistie dar-
stelle»'?. Sie empfahl, die Arbeit «fortzusetzen und zu erweitern»*? und
gab der Hoffnung Ausdruck, dass ein weiterer vollstindigerer Bericht er-
stellt werden konne. Geistliche und praktische Aspekte sollten so weit als
moglich in die Betrachtung einbezogen werden. Aus diesem Grund wur-
de auch daran festgehalten, moglichst zahlreiche regionale Arbeitsgrup-
pen an der Arbeit zu beteiligen.

Die Kommission kam auch auf die Anregung zuriick, die bereits in
Aarhus gemacht worden war, nimlich die Aussagen fritherer Konferenzen
der Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung iiber die Eucharistie in
einem kurzen Text zusammenzufassen und auf diese Weise den gewonne-
nen Rahmen mit dem Konsensus, der sich bereits gezeigt und bewihrt hat-
te, zu fiillen. Max Thurian unterzog sich dieser Aufgabe und stellte eine
Liste von Exzerpten aus fritheren Berichten zusammen. Er griff dabei auf
die Weltkonferenzen nicht in erster Linie von Lausanne und Edinburgh,

17 J.-J. von Allmen (wie Anm. 17), 23-36; ausfihrlicher: Lukas Vischer, Epiklese,
Zeichen der Einheit, der Erneuerung und des Aufbruchs (1967), in: ders., Okumeni-
sche Skizzen. Zwolf Beitrage, Frankfurt a. M. (Lembeck) 1972, 46-57.

18 Die Ergebnisse von Grandchamp wurden von mehreren regionalen Gruppen dis-
kutiert. Wenige Monate vor der Sitzung der Kommission fiir Glauben und Kirchen-
verfassung in Bristol (Juli/August 1967) traf sich die in Aarhus beschlossene Arbeits-
gruppe (April 1967) und formulierte eine Zusammenfassung der bisherigen
Einsichten. Sie wurde veroffentlicht im Bericht der Tagung von Bristol: New Direc-
tions in Faith and Order, Bristol 1967. Report — Minutes — Documents (FOP 50), Ge-
neva (WCC) 1968, 60-68. Dieser enthielt Uberlegungen iiber Anamnese und Epikle-
se, iiber den katholischen Charakter der Eucharistie und iiber Eucharistie und Agape.
Ausserdem wurde auf einigen Seiten erneut die Frage der Interkommunion behandelt.

19 New Directions (wie Anm. 18), 141.

20 New Directions (wie Anm. 18), 142.

147



Lukas Vischer

sondern vor allem von Lund und Montreal und die Kommissionssitzungen
von Aarhus und Bristol zuriick?!.

Unter dem Vorsitz des Presbyterianers Theo M. Taylor (USA) arbeite-
te nun eine kleine Gruppe einen neuen Text aus, der Thurians Vorarbeit
aufnahm, aber auch neue Uberlegungen hinzufiigte: «Die Eucharistie in
okumenischer Sicht»22. Der Arbeitsausschuss, der sich aus Anlass der
Vollversammlung von Uppsala (1968) in Sigtuna (Schweden) traf,
begriisste diesen Text. Er unterstrich erneut, dass die weitere Arbeit mog-
lichst breit abgestiitzt werden miisse?3.

Ein weiterer Aspekt kam hinzu. In den sechziger Jahren, nach dem
Abschluss des Zweiten Vatikanischen Konzils, riickte die Forderung nach
eucharistischer Gastfreundschaft oder gar nach gemeinsamer Feier der
Eucharistie mehr und mehr in den Vordergrund. Gemeinsame Gottes-
dienste wurden nach dem Dammbruch des Konzils immer hdufiger. Konn-
te, so wurde vielerorts gefragt, die neu gewonnene Gemeinschaft auch
eucharistischen Ausdruck finden? In vielen Landern wurden iiberlieferte
Grenzen iiberschritten.

So wurde denn auf einer Konsultation im Mirz 1969 in Genf ein Text
liber die gemeinsame Feier der Eucharistie ausgearbeitet. Drei Aspekte
sind fiir dieses Papier kennzeichnend. Zunichst fallt auf, dass jetzt von der
Notwendigkeit gemeinsamer Feiern mit einem weit héheren Grad von
Dringlichkeit gesprochen wird als in friiheren Zeiten. Im Kontakt mit der
romisch-katholischen Kirche war die Eucharistie zu dem Zeichen der
Einheit geworden. Entsprechend wird denn nicht so sehr nach Kriterien
der Interkommunion als vielmehr nach den Bedingungen fiir die eucha-
ristische Gemeinschaft gefragt. Der Titel des Papiers lautet charak-
teristischerweise «Uber Interkommunion hinaus. Auf dem Wege zur
eucharistischen Gemeinschaft (Beyond Intercommunion. On the Way to
Communion in the Eucharist)». Das Ziel ist die communio der Kirchen in

2! So hilfreich dieser Text war, stellt er doch nicht den «Urtext» der spateren Kon-
vergenz-Texte dar, wie Nikos Nissiotis und vor allem Max Thurian anzunehmen schei-
nen, vgl. Max Thurian (Hg.), Ecumenical Perspectives on Baptism, Eucharist and
Ministry (FOP 116), Geneva (WCC) 1983, XI und 197 ff.; deutsch: Okumenische
Perspektiven von Taufe, Eucharistie und Amt, Frankfurt a.M. (Lembeck)/Paderborn
(Bonifatius) 1983.

22 The Eucharist in Ecumenical Thought, in: StEnc 4 (1968) 153-158.

23 Minutes of the Meeting of the Working Committee Commission on Faith and
Order 1968, Held at Uppsala and Sigtuna, Sweden, July 3-23, 1968 (FOP 53), Gene-
va (WCC) 1968.

148



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

der Eucharistie. Auf dem Wege dahin werden unterschiedliche «halbe Lo-
sungen» praktiziert. Das Papier legt eine ausfiihrliche Analyse dieser Po-
sitionen vor und unterzieht sie einer auch heute noch lesenswerten Kritik.
Schliesslich kommt der Text auf die Frage der Gottesdienstpraxis auf oku-
menischen Konferenzen zuriick und setzt sich dafiir ein, dass «die Eucha-
ristie auf die eine oder andere Weise hidufiger ihren Platz finden sollte im
Leben und der Arbeit 6kumenischer Tagungen und Gemeinschaften.»2

6. Taufe und Amt

Die Arbeit am Thema der Eucharistie liess bald deutlich werden, dass auch
tiber die Themen «Taufe» und «Amt» grossere Klarheit gewonnen werden
musste. Die Forderung wurde auf der Sitzung in Bristol (1967) erhoben.
Die Kommission verlangte Studien einerseits iiber das Verhiltnis von Tau-
fe und Eucharistie und andererseits tiber die Rolle des Amtes in der Feier
der Eucharistie?®. Was war im Blick auf diese Themen in der Zwischenzeit
geschehen?

a) Das Thema der Taufe war nach der Sitzung in Aarhus zunichst aus
dem einfachen Grund in den Hintergrund gestellt worden, dass eine aus-
fiihrliche Studie bereits vorlag. Die Theologische Kommission iiber
«Christus und die Kirche», die nach der Dritten Weltkonferenz fiir Glau-
ben und Kirchenverfassung ernannt worden war, hatte 1960 nach sieben-
jahriger Arbeit einen ausfiihrlichen Bericht «One Lord, One Baptism» er-
stellt’¢. Der Bericht war ein Versuch, «die enge Verbindung zwischen
Taufe und Christologie deutlich zu machen.» Oder noch expliziter: «Uns
ist die Aufgabe gestellt, unsere ganze Aufmerksamkeit der zentralen Fra-
ge des christologischen Bezugs der Taufe zuzuwenden und nach dem Ort
der Taufe im Kontext der Heilsgeschichte zu fragen.»2” Dementsprechend
unterstreicht der Bericht mit Nachdruck, dass die Taufe Gemeinschaft mit
Christus konstituiert. «Die Taufe weist in erster Linie auf den Umstand
hin, dass Menschen in Christus eingepflanzt worden sind, sie verkiindigt
die gute Nachricht von Gottes Handeln in Christus.»?® Gegeniiber dieser
fundamentalen Aussage verblasst die Bedeutung der Unterschiede zwi-

2 Vgl. StEnc 5 (3/1968) 105.

>3 Vgl. New Directions (wie Anm. 18), 142.
26 One Lord (wie Anm. 9).

27 One Lord (wie Anm. 9), 48 f.

28 One Lord (wie Anm. 9), 60.

149



Lukas Vischer

schen den Kirchen — Glaubens- oder Kindertaufe, Taufe und Konfirmation
usw. Sie werden zwar beschreibend erwihnt, aber nicht eingehend im
Blick auf einen Konsensus diskutiert.

Nach der Sitzung von Bristol war klar, dass die Arbeit wieder aufge-
nommen werden musste. Zwei Tagungen folgten aufeinander — die erste
im Friihjahr 1968 und die zweite im Herbst 1970 in Revnice (damalige
Tschechoslowakei).

Die erste Tagung galt der Aufgabe, den Rahmen der Studie zu erstel-
len. Es zeigte sich dabei, dass der frithere Text zwar als Ausgangspunkt
dienen konnte, dass aber zugleich neue Fragen nach einer Antwort riefen.
Vor allem wurde klar, dass sich die Aufmerksamkeit nicht allein auf die
Taufe beschrianken konnte, sondern auf die Konfirmation ausgedehnt wer-
den musste. Gleich zu Anfang des Berichts von 1968 heisst es: « Warum,
wenn von der Taufe die Rede ist, schenken wir der Konfirmation und ih-
rer unterschiedlichen Praxis in den Kirchen so wenig Beachtung?»2° Es
folgen dann Uberlegungen iiber die Einheit und Einmaligkeit der Taufe,
tiber Taufe und Glauben, iiber das Verhiltnis von Taufe und Konfirmation
und iiber die Beziehung der Taufe zur Eucharistie.

Aufgrund dieser Uberlegungen war sofort klar, dass noch ein weiter
Weg zuriickzulegen sei. Auch eine Zusammenstellung der Aussagen frii-
herer Konferenzen, wiederum von Max Thurian verfertigt (Sommer 1970),
half nicht viel weiter3°. Der Durchbruch kam erst auf der ndchsten Tagung
in Revnice (September 1970). Diese Tagung war zwar dusserlich gesehen
chaotisch. Sie solite der Kldrung der anstchenden Fragen iliber die Taufe
dienen, sie war aber zugleich auch organisiert worden, um die Beziehungen
zu den Kirchen in der Tschechoslowakei zu fordern. Die Initiative war aber
den Behorden offensichtlich nicht genehm. Sie legten darum allerlei
Schwierigkeiten in den Weg. Umgekehrt wagten die Kirchen nicht, das
Treffen abzusagen, sodass die Gruppe der Theologen schliesslich an einem
verhiltnismissig abgelegenen Ort in einer Pinte zweifelhaften Rufes zu-
sammenkommen musste. Wihrend wir iiber Taufe und Konfirmation dis-
kutierten, leuchteten links und rechts von Zeit zu Zeit Transparente mit
neckisch und diirftig bekleideten Frauen auf. Es brauchte einige Disziplin,
um die Konzentration der Gruppe aufrechtzuerhalten.

29 Baptism, Confirmation and the Eucharist (I), in: StEnc 4 (1/1968) 195.
30 Dies ganz einfach darum, weil diese Aussagen nicht iiber Allgemeinheiten hin-
ausgingen und keine Antwort auf die im Bericht formulierten Fragen gaben. Dennoch

wird auch dieser Text von Max Thurian als first draft der spéteren Texte bezeichnet,
vgl. ders. (wie Anm. 21), 209 f.

150



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

Trotz dieser Schwierigkeiten festigte sich auf dieser Tagung die Ein-
sicht, die fiir den weiteren Verlauf der Arbeit entscheidend werden sollte,
ndmlich dass das gemeinsame Bekenntnis zur Einheit und Einmaligkeit
der Taufe konsequent durchgehalten werden miisse. «Darum muss das Be-
kenntnis der Kirche, dass es nur eine Taufe gibt und geben kann, als Kri-
terium fiir die Beurteilung der unterschiedlichen Taufpraxis in den Kir-
chen angewandt werden. Thre Praxis muss dahin gepriift werden, ob sie
diese fundamentale Aussage verdunkelt. Eine neue Betonung der Einheit
der Taufe konnte in der Tat den Weg 6ftnen zu einem gemeinsamen Ver-
stindnis und einer gemeinsamen Praxis der Taufe.»3! Praktisch hiess dies,
dass von jetzt an Taufe und Konfirmation als Einheit oder genauer als zwei
Aspekte desselben Prozesses verstanden wurden. Der Weg zu einem ers-
ten Entwurf war damit frei geworden.

b) Sehr viel schwieriger gestaltete sich die Arbeit iiber Amt und Amter
in1 der Kirche. Auf der Weltkonferenz in Montreal war diesem Thema, wie
wir bereits gesehen haben, eine eigene Sektion gewidmet worden. Die
Diskussion erwies sich damals als weit komplizierter als erwartet. Das
Thema war im Rahmen der Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung seit 1937 nicht mehr behandelt worden. Die Weltkonferenz konnte
sich darum nicht auf eigene Vorarbeiten stiitzen. Als Ausgangspunkt dien-
te ein Papier, das vom Laiendepartement des ORK unter der Leitung von
Hans-Ruedi Weber ausgearbeitet worden war: «The Redemptive Work of
Christ and the Ministry of his Church». Der Bericht der Sektion gesteht of-
fen ein, dass die Diskussion nicht viel Klarheit brachte. Die Konferenz
war offensichtlich nicht in der Lage, die Unterschiede zwischen den ver-
schiedenen Traditionen auch nur zu benennen. «Wir anerkennen alle, dass
es in der Kirche zu allen Zeiten ein <besonderes Amt> gab und vermutlich
zu allen Zeiten geben muss. Wir verfiigen aber {iber keine allgemein aner-
kannte Begriffe, um die Unterschiedenheit dieses Amtes vom Amt der
Kirche als Ganzes zu beschrieben.»3?

Die Konferenz von Montreal verlangte mit Nachdruck eine Studie
tiber das Thema des Amtes, und ein Jahr spiter in Aarhus formulierte die
Kommission ein weit ausladendes Studienprojekt unter dem Titel

31'Vgl. Baptism, Confirmation and the Eucharist (1), in: Ginther Gassmann (Hg.),
Documentary History of Faith and Order 1963-1993 (FOP 159), Geneva (WCC) 1993,
113.

2 Vel. P.C. Rodger/L. Vischer (wie Anm. 4), 62.

151



Lukas Vischer

«Christus, der Heilige Geist und das Amt». Das Unternehmen kam aber
nicht vom Fleck?3. Die Beteiligung von regionalen Studiengruppen blieb
weitgehend aus. Einzig iiber die Sonderthemen des ménnlichen und weib-
lichen Diakonats entstanden gemeinsame Texte*. Die Kommission be-
schloss darum in Bristol, einen neuen Anlauf zu nehmen. Nachdem sich
erwiesen hatte, dass das bisherige Projekt zu viele Aspekte einschloss,
wurde jetzt entschieden, die ganze Aufmerksamkeit auf die Ordination
zum Amt zu legen®.

Gerald F. Moede aus den Vereinigten Staaten libernahm die Verant-
wortung fiir die Studie. 1968 wurde ein Studienpapier formuliert und weit
herum gestreut. Das Echo war dieses Mal erfreulich. Zahlreiche, insge-
samt 36 Gruppen nahmen das Thema auf und drei Jahre spiiter war eine
kleine Konsultation in der Lage, einen ausfiihrlichen Bericht iiber das
Thema vorzulegen?.

7. Louvain 1971 / Marseilles 1972

Als die Kommission 1971 in Louvain zusammentrat , lagen ihr Texte liber
die Eucharistie, die Taufe und das Amt vor. In allen drei Bereichen zeich-
neten sich neue Horizonte ab. Der Kommission war klar, dass die drei

33 Seltsamerweise wird immer wieder behauptet, dass die Studie iiber die Eucharis-
tie erst in Bristol 1967 begonnen habe, wihrend die Studie {iber das Amt bereits an der
Tagung in Aarhus 1964 in die Wege geleitet wurde. Diese irreflihirende Darstellung fin-
det sich selbst noch im offiziellen Bericht iiber den gesamten Prozess, vgl. Baptism
(wie Anm. 3), 8. In Wirklichkeit begann die Arbeit sowohl iiber die Eucharistie als
auch iiber das Amt in Aarhus. Wihrend iiber das erste Thema rasche Fortschritte er-
zielt wurde, erwies sich die Arbeit {iber das Amt als weitaus schwieriger — ein Sach-
verhalt, der sich bis zum Ende des gesamten Prozesses nicht dndern sollte.

3 Eine Studie iiber den Diakonat wurde angeregt durch die Diskussionen wihrend
des Zweiten Vatikanischen Konzils tiber den permanenten Diakonat. Eine erste Ta-
gung wurde bald nach der Weltkonferenz von Montreal durchgefiihrt (28.Februar bis
1. Mirz 1964), vgl. The Ministry of Deacons (WCS 2), Geneva (WCC) 1965. Eine
Konsultation iiber den weiblichen Diakonat folgte im Jahre darauf vom 5. bis 8. Sep-
tember 1965; vgl. The Deaconess. A Service of Women in the World of Today (WCS
4), Geneva (WCC) 1966. Die beiden Studien hatten insofern eine nachhaltige Wir-
kung, als sie die Grundlage fiir die Interpretation des Diakonats im Rahmen des drei-
gliedrigen Amtes lieferten.

¥ Vgl. New Directions (wie Anm. 18), 144-147.

36 Die Konsultation fand in Cartigny bei Genf statt. Der Bericht wurde der Kom-
mission in Louvain (1971) unterbreitet, vgl. Faith and Order, Louvain 1971. Study Re-
ports and Documents (FOP 59), Geneva (WCC) 1971, 78-101.

152



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

Themen miteinander verkniipft waren und darum nicht voneinander ge-
sondert behandelt werden konnten. Sie war sich aber auch im Klaren, dass
die drei Texte nicht denselben Grad von Ubereinstimmung darstellten.
Der Bericht iiber das «ordinierte Amt» gab zu zahlreichen Fragen Anlass.
Neue Untersuchungen wurden gefordert.

Die Kommission erklirte: «Die Studien iiber die Taufe und die Eucha-
ristie haben zu vorldufigen Konsensustexten gefiihrt; wir hoffen, dass sie
den Kirchen cffiziell unterbreitet werden. Mit diesen beiden Themen ist
die Frage nach dem ordinierten Amt und seiner Anerkennung durch die
getrennten Kirchen untrennbar verbunden ... Die Kommission ist der Mei-
nung, dass die bereits erzielte Ubereinstimmung zu der Hoffnung berech-
tigt, dass ein gemeinsames Verstindnis des Amtes von den Kirchen er-
reicht werden kann ... Sie legt eine Reihe von Fragen vor, die weiterer
Uberlegung bediirfen und in allen weiteren Anstrengungen in Rechnung
gestellt werden miissen.»?37

Die Aufmerksamkeit richtete sich darum in den felgenden Jahren vor
allem auf das Thema des Amtes. Um den Bericht iiber das ordinierte Amt
zu einem Konsensustext tiber das Amt weiterzuentwickeln, wurde im Sep-
tember 1972 eine Tagung nach Marseille einberufen. Es gelang in der Tat,
ein umfassendes Papier zu erstellen: «Das ordinierte Amt in 6kumenischer
Perspektive»?3. Obwohl die Folge der Kapitel in den folgenden Jahren im-
mer wieder umgestellt wurde, sind in diesem Text doch die Gesichts-
punkte benannt, die massgebend bleiben sollten. Ausgangspunkt war und
blieb die christliche Kirche als Ganze, verstanden als eine Gemeinschaft
vielfdltiger Charismata. Die Aufgabe des ordinierten Amtes wurde als
Dienst an dieser Gemeinschaft interpretiert. Besondere Aufmerksamkeit
wurde der Apostolizitit der Kirche und des Amtes geschenkt. Apostoli-
sche Sukzession der Kirche als Ganzer wurde betont, diejenige des Amtes
ist Teil und Ausdruck dieser umfassenderen Sukzession. Die Ordination
wurde unter drei Aspekten beschrieben: Anrufung des Geistes, sakramen-
tales Zeichen und Auftrag. Auf diesem Hintergrund geht das Papier dann
auf Aspekte des Amtes ein, die in allen Kirchen der Erneuerung bediirftig
sind, und schliesst mit Erwdgungen iiber die gegenseitige Anerkennung
der Amter.

37 Vgl. Conspectus of Studies, in: Faith and Order, Louvain 1971 (wie Anm. 36),
241.
3% The Ordained Ministry in Ecumenical Perspective, in: StEnc 8 (4/1972) 1-22.

153



Lukas Vischer

Eine Reihe von Vorbereitungspapieren war fiir die Tagung angefordert
worden, darunter wiederum eine Zusammenstellung fritherer Aussagen
iiber das Amt*°. Einzelne Uberlegungen und Zitate fanden den Weg in den
neuen Text. Es zeigte sich aber, dass iiber die bisherige Diskussion hinaus
Neuland beschritten werden musste. Wesentliche Anstésse kamen einzig
aus den Berichten des franzosischen Groupe des Dombes*.

Der Text von Marseille wurde ein Jahr spiter auf einer Konsultation in
Genf nochmals iliberarbeitet. Er wurde vor allem gekiirzt und gestrafft. Die
Struktur wurde beibehalten.

8. One Baptism, One Eucharist and a Mutually Recognized
Ministry — Accra 1974/Nairobi 1975

Mit dem neuen Papier iiber das Amt war die Arbeit an den drei Themen
auf einen vergleichbaren Stand gebracht worden. Der Arbeitsausschuss
fiir Glauben und Kirchenverfassung stand vor der Frage, wie er mit den
Ergebnissen der jahrelangen Arbeit umgehen wollte. Die Entscheidung
dartiber fiel auf der Sitzung in Zagorsk (damalige Sowjetunion) im August
1973. Nachdem der Ausschuss einige Anregungen fiir die weitere Uberar-
beitung des neuen Textes zu Papier gebracht hatte, machte er den Vor-
schlag, dass «die Moglichkeit gepriift werden miisse, ob die drei Texte
tiber Taufe, Eucharistie und Amt zu einem Text vereinigt werden kon-
nen»*!, Von diesem Augenblick wurden die drei Texte als Einheit behan-
deit. Vor allem wurde jetzt darauf hingearbeitet, sie den Kirchen zur Stel-
lungnahme vorlegen zu konnen. Dieser Schritt wurde auf der Sitzung der
Kommission in Accra (1974) vollzogen.

3 Von Max Thurian spiter verdffentlicht, vgl. ders. (wie Anm. 21), 215-224.

40 Le Groupe des Dombes wirkte iiber viele Jahre als liberaus wirksames Instrument
des okumenischen Dialogs. Seit den spiten dreissiger Jahren bot er den Rahmen fiir theo-
logische katholisch-reformierte Begegnungen. Nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
formulierte er eine Reihe von Thesen und Berichten iiber Themen von Glauben und Kir-
chenvertassung. 1972, unmittelbar vor der Tagung in Marseille, verabschiedete er den Be-
richt «Pour une réconciliation des ministéres». Gewisse Formulierungen dieses Berichtes,
vor allem tiber das Verhiltnis von Kirche als Volk Gottes und pastoralem Amt, iiber die
Apostolizitdt des Amtes sowie iiber die Ordination, spielten in der weiteren Diskussion
tiber das Amt eine wichtige Rolle. Vgl. den Dokumentationsband: Pour la communion des
Eglises, L’apport du Groupes des Dombes 1937-1987, Paris (Centurion) 1988.

41 Minutes of the Meeting of the Working Committee Commission on Faith and
Order 1973, Held at the St. Sergius Monastery, Zagorsk, USSR, August 614, 1973
(FOP 66), Geneva (WCC) 1973, 20.

154



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

Im Bericht des Sekretariates lesen wir folgende Erwidgungen: «Was
soll nun mit diesen Texten geschehen? Ich bin mir dessen bewusst, dass
sie nicht das letzte Wort iiber diese drei Themen sprechen. Manches kann
besser und richtiger formuliert werden, und ich hoffe, dass die Kommis-
sion die Qualitit der Texte noch um eine Stufe steigern wird. Ich hofte
aber, dass Sie sich zugleich Gedanken dariiber machen, wie der bisher er-
reichte Konsensus den Kirchen am besten unterbreitet wird ... Die Kom-
mission wird sich darum die Frage stellen miissen: Sind die drei Texte reif
genug, dass sie den Kirchen mit einem gewissen Nachdruck und der Er-
wartung einer verbindlichen Antwort vorgelegt werden konnen? ... Die
weitere Arbeit ... hat nur Sinn, wenn die Kirchen selbst sie als Fortsetzung
des bisher Geleisteten betrachten.»*

Die Kommission folgte dieser Aufforderung. Die Texte wurden noch-
mals iiberarbeitet und dann zur Verdffentlichung freigegeben. Eine kleine
Gruppe wurde damit beauftragt, die Einzelheiten zu regeln*3. Die Texte
wurden in eineim hiibschen, fast zu reichlich illustrierten Biichlein publi-
giert?.

Eine neue Periode hatte mit dieser Verdftentlichung begonnen. Von
jetzt an ging es in erster Linie darum, einen konstruktiven Prozess der Re-
zeption in die Wege zu leiten. Im Vorwort zu dem Biichlein heisst es: «Die
Kommission wird fiir eine Weile an den Themen nicht weiterarbeiten. Sie
ist der Meinung, dass es nun an den Kirchen ist, sich zu ithrer Arbeit zu dus-
sern. Die Diskussion kann nur aufgrund von weiterfiihrenden Ausserun-
gen konstruktiv und fruchtbar fortgesetzt werden. Es bedarf einer neuen
Ebene der Diskussion, und diese Ebene kann nur durch die Kirchen selbst
geschaffen werden.»*

Die drei Texte wurden gut aufgenommen und sofort in mehrere Spra-
chen iibersetzt. Wichtig war es, dass die Vollversammlung des ORK in

2 Geiko Miiller-Fahrenholz (Hg.), Accra 1974. Sitzung der Kommission fiir Glau-
ben und Kirchenverfassung. Berichte, Reden, Dokumente (OR.B 27). Korntal bei
Stuttgart (Evang. Missionsverlag) 1975, 20; englisch: Accra 1974 — Uniting in Hope.
Reports and Documents from the Meeting of the Faith and Order Commission, 23 Ju-
ly—5 August, 1974, University of Ghana, Legon (FOP 72), Geneva (WCC) 1975, 16.

43 Accra 1974 (wie Anm. 42), 31 f., 38.

* Geiko Miiller-Fahrenholz (Hg.), Eine Taufe, eine Eucharistie, ein Amt. Drei Er-
kldarungen erarbeitet und autorisiert von der Kommission fiir Glauben und Kirchen-
verfassung. Sonderdruck aus: OR.B 27, Korntal bei Stuttgart (Evang. Missionsverlag)
1975; englisch: One Baptism, One Eucharist and a Mutually Recognized Ministry.
Three Agreed Statements (FOP 73), Geneva (WCC) 1975.

5 G. Miiller-Fahrenholz (wie Anm. 44), 5.

155



Lukas Vischer

Nairobi (Ende 1975) die Kirchen ausdriicklich aufforderte, die Konsen-
suserkldrungen zu priifen und «ihre Stellungnahme bis zum 31. Dezember
1976 der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung zu iibermit-
teln». Zum ersten Mal in der Geschichte der Bewegung fiir Glauben und
Kirchenverfassung wurden Texte nicht nur mit der allgemeinen Aufforde-
rung «for study and appropriate action», sondern mit der Bitte um eine
Stellungnahme bis zu einem bestimmten Datum verschickt. Ausserdem
wurde ausdriicklich festgehalten, dass «die Kirchen in ihren Antworten
nicht nur priifen sollten, ob die Konsensuserkldrungen ihrer gegenwirti-
gen Lehre und Praxis entsprechen, sondern auch mitteilen sollten, in wel-
cher Weise sie bereit sind, zu dem gemeinsamen Fortschritt auf dem Weg
zur Einheit beizutragen»*¢. Diese bestimmte Aufforderung trug Friichte.
Nachdem klar geworden war, dass eine gleichzeitige Antwort der Kirchen
erwartet wurde, fiihlten sich mehr und mehr Kirchen zu einer Stellung-
nahme verpflichtet

Die Vollversammlung von Nairobi war aber noch aus einem andern
Grund fiir den weiteren Verlauf des Prozesses von Bedeutung. Indem sie
das Ziel der 6kumenischen Bewegung neu umschrieb, schuf sie zugleich
einen Rahmen fiir die weitere Arbeit. 1973 hatte die Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung in Salamanca eine gréssere Tagung iliber
«Concepts of Unity and Models of Union» durchgefiihrt. Die «Einheit,
die wir suchen», war damals als «konziliare Gemeinschaft von lokalen
Kirchen, die ihrerseits vereinigt sind», beschrieben worden*’. Diese Be-
schreibung wurde von der Voliversammlung von Nairobi libernommen.
Konziliare Gemeinschaft wurde verstanden als «Gemeinschaft, die in der
Lage ist, ein Konzil abzuhalten». Die Frage stellte sich darum unaus-
weichlich: Welche Voraussetzungen miissen erfiillt sein, damit von einer
solchen Gemeinschaft die Rede sein kann? Von vornherein klar war, dass
dazu eine Ubereinstimmung iiber Taufe, Eucharistie und Amt gehorte. Die
drei Texte erhielten damit den Charakter eines Testes: Stellten die drei
Texte eine ausreichende Ubereinstimmung dar, um diese Voraussetzung
zu erfiillen?

% Hanfried Kriiger/Walter Miiller-Romheld (Hg.), Bericht aus Nairobi 75. Ergeb-
nisse, Erlebnisse, Ereignisse. Offizieller Bericht der fiinften Vollversammlung des
Okumenischen Rates der Kirchen, 23. Nov. bis 10. Dez. 1975 in Nairobi/Kenia. Frank-
furt a.M. (Lembeck) 1976, 36.

47 Report of the Salamanca Consultation on »Concepts of Unity and Models of
Union«, September 1973, in: ER 26 (1974) 291-303.

156



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

9. Die Auswertung — Crét-Bérard / Loccum/Genf 1977

Die Zahl der Zuschriften von Seiten der Kirchen war ungewohnlich hoch.
Anfangs 1977 hatten an die hundert Kirchen ihre Stellungnahme einge-
sandt. Es war von vornherein klar, dass sie, wenn die Kirchen nicht ent-
tauscht werden sollten, sorgfiltig ausgewertet werden mussten. Wihrend
sechs Monaten arbeitete der niederlandische Theologe Dr. Bert Hoede-
maker an dieser Aufgabe. In einem ausfiihrlichen Memorandum gab er ei-
ne Ubersicht sowohl iiber die Ubereinstimmungen als auch die verblei-
benden Divergenzen.

Im Mai 1977 wurde in Lausanne das 50-jdhrige Jubildum der Ersten
Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung gefeiert: eine Gele-
genheit zu realisieren, wie viel — und zugleich auch wie wenig — sich in
diesen fiinf Jahrzehnten verdndert hatte. Die Feierlichkeiten waren von
grosser Hoffnung gekennzeichnet. Ein neuer Elan schien sich abzuzeich-
nen?8. Unmittelbar danach kamen in Crét-Bérard (in der Nihe von Lau-
sanne) vierzig Theologen zusammen, um die Antworten der Kirchen aus-
zuwerten. Die Tagung wurde von John Deschner, Professor an der Perkins
School of Theology in Dallas (USA), geleitet. Seine Verdienste um die Ar-
beit der Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung in jener Zeit kon-
nen kaum hoch genug eingeschitzt werden. Er hatte eine ungewohnliche
Fahigkeit, auf Menschen zu héren. Er konnte auf Vorschldge jeder Art ein-
gehen und doch das im Auge behalten, was die Situation erforderte. Unter
seiner Aegide entstand ein Plan fiir das weitere Vorgehen. Der Entwurf
wurde dem Arbeitsausschuss fiir Glauben und Kirchenverfassung weiter-
gegeben und von diesem wenige Wochen spiter auf seiner Sitzung in Loc-
cum (Deutschland) iiberarbeitet und ergéanzt*°.

Es war von vornherein klar, dass die drei Texte revidiert werden muss-
ten. «Der entscheidende nédchste Schritt wird sicherlich sein miissen, die
gemeinsamen Erkldrungen anhand der Stellungnahmen aus den Kirchen
zu lberarbeiten. Diese Aufgabe wird die Kommission fiir Glauben und
Kirchenverfassung in der nichsten Zeit zu bewiltigen haben.»° Fiir die

*8 Lausanne 1977. Fifty Years of Faith and Order (FOP 82), Geneva (WCC) 1977.

49 Auf dem Wege zu einem ¢kumenischen Konsensus iiber Taufe, Eucharistie und
Amt. Eine Antwort an die Kirchen (FOP 84) Geneva (WCC) 1977; englisch: Towards
an Ecumenical Consensus on Baptism, the Eucharist and the Ministry. A Response to
the Churches (FOP 84), Geneva (WCC) 1977. Dieses Heft enthilt den Bericht von
Crét-Bérard/Loccum, den Bericht des Sekretariates der Kommission an den Zentral-
ausschuss und den Brief an die Kirchen.

30 Auf dem Wege (wie Anm. 49), 6.

157



Lukas Vischer

«Antwort auf die Antworten der Kirchen» wurden darum fiir jeden der
drei Texte einerseits die Punkte zusammengestellt, die als gesicherter
Konsensus gelten konnten, andererseits diejenigen, die weiterer vertiefen-
der Arbeit bedurften.

Der Kommission war vor allem daran gelegen, den weiteren Prozess
so zu gestalten, dass der Konsensus unter den Kirchen wachsen konnte.
Wichtiger als eine moglichst rasche Neufassung der Texte war es darum,
den Prozess auszudehnen und ihm klarere Umrisse zu geben. Der Bericht
von Crét-Bérard/Loccum enthilt darum eine lange Reihe von Empfehlun-
gen, die darauf zielen, den werdenden Konsensus zu festigen und auf al-
len Ebenen der dkumenischen Bewegung zum Tragen zu bringen. Sie
richten sich an die Mitgliedkirchen, an die konfessionellen Weltbiinde und
an die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung selbst. Der Ge-
danke hinter diesen Empfehlungen ist einfach und klar: Die Sache der Ein-
heit kann nur vorangetrieben werden, wenn sich alle Akteure der 6kume-
nischen Bewegung gleichzeitig in Bewegung setzen. Die Kommission
wollte den Kirchen dafiir Zeit geben. Der Bericht von Crét-Bérard/Loc-
cum stellte eine Neufassung der drei Texte fiir die Sechste Vollversamm-
lung des ORK in Aussicht und schlug den Kirchen vor, sich an der weite-
ren Arbeit zu beteiligen. In der «Antwort auf die Antworten der Kirchen»
sollten darum die folgenden beiden Fragen gestellt werden:

«a) Entsprechen die auf S. 8 ff. zusammengefassten gemeinsamen Perspekti-
ven Thren eigenen Uberzeugungen? Weisen sie einen Weg fiir die Revision der
Konsensuserkldarungen? Welche Art Hilfe konnen sie zu Fragen geben, bei de-
nen noch immer Uneinigkeit besteht? Im Besonderen, haben Sie irgendwelche
Einsichten in Bezug auf Ausmass und Form des Konsensus vorzuschlagen,
der fiir die Einheit der Kirche notwendig ist?

b) Was konnen Sie mit den Empfehlungen anfangen, die Sie in den letzten Ab-
schnitten des Dokumentes finden? Welche von thnen treffen besonders auf Ih-
re Situation zu?»3!

Der Zentralausschuss des ORK folgte diesen Vorschligens2. Eine Ant-
wort wurde bis zum 31. Dezember 1978 erbeten.

Der seit der Sitzung in Accra 1974 eingeleitete Prozess warf fiir die
Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung unerwartete Fragen auf.
In der bisherigen Arbeit war es vor allem darum gegangen, gemeinsame
Perspektiven im theologischen Verstidndnis zu entwickeln. Im Austausch

31 Auf dem Wege (wie Anm. 49), 35.
52 World Council of Churches. Central Committee, Geneva 1977, Minutes, 22.

158



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

mit den Kirchen traten andere Aspekte in den Vordergrund. Bereits auf der
Tagung in Crét-Bérard wurde deutlich, dass eine Kldrung des Begriffs
«Konsensus» erforderlich war. Bisher waren drei Texte ohne viel Authe-
bens als «Konsensus» bezeichnet worden. Waren sie es aber wirklich? Die
Stellungnahmen zeigten, dass im besten Fall von einem partiellen Kon-
sensus die Rede sein konnte. Mehr und mehr setzte sich darum der Begriff
der «Konvergenz» durch?. Ohne bereits ein Konsensus zu sein, weisen
die Texte doch auf eine verheissungsvolle Anndherung hin. Sie stellen ge-
wissermassen einen Konsensus im Aufbau dar. Diese Einsicht fiihrt dann
aber unweigerlich zu der Frage, wie viel Ubereinstimmung fiir die Einheit
der Kirche eigentlich erforderlich ist. Die Kldrung dieser Frage wurde im-
mer dringlicher.

Eine zweite wichtige Frage ergab sich aus dem Umstand, dass der
ORK die Kirchen zu einer offiziellen Stellungnahme aufgefordert hatte.
Diese Aufforderung stellte fiir manche Kirchen eine Herausforderung dar.
Wie sollten sie auf diesc Anfrage antworten? Geniigte es, einige Theolo-
gen mit einer Stellungnahme zu beauftragen? Oder mussten die Texte ei-
ner Synode vorgelegt werden? Manche Stellungnahmen spiegelten etwas
von dieser Verlegenheit wider. Dariiber hinaus wurde deutlich, dass die
Art und Weise der Entscheidungsfindung von Kirche zu Kirche verschie-
den war. Musste darum nicht auch dartiiber eine Einigung erzielt werden?
Die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung wurde durch die Er-
fahrung im Umgang mit den Konvergenztexten dazu gefiihrt, eine Studie
dariiber anzustellen, wie Kirchen zu autoritativen Entscheidungen kom-
men. Die Frage wurde weniger im Bericht von Crét-Bérard/Loccum selbst
als im Bericht des Sekretariates an den Zentralausschuss aufgeworfen’*.

10. Die letzte Etappe vor der Tagung der Kommission in Lima

Der Arbeitsausschuss befasste sich in Loccum auch ausfiihrlich mit dem
weiteren Vorgehen. Er erstellte eine Art von Marschplan bis zur Sechsten
Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen, die damals noch
fiir 1982 vorgesehen war. In den ersten beiden Jahren sollte sich die Auf-
merksamkeit auf die Stellungnahmen der Kirchen konzentrieren. Um den
Austausch zwischen der Kommission und den Kirchen zu intensivieren,

33 In der englischen Fassung des Briefes an die Kirchen wird er ausdriicklich be-
niitzt, vgl. Towards an Ecumenical Consensus (wie Anm. 49), 29.
54 Towards an Ecumenical Consensus (wie Anm. 49), 31 f.

159



Lukas Vischer

sollten die Kirchen, die reagiert hatten, nicht nur eine Empfangsbestiti-
gung, sondern eine eingehende, individuelle Antwort erhalten’. Die Zeit
bis zu dem den Kirchen gegebenen Termin sollte dazu beniitzt werden, die
wichtigsten offenen Fragen zu identifizieren. Danach, d.h. in der Zeit von
August 1978 bis August 1980, sollten die Texte iiberarbeitet werden. Die
Tagung der Kommission im Jahre 1981 sollte dann einen Text zuhanden
der Vollversammlung verabschieden.

Um diesen Prozess durchzufiihren, wurde ein neues Team ernannt.
Zwei Uberlegungen spielten bei der Zusammensetzung eine bestimmen-
de Rolle. Die Gruppe sollte aus Personen bestehen, die mit diesem oder je-
nem Aspekt des Prozesses vertraut waren, und sie musste selbstverstind-
lich konfessionell moglichst ausgewogen sein. Ausser Bert Hoedemaker,
der eingehend iiber die Stellungnahmen gearbeitet hatte, gehorten ihr an:
Protopresbyter Vitali Borovoy, Nils Ehrenstrom, Anton Houtepen, Frere
Max Thurian, Metropolit Emilianos Timiadis, Lukas Vischer und Geof-
frey Wainwright®. Max Thurian war in der Lage, teilzeitlich im Sekreta-
riat der Kommission mitzuarbeiten.

Wichtige zusitzliche Perspektiven wurden auf der Tagung der Kom-
mission in Bangalore (Sommer 1978) entwickelt. Der Versuch wurde ge-
macht, die Bemiihung um einen Konsensus iiber Taufe, Eucharistie und
Amt in einen umfassenderen Rahmen zu stellen. In erster Linie bekannte
sich die Kommission erneut zu dem von der Vollversammlung von Nairo-
bi formulierten Ziel der 6kumenischen Bewegung, nimlich der konzilia-
ren Gemeinschaft. Alle Bemithungen der Kommission sollten sich von
diesem Ziel leiten lassen. Die Kommission sollte es sich zugleich zur Auf-
gabe machen, es noch genauer zu beschreiben. Sie war sich einig dariiber,
dass zur Verwirklichung der gesuchten Einheit drei Voraussetzungen er-
fiillt sein miissen: a) ein gemeinsames Verstandnis des apostolischen
Glaubens; b) die gegenseitige Anerkennung von Taufe, Eucharistie und
Amt; und c) Ubereinstimmung dariiber, wie die Kirche lehrt und ent-
scheidet. Die weitere Arbeit musste, so wurde argumentiert, auf drei Ebe-

3 Standing Commission on Faith and Order, Loccum 1977. Minutes, 21. Das Se-
kretariat verfasste in der Tat zahlreiche solche Antworten.

% Vgl. M. Thurian (wie Anm. 1), 82. Dieses Team wurde erst nach Bangalore ein-
gesetzt. Die Angabe im Vorwort zu den Texten von Lima (vgl. Anm. 68), dass zwi-
schen den Plenarsitzungen der Kommission (Accra 1974), Bangalore (1978) und Li-
ma (1982) «die Stindige Kommission und ihr Redaktionsausschuss iiber Taufe,
Eucharistie und Amt unter dem Vorsitz von Frére Max Thurian (Taizé Bruderschaft)
an diesen Texten weitergearbeitet» habe, ist also unzutreffend.

160



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

nen zugleich vorangetrieben werden. Die Formulierung einer Konvergenz
unter den Kirchen iiber Taufe, Eucharistie und Amt musste begleitet wer-
den von Bemiihungen, auch die beiden andern Voraussetzungen zu erfiil-
len. Dariiber hinaus war der Kommission klar, dass Fortschritte auf dem
Weg zur Einheit nur erzielt werden konnten, wenn die Gemeinschaft der
Kirchen in der 6kumenischen Bewegung in immer grosserem Masse er-
fahrbar wurde. Konsensus kann nur entstehen, wo die Bereitschaft dazu
vorhanden ist. Konsensus setzt den Willen zur Gemeinschaft (consentire)
voraus>’.

Die Stellungnahmen der Kirchen hatten gezeigt, dass es bei der Revi-
sion nicht allein um die Neuformulierung gewisser Aussagen gehen konn-
te. Um die Konvergenz noch widerstandsfiahiger zu machen, musste in
gewissen Bereichen noch neue Arbeit geleistet werden. In Bangalore er-
gab die Diskussion, dass im Kontakt mit Kirchen, welche die Glaubens-
taufe praktizieren, die Frage nach dem Verhiltnis von Taufe und Konfir-
mation neu angegangen werden musste. Ein zweiter heikler Punkt war die
Frage des Verhiltnisses zwischen episkopé und Bischofsamt. Und
schliesslich musste eine offene Diskussion iiber das kontroverse Thema
der Frauenordination eingeleitet werden. In diesen Sonderbemiihungen
ging es nicht allein darum, Perspektiven zu entwickeln, die iiber die Di-
vergenzen hinausfithren konnten, sondern auch darum, Kirchen an dem
Prozess zu beteiligen, die sich in den Texten nicht ausreichend repréasen-
tiert sahen. So wurde das Jahr 1979 zum Jahr zusitzlicher Beratungen.
Insgesamt fanden fiinf Konsultationen statt.

1) Konsultation iiber die Glaubenstaufe: Diese erste Tagung fand in
Southern Seminary in Louisville KT, also auf baptistischem «Territo-
rium» statt (28. Mirz—1. April 1979). Die Partner waren vor allem baptis-
tische Theologen, aber auch andere Traditionen, welche die Glaubens-
taufe praktizieren, waren vertreten. Stephen Cranford, der fiir die
Organisation der Tagung verantwortlich war, schrieb iiber den Verlauf:
«Wir waren uns sofort dessen bewusst, dass wir unsere Tauftheologien in
polemischer Sprache der Vergangenheit vertreten konnten oder uns den
gemeinsamen Verlegenheiten der Gegenwart stellen mussten. Der zweite
Weg behielt gliicklicherweise die Oberhand ... Wir entdeckten, dass die

57 Minutes and Supplementary Documents from the Meeting of the Commission
on Faith and Order 1978, Held at The Ecumenical Christian Centre Whitefield, Ban-
galore, India,16-30 August, 1978 (FOP 93), Geneva (WCC), 1979, 93 {f.

161



Lukas Vischer

Praxis unserer Kirchen nicht so gegensitzlich ist, wie man aufgrund der
klassischen Positionen vermuten konnte.»>#

2) Begegnung mit orthodoxen Theologen: Immer wieder war von or-
thodoxer Seite geltend gemacht worden, dass die Arbeit von Glauben und
Kirchenverfassung zu ausschliesslich von protestantischen Fragestellun-
gen beherrscht war. Um diesem Vorwurf zu begegnen, fand im orthodo-
xen Zentrum des 6kumenischen Patriarchates in Chambésy GE eine Aus-
sprache mit einer repriasentativen Gruppe von orthodoxen Theologen statt
(31.Mai-2. Juni 1979). Der Leiter des Zentrums, Metropolit Damaskinos
Papandreou, fiihrte den Vorsitz>?.

3) Zweites Forum fiir bilaterale Gespriche: Nach dem Zweiten Vati-
kanischen Konzil hatten zahlreiche World Communions bilaterale Dialo-
ge mit der romisch-katholischen Kirche, mehr und mehr aber auch unter-
einander aufgenommen. Welche Bedeutung kam den gemeinsamen
Erkldarungen zu, die sich aus diesen Gesprichen ergaben? In welchem Ver-
hiltnis standen bilateraler und multilateraler Konsensus zueinander? Die
Frage war fiir die Arbeit der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung von hochster Bedeutung. Um dariiber grossere Klarheit zu gewin-
nen, bot Nils Ehrenstrom dem Sekretariat seine Dienste an®. Zusammen
mit Giinther Gassmann veroffentlichte er 1975 eine Ubersicht iiber die bi-
lateralen Gespridchet!. Die Kommission beschrénkte sich aber nicht auf ei-
ne Ubersicht. Sie schlug — zum ersten Mal 1973 — vor, dass die World
Communions ein Forum liber bilaterale Dialoge einberufen sollten. Gegen
viel Widerstand, vor allem von romisch-katholischer Seite, kam es 1978
zu einer ersten Begegnung. Auf der zweiten Session des Forums (5.—

38 Louisville Consultation on Baptism, in: Review and Expositor. A Baptist Theo-
logical Journal 77 (1/1980) = FOP 97, 6.

3% Minutes of the Meeting of the Faith and Order Standing Commission 1979, Held at
Taizé, France, August 20-24, 1979 (FOP 98), Geneva (WCC) 1980, appendix VII, 81 ff.

60 Nils Ehrenstrom (gest. 1984) blickte auf eine lange Erfahrung zuriick. Er stamm-
te aus Schweden und war lange Zeit Studiensekretir der Bewegung fiir Praktisches
Christentum gewesen; spiter lehrte er an der Universitidt Boston. Nach seiner Pensio-
nierung liess er sich in der Nidhe von Genf nieder und arbeitete ehrenamtlich fiir das
Sekretariat fiir Glauben und Kirchenverfassung.

81 Nils Ehrenstrom/Giinther Gassmann, Confesssions in Dialogue. A Survey of Bi-
lateral Conversations among World Confessional Families 1959-1974 (FOP 74), Ge-
neva (WCC) 31975.

162



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

9. Juni 1979) standen dann die Konvergenztexte im Mittelpunkt der Auf-
merksamkeit. Die Wechselwirkung zwischen den Ubereinstimmungen,
die in den bilateralen Dialogen gewonnen worden waren, und den drei
Texten der Kommission wurde untersucht. Insbesondere wurde gemein-
sam nach dem Wesen von Konsensus gefragt.

4) Konsultation iiber Episkopé and Episcopate in Ecumenical Per-
spective: In zahlreichen Stellungnahmen zum Text iiber das Amt war mo-
niert worden, dass die Frage nach den Formen des Amtes nicht ausrei-
chend behandelt worden sei. Im Lichte dieser Kritik war klar, dass ein
revidierter Text auf die Frage antworten miisse, «welche Formen des or-
dinierten Amtes zur Leitung der Kirche erforderlich sind»%2. Eine beson-
dere Tagung (13.—-16. August 1979 in Genf) ging auf diese Frage ein. Ei-
nigkeit herrschte dariiber, dass in der Kirche episkopé ausgeiibt werden
miisse. Durch welche Strukturen muss oder kann dies geschehen? Welche
Rolle kommt dem ordinierten Amt in diesen Strukturen zu? Der Aus-
gangspunkt fiir die Diskussion war eine Arbeit von Professor J.K.S. Reid
(Kirche von Schottland). Vertreter verschiedener konfessioneller Traditio-
nen trugen ihre Sicht der Dinge vor. Es gelang, in einem Memorandum
zuhanden der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung eine ge-
meinsame Analyse der Frage zu erarbeiten.

5) Ordination der Frau: Ein Konsensus iiber das Amt war ohne eine
Verstidndigung iiber diese Frage nicht denkbar. Die Auswertung der Stel-
lungnahmen auf der Tagung von Crét-Bérard (1977) hatte dies deutlich
gemacht. Um die Diskussion in Gang voranzutreiben, wurde auf der Ta-
gung ein besonderes Arbeitspapier formuliert. Die Kommission hatte sich
bereits auf der Tagung in Accra (1974) der Frage zuzuwenden begonnen.
In dem Masse als mehr und mehr Kirchen sich entschlossen, Frauen zum -
Amte zu ordinieren, wurde eine konsequente Arbeit iiber das Thema
dringlicher. In den spiten siebziger Jahren wurde darum ein breit ange-
legtes Studienprojekt iiber die «Gemeinschaft von Frauen und Ménnern in
der Kirche» in Gang gesetzt. Die amerikanische Pfarrerin Constance Par-
vey war die treibende Kraft dieses Unternehmens. Die Studie trug viel da-
zu bei, in der dkumenischen Bewegung ein neues Problembewusstsein zu
schaffen. Im August/September 1979 fand im Rahmen der Studie in Klin-

62 Vgl. The Reports of the Forum on Bilateral Conversations, Forum II (FOP 96),
Geneva (WCC) 1979.

163



Lukas Vischer

genthal (Frankreich) eine Konsultation tliber das Thema der Ordination
statt. Der Bericht war fiir die spitere Revision der Konvergenztexte weg-
leitend®:.

Gleichzeitig begann die Revision der Texte. Im Mai 1979 kam das
nach der Sitzung der Kommission in Bangalore ernannte Steering Com-
mittee zusammen. Neue Einsichten wurden in die Texte eingearbeitet. Ein
wichtiges Element der Revision war die Unterscheidung zwischen Haupt-
text und Kommentar. Diese Differenzierung erlaubte es, auf unterschied-
lichen Ebenen und zugleich auf unterschiedliche Weise zu formulieren.
Auf eine These folgte der Kommentar, der die Konvergenz argumentativ
erklirte und zugidnglich zu machen suchte. Im Vorwort zu den Lima-Tex-
ten wird die Unterscheidung folgendermassen umschrieben: «Der Haupt-
text zeigt die wesentlichen Bereiche der theologischen Konvergenz auf; in
den Kommentaren wird entweder auf historische Differenzen verwiesen,
die iiberwunden worden sind, oder es werden umstrittene Fragen genannt,
die noch weiterer Klidrung bediirfen.»

Wihrend iiber Taufe und Eucharistie rasche Fortschritte erzielt werden
konnten, erwies sich die Diskussion iiber das Amt als weit schwieriger.
Ende August 1979 ging das Mandat Lukas Vischers als Direktor der
Kommission zu Ende. William H. Lazareth iibernahm die Leitung des Se-
kretariates. Die Leitung des Steering Committee wurde Max Thurian iiber-
tragen. Lukas Vischer wurde gebeten, bis zur néchsten Sitzung des Steer-
ing Committee im Januar 1980 einen neuen Entwurf fiir den Text tiber das
Amt zu erstellen®. Das Resultat seiner Arbeit fand, was die Struktur an-
geht, weitgehende Zustimmung.

Im Laufe des Jahres 1980 kam das Steering Committee dreimal zu-
sammen: im Januar und Juni in Genf und im Oktober/November in Rom.
Die drei Texte wurden Schritt fiir Schritt iiberarbeitet, um Unklarheiten
und mogliche Missverstandnisse zu beseitigen. Die Standing Commission

83 Constance F. Parvey (Hg.), Ordination of Women in Ecumenical Perspective.
Workbook for the Church’s Future (FOP 105), Geneva (WCC) 1980; die Studie fand
zwel Jahre spiter ihren Abschluss auf einer Tagung in Sheffield (1981), vgl. Constan-
ce F. Parvey (Hg.), The Community of Women and Men in the Church. A Report of the
World Council of Churches’ Conference, Sheffield, 1981, Geneva (WCC) 1983;
deutsch: dies. (Hg.), Die Gemeinschaft von Frauen und Minnern in der Kirche, Neu-
kirchen-Vluyn {Neukirchener) 1985.

&4 Minutes (wie Anm. 49), 39.

164



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

traf sich erneut im Januar 1981 in Annecy (Frankreich)®. Die Revision
war weitgehend abgeschlossen. Die beherrschende Frage war jetzt, wie
die Plenary Commission dafiir gewonnen werden konnte, die Texte zu
verabschieden. Bereits auf ihrer Sitzung in Taizé (1979) hatte die Standing
Commission vorgeschlagen, dass die Texte den Mitgliedern der Kommis-
sion vor der Zusammenkunft in Lima nochmals unterbreitet werden soll-
ten. Dieser Vorschlag wurde jetzt realisiert. Die Antworten der Kommis-
sionsmitglieder wurden vom Steering Committee eingearbeitet. Wichtig
war ausserdem, dass der Zentralausschuss des ORK auf seiner Sitzung im
Sommer 1981 in Dresden die Kommission ermutigte, die Texte zur Stel-
lungnahme an die Kirchen zu senden®.

So war alles bereit fiir die Sitzung der Kommission im Januar 1982 in
Lima. Da Max Thurian auf die Reise nach Lima aus Gesundheitsgriinden
hatte verzichten miissen, amtete Geoffrey Wainwright, methodistischer
Theologe, seit vielen Jahren mit der Arbeit der Kommission vertraut, als
Sprecher des Teams. Wenn die Texte auch viel Zustimmung fanden, wur-
den doch auch Einwinde erhoben. Sie betrafen vor allem die Rolle des
Heiligen Geistes in der Taufe oder genauer im gesamten Initiationsprozess
der Taufe, die Stellung des Bischofsamtes im Rahmen des dreifachen Am-
tes (Bischof, Presbyter und Diakon) und die Bedeutung kultureller Fakto-
ren fiir die Sakramente, z.B. die Frage, ob die Eucharistie in allen kultu-
rellen Kontexten mit Brot und Wein zu feiern sei. Selbstverstdndlich fiel
Einzelnen auch auf, dass im Text iiber das Amt das «petrinische Amt» mit
keinem Wort erwdhnt sei. Sollte der Text in dieser Hinsicht ergénzt wer-
den? Die Kommission war der Meinung, dass die bisher geleistete Vorar-
beit nicht ausreiche, um auch diesem Aspekt gerecht zu werden.

Es ging jetzt iiberhaupt nicht mehr in erster Linie darum, den Text zu
dndern. Das erklirte Ziel war, die Texte zu verabschieden oder genauer:
sie an die Kirchen zur Stellungnahme weiterzuleiten. Die Kommission
musste den Text nicht in jeder Hinsicht gutheissen, sie musste einzig be-
schliessen, dass er den Kirchen zugestellt werden sollte. Die Debatte wur-
de von John Deschner souverin prisidiert. Die gleich am Anfang vorge-
schlagene Resolution lautete: «Die Kommission ist der Meinung, dass die
tiberarbeiteten Texte iiber Taufe, Eucharistie und Amt einen geniigenden

6 Minutes of the Meeting of the Faith and Order Standing Commission World
Council of Churches 1981, Held at the Centre Jean XXIII, Annecy, France, January
3-10, 1981 (FOP 106), Geneva (WCC) 1981.

56 World Council of Churches, Central Committee, Dresden 1981, Minutes, 64.

165



Lukas Vischer

Reifegrad erreicht haben, um in Ubereinstimmung mit dem Auftrag der
Fiinften Vollversammlung des ORK von Nairobi, erneuert durch den Zen-
tralausschuss in Dresden 1981, an die Kirchen weitergeleitet zu wer-
den.»®” Die Kommissionsmitglieder erhielten die Gelegenheit, Textande-
rungen in der Perspektive dieser Resolution vorzuschlagen. Eine kleine
Redaktionsgruppe, bestehend aus einem Protestanten (Geoffrey Wain-
wright), einem Orthodoxen (John Zizioulas) und einem Katholiken (Jean
Tillard) wurden mit der Aufgabe betraut, die Varianten — es waren insge-
samt 192 — zu priifen und zu entscheiden, ob sie beriicksichtigt werden
sollten. Nachdem die Texte Abschnitt fiir Abschnitt durchgegangen wor-
den waren, erkldrte die Kommission einstimmig ihr Einverstindnis mit
der Resolution®s.

11. Das Echo auf die Texte nach der Tagung in Lima

Im Vorwort zu den Texten wurde formuliert, was die Kommission von den
Kirchen erwartete: Eine offizielle Stellungnahme wurde erbeten «auf der
hochsten hierfiir zustindigen Ebene der Autoritit, sei es nun ein Rat, eine
Synode, eine Konferenz, eine Vollversammlung oder ein anderes Gre-
mium». Mit dieser Formulierung wurde noch deutlicher ausgesprochen,

7 Towards Visible Unity. Commission on Faith and Order, Lima 1982, Band 1:
Minutes and Addresses (FOP 112), Geneva (WCC) 1982, 83. Die Vollversammlung
von Nairobi hatte die Kirchen in erster Linie gebeten, bis Ende 1976 eine Stellung-
nahme einzusenden. Aufgrund der Antworten sollte dann die Studie iiber Taufe, Eu-
charistie und Amt «fortgefiihrt und vertieft werden», vgl. H.Kriiger/W. Miiller-Rém-
held (wie Anm. 46), 26. An ihrer Sitzung in Lima kniipfte die Kommission an diesen
Satz an. Sie interpretiert die revidierten Texte als Erfiillung des damals erteilten Man-
dates. Auch die Resolution des Zentralausschusses des ORK wird ausserordentlich ex-
tensiv gedeutet. Sie enthilt keinen Hinweis auf die Vollversammlung von Nairobi,
sondern lautet nur einfach: «Der Ausschuss der Einheit I teilt die Hoffnung der Stén-
digen Kommission, dass die Kommission auf ihrer Plenartagung in Lima in der Lage
sein wird, den Kirchen dieses Dokument mit einer entsprechenden Aufforderung zur
Stellungnahme zuzuleiten. Der Ausschuss empfiehlt, die Kirchen aufzufordern, als
einen Schritt im Rahmen des Rezeptionsprozesses eine offizielle und verbindliche Er-
kldrung abzugeben, in der sie zu Fragen Stellung beziehen und weitere Uberlegungen
mitteilen.» Vgl. Zentralausschuss, Protokoll der 33. Tagung, Dresden 1981, 92.

68 Die drei Texte wurden vertftentlicht als: Baptism, Eucharist and Ministry (FOP
111), Geneva (WCC) 1982 /352002; deutsch: Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenz-
erklidrungen der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen
Rates der Kirchen, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 1982/ 111987.

166



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

was bereits auf der Tagung in Crét-Bérard 1977 erhofft worden war. Durch
die Antworten der Kirchen sollte eine solide ekklesiale Basis fiir die wei-
tere Arbeit von Glauben und Kirchenverfassung geschaffen werden. Die
zu beantwortenden Fragen lauteten jetzt:

— Inwelchem Masse kann Thre Kirche aus diesem Text den Glauben der Kir-
che durch die Jahrhunderte erkennen?

— Welche Folgerungen kann Thre Kirche aus diesem Text fiir bilaterale Dia-
loge und die Beziehungen zu andern Kirchen ziehen, besonders zu den-
jenigen, die den Text ebenfalls als einen Ausdruck des apostolischen Glau-
bens anerkennen?

—  Welche richtungsweisenden Hilfen kann Thre Kirche aus diesem Text fiir
ihr gottesdienstliches, erzieherisches, ethisches und geistliches Leben und
Zeugnis ableiten?

—  Welche Vorschlage kann Ihre Kirche fiir die weitere Arbeit von Glauben
und Kirchenverfassung im Blick auf diesen Text iiber Taufe, Eucharistie
und Amt und das langfristige Studienprojekt «Auf dem Weg zu einem ge-
meinsamen Ausdruck des apostolischen Glaubens heute?» machen?¢?

Das Echo war iiberwiltigend. Die Texte wurden in zahlreiche Spra-
chen — insgesamt 33 — {ibersetzt und in grossen Auflagen gedruckt. In den
Kirchen begann eine intensive Diskussion. Mehr als die Hilfte der Mit-
gliedkirchen des ORK lieferten eine offizielle Stellungnahme. Auch
Nicht-Mitgliedkirchen fiihlten sich angesprochen; die romisch-katholi-
sche Kirche reichte eine Antwort ein, an der eine betrdchtliche Zahl von
Bischofskonferenzen und theologischen Fakultiten beteiligt waren’. Ins-
gesamt gingen schliesslich 186 Stellungnahmen ein. Das Interesse ging
aber weit iiber die offiziellen Gremien hinaus. In vielen Kirchen wurden
die Texte in den Gemeinden diskutiert. Sie figurierten auf der Tagesord-
nung von theologischen Konferenzen, Symposien und Dialogen aller Art.
Manche 6kumenische Gruppen befassten sich damit. Eine Flut von Verof-
fentlichungen — Anleitungen, Essays, Biicher usw. — erschien’!.

Wie erklirt sich dieser Elan? Fiir viele kam er unerwartet. Wer hitte ge-
dacht, dass ausgerechnet ein von der «verstaubten» Theologenkommission
fiir Glauben und Kirchenverfassung veroffentlichter Text zu dem Okume-

69 Vgl. Taufe (wie Anm. 68), Vorwort.

0Vel. M. Thurian (wie Anm. 3), Band 6 (FOP 144), Geneva (WCC) 1988, 140.

"I Anton W. Houtepen u.a. (Hg.), Bibliography on Baptism, Eucharist and Ministry
(Lima-Text) 19821987 (IIMO Research Publication 23), Leiden 1988.

167



Lukas Vischer

nischen Bestseller — 450 000 Exemplare — werden konnte! Zwei Faktoren
sind in diesem Zusammenhang zu nennen. Die Texte waren fiir zahlreiche
Christen in vielen Kirchen das Signal, auf das sie gewartet hatten. Die ku-
menische Bewegung hatte Gemeinschaft iiber die Grenzen der Konfessio-
nen geschaffen. Christen begegneten einander und teilten mehr und mehr
von ihrer christlichen Existenz. Da die Unterschiede zwischen den Kirchen
aber weiterhin bestanden, konnte sich diese Gemeinschaft nicht entfalten.
War jetzt der Augenblick der «Befreiung» gekommen? War das Fundament
geliefert worden, das den Weg in die Zukunft 6ffnete? Viele waren nicht so
sehr an den Einzelheiten des Textes interessiert, als vielmehr an der Tatsa-
che, dass Theologen so verschiedener Herkunft in der Lage waren, zu einer
Ubereinkunft zu kommen. Der zweite Faktor war der Umstand, dass die
Kirchen auf den Text vorbereitet worden waren. Der Entscheid der Kom-
mission in Lima war der vorliufige Abschluss eines langen Prozesses. Uber
Jahre hinweg waren die Kirchen darauf hingewiesen worden, dass ein Fort-
schritt in der 6kumenischen Bewegung einzig durch ein gemeinsames Vor-
gehen erzielt werden konne. Die «Fragen von Lima» kamen nicht von un-
gefidhr. Bereits zum dritten Mal waren die Kirchen um eine Antwort auf ein
bestimmtes Datum hin gebeten worden.

Ein wichtiges Element fiir den Prozess der Rezeption war die sog. «Li-
ma-Liturgie». Im Blick auf die Tagung der Kommission hatte Max Thuri-
an eine eucharistische Liturgie entworfen, in der die Einsichten des Tex-
tes tUber die Eucharistie aufgenommen waren, ein Versuch, die
Eucharistiefeier so zu gestalten, dass sich Christen verschiedener Kirchen
darin wiederfinden konnten’2. Diese Liturgie wurde auf der Tagung be-
niitzt. Sie wurde fiir viele eine Art Symbol, vor allem nachdem sie auch
auf der Sitzung des Zentralausschusses 1982 und dann vor allem auf der
Sechsten Vollversammlung in Vancouver (1983) zelebriert worden war.
Das Bild von Robert Runcie, Erzbischof von Canterbury, als Zelebrant
machte die Runde in zahlreichen kirchlichen Zeitschriften. Andererseits
machte die Liturgie allerdings auch die bleibenden Unterschiede deutlich.
Auf evangelischer Seite wurde sie als iiberladen empfunden, auf orthodo-
xer und romisch-katholischer Seite erlaubte auch diese Liturgie keine ge-
meinsame Kommunion”?.

72 Abgedruckt in: M. Thurian (wie Anm. 21), 236-246; deutsch: 225-235 (auch als
Sonderdruck erschienen).

73 Spéter wurde der Versuch unternommen, aufgrund des Textes iiber die Taufe
einen Tauferinnerungsgottesdienst in den Prozess zu werfen. Unter dem Vorsitz des

168



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

Die Konvergenztexte waren in den Diskussionen auf der Sechsten
Vollversammlung tiberhaupt ein dominantes Thema. Unter dem offen-
sichtlichen Einfluss der Texte war viel von einer «eucharistischen Vision»
die Rede. «In der Tat ist der Aspekt der christlichen Einheit, der fiir uns
hier in Vancouver am meisten in den Vordergrund geriickt ist, die eucharis-
tische Gesamtschau ... indem sie aber die organische Einheit christlichen
Engagements und ihre einzige Quelle in der inkarnierten Selbsthingabe
Christi sichtbar macht, lenkt und befliigelt die eucharistische Schau (Vi-
sion) unsere Schritte auf dem Wege zur vollkommenen und glaubwiirdi-
gen Verwirklichung der uns gegeben Einheit.»’* Die Versammlung for-
mulierte ausserdem eine lange Reihe von Empfehlungen mit dem Ziel,
den Prozess der Rezeption zu fordern und auf ldngere Sicht zu gestalten.

Wie ging nun aber die Kommission mit der Fiille der Stellungnahmen
um? Intensive Arbeit wurde in den folgenden Jahren geleistet. Ein BEM
Steering Group, bestehend aus Thomas Hopko, Torleiv Austad, Bischof
Daniel (Ciobotea). Akira Imahashi, Bischof Timotei (Seviciu) und Yeow
Choo Lak war fiir die Leitung der Operationen zustdandig. Die beiden erst-
genannten Mitglieder gehorten gleichzeitig auch dem BEM Drafting Team
an, das sich mit der eigentlichen Auswertung des Textes zu befassen hat-
te; die iibrigen Mitglieder waren: Anton Houtepen, Emmanuel Lanne,
Mary Tanner, Giinter Wagner, Geoffrey Wainwright und Morris West. Von
Seiten des Stabes waren Max Thurian (bis 1986), Giinter Gassmann und
Irmgard Kindt Siegwalt (von 1987 an) verantwortlich.

Die Auswertung und die Ausarbeitung eines Berichtes an die Kirchen
begannen 1986. Die Stellungnahmen wurden vom Genfer Sekretariat
nach und nach in sechs Bénden verdffentlicht. Der Steering Group kam zu
drei Sitzungen zusammen (Venedig 1986, Annecy 1987 und Turku 1988).
Das Drafting Team machte sich 1988 an die Arbeit und erstellte in drei Sit-
zungen einen Entwurf zuhanden der Tagung der Kommission fiir Glauben
und Kirchenverfassung in Budapest (1989). Nach eingehender Diskussion
wurde er zur Veroffentlichung freigegeben und nach endgiiltiger Bearbei-
tung durch den Stab im Jahre darauf veroffentlicht’>.

Erzbischofs von York, John Habgood, wurde ein solcher Gottesdienst zum Abschluss
der Sitzung des Zentralausschusses des ORK am 24. Januar 1987 in Genf gefeiert. Das
erhoffte Echo blieb aber aus. Die Anregung wurde nur vereinzelt aufgenommen.

4 Walter Miiller-Romheld (Hg.), Bericht aus Vancouver 1983. Offizieller Bericht
der 6. Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen, 24. Juli bis 10. August
1983 in Vancouver/Kanada, Frankfurt a.M. (Lembeck) 1983,71.

5 Baptism bzw. Diskussion (wie Anm. 3).

169



Lukas Vischer

Der Bericht besteht aus drei Teilen. Zuerst wird die Geschichte des
ganzen Unternehmens in Erinnerung gerufen und eine Ubersicht iiber die
Antworten der Kirchen sowohl zu den drei Texten als zum Vorwort ge-
geben. Der zweite Teil geht zunidchst auf Einzelfragen ein, die durch die
Stellungnahmen aufgeworfen werden und nennt dann drei allgemeinere
Themen, die weiterer Klidrung bediirfen. Es sind: a) Schrift und Tradition;
b) Sakrament und Sakramentalitit; c) Ekklesiologische Perspektiven, die
sich aus den Stellungnahmen ergeben. Im dritten Teil ist die von der Kom-
mission auf threr Sitzung in Budapest abgegebene Erkldrung zu BEM
wiedergegeben.

Der Bericht verzichtet — nach eigenen Aussagen — auf eine eigentliche
Auswertung. «Jhre Grundiiberzeugung, dass sie weder im Namen der Kir-
chen spricht noch sich als eine Art <Magisterium> an sie wendet, gilt auch
fiir diesen Bericht. Daher versucht dieser Bericht auch nicht, die Stellung-
nahmen in einer beurteilenden Weise auszuwerten, sondern mochte viel-
mehr ganz bewusst die Uberzeugungen und die Positionen der Kirchen so
genau wie moglich beschreiben.»’¢ Der Band ist darum zwar informativ,
gibt aber kaum Auskunft dariiber, wie der Prozess weitergefiihrt werden
konnte. Dankbar wird gepriesen, was in den Jahren seit der Tagung in Li-
ma geschehen ist’’. Es wird aber nicht deutlich, welche Schritte die Kom-
mission als Néchstes unternehmen wolle. Die drei Themen, die sich aus
den Stellungnahmen ergeben und weiterer Klidrung bediirfen, werden
nicht als Projekte formuliert, sondern erscheinen unter dem unverbind-
lichen Titel «Provisional considerations»’3. Die Studie iiber den Apostoli-
schen Glauben findet kaum Erwidhnung, obwohl sie doch immer wieder
als Zwillingsschwester von BEM bezeichnet worden war”. Unter dem Ti-
tel «Schritte, die vor uns liegen» sagt die Kommission in ihrer Erkldrung
nicht viel mehr als dies: «Der Lima-Prozess ldsst ein Wachstum in der Ein-
heit deutlich werden. Ihn fortzusetzen ist von entscheidender Bedeutung
fiir die weitere Bewegung auf die Einheit hin. Aber es bleibt noch viel zu
tun. Wir ermutigen die Kirchen, gemeinsam weitere Schritte zu unterneh-

76 Diskussion (wie Anm. 3), 14.

"7 «Dank fiir einen einzigartigen Prozess», in: Diskussion (wie Anm. 3), 25.

8 Baptism (wie Anm. 3), 131.

7 Das einzige Echo ist der nichtssagende Satz in der Erkldrung der Kommission:
«The Commission’s major projects on the apostolic faith and on the unity of the church
and the renewal of the human community are significant contributions to and partici-
pation in the ongoing BEM process»; vgl. Baptism (wie Anm. 3), 157 f. Auf welche
Weise sie dies sind oder sein konnen, wird nicht erklirt.

170



Die Konvergenztexte liber Taufe, Abendmahl und Amt

men in einer Partnerschaft des Antwortens und des Gesprachs.»30 Der ein-
zige konkrete Schritt, den die Kommission mitzuteilen hat, ist die Ankiin-
digung einer Studie iiber die Ekklesiologie.

12. Doch wieder eine Weltkonferenz

War mit der Verabschiedung der Konvergenztexte die Zeit fiir eine Welt-
konferenz iiber Glauben und Kirchenverfassung wiedergekommen? Die
Frage wurde bereits auf der Tagung der Kommission in Lima gestellt. Fiir
die Einberufung einer Weltkonferenz im Jahre 1987 fiihrte der damalige
Direktor von Glauben und Kirchenverfassung, William H. Lazareth, fol-
gende Griinde ins Feld: «1) Seit 1963 wurde keine Weltkonferenz mehr
abgehalten; 2) Die heute im Gang befindlichen Studienprojekte werden in
den kommenden Jahren zur Reife kommen; 3) 1987 wird die 1200-Jahr-
feier der sieben gemeinsamen Konzile stattfinden — fiir die Kirchen von
heute ein wichtiger und geeigneter symbolischer Augenblick auf dem We-
ge zu einem kiinftigen 6kumenischen Konzil.»8!

Die Vollversammlung von Vancouver (1983) machte sich den Vor-
schlag zu eigen. Sie erklirte: «Eine solche Konferenz ist von wesent-
licher Bedeutung, um die Friichte unserer Arbeit — besonders iiber <Taufe,
Eucharistiec und Amt>, iiber den gemeinsamen Ausdruck des apostoli-
schen Glaubens, iiber gemeinsame Wege des Lehrens und der Entschei-
dung und iber die Einheit der Kirche und die Erneuerung der mensch-
lichen Gesellschaft — zusammenzutragen ... Eine solche Konferenz hitte
nicht nur die Aufgabe, die kumenische Situation zu sichten und zu prii-
fen; sie sollte vielmehr den Kirchen bei der Auswertung der Konsequen-
zen helfen, die diese verschiedenen Schritte auf dem Wege zur Einheit fiir
ithre 6kumenischen Aufgaben und Beziehungen haben.»32 Es fillt sofort
auf, dass sich diese Vision an den von der Kommission in Bangalore 1978
formulierten Rahmenplan hilt. Die drei «Voraussetzungen» fiir die Ein-
heit erscheinen wieder. Auch das Ziel der «konziliaren Gemeinschaft»
wird nochmals in Erinnerung gerufen. Die Vorstellung war also offen-
sichtlich, dass nach so vielen Jahren der Versuch gewagt werden sollte,
den Weg zu umfassenderer Gemeinschaft durch ein «grosses Ereignis»
zu fordern. Von einem «wichtigen 6kumenischen Meilenstein» war die

80 Diskussion (wie Anm. 3), 155.
81 Towards Visible Unity (wie Anm. 67), 137.
82 W. Miiller-Romheld (wie Anm. 74), 77 f.

171



Lukas Vischer

Rede. Soweit als moglich sollten nicht nur im Bereich «Taufe, Eucharis-
tie und Amt», sondern auch in den andern Bereichen des Rahmenplans
Fortschritte erzielt werden®3,

Diese grossen Pline stiessen auf Hindernisse. Das Datum 1987 erwies
sich als unrealistisch. 1985 auf ihrer Sitzung in Stavanger (Norwegen) rief
die Kommission zu einer Weltkonferenz im Jahre 1989 auf, «probably in
Asia, Africa or the Pacific»$. In der Benennung der Themen war eine Ver-
schiebung eingetreten. Neben der Arbeit an Taufe, Abendmahl und Amt
sowie dem Projekt iiber den Apostolischen Glauben wurde jetzt das Ge-
wicht auf das Thema «Die Einheit der Kirche und die Erneuerung der
menschlichem Gemeinschaft» (The Unity of the Church and the Renewal
of Human Community) gelegt. Aber auch in den folgenden Jahren konn-
ten keine Fortschritte erzielt werden. Der ORK geriet in eine Finanzkrise.
Eine Weile wurde erwogen, die Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchen-
verfassung und diejenige fiir Weltmission zusammenzulegen. Endlich
kam eine Einigung zustande, dass eine Fiinfte Weltkonferenz auf das Jahr
1993 einberufen werden sollte. Die Planung dieses Ereignisses war auf der
Sitzung der Kommission in Budapest (1989) allerdings noch sehr unbe-
stimmt. Nach dem Wegfall des Symbols des Jahres 787 stand jetzt die Er-
innerung an die Weltkonferenz von Montreal im Vordergrund — die Auf-
merksamkeit konzentrierte sich auf die dreissig Jahre von 1963 bis 1993.
Damiut fiel der ausdriickliche Bezug auf die konziliare Vergangenheit der
Kirche weg®.

1991 fand die Vollversammlung des ORK in Canberra statt. Es fillt
auf, dass das in Lima mit so viel Elan gefeierte Projekt «Taufe, Euchari-
stie und Amt» jetzt kaum mehr vorkommt. Der Bericht der Sektion «Ein-
heit» ist eine Sammlung von Allgemeinheiten. BEM wird nur gerade im

83 In einem Artikel unter dem Titel «1987: Lima and beyond» zeigte William H.
Lazareth in mehr Einzelheiten, was der Inhalt dieser Weltkonferenz sein konnte. Sie
sollte nach seinem Dafiirhalten der Férderung der Einheit als konziliarer Gemeinschaft
der Kirchen dienen. Das Symbol der Jahreszahl 1987 war ihm aus diesem Grunde
wichtig. Lazareth meinte, dass im Blick auf diese Weltkonferenz die beiden Studien
iiber den apostolischen Glauben und {iber Taufe, Eucharistie und Amt miteinander ver-
kniipft werden soliten. Vgl. William H. Lazareth, 1987: Lima and beyond, in: M. Thu-
rian (wie Anm. 21), 185-196.

8 Faith and Renewal. Reports and Documents of the Commission on Faith and Or-
der, Stavanger 1985,Norway, 13-25 Aug. 1985 (FOP 131), Geneva (WCC) 1986, 236 ff.

85 Faith and Order 1985-1989. The Commission Meeting at Budapest 1989 (FOP
148), Geneva (WCC) 1990, 289-298.

172



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

Vorbeigehen als Beispiel einer 6kumenischen Initiative aus jlingster Ver-
gangenheit erwdhnt?o.

Wesentlich substantieller ist die von der Vollversammlung vom Be-
richt gesondert gutgeheissene Erklidrung iiber die «Einheit, die wir su-
chen». Sie enthilt Ansitze, die fiir die weitere Arbeit an den drei Texten
hitten wegweisend werden konnen. Der alles bestimmende Schliissel-
begriff der Erklarung ist communio. Gleich der erste Satz gibt den Inhalt
zu erkennen: «Nach der Heiligen Schrift ist es Gottes Wille, die ganze
Schopfung unter der Herrschaft Jesu Christi zusammenzufassen, in dem
durch die Kraft des Heiligen Geistes alle in die Gemeinschaft mit Gott
gefiihrt werden sollen.»3” Was aber die Erklarung vor allem auszeichnet,
ist die starke Betonung der Vielfalt im Leben der Kirche. Noch pointier-
ter als die fritheren Erkldrungen von Neu Delhi (1961) und Nairobi
(1975) macht sie deutlich, dass Einheit nicht mit Uniformitit zu ver-
wechseln sei. «Verschiedenheiten, die in theologischen Traditionen und
unterschiedlichen kulturellen, ethnischen oder historischen Kontexten
wurzeln, gehdren zum Wesen der Gemeinschaft ... In der Gemeinschaft
werden Verschiedenheiten zu einem harmonischen Ganzen zusammen-
gefiihrt als Gaben, die zum Reichtum und zur Fiille der Kirche Gottes
beitragen.» Erst in zweiter Linie wird dann hinzugefiigt: «Die Vielfalt ist
jedoch nicht unbegrenzt. Sie ist zum Beispiel nicht legitim, wenn sie es
unmoglich macht, Jesus Christus als Gott und Heiland gestern, heute
und derselbe auch in Ewigkeit (Hebr 13,8), das Heil und letztliche Be-
stimmung der Menschen gemiss dem Zeugnis der Heiligen Schrift und
der Verkiindigung der apostolischen Gemeinschaft gemeinsam zu be-
kennen.»

Dieser Hinweis wirft die Frage auf, wie viel Ubereinstimmung zur
gegenseitigen Anerkennung der Kirchen erforderlich sei. Die Antworten
der Kirchen auf die drei Texte hatten gezeigt, dass die Positionen der Kir-
chen nach wie vor weit auseinanderliegen. War es denkbar, dass sie sich
in Zukunft einander annidhern wiirden? Musste nicht eher gefragt werden,

86 Walter Miiller-Romheld (Hg.), Im Zeichen des Heiligen Geistes. Bericht aus
Canberra 1991. Offizieller Bericht der Siebten Vollversammlung des Okumenischen
Rates der Kirchen, 7. bis 20. Februar 1991 in Canberra/Australien, Frankfurt a. M.
(Lembeck) 1991, 101; vgl. auch Michael Kinnamon (Hg.) Signs of the Spirit. Official
Report. Seventh Assembly, Canberra, Australia, 7-20 February 1991, Geneva (WCC)
/ Grand Rapids MI (Eerdmans) 1991, 97.

87 W. Miiller-Romheld (wie Anm. 86), 173-176. Fiir eine ausfiihrlichere Kritik vgl.
Lukas Vischer, Ist das wirklich die «Einheit, die wir suchen»? in: OR 41 (1992) 7-24.

173



Lukas Vischer

inwieweit sich unter den Kirchen eine neue Sicht des Verhiltnisses von
Einheit und Vielfalt durchsetzen konnte?

Zu einem eigentlichen Plan kam es aber auf der Vollversammlung von
Canberra nicht. Die Erkldrung iiber die «Einheit, die wir suchen» endet
mit dem dringlichen Aufruf an die Kirchen, auf dem Weg zu sichtbarer
Einheit voranzuschreiten. Sie werden eingeladen, von BEM dabei mog-
lichst weitgehenden Gebrauch zu machen. Wie das geschehen sollte, blieb
aber auf der Vollversammlung offen. Vom Projekt der Fiinften Weltkonfe-
renz fiir Glauben und Kirchenverfassung ist mit keinem Wort mehr die Re-
de. Der ORK betrachtete das Vorhaben offensichtlich als Sondergirtchen
der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung. Wie aber sollte die
Weltkonferenz eine Bewegung in den Kirchen auslésen kdnnen, wenn
sich nicht einmal der ORK aktiv an der Planung beteiligte?

Die Weltkonferenz fand 1993 in Santiago de Compostela, Spanien,
statt. Als Thema wurde die schone Formulierung gewihlt: «Towards koi-
nonia in Faith, Life and Witness». Das Ziel wurde in einem Vorberei-
tungspapier folgendermassen umschrieben:

— «Eine Bilanz vorzunehmen, was durch den 6kumenischen Dialog in Glau-
ben und Kirchenverfassung und dariiber hinaus auf dem Weg zur sichtba-
ren Einheit erreicht worden ist;

— Die Kirchen herauszufordern, diese Ergebnisse noch umfassender in ihr
Denken, Leben und ihre 6kumenischen Beziehungen hineinzunehmen;

— Die Kirchen zu ermutigen, die bereits bestehende, wenngleich unvoll-
Kommene, Gemeinschaft zu bekriftigen und zu leben und aiien Tendenzen
zu widerstehen, riickwirts zu gehen;

— Diejenigen —alten und neuen — Fragen zu identifizieren, die weiterhin Hin-
dernisse fiir volle Gemeinschaft darstellen, und Wege zu ihrer Uberwin-
dung aufzuzeigen;

— Miteinander iiber die zukiinftigen Orientierungen und Priorititen der 6ku-
menischen Bewegung, des ORK und besonders seiner Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung nachzudenken.»®

Die Absicht war also, die verschiedenen Striange der in den letzten drei
Jahrzehnten geleisteten Arbeit zu einem Ganzen zusammenzufiihren. Die
Bezeichnung der Kirche als koinonia sollte als Schliissel oder Brennpunkt
dienen.

88 Auf dem Weg zur koinonia im Glauben, Leben und Zeugnis. Ein Diskussions-
papier. April 1993, Genf (WCC) 1993, 7.

174



Die Konvergenztexte liber Taufe, Abendmahl und Amt

Die Konvergenztexte kommen sowohl im Vorbereitungspapier als in
den Sektionsberichten immer wieder vor. Auf der Konferenz befasste sich
eine der Sektionen, «Sharing a Common Life in Christ», ausschliesslich
mit «Taufe, Eucharistie und Amt». Aufs Ganze gesehen reproduzierte sie
in andern Worten, was bereits im Bericht von 1990 zu lesen stand®®. Es
wird zunichst darauf hingewiesen, dass das Verstindnis des Begriffs Sa-
krament der Vertiefung bediirfe. Dann wird eine lange Reihe von Deside-
ria aufgezahlt, die sich aus dem Umgang der Kirchen mit den Konver-
genztexten ergeben haben und schliesslich vorgeschlagen, eine Studie
iber das allgemeine Thema der Ekklesiologie zu unternehmen. Diese
Ubersicht ist gewiss instruktiv, stellt aber keine Herausforderung an die
Kirchen dar. Der Rahmenplan der Sitzung in Bangalore (1978) wird nicht
durchgehalten. Zwar ist noch die Rede von den beiden ersten «Vorausset-
zungen», die damals formuliert worden waren: Ubereinstimmung im apo-
stolischen Glauben und Konsensus tiber Taufe, Eucharistie und Amt. Die
Notwendigkeit. iiber gemeinsames Lehren und Entscheiden ins Klare zu
kommen, ist aber aus Abschied und Traktanden gefallen. Es bleibt bei all-
gemeinen Aufforderungen. So lesen wir z.B. in der Botschaft: «Das 6ku-
menische Ziel ist noch nicht erreicht. Die Kirchen haben eine volle gegen-
seitige Anerkennung der Taufe noch immer nicht verwirklicht. Nach wie
vor bestehen Hindernisse fiir eine gemeinsame Teilhabe von Christen aus
allen Kirchen am Tisch des Herrn. ... Fortschritte werden wir erreichen,
wenn wir uns auf neue Wagnisse und Erkenntnisse in dem uns einenden
Glauben einlassen, und nicht durch Kompromisse, die die Probleme nur
verschleiern. Die Auseinandersetzung mit diesen Hindernissen ist die be-
sondere Aufgabe von Glauben und Kirchenverfassung.»? Die lange Rei-
he von Empfehlungen am Schluss der Sektionsberichte machen den Ein-
druck eines Wunschzettels von Einfillen und Hoffnungen, bei denen
unklar bleibt, wie sie erfiillt werden konnen.

Von Santiago 1993 an sind die Konvergenztexte nicht mehr Gegen-
stand eines planmassig vorangetriebenen Projektes. Sie werden nach wie
vor als «Klassiker» der 6kumenischen Bewegung gepriesen. Sie sind das

8 Vgl. Thomas F. Best/Giinther Gassmann (Hg.), On the Way to Fuller Koinonia.
Official Report of the Fifth World Conference on Faith and Order, Santiago de Com-
postela, 1993 (FOP 166), Geneva (WCC) 1994, 245 ff. (Section III).

9 Giinther Gassmann/Dagmar Heller (Hg.), Santiago de Compostela 1993. Fiinf-
te Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung, 3. bis 14. August 1993. Berich-
te, Referate, Dokumente (OR.B 67), Frankfurt a.M. (Lembeck) 1994, 215.

175



Lukas Vischer

Thema zahlreicher Dissertationen. Sie werden immer wieder zitiert. Der
bewusste Prozess der Rezeption ist aber zum Stillstand gekommen.

Epilog

Warum ist es so gekommen? Viele Faktoren haben mitgespielt. In den
zwanzig Jahren seit der Tagung in Lima hat sich die 6kumenische Bewe-
gung zutiefst verdndert. Die Horizonte haben sich verschoben. Auf der ei-
nen Seite hat sich die allgemeine Situation verdndert. Die Kirchen sind mit
Herausforderungen und Aufgaben neuer Art konfrontiert. Sie miissen sich
mit Kriften der Ungerechtigkeit und Zerstorung auseinandersetzen, die
weit liber das hinausgehen, was sie bisher erfahren haben. In héherem
Masse als bisher sind sie mit sich selbst und ihrem eigenen Zeugnis in der
Welt beschiiftigt. Auf der andern Seite haben sich die Beziehungen unter
den Kirchen veriindert. Angesichts des liberméchtigen Zeugnisses der ro-
misch-katholischen Kirche wird der ORK nicht mehr ohne weiteres als
das privilegierte Werkzeug der 6kumenischen Bewegung anerkannt. Kon-
sequentes Planen ist in diesem Umfeld alles andere als selbstverstindlich.

Zugleich lassen sich aber auch Schwiichen aufzeigen, die im Prozess
der letzten beiden Jahrzehnte aufgetreten sind. Vier Aspekte seien hier ge-
nannt:

1. Das grosse Echo der Kirchen auf die Veroffentlichung der Konver-
genztexte hatte seinen Grund zu einem guten Teil in der Bestimmtheit, mit
der sich die Kommission an die Kirchen gewandt hatte. Die Veroffentli-
chung war mit einem Plan verbunden. Ein wichtiges Element dieses Plans
war die Gleichzeitigkeit. Mehrmals wurden die Kirchen gebeten, auf ein
bestimmtes Datum hin Stellung zu nehmen. Sie wussten, dass sich eine
Antwort lohnen werde. Diese Strategie wurde in den folgenden Jahren auf-
gegeben. Die Stellungnahmen der Kirchen wurden gesammelt. Sorgfaltige
Analysen wurden angestellt. Man kann sich aber fragen, ob iiber der un-
tibersichtlichen Zahl der Bidume nicht der Wald aus den Augen verloren
wurde. Zu keinem Zeitpunkt kam es mehr zu einer gezielten Anfrage an die
Kirchen. Die Kommission kehrte zu ihrem fritheren Stil zuriick. Sie erar-
beitete Texte liber wichtige Themen und gab sie an die Kirchen mit der Bit-
te weiter, daraus die Schliisse zu ziehen, die sich fiir sie aufdringten.

2. Die Erklidrung iiber die Kirche als koinonia fiihrte einen wichtigen
Begriff in die Diskussion ein, und es soll nicht bestritten werden, dass die-

176



Die Konvergenztexte iiber Taufe, Abendmahl und Amt

ser Begriff ein betriachtliches Potential darstellt. Es erwies sich aber als
dusserst schwierig, aufgrund dieses Begrifts das Ziel der Einheit zu kon-
kretisieren. Der Begriff der koinonia gibt in erster Linie Anhaltspunkte fir
einen geistlichen Zugang. Weniger als der Begriff der «konziliaren Ge-
meinschaft» eignet er sich aber dafiir, die fiir die Erreichung der Einheit
erforderlichen Schritte zu benennen. Es rachte sich darum, dass die friihe-
re Umschreibung der Einheit faktisch aufgegeben wurde. In der Erkldrung
von Canberra findet sich nur noch die verschwommene Formulierung:
«Diese volle Gemeinschaft wird auf der lokalen wie auf der regionalen
und universalen Ebene in konziliaren Formen des Lebens und Handelns
zum Ausdruck kommen.»?!

3. Es riihrt wohl daher, dass der Rahmenplan, der auf der Tagung in
Bangalore (1978) formuliert wurde, aufgegeben wurde. Ein wesentlicher
Bestandteil des Prozesses ging damit verloren. In Bangalore war eine Ge-
samtsicht entstanden. Konziliare Gemeinschaft erfordert die Erfiillung
von drei Voraussetzungen: Ubereinstimmung im Glauben, gegenseitige
Anerkennung von Taufe, Eucharistie und Amt und eine Verstindigung
iber gemeinsames Lehren und Entscheiden. Die beiden ersten Vorausset-
zungen waren Gegenstand intensiver Bemiihungen. Die bescheidenen An-
finge, auch die dritte zu kldren, wurden nicht weiterverfolgt. Der Arbeit
an den beiden ersten Voraussetzungen fehlte darum in zunehmendem
Masse die Verwurzelung im Leben der Kirchen. Es erwies sich als schwie-
rig, diese Arbeit in einen Gesamtplan einzubauen.

4. Es ist an sich verstidndlich, dass der Gedanke einer Weltkonferenz
wieder auftauchte. Es ist aber offensichtlich, dass von Anfang an zu gros-
se Hoffnungen darauf gesetzt wurden. Im Vorbereitungspapier wurde das
Ereignis ohne ndhere Begriindung als «einzigartige Gelegenheit» be-
zeichnet, als Instrument, dessen Potential der Bewegung wiéhrend dreissig
Jahren entgangen war. Es hitte sich gelohnt, nachzupriifen, warum nach
der vierten Weltkonferenz in Montreal auf weitere Weltkonferenzen ver-
zichtet wurde. Es hitte sich dann gezeigt, dass mit der Einberufung einer
Weltkonferenz an sich noch nichts gewonnen war. Um erfolgreich zu sein,
hétte im Voraus gekldrt werden miissen, welche Herausforderungen an die
Kirchen herangetragen werden sollten. Ausserdem hitte das Verhiltnis

N W. Miiller-Romheld (wie Anm. 86), 174.

177



Lukas Vischer

zum ORK und seinen Vollversammlungen konstruktiv geregelt werden
miissen. So viele sympathische Ziige die Weltkonferenz von Santiago de
Compostela hatte, blieb sie doch ohne greitbare Folgen.

Ist der Prozess wirklich zu einem endgiiltigen Stillstand gekommen?
Oder lsst sich vielleicht bei der Sicht von Bangalore nochmals neu an-
setzen?

Lukas Vischer (geb.1926 in Basel), Prof. Dr. theol., war von1961-1980 Stu-
diensekretir und (ab 1966) Direktor der Kommission fiir Glauben und Kir-
chenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen, leitete 1980-1991 die
Evangelische Arbeitsstelle Okumene Schweiz in Bern und hatte 1981-1992
eine ao. Professur fiir Okumenische Theologie an der Evangelisch-theologi-
schen Fakultdt der Universitdt Bern inne.

Adresse: 29 chemin de Grange-Canal, CH-1208 Geneéve, Schweiz

178



	Die Konvergenztexte über Taufe, Abendmahl und Amt : wie sind sie entstanden? Was haben sie gebracht?

