
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 92 (2002)

Heft: 2

Artikel: Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

Autor: Hallebeek, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Autonomie der Ortskirche im Denken
von Zeger Bernard van Espen1

Jan Hallebeek

1. Einleitung

Wenn ich in diesem Kreis sagen würde, dass Zeger Bernard van Espen
1646-1728) ein Verteidiger einer gewissen Autonomie der Ortskirche ist,

so wäre das ein Allgemeinplatz. Einer meiner Vorgänger am Seminar, A. J.

van den Bergh, beschrieb van Espen bereits während des XL Internationalen

Altkatholikenkongresses von 1928 als einen «Verfechter der
Selbständigkeit der Bischöfe». Dem fügte er hinzu, dass besonders wir
Altkatholiken auf Grund der Einrichtung einer synodalen Organisation die Träger

von van Espens geistlicher Hinterlassenschaft seien2.

Van Espens Auffassung der Autonomie der Ortskirche wurde nur von
wenigen Autoren untersucht und analysiert. Einer von ihnen ist Gustave
Leclerc, der in seiner 1964 erschienenen Monografie über die kirchliche
Autorität bei van Espen zu dem Urteil kommt, dass dieser gerade bezüglich

der Autonomie der Ortskirche nicht konsistent sei. Van Espen habe

sich, je nach dem Ziel, das ihm vor Augen stand, auf Theorien berufen, die
nicht miteinander zu vereinbaren sind oder zumindest in einem gespannten

Verhältnis zueinander stehen. Manchmal betone er. dass der
Diözesanbischof gänzlich unabhängig sei. nämlich gegenüber dem Papst, aber an

anderen Stellen behaupte er, dass die bischöfliche Autorität gerade abhängig

sei, nämlich von der Ortskirche. Leclerc nimmt an. dass van Espen
sich eines doktrinären Opportunismus schuldig mache3.

1 Vortrag gehalten beim Symposion «Die Ekklesiologie der Ortskirche» aus Anlass
der Verleihung des Pascal-Preises an Prof. Dr. Herwig Aldenhoven am 15. September
2001 in Utrecht. Dr. Sabine Hiebsch (Amsterdam) besorgte die Übersetzung aus dem
Niederländischen.

2 Adrianus Johannes van den Bergh. Zegerus Bernardus van Espen. IKZ 18 (1928)
225-232. hier 229: ebenfalls abgedruckt in: Bericht über den XI. Internationalen Alt-
katholikenkongress in Utrecht vom 13. bis 16. August 1928. bearbeitet von CG. van
Riel, Bern (Stämpfli) 1928, 33^10, hier 37.

3 Gustave Leclerc, Zeger-Bernard van Espen (1646-1728) et l'autorité ecclésiastique.

Contribution à l'histoire des théories gallicanes et du jansénisme (STHJC 2).
Zürich (Pas) 1964, 190.

76 IKZ 92 (2002) Seiten 76-99



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

Dieser Vorwurf rechtfertigt eine eingehendere Beschäftigung mit van
Espens Lehre. Zuerst müssen die wichtigsten Texte bezüglich seiner
Ansichten zur Autonomie der Ortskirche chronologisch in ihrem historischen
Kontext besprochen werden. Diese Texte beziehen sich vor allem auf die
Position des Diözesanbischofs und des Kapitels als Vertretung der
Geistlichkeit. Im Gegensatz zu Van den Berghs Annahme spielt die synodale
Organisation in diesem Zusammenhang eine weniger prominente Rolle.
Ausserdem sind die verschiedenen Synoden, die van Espen behandelt,
insbesondere die Provinzialsynode. in Bezug auf Zusammensetzung und

Zuständigkeiten nicht vergleichbar mit den synodalen Organisationen,
welche die altkatholischen Kirchen seit Ende des 19. Jahrhunderts ins
Leben gerufen haben. Anschliessend muss untersucht werden, welche die

wichtigsten Quellen sind, auf die van Espen sich zur Rechtfertigung der

autonomen Ortskirche beruft. Danach kommen einige ekklesiologische
und kirchenrechtliche Grundsätze zur Sprache, die van Espens Auffassungen

geprägt haben. Schliesslich muss es möglich sein, sich zu der oben
erwähnten Behauptung in der Literatur zu äussern, nämlich dass van
Espen vom doktrinären Standpunkt aus gesehen opportunistisch sei.

2. Die wichtigsten Texte in ihrem historischen Kontext

2.1 Repagulum canonicum adversus nimiam exemptionum ajurisdic-
tione episcoporum extensionem (1688)

Eines der frühesten Werke, in dem van Espen sich zum Verhältnis
zwischen der Lokal- und der Universalkirche äussert, ist die Abhandlung
Repagulum canonicum adversus nimiam exemptionum a jurisdiction
episcoporum extensionem aus dem Jahr 1688 über die Exemtionen der
verschiedenen Orden4. Das Thema ist nicht ohne praktische Bedeutung. Van

Espen will die Verwirrung, die auf diesem Gebiet besteht und über die sich
viele Bischöfe beklagen, beendend Auch die Apostolischen Vikare in den

Nördlichen Niederlanden waren seit Anfang des 17. Jahrhunderts über der
Frage, inwieweit die Ordensgeistlichen ihrer Gerichtsbarkeit unterworfen

4 Der Text ist zu finden bei Z.B. van Espen. Opera Omnia. Leuven 1766. Teil VI.
146-200.

5 Vgl. zu diesem Werk: (Gabriel Dupac de Bellegarde). Vie de M. van Espen. Neapel

1770. 30-32; Leclerc (wie Anm. 3). 48-50: Michel Nuttinck. La vie et l'œuvre de

Zeger-Bernard van Espen. Un canoniste janséniste, gallican et régalien à l'Université de

Louvain (1646-1728) (RTHPIV 43), Leuven (Bibl. de l'Université) 1969. 122-130.

77



Jan Hallebeek

waren, regelmässig mit diesen, vor allem mit den Jesuiten, in Konflikt
geraten.

Wie aus der Einleitung des Repagulum hervorgeht, wurde van Espen
kurz vor dem Erscheinen des Werkes von seinen Gegnern beschuldigt,
sich dem Autoritätsanspruch des Papstes zu widersetzen6. Auffallend ist
der Anfang von Regula IX im zweiten Teil des Werkes, wo van Espen
ausführlich auf die Frage nach dem Umfang der Exemtionen eingeht. Darin
vergleicht er nämlich das Verhältnis zwischen Bischof und Priestern
innerhalb einer Diözese mit dem Verhältnis zwischen Rom und den
Einzelkirchen. Einen derartigen Vergleich findet man in keinem seiner späteren

Werke wieder. Die universale Kirche wäre, gemäss van Espen, keine

«gut geordnete Schlachtfront der Bollwerke» (castrorum acies bene
ordinata), sondern ein geteiltes Königreich, wenn kein Zentrum der Einheit an
ihrer Spitze stünde. Auf dieselbe Art und Weise wäre die niedere Hierachie

genauso wenig eine «gut geordnete Schlachtfront der Bollwerke», wenn
die Priester und übrigen Amtsträger, die zusammen diese Hierarchie
bilden, nicht einer Spitze untergeordnet wären7. Van Espen stellt sich gegen
die Auffassung, die den exemten Orden, und damit auch indirekt Rom,
einen grösseren Einfluss zusprechen wollte, insbesondere gegen die Lehre
des Karmeliters Jacques de Saint-Antoine 1632-1703)8, der meinte, dass

eine Exemtion zum Vorteil der Ordensgeistlichen und infolgedessen zum
Nachteil der ordinarli ausgedehnt werden kann9. Gemäss van Espen dürfen

Exemtionen von der bischöflichen Jurisdiktion sich nicht auf
hierarchische Aufgaben erstrecken. Das beinhaltet, dass Ordensgeistliche in
ihrer Predigt, in der Sakramentenspendung (vor allem der Beichte und der
Weihen), bei der Aussetzung des allerheiligsten Sakraments und bei
Prozessionen mit dem allerheiligsten Sakrament der normalen Jurisdiktion
des Diözesanbischofs untergeordnet sind. Van Espen stützt diese Auffassung

auf zwei Argumente. Unter Hinweis auf Hieronymus (347-420) geht
er davon aus, dass es in der Einzelkirche an erster Stelle der Bischof ist,
dem die Aufsicht zusteht10. Ausserdem ist er der Meinung, dass Kanoni-

6 Siehe hierzu Leclerc (wie Anm. 3), 48 f.
7 Repagulum. Pars II, cap. I reg. IX. 165 f.
s Jacques Oiimaert; siehe zu ihm Biographie nationale de Belgique, torn. 16,

121-123.
9 Jacques de Saint-Antoine, Consultationes canonicae. Lyon 1680. consult. 2.

resolut. 3 num. 144-164 (S. 148-156).
10 Hieronymus. Dialogus contra Luciferianos (vgl. PL 23, 173). Anschliessend folgt

ein Zitat aus Ignatius von Antiochien (t ca. 107), ad Smyrnaeos 8,1 (vgl. SC 10, 138).

78



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

ker und Ordensgeistliche zusammen mit dem Bischof eine Hierarchie
bilden. Wenn sie durch Exemtionen der bischöflichen Jurisdiktion zu sehr

entzogen würden, würde die Hierarchie, die von Gott eingesetzt wurde,
zerstört. Den Bischöfen würde der heilige Prinzipat entzogen, der ihnen
während der ganzen Antike anvertraut war11. Das Repagulum tritt deshalb
für die Rechte der Bischöfe ein und stellt sich gegen eine zu starke

Ausdehnung der Exemtionen der Ordensgeistlichen, wie das von papalisti-
scher Seite propagiert wurde. Die Versuche der Ordensgeistlichen, das

Repagulum in Rom verurteilen zu lassen, sind gescheitert12.

2.2 Jus Ecclesiasticum Universum (1700)

Das Jus Ecclesiasticum Universum, das 1700 zum ersten Mal im Druck
erscheint, wird als das Hauptwerk von van Espen gesehen13. Bis dahin hatte

er nur über spezielle Themen geschrieben. In der Einleitung sagt van Espen,
dass er nicht den Anspruch erhebt, das Kirchenrecht umfassend zu
beschreiben, aber er meint, zumindest die Hauptsachen so auseinander gesetzt
zu haben, dass das Kirchenrecht auf der Basis der beschriebenen
Rechtsgrundsätze befragt und Dilemmas und umstrittene Fragen geklärt werden
können (Prolegomena § 1). Van Espen sucht diese Rechtsgrundsätze
offenkundig nicht nur im Text der kirchlichen Gesetzgebung selber, sondern auch

dahinter. Er sucht den Ursprung von Rechtsgrundsätzen in der Geschichte
und geht dabei oft chronologisch vor. Angefangen bei der Heiligen Schrift
und den massgeblichen Texten aus der Antike verfolgt er die weiteren

Entwicklungen der Kirchenstruktur und der Regeln und Grundsätze des

kanonischen Rechts durch die Jahrhunderte. Van Espen hält sich bei seiner

Behandlung der verschiedenen Themen nicht an die Reihenfolge der Dekretalen

im kirchlichen Gesetzbuch, sondern entwirft eine eigene Systematik,
während die Haupteinteilung des Werkes dem Modell der Institutionen Ju-
stinians entspricht. Diese Methode ist relativ neu, aber van Espen ist nicht
der Erste und sicherlich nicht der Einzige, der sie benutzt14.

11 Dann folgen Hinweise auf das Rituale Romanum. auf die Synode von Arles
(455), Thomas von Aquin (1225-1274) und die Synode von Köln (1586).

12 Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5), 31 f.
13 Zum Jus Ecclesiasticum Universum vgl. Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5).

38-41 ; Leclerc (wie Anm. 3), 58-62; Nuttinck (wie Anm. 5). 239-299.
14 Von ultramontaner Seite meinte man. dass den weltlichen Gerichten in

kirchlichen Angelegenheiten im Jus Ecclesiasticum Universum eine zu grosse Kompetenz
zugesprochen wird. In einem Dekret des Heiligen Offiziums, datiert auf den

79



Jan Hallebeek

Im ersten Druck des Jus Ecclesiasticum Universum findet das Verhältnis

zwischen der Lokal- und der Universalkirche bzw. zwischen dem

Diözesanbischof und dem Papst auffallend wenig Beachtung. Die Tatsache,

dass kein einziger Titel und kein einziges Kapitel den Privilegien, die
dem Apostolischen Stuhl zukommen, gewidmet ist, wird als Indiz dafür
gesehen, dass van Espen Stellung nimmt gegenüber den kurialistischen
Kanonisten15. Hierdurch bleibt auf jeden Fall die Möglichkeit offen, in

späteren Werken einen radikaleren Standpunkt einzunehmen. Van Espen
wiederholt seine Auffassung bezüglich der Exemtionen16. Durch eine

Exemtion, wie allgemein sie auch sei, werden die Ordensgeistlichen in

Bezug auf Seelsorge und Kirchenleitung nicht der Autorität des Bischofs
entzogen17. Auch jetzt geht van Espen davon aus, dass der Bischof der

erste Hirte der ganzen Diözese ist, der für das ganze Volk Sorge trägt18.

Wenn er über die Aufgabe der Bischöfe spricht, nennt van Espen einen
Text aus dem Johannesevangelium, der in seinem späteren Werk immer
wiederkehren wird, mit dem er aber hier noch keine weitreichenden

Konsequenzen verbindet, nämlich Joh 20,21 : «Wie mich der Vater gesandt hat,

so sende ich euch»19. Den deutlichsten Hinweis dafür, dass van Espen in
seinem frühen Werk bereits episkopalistische und gal li kan istische

Neigungen habe, findet man in der Aussage, dass der Episkopat aus sich selbst
heraus die volle Autorität der kirchlichen Leitung hat, wobei van Espen

zwar der Kirche eventuelle Einschränkungen bei der Wahrnehmung dieser

Autorität zuerkennt, aber über die päpstlichen Privilegien in allen
Tonarten schweigt. Weiterhin ist es bemerkenswert, dass seiner Meinung nach

die Bischöfe ihre Autorität aus der Kraft ihrer Weihe empfangen. Damit
schliesst er die Möglichkeit aus, dass die bischöfliche Jurisdiktion eine
durch den Papst delegierte Autorität sei, wie das in manchen papalisti-
schen Theorien behauptet wurde20.

22.4.1704, wird das Werk ohne weitere Begründung verboten. Spätere Verurteilungen
folgen am 14.11.1713 und am 18.11.1732."

15 Nuttinck (wie Anm. 5), 285.
16 Z.B. van Espen, Jus Ecclesiasticum Universum J.E.U.), Leuven 1700, Pars

III, Tit. XII, cap. V § 43 (Tom. II, 1573).
17 J.E.U. (1700), Pars I, Tit. XVI, cap. IV (in späteren Drucken cap. VII) § 6 (Tom. I.

150).
1S J.E.U. (1700), Pars I, Tit. XVI, cap. IV § 1 (Tom. I, 149).
19 J.E.U. (1700), Pars I, Tit. XVI, cap. I § 3 (Tom. I, 145).
20 J.E.U. (1700), Pars I, Tit. XVI, cap. I § 9 (Tom. I, 146): «Episcopatus ergo per

se plenam regiminis ecclesiastici potestatem, et ipsius sacerdotii plenitudem continet;
adeo ut episcopi, praeveniendo omnem Ecclesiae restrictionem seu limitationem, ean-

80



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

2.3 Tractatus de promu!gatione leguin ecclesiasticarum (1712)

Eines der bekanntesten Werke van Espens ist seine Abhandlung über die

Bekanntmachung von kirchlichen Gesetzen und das königliche Placet

von 1712, der Tractatus de promu!'gatione legum ecclesiasticarum21. Die
Entstehung dieses Werkes steht im Zusammenhang mit dem Widerstand

gegen die Bulle Vineam Domini Sabaoth (1705). Van Espen ist der

Meinung, dass diese Bulle in den Südlichen Niederlanden nicht bindend ist, da

sie nicht das erforderliche königliche Placet erhalten hat. Auf allgemeinere
Weise behauptet van Espen, dass die päpstliche Gesetzgebung ohne

Promulgation in der Ortskirche keine bindende Kraft hat. Selbst die

Allgemeinen Konzilien wollten ihre Entscheidungen nicht als verpflichtend
gelten lassen, wenn diese nicht zuvor in den Provinzen bekannt gemacht
waren. Dadurch sind diese jedoch nicht von den Bischöfen abhängig.
Päpstliche Dekrete entlehnen ihre Autorität ebenfalls nicht von den
individuellen Bischöfen, aber bevor sie durch die Bischöfe bekannt gemacht
worden sind, haben sie keine bindende Kraft22. Für das Verhältnis
zwischen der Lokal- und der Universalkirche ist es wichtig, wie man diese

örtliche Bekanntmachung zu verstehen hat. Es stellt sich heraus, dass die

Promulgation nicht nur eine blosse Formsache ist. Dadurch, dass dem

Diözesanbischof eine Art Placet-Recht für die päpstlichen Dekrete
zugesprochen wird, erhält er ebenfalls die Aufsicht über den eigentlichen Inhalt
der päpstlichen Gesetzgebung. Damit stellt van Espen sich eher auf die
Seite der gallikanischen Kanonisten als auf die der Ultramontanen.

2.4 Resolutio doctorum Lovaniensium (1717)

Van Espen ist in zunehmendem Ausmass an den Angelegenheiten der

Utrechter Kirche beteiligt. 1717 unterschreibt er zusammen mit vier
anderen ein Gutachten bezüglich der Rechte des Utrechter Vikariats, die

dem in regimi ecclesiastico illimitatem, quam apostoli habuere, auctoritatem vi suae
ordinationis accipiant.» Siehe zu diesem Text Nuttinck (wie Anm. 5), 278 f.

21 Vgl. Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5), 83-90; Leclerc (wie Anm. 3). 72-75:
Nuttinck (wie Anm. 5), 401^124.

:: Z.B. van Espen, Tractatus de promulgatione legum ecclesiasticarum. Pars I. cap.

Ill § 6, in: Opera omnia, Leuven 1766. Teil IX, 231 : «Adhaec si etiam Concilia Genera-

lia nolint sua decreta obligare, nisi prius per Provincias publicata fuerint, nec tarnen prop-
terea ea dicantur a singulis in particulari Episcopis dependere; etiam Pontificum Decreta

non propterea dicentur a singulis Episcopis suam auctoritatem mutuare, tametsi illa
obligandi vim non habeant, priusquam per Episcopos populo fuerint notificata.»

81



Jan Hallebeek

Resolutio doctorum Lovaniensium23. Um in der Frage, ob das Vikariat
befugt war, ein Dimissoriale auszustellen, alle Zweifel auszuräumen, werden

in dem Gutachten dreierlei Fragen beantwortet. Erstens blieb die
Utrechter Kirche in Bezug auf ihre Rechte und ihre Jurisdiktion nach der

Reformation bestehen. Zweitens liegen die bischöflichen Rechte beim
Vikariat. Der Bischof ist ja kein caput essentielle, das Autorität an die
niedrigere Geistlichkeit weitergibt, sondern ein caput ministeriale, das heisst

der erste Diener seiner Kirche, der zusammen mit der niedrigeren
Geistlichkeit ministerialiter die geistliche Autorität, die der Kirche selber
gehört, ausübt24. Schliesslich wird festgestellt, dass das Vikariat, das 1633

von dem apostolischen Vikar Philippus Rovenius (1575-1651) errichtet
worden war, eine Fortsetzung der alten Kapitel ist. Dieses Vikariat soll alle

Rechte ausüben, die sede vacante dem Domkapitel zustehen.
Wiederum ergreift van Espen Partei in einer Frage, die unter Theologen

und Kanonisten umstritten war, nämlich bei wem sede vacante die

Jurisdiktion liegt. Für den Gedanken, dass die bischöfliche Jurisdiktion
dann bei der Lokalkirche bleibt und nicht an den Papst devolviert, beruft
die Resolutio doctorum sich auf den Theologen Louis Thomassin
(1619-1695)25.

2.5 Tractatus de ecclesiastica et politica potestate (1718)

Vom Sommer 1718 stammt eine Reihe von Vorlesungsaufzeichnungen
über das Thema der kirchlichen und politischen Gewalt, die postum 1768

herausgegeben wurde als Tractatus de ecclesiastica et politica potestate.
Van Espen hat mit den Aufzeichnungen in dieser Form keine Veröffentlichung

bezweckt. Ein Grossteil des Textes ist noch nicht ausgearbeitet und

besteht hauptsächlich aus Notizen im Telegrammstil und Literaturhinweisen26.

Im ersten Teil werden eine Reihe von Themen besprochen, die im
Jus Ecclesiasticum Universum noch nicht erschöpfend behandelt worden

25 Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5). 256; Leclerc (wie Anm. 3). 95-97: Nuttinck
(wie Anm. 5), 436-439.

24 Resolutio doctorum Lovaniensium data 25 maii 1717 in favorem jurium capituli
Ecciesiae Ultrajectensis. in: Supplementum ad varias collectiones operum Z.B. van

Espen. Tom. II. Neapel 1769. 193-216.
25 Siehe Louis Thomassin. Vetus et nova Ecclesiae disciplina circa beneficia et be-

neficiarios, Pars I, lib. 3, cap. 7. in Tom. I, Lyon 1706, 634-638.
26 Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5). 207-209; Leclerc (wie Anm. 3). 80f:

Nuttinck (wie Anm. 5), 446-455.

82



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

waren. Van Espen geht ausführlich auf das Verhältnis zwischen Diözesan-
bischöfen und dem Papst ein.

Unter Hinweis auf viele massgebliche Texte geht van Espen argumentativ

davon aus, dass alle Bischöfe, der Papst inbegriffen, grundsätzlich
die gleiche Autorität haben. Er gründet dies auf die Auffassung, dass auch
die Apostel, einschliesslich Petrus, in Bezug auf Jurisdiktion gleichberechtigt

waren27. Gemäss van Espen hat Christus die Autorität, die Kirche
zu leiten, das Evangelium zu verkünden und die Sünden zu vergeben,
allen Aposteln gemeinschaftlich anvertraut. Christus hat sie mit der gleichen
Autorität gesandt, als er sagte: «Wie mich der Vater gesandt hat, so sende

ich euch» (Joh 20,21 Alles, was zu Petrus gesagt wurde in Bezug auf die

Leitung der Kirche und die Schlüsselgewalt, wurde in der Person von
Petrus zu allen Aposteln gesagt28. Edmond Richer (1559-1631) verweise
auf einen Text bei Alonso el Tostado (ca. 1410-1455), wo nachgewiesen
wird, dass die Schlüsselgewalt bei der Kirche liegt, ihre Ausübung jedoch
bei den Bischöfen29. In Bezug auf einen Text von Hieronymus, der sagt,
dass die Kirche auf Petrus gegründet ist, habe Richer bemerkt, dass an

anderer Stelle davon gesprochen wird, dass die Kirche auf alle Apostel
gegründet ist. Van Espen weist des Weiteren darauf hin, dass alle Apostel
ohne Unterschied Stellvertreter (vicarius) Christi genannt werden30.

Anschliessend geht van Espen davon aus, dass alle Bischöfe, der Papst

inbegriffen, in Bezug auf Jurisdiktion untereinander gleich sind11. Was die

Sorge für das gläubige Volk anbelangt, sind die Bischöfe, einschliesslich

27 Z.B. van Espen. Tractatus de ecclesiastica et politica potestate. Pars I. cap.VI.
propositio I. in: Supplementum ad varias collectiones operum Z.B. van Espen. Tom. I.
Neapel 1769. 424 f.

28 Mit Hinweisen auf Cyprian (C.24 q.l c. 18). Augustin (C.24 q.l c.6) und
Edmond Richer. De ecclesiastica et politica potestate liber unus. Paris 1611. 11.

29 Zu diesem Text siehe Jan Hallebeek. Alonso «el Tostado» (c. 1410-1455). His
doctrine on jurisdiction and its influence in the Church of Utrecht (Publicatieserie
Stichting Oud-Katholiek Seminarie 29). Amersfoort (Stichting Centraal Oud-Katholiek

Boekhuis) 1997. 12.
10 Er zitiert auch noch Cajetan (De potestate Papae et Conciliororum. Caput 2). der

behauptet, dass man die Apostel auf zweierlei Art und Weise betrachten kann: Als
Apostel sind sie alle gleich, aber wenn man sie als Schafe Christi sieht, die keinen
körperlichen Umgang mit ihm haben, ist nur Petrus ihr Hirte. Siehe Tractatus primus de

comparatione auctoritatis Papae et Concilii. Caput III (nicht III), in: Opuscula omnia
Thomae de Vio Caietani. Antwerpen 1576. 6. Vgl. auch Vindiciae resolutionis.
Disquisitio secunda, § VII n. XIII. in: Supplementum ad varias collectiones operant
Z.B. van Espen. Tom. II. Neapel 1769. 446 f.

" Tractatus de ecclesiastica et politica potestate. Pars I. cap. VI. propositio II (S. 425).

83



Jan Hallebeek

der Papst, der in dieser Hinsicht als ein Bischof betrachtet wird, hinsichtlich

Jurisdiktion und Autorität gleichberechtigt32. Es sind ja alle in
gleichem Mass Nachfolger der Apostel. Wenn die Apostel in Bezug auf ihre
Autorität gleichberechtigt waren und eine umfassende Autorität in der

Leitung der Kirche hatten, was auch von Cajetan (1469-1534) und Robert
Bellarmin (1542-1621) bestätigt werde, dann gilt dies auch für ihre
Nachfolger. Auch Bellarmin zieht diese Schlussfolgerung und meint deshalb,

gemäss van Espen, dass nur der Papst und nicht die anderen Bischöfe
Nachfolger der Apostel ist33.

Van Espen sagt fernerhin, dass Christus die Schlüsselgewalt unmittelbar

der Kirche gegeben hat, aber dass ihre Anwendung und Ausübung bei
den Hirten liegt34. Er folgt hierin Tostado, auch wenn er nachdrücklich
bestreitet, dass die Ausübung von Jurisdiktion von der Kirche entlehnt wird,
wie Tostado behauptet. Im siebten caput von Teil I wird die Position des

Papstes behandelt. Der Papst ist an erster Stelle der Bischof der Diözese
Rom, die als integraler Bestandteil zusammen mit den anderen Einzelkirchen

die universale Kirche bildet. Daneben ist der Papst Metropolit einer

Kirchenprovinz und kann in dieser Funktion genauso wie andere Metropoliten

Provinzialsynoden einberufen. An dritter Stelle ist der Papst Patriarch,

weil die Kirche von Rom von den Aposteln gegründet wurde.
Schliesslich ist der Papst Primat und Oberhaupt der universalen Kirche3s.
Diese letzte Funktion ist nicht weiter ausgearbeitet. In van Espens
Aufzeichnungen finden wir hierzu nur einen einzigen Literaturhinweis36.

32 Mit einem Hinweis auf D.93 c.24 (Hieronymus).
33 Vgl. Robertas Bellarminus, Disputationes de controversiis Christianae fidei,

Tom. I, Köln 1615. Tertia controversia (de summo pontifice). Lib. IV, cap. XXV
(S. 343); Bellarmin meint, dass der Papst im eigentlichen Sinne der Nachfolger von
Petras ist, nicht als Apostel, sondern als Ordinarius der ganzen Kirche. Auf dieser Basis

hat der Papst Jurisdiktion. Von den Bischöfen wird zwar gesagt, dass sie die
Nachfolger von Petrus sind, aber sie haben keinen Anteil an der wahrhaften apostolischen
Autorität.

34 Tractatus de ecclesiastica et politica potestate. Pars I. cap.VI, propositio III
(S. 425^126), mit Hinweisen auf Cyprian (C.24 q. 1 c.6). Augustin (C.24 q. 1 c. 18). auf
den Jesuiten Juan de Maldonado (1533-1583) und Tostado. Vgl. zu diesem Abschnitt
Leclerc (wie Anm. 3), 126 f.

35 Tractatus de ecclesiastica et politica potestate. Pars I. cap. VII De Primatu Papae
(S. 426).

36 «De reprehensione Petri vide Apologia Quesnelli, S. 118 & seq.» Worauf dieser
Hinweis sich genau bezieht, wird nicht deutlich -jedenfalls nicht auf die auf der Hand

liegenden Schriften wie Le renversement de la constitution ou très-humble représen-

84



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

2.6 Vindiciae resolutionis doctorum Eovaniensium (1727)

Am Ende seines Lebens hat van Espen die bereits erwähnte Resolutio
doctorum Eovaniensium von 1717 erneut verteidigt37. Gemäss Dupac sind diese

Vindiciae Teil eines gemeinschaftlichen Unternehmens, um mit einigen
gediegenen Schriften gegen die Historia von Hoynck van Papendrecht
(1686-1753) Stellung zu nehmen. Joan Christian van Erckel (1654-1734)
und Nicolaas Broedersen (ca. 1682-1762) sollten auf die historischen
Fakten eingehen (Obsen'ationes prodromae und Quinque Tractatus), Van

Espen sollte die Ausgangspunkte des kanonischen Rechts in der Resolution

von 1717 untersuchen, und Dominique-Marie Varlet (1678-1742)
sollte die Geschichte und die Dogmatik behandeln (Seconde apologie de

monseigneuer l'évêque de Babilone
Wir beschränken uns auf van Espens Anteil. In der zweiten disquisitio

der Vindiciae wird dargelegt, dass die Apostolischen Vikare der Vereinten
Provinzen wahrhafte Erzbischöfe von Utrecht gewesen sind. In diesem

Zusammenhang entfaltet van Espen wiederum eine Reihe von Ausgangspunkten

bezüglich der Autonomie der Ortskirche und entscheidet sich dabei

ohne Vorbehalt für die Lehre von Tostado, die besagt, dass jegliche
Jurisdiktion der Kirche entlehnt ist. Die Quelle aller geistlichen Jurisdiktion
ist nämlich nicht der Papst, sondern die Kirche. Um dies zu verdeutlichen,
weist er auf das einmütige Urteil der Kirchenväter hin, dass nämlich die
Worte, die Christus zu Petrus gesprochen hat (Mt 16,19 und Joh 21,17), so

aufgefasst werden müssen, als ob sie zur Kirche gesprochen worden
seien38. Augustin (354-430) zufolge hat der Herr Petrus, als einem Sinnbild

der Einheit, die Autorität gegeben39. Als der Herr zu Petrus sprach,
war das nach Meinung der Kirchenväter eine Verheissung, die Schlüssel

talion d'un curé titulaire à son évêque... et ...une courte apologie du père Quesnel...
Amsterdam 1718, oder Jacques Bénigne Bossuet, Justification des reflexions sur le
Nouveau Testament, Lille 1711. Gemäss Leclerc handelt es sich um einen Hinweis auf
eine Schrift von Pasquier Quesnel (1634—1719) selber. Es wird dabei nicht deutlich,
welche Zurechtweisung des Petrus van Espen hier genau vor Augen steht. Leclerc
meint, dass es sich um die Zurechtweisung des Petras durch Paulus handelt (vgl. Gal
2,11-14).

37 Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5), 278 f.; Leclerc (wie Anm. 3), 102; Nuttinck
(wie Anm. 5). 536-548.

38 Mit einem Hinweis auf Augustin, Tractatus in lohannis Euangelium, Tract. 50
n. 12, bei Gratian C.24 q.l c.6.

39 Mit einem Hinweis auf Augustin, De baptismo contra Donatistas, Lib. 3 cap. 17

(vgl. PL 43. 149).

85



Jan Hallebeek

zu geben, aber als er nach seiner Auferstehung dieses Versprechen
einlöste, redete er zu allen und gab nicht nur Petrus, sondern allen Aposteln
die Schlüssel: «Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch Welchen

ihr die Sünden erlässt, denen sind sie erlassen; welchen ihr sie

behaltet, denen sind sie behalten» (Joh 20,21.23)40. Mit einem ausführlichen
Zitat von Cyprian (f 258) wird anschliessend deutlich gemacht, dass die
Kirche die Quelle aller geistlichen Jurisdiktion ist41. In der dritten disquisitio

arbeitet van Espen diesen Grundsatz für die Lokalkirche weiter aus.

Als Christus zu Petrus sagte: «Weide meine Schafe» (Joh 21,17), richtete

er das Wort an denjenigen, der das Bild der Einheit aller Apostel ist, so
dass durch diese eine Person alle Apostel und Bischöfe die gleiche Autorität

empfangen haben, die Herde zu weiden. Alle Apostel haben also die

gleiche Autorität empfangen und sind einander ebenbürtig in Bezug auf
Würde und Priestertum. Deshalb haben auch alle Bischöfe die gleiche
Autorität empfangen, denn sie sind die Nachfolger der Apostel42. Alle
Bischöfe sind deshalb Stellvertreter Christi. Christus ist der eine Hirte, dessen

Aufgabe sie ausführen. Obwohl es also viele Bischöfe gibt, stellen sie

in gewisser Weise einen einzigen Hirten dar43. Weiterhin meint van Espen,
dass die Bischöfe sich in die Rechte der Apostel gestellt haben. Das

gesamte Bischofskollegium hat die Nachfolge des gesamten Apostelkol-
legiums angetreten44.

Ein anderer wichtiger Grundsatz, den van Espen zuvor noch nicht so

deutlich ausgesprochen hat, beinhaltet, dass an der Spitze der Kirche nicht
zwei Bischöfe stehen können. Unter Hinweis auf zwei Briefe von Cyprian

macht er kurzen Prozess mit der Meinung seiner Gegner, die den Papst
als Ordinarius der ordinarli sehen und finden, dass in einer Diözese zwei

40 Um aufzuzeigen, dass diese Auffassung sich sowohl vor als auch nach Augustin
durchgesetzt hat, führt er noch Zitate von Cyprian (C.24 q.l c.18) und Gelasius I.

(Tractatus adversus Graecos; vgl. epistola 14, PL 59, 89f.) an: vgl. Vindiciae resolutionis,

Disquisitio secunda, § VII n. II (S. 440^141).
41 Wiederum zitiert über C.24 q.l c.18; siehe Vindiciae resolutionis, Disquisitio

secunda, § VII n. III (S. 441). Siehe auch Disquisitio tertia, § III n. V (S. 496). Siehe ferner

Disquisitio secunda, § VII n. XII. wo mit einem ausführlichen Zitat von Christopher

Davenport behauptet wird, dass der Papst nicht die Quelle der Jurisdiktion ist

(S. 446).
42 Vindiciae resolutionis, Disquisitio secunda, § VII n. IV (S. 442).
43 Mit einem Hinweis auf Augustin. Tractatus in Iohannis Euangelium, Tract. 40

(richtig: Tract. 46 n. 7; vgl. CCSL 36, 402); siehe Vindiciae resolutionis, Disquisitio
secunda, § VII n. VI (S. 443).

44 Vindiciae resolutionis, Disquisitio secunda, § VII n. Vili (S. 443 f.).

86



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

Personen Ordinarius und unmittelbarer Hirte sein können, nämlich der

Papst und der Diözesanbischof43. Kurzum, gemäss van Espen kommt
niemand anderem als dem Bischof selber die Ausübung der unmittelbaren
und ordentlichen Rechtsgewalt in seiner Diözese zu.

In der dritten disquisitio baut van Espen seinen Ausgangspunkt, dass

alle Jurisdiktion der Kirche entlehnt wird, weiter aus. Was bedeutet das für
die Ortskirche? Auch die Jurisdiktion des Diözesanbischofs wird direkt
der Kirche entlehnt. Wenn er stirbt, verliert die Kirche deshalb nicht ihre
Jurisdiktion, sondern nur ihren ersten Diener, der zur Ausübung dieser
Jurisdiktion in seiner Diözese beauftragt war46. Sede vacante liegt die
Ausübung der Jurisdiktion beim Kapitel47, aber auch die Kapitel oder die
Geistlichkeit entlehnen ihre Jurisdiktion weiterhin von der Kirche und
nicht vom Papst48.

2.7 Supplementum J.E.U. (1729)

Das Supplementum zum Jus Ecclesiasticum Universum, 1729 postum
herausgeben, wird als das Ergebnis der Reflexion und Forschung der letzten

27 Jahre des Lebens von van Espen gesehen49. Praktisch alle relevanten

Auffassungen bezüglich der Position des Diözesanbischofs und der
Ortskirche, die wir darin finden, waren wohl in früheren Werken zur Sprache

gekommen. Das Supplementum ist jedoch ausführlicher dokumentiert,

auch wenn die massgeblichen Texte, um die es im Grunde genommen

geht, wieder dieselben sind. Auch jetzt wird aus Joh 20,21 abgeleitet,

dass die Apostel eine rechtlich gleiche Zuständigkeit hatten, das

Evangelium zu verkünden50. Wiederum wird konstatiert, dass die zu Petrus

gesprochenen Worte über die Schlüsselgewalt und die geistliche Leitung so

aufgefasst werden müssen, als ob sie zur Kirche oder zum gesamten

45 Vindiciae resolutionis. Disquisitio secunda, § XI n. XI (S. 480). mit einer
Paraphrase eines Fragmentes aus Epistola 55 ad S. Cornelium (vgl. epistula 59. XIV.2.
CCSL 3C. 362) und einem Zitat aus Epistola 52 ad Antonianum (vgl. epistula 55.

VIII.4. CCSL 3B, 266).
46 Vindiciae resolutionis. Disquisitio tertia. § V n. I (S. 500f).
47 Vindiciae resolutionis. Disquisitio tertia. § V n. IV (S. 502).
48 Vindiciae resolutionis. Disquisitio tertia. § V n. VI (S. 503).
49 Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5). 40 und 106: Leclerc (Anm. 3). 62: Nuttinck

(wie Anm. 5). 631-637.
50 Z.B. van Espen, Supplementum in Corpus Juris Canonici, sive in Jus

ecclesiasticum Universum. Paris 1729. Pars I. Tit. XVI. cap. I ad n. 3 (S. 36), J.E.U.. Pars I,
Tit. XVI. cap. II § 1.

87



Jan Hallebeek

Apostelkollegium, deren Stellvertreter Petrus war, gesprochen worden
waren51. Auch Pseudo-Isidorus ist der Meinung, dass den Aposteln eine

rechtlich gleiche Gewalt gegeben worden ist52. Trotz der Gleichberechtigung

der Apostel hat Petrus den Primat. Unter Gleichberechtigten kann es

einen geben, welcher der Erste ist und der sogar bestimmte Privilegien
erhält, so dass auf der Basis der Gleichberechtigung der Apostel in Bezug
auf Gewalt und Jurisdiktion, wie von den Kirchenvätern anerkannt, nichts

gegen den Primat von Petrus entschieden werden darf53. Genauso wie im
Tractatus und in den Vindiciae wird wiederum davon ausgegangen, dass

die Bischöfe als Nachfolger der Apostel eine gleiche Autorität haben54.

Unabhängig vom Umfang ihrer Diözesen haben Bischöfe dieselbe Würde

und dasselbe Priestertum55. Der Episkopat ist eine Einheit, an dem
jeder für sich einen Anteil hat in Bezug auf das Ganze56. Der Bischof kann
nicht von einem anderen beurteilt werden, genauso wenig wie er selber
einen anderen Bischof beurteilen kann. Wir müssen das Urteil des Herrn
abwarten. Jeder Bischof hat die vollständige Autorität, über alles zu
entscheiden, was sich auf das Unterweisen der Hirten und das Heil des ihm
anvertrauten Volkes bezieht. Ausser dem Fall, dass sich herausstellt, dass

er von den Definitionen und Dekreten der Kirche abweicht, kann er von
niemandem verurteilt werden. Die Bischöfe behielten diese Autorität für
mindestens sieben Jahrhunderte, aber nach der Rezeption der Falschen
Dekretalen wurde ein Grossteil dieser Autorität dem Papst vorbehalten57.

Obwohl der Papst Sorge trägt für alle Kirchen, ist ihm selber ein Teil der

51 Mit Zitaten und Hinweisen auf Cyprian (C.24 q. 1 c. 17); Hieronymus. Adversus
louinianum, lib. 1 (vgl. PL 23, 258): Augustin, De Agone Christiano. cap. 30 (vgl.
PL 40, 308); Augustin (C.24 q. 1 c.6).

32 Mit einem Hinweis auf Pseudo-Isidorus D.21 c.2 (vgl. auch Paul Hinschius.
Décrétâtes Pseudo-Isidorianae et Capitula Angilramni, Leipzig [Tauchnitz] 1863,79) und
der Bemerkung des Autors, dass er bekannt ist mit der Glosse pari ad D.21 c.2 und den

Glossen ad C.24 q. 1 c. 18 Supplementum (1729), Pars I, Tit. XVI, cap. I ad n. 3 (S. 36),
J.E.U.. Pars I, Tit. XVI, cap. II § 2.

53 Supplementum (1729), Pars I, Tit. XVI, cap. I ad n. 3 (S. 37), J.E.U., Pars I,
Tit. XVI. cap. II § 4.

54 Supplementum (1729), Pars I, Tit. XVI, cap. I ad n. 3 (S. 37), J.E.U.. Pars I,
Tit. XVI, cap. II § 5.

55 Supplementum (1729), Pars I, Tit. XVI, cap. I ad n. 7 (S. 37-38), J.E.U., Pars I,
Tit. XVI, cap. II § 6, mit einem Hinweis auf Hieronymus, Epistola ad Euagrium (D.93
c.24).

56 Ibd., mit einem Zitat aus C.24 q.l c. 18 (Cyprian).
57 Ibd., mit einem Hinweis auf die Synode von Karthago ohne weitere Erwähnung

von Quellen.

88



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

Herde anvertraut, die er als eigener Hirte und Bischof leitet. In dieser
Funktion, als Bischof der Stadt Rom. ist der Papst den anderen in Bezug
auf Würde und Priestertum ebenbürtig58. Irenaeus von Lyon (ca. 140-ca.
202) qualifizierte lediglich drei Einzelkirchen als am grössten, am ältesten

und als bei allen bekannt, nämlich die Kirche von Rom, gegründet
von den Aposteln Petrus und Paulus, und anschliessend die Kirchen von
Smyrna und Ephesus. Folglich meinte Irenaeus, dass die Kirche von
Rom. gegründet von den Aposteln und sehr alt, dennoch als Einzelkirche
von den anderen Einzelkirchen unterschieden werden muss59. Des Weiteren

wurde der Bischof von Rom, obwohl er der Erste unter den anderen
Bischöfen ist und den Primat hat, immer zum Bischof von Rom geweiht
und als der eigene Hirte einer römischen Kirche, die territorial begrenzt
ist, gesehen. Jahrhundert lang war es üblich, den Papst aus den Diakonen
und Priestern der Kirche von Rom zu wählen. Der Kirchenvater Hieronymus

spricht meistens nicht vom Papst, sondern vom Bischof der Stadt
Rom60. Van Espen wiederholt im Supplementum die Ansicht, dass die Kirche

von Rom als Einzelkirche zusammen mit den anderen Einzelkirchen
die universale Kirche bildet, und zitiert dabei Richer, der meinte, dass die

Allgemeinen Konzilien den Begriff Ecclesia Romana während der ersten

neun Jahrhunderte nie auf andere Art und Weise aufgefasst haben61. Am
Schluss opponiert van Espen noch gegen die Regelung, dass Berufungen,
z.B. von Kanonikern, abwechselnd vom Bischof und dem Apostolischen
Stuhl behandelt werden. Der Bischof ist innerhalb seines Bistums kraft
seines eigenen Rechts und der bischöflichen Würde von Natur aus derjenige,

der die Berufungen der Präbenden behandelt. Was dem Bischof auf
Grund seiner Würde zukommt und ihm durch päpstliche Reservationen
aberkannt wurde, muss ihm wieder zurückgegeben werden62.

s« Supplementum (1729). Pars I. Tit. XVI, cap. Ill ad n. 5 (S. 40-41). J.E.U.,
Pars I, Tit. XVI. cap. VI § 6. mit einem Hinweis auf D.93 c.24 (Hieronymus).

3<' Ibd.. mit einem Hinweis auf Irenaeus von Lyon, Adversus haereses III 3,2—1

(vgl. SC 211,33-44).
«' Supplementum (1729). Pars I. Tit. XVI. cap. III. ad n. 5 (S. 41). J.E.U.. Pars I.

Tit. XVI. cap. VI § 7. mit einem Hinweis auf den Liber de Scriptoribus Ecclesiasticis:
gemeint ist Hieronymus. De uiris illustribus liber, vgl. die Zitate bei van Espen mit
cap. 27 (PL 23. 678 f.) und cap. 34 (PL 23. 682).

61 Supplementum (1729). Pars I. Tit. XVI. cap. Ill ad n. 5 (S. 41^12). J.E.U..
Pars I. Tit. XVI. cap. VI § 8. mit einem Hinweis auf Edmond Richer. Historia conci-
liorum generalium. Lib. 1 cap. 13. num. 1 vers. 5. Köln 1683, 754 f.

62 Supplementum (1729). Pars II. Tit. XXIII. cap. VI ad n. 4 (S. 163). J.E.U..
Pars II. sect. III. Tit. VI. cap. VII § 24.

89



Jan Hallebeek

3. Bausteine der Lehre van Espens über das Verhältnis zwischen
Universal- und Lokalkirche

Es dürfte inzwischen deutlich geworden sein, dass van Espen seine

Auffassungen auf eine grosse Anzahl massgebender Texte stützt, die er der

Schrift, den Kirchenvätern, den Quellen des Kirchenrechts usw.
entnimmt. Wir können die folgen Kategorien unterscheiden.

3.1 Die Heilige Schrift

Bei der Frage nach der Autonomie der Ortskirche spielt eine geringe
Anzahl von Bibeltexten eine Rolle. Selbstverständlich muss van Espen sich zu
den Texten äussern, die von papalistischer Seite angeführt werden, um die
universale Autorität des Papstes zu rechtfertigen. An erster Stelle ist

Mt 16,19 zu nennen, wo Christus zu Petrus sagt: «Ich will dir die Schlüssel

des Himmelreichs geben: alles, was du auf Erden binden wirst, soll auch

im Himmel gebunden sein, und alles, was du auf Erden lösen wirst, soll
auch im Himmel gelöst sein.» Der zweite Text, den man in Anspruch nahm,
ist Joh 21,15-18, wo Jesus Petrus dreimal den Auftrag gibt, seine Schafe zu

weiden. Wie wir bereits gesehen haben, hat van Espen derartige Texte seit

dem Tractatus de ecclesiastica et polìtica potestate von 1718 immer so

aufgefasst, dass sie nicht zu Petrus persönlich, sondern zu allen Aposteln
gesprochen worden seien. Petrus ist in diesen Texten das Symbol der Einheit

und steht für das Apostelkollegium oder die ganze Kirche.
Der Text, den van Espen anführt, um seinen eigenen Standpunkt zu

begründen, ist Joh 20,21. Hier spricht Jesus nicht nur zu Petrus, sondern zu

allen Aposteln: «Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch».
Bereits im ersten Druck des Jus Ecclesiasticum Universum wird dieser Text

genannt, ohne dass jedoch weitreichende Konsequenzen damit verbunden
werden. Seit dem Tractatus de ecclesiastica et politica potestate (1718)
leitet van Espen jedoch von diesem Text ab. dass Christus die Schlüsselgewalt

allen Aposteln gegeben hat, und dass sie folglich alle die gleiche
Autorität haben.

3.2 Die Kirchenväter

Texte der Kirchenväter spielen in der Begründung von van Espens

Meinung zur Autonomie der Lokalkirche eine ausschlaggebende Rolle. Zwei
Texte, die im Dekret von Gratian (1139) aufgenommen worden waren,

90



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

werden seit dem Tractatus von 1718 immer wieder zitiert: ein Text aus

Cyprians De Unitate Ecclesiae und ein Text aus Augustins Tractatus in lo-
hannis Euangelium. Cyprian geht davon aus, dass die Apostel,
einschliesslich Petrus, eine Gemeinschaft formten, die gleichermassen mit
Würde und Autorität ausgestattet war63. Augustin meint, dass die
Schlüsselgewalt nicht bei der Kirche läge, wenn die Worte aus Mt 16,19 lediglich

zu Petrus gesprochen worden wären. Aber es ist die Kirche, die
exkommuniziert und wieder versöhnt. Wenn die Schlüsselgewalt also bei
der Kirche liegt, hat Petrus, als er die Schlüssel annahm, die Heilige Kirche

vertreten64. Verschiedene Elemente von van Espens Ansicht stützen
sich auf eines dieser Zitate, wie z.B. die Auffassung, dass die Schlüsselgewalt

unmittelbar der Kirche entlehnt wird65. Aber noch viele andere

Texte aus der Patristik spielen eine Rolle. Für den Gedanken, dass der
Bischof der erste Hirte der ganzen Diözese ist, dem die Sorge für das ganze
Volk obliegt, stützt van Espen sich bereits in seinen frühesten Werken auf
Hieronymus66. Seit dem Tractatus von 1718 verweist er für die Auffassung,

dass die Worte, die Jesus zu Petrus sprach, als an alle Apostel
gerichtet verstanden werden müssen, auf verschiedene Autoren der Alten
Kirche, wie z.B. Cyprian67, Augustin68, Hieronymus69 und Gelasius I.

(492—496)70. Der wichtigste Text zur Begründung der These, dass der

Papst ein Bischof ist und dass alle Bischöfe untereinander gleich sind, war
ebenfalls im Dekret von Gratian zu finden: Er stammt aus einem Brief des

Hieronymus, worin dieser feststellt, dass alle Bischöfe mit gleicher Wür-

63 C.24 q.l c.l8 Cyprian. De catholicae ecclesiae unitate. c. 4 (vgl. CCSL 3.251):
«... Hoc erant inique ceteri Apostoli, quod Petrus fuit, pari consortio prediti et honoris
et potestatis ...»

64 C.24 q.l c.6 Augustin. Tractatus in lohannis Euangelium, Tract. 50. n. 12 (vgl.
CCSL 36. 438): «Si autem et in ecclesia sit (utique que in terra ligantur et in celo, et

que solvuntur in terra, soluta sunt et in celo, quia cum excommunicat ecclesia, in celo
ligatur excommunicatus; cum réconciliât ecclesia, in celo solvitur reconciliatus), si ergo

hoc in ecclesia sit, Petras, quando claves accepit. ecclesiam sanetam signifieavit.»
65 De Vindiciae (1727) verweist hierfür auf C.24 q.l c.18.
66 Repagulum. Pars II, cap. I reg. IX (S. 166).
67 Hinweise auf und Zitate aus C.24 q.l c.18 im Tractatus (1718). in den Vindiciae

(1727) und im Supplementum (1729).
68 Zitate aus Augustin. De agone christiano, im Supplementum (1729), aus Tractatus

in lohannis Euangelium. Tract. 50 n. 12 C.24 q.l c.6). im Tractatus (1718). in
den Vindiciae (1727) und im Supplementum (1729) und aus De baptismo contra Do-
natistas in den Vindiciae (1727).

69 Zitat aus Hieronymus. Adversus Iouinianum. im Supplementum (1729).
70 In den Vindiciae (1727).

91



Jan Hallebeek

de und Priestertum bekleidet sind und dass sie alle Nachfolger der Apostel
sind71. Dass an der Spitze eines Bistums nicht zwei Bischöfe stehen können,

geht schliesslich aus den Briefen von Cyprian hervor72.

3.3 Die Tradition der Alten Kirche

Van Espen verweist auch einige Male auf eine ununterbrochene Tradition
in der Alten Kirche. Bereits im Repagulum (1688) ist er der Meinung, dass

die Aufsicht der Bischöfe in ihrer Kirche ein heiliger Prinzipat war, der
ihnen während der gesamten Antike anvertraut war. Im Tractatus (1718) und

in den Vindiciae (1727) weist er darauf hin, dass in der Alten Kirche alle
Bischöfe Stellvertreter Christi genannt wurden. Im Supplementum (1729)
geht er ferner davon aus, dass ein Bischof von niemandem verurteilt werden

kann, solange er die Dekrete der Kirche befolgt, und dass diese

Grundregel sieben Jahrhunderte lang bis zur Rezeption der Falschen
Dekretalen allgemeine Praxis in der Alten Kirche war.

3.4 Spätere Autoren

In diesem Kontext dürfen auch noch einige spätere Autoren genannt werden,

die van Espen in seinem Denken über das Verhältnis zwischen Lokal-
und Universalkirche anscheinend inspiriert haben. Louis Thomassin kam
bereits zur Sprache, der in seinem 1706 erschienenen Werk Vetus et nova
Ecclesiae disciplina circa beneficia et beneficiarios die Auffassung
verteidigte, dass die bischöfliche Jurisdiktion sede vacante beim Kapitel
bleibt und nicht an den Papst devolviert. Van Espen scheint sich diesem

Standpunkt in der Resolutio doctorum Eovaniensium von 1717 deutlich
anzuschliessen. Auch Edmond Richer darf hier nicht fehlen: Von diesem

Autor übernimmt van Espen die Lehre, dass die Schlüsselgewalt im
Wesentlichen bei der Kirche liegt und ministerialiter bei Papst und Bischöfen.

Bei der weiteren Ausarbeitung dieses Gedankens lässt er sich in
seinen späteren Werken jedoch von den Auffassungen von Alonso el Tostado

leiten, der von Richer ausführlich zitiert wird. Tostado lehrte, dass die

71 D.93 c.24 Hieronymus, Epistula 146 (vgl. CSEL 56/1, 310 f), zitiert im
Tractatus (1718) und im Supplementum (1729): «... Ubicumque fuerit episcopus, sive
Romae, sive Eugubio eiusdem est meriti, eiusdem et sacerdotii. Potentia divitiarum.
et paupertatis humilitas vel sublimiorem episcopum vel inferiorem non facit: ceterum
omnes apostolorum successores sunt...»

72 So die Vindiciae (1727).

92



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

Schlüsselgewalt ursprünglich bei der Kirche liegt, ihre Ausübung jedoch
bei den Bischöfen und dass diese Ausübung direkt der Kirche entlehnt
wird. In den Vindiciae verweist van Espen schliesslich noch auf Christopher

Davenport (1598-1680) und dessen Auffassung, dass der Papst keine

Quelle von Jurisdiktion sein kann73.

4. Wichtigste Grundsätze hinsichtlich der Autonomie
der Ortskirche

In van Espens Werken bestimmen offensichtlich verschiedene Ansätze
sein Denken über die Autonomie der Ortskirche. Ausserdem können wir
feststellen, dass diese Ansätze von den frühen bis zu den späteren Werken
eine gewisse Entwicklung durchgemacht haben. Vor allem seit den Jahren
1717/18 beginnt van Espens definitive Anschauung immer deutlicher
Gestalt zu gewinnen. In den Schriften, die am Ende seines Lebens entstanden,

finden wir eine Auffassung, die im Vergleich zu seinen früheren Werken

ausdrücklicher formuliert und radikaler ist.

4.1 Der Primat der bischöflichen Jurisdiktion

Ein wichtiger Ausgangspunkt, der in van Espens Werk immer gegenwärtig
ist, ist der Gedanke, dass die kirchliche Jurisdiktion vom Diözesanbischof
ausgeübt wird und dass es niemandem erlaubt ist, dieses Recht zu verletzen.

Dies wird bereits in seinen frühen Werken, dem Repagulum von 1688

und dem Jus Ecclesiasticum Universum von 1700, betont. Van Espen wehrt
sich nicht explizit gegen eine untergeordnete Stellung des Diözesanbischofs

gegenüber der Autorität Roms, sondern gegen eine zu grosszügige
Anwendung der Exemtionen. Ordensgeistliche dürfen sich bezüglich
hierarchischer Aufgaben der bischöflichen Jurisdiktion nicht entziehen. In
seinen frühen Werken äussert sich van Espen kaum zur Frage, wie die
Gerichtsbarkeit des Bischofs, die lediglich durch die allgemein verbindlichen
Entscheidungen der Kirche begrenzt wird, sich dann zur Autorität des
Bischofs von Rom verhält. In späteren Werken tritt diese Frage immer
deutlicher in den Vordergrund. Im 1712 erschienenen Traktat über die
Bekanntmachung von kirchlichen Gesetzen sehen wir, dass van Espen dem
Diözesanbischof eine Art Placet zuspricht, um damit päpstliche Dekrete im

73 Vgl. Franciscus a Sancta Clara. Apologia Episcoporum seu Sacri magistrati«
propugnano. Köln 1640. Cap. 7 § Titulares Episcopi.

93



Jan Halleheek

Griff zu behalten. Ohne Bekanntmachung durch den Bischof in der
Ortskirche können päpstliche Dekrete nicht bindend sein. Erst in den Werken,
die van Espen am Ende seines Lebens schrieb, äussert er sich explizit zur
Jurisdiktion des Papstes im Verhältnis zu den Ortskirchen. In den Vindiciae

resolutionis (1727) und im Supplementum (1729) wird deutlich zum
Ausdruck gebracht, dass dem Papst lediglich bestimmte Privilegien zustehen

und dass er in der Diözese anderer Bischöfe keine ordentliche
Jurisdiktion besitzt. Van Espen ist dann auch der Meinung, dass zahlreiche
Reservationen, die im Spätmittelalter ins Leben gerufen worden waren,
nunmehr wieder rückgängig gemacht werden müssen.

4.2 Keine Hierarchie unter den Bischöfen

Es ist auffallend, dass der Gedanke, dass es unter den Bischöfen keine
Hierarchie geben kann, in van Espens frühesten Werken noch vollständig
fehlt. Im Repagulum (1688) vergleicht van Espen das Machtverhältnis
zwischen dem Diözesanbischof und seinem Klerus mit dem Machtverhältnis

zwischen der universalen und der Lokalkirche. Vielleicht wollte
van Espen sich hier von dem Verdacht befreien, dass er dem Papst jegliche

Autorität absprechen wolle.
In späteren Werken sehen wir, wie seine definitive Auffassung Schritt

für Schritt Gestalt gewinnt. Im Jus Ecclesiasticum Universum 1700) wird
ausdrücklich ausgeschlossen, dass die Gerichtsbarkeit des Bischofs eine

vom Papst delegierte Autorität sei. Der Bischof ist der Erste in seiner
Diözese und hat die vollständige kirchliche Verwaltungsmacht. Im Tractatus
1718). in den Vindiciae resolutionis 1727) und im Supplementum 1729)

vertritt van Espen immer wieder die Meinung, dass die zu Petrus gesprochenen

Worte beim Übertragen der Schlüsselgewalt zum Apostelkollegium

oder zur Kirche gesprochen wurden. Diese Auffassung wurde zuvor
von Tostado vertreten, von Richer und auch von Quesnel in seinen Reflexions

Morales1*, aber van Espen beruft sich vor allem auf die Kirchenväter.

Aus dieser Voraussetzung ergibt sich, dass die Apostel folglich in

Bezug auf Autorität einander ebenbürtig waren. Die Bischöfe sind die
Nachfolger der Apostel und für sie muss somit dasselbe gelten. Sie alle sind vi-
carii Christi und haben alle die gleiche Jurisdiktion. Dem Papst stehen

lediglich bestimmte Prärogativen zu.

74 Pasquier Quesnel. Le Nouveau Testament en François. Avec des Reflexions
Morales sur Chaque Verset. Paris 1692. Tom. I. 207 f.

94



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

4.3 Die von der Kirche entlehnte Jurisdiktion

Ein dritter Ansatz ist der Gedanke, dass jegliche Jurisdiktion von der
Kirche entlehnt (mutuari) ist75. Diese Anschauung bekommt in van
Espens Denken freilich erst spät einen festen Platz. Bereits im Jus
Ecclesiasticum Universum (1700) wird deutlich, dass die Jurisdiktion
nicht vom Papst entlehnt wird. Dort wird der Eindruck erweckt, dass

Jurisdiktion unmittelbar von Gott empfangen wird: Bischöfe empfangen

ihre Autorität kraft ihrer Weihe (vi suae ordinationis)16. Van Espen
scheint sich hier den Auffassungen von Edmond Richer anzuschliessen,
ohne jedoch im Übrigen auf dessen Schriften hinzuweisen. Richer
meinte, dass Jurisdiktion unmittelbar von Gott verliehen wird, und zwar
auf zweierlei Art und Weise: Die Kirche - unter Kirche versteht Richer
die Geistlichkeit, die Hierarchie - empfängt die Jurisdiktion wesensmässig

(essentialiter), während Papst und Bischöfe die Jurisdiktion
empfangen, um diese auszuüben (ministerialiter)11. In der Resolutio
doctorum Eovaniensium von 1717 finden wir Richers Begriffe sogar
wörtlich wieder - auch hier ohne einen einzigen Hinweis auf dessen

Werk.
Das bedeutet jedoch nicht, dass die Resolutio sich Richers Auffassung

in jeder Hinsicht anschliesst. In der Resolutio ist die
Jurisdiktionslehre kernig formuliert: «Bischof wie auch Kapitel entlehnen ihre

ganze Jurisdiktion und Autorität von der Kirche, in der diese Jurisdiktion

unmittelbar, von Grund auf und insofern als Eigentum ruht.»78 In
zweierlei Hinsicht weicht dieser Ansatz von Richers Auffassung ab.

Wenn der Bischof und das Kapitel, das nach der Meinung von van
Espen die Geistlichkeit vertritt, Jurisdiktion von der Kirche entlehnen,
muss der Begriff «Kirche» mehr bedeuten als lediglich die hierarchische

Kirche selber, denn sonst würde die Kirche Jurisdiktion von sich
selber herleiten, und das kann nicht gemeint sein. Das weitere
Verständnis des Begriffs «Kirche, welche die Schlüsselgewalt empfangen

75 Der etwas ungewohnte deutsche Ausdruck «entlehnen von» gibt lateinisches
mutuari a/ab wieder. In den lateinischen Texten ist auch von derivari a /ab die Rede

(Anm. d. Red.).
76 J.E.U. 1700). Pars I. Tit. XVI. cap. I § 9 (Tom. I. 146).
77 Richer (wie Anm. 28). 6 f.
,s Resolutio doctorum Lovaniensium, 199: «... sed et episcopum et capitulum

omnem suam jurisdictionem et authoritatem mutuare ab ecclesia, in qua immediate, radi-
caliter et quoad proprietatem haec jurisdictio et authoritas residet...»

95



Jan Hallebeek

hat» findet man bereits bei einer Reihe französischer Jansenisten wie
auch in der Kirche von Utrecht. Quesnel und van Erckel hatten diesen

Begriff «Kirche, welche die Schlüsselgewalt empfangen hat» nicht
mehr als die hierarchische Kirche verstanden, sondern als die ganze
Gemeinschaft der Gläubigen. Quesnel sprach davon, dass die Schlüsselgewalt

mit dem Einverständnis, jedenfalls dem angenommenen
Einverständnis des ganzen Leibes ausgeübt wird79. Van Erckel arbeitete ebenfalls

mit einem weiteren Kirchenbegriff. Er meinte, dass die Jurisdiktion,

die vom Kapitel ausgeübt wird, eher bei der Kirche und der
Geistlichkeit, die durch das Kapitel vertreten wird, liegt als bei den Kanonikern

selber80. Die soeben zitierte Formulierung aus der Resolutio
scheint auch in einem zweiten Punkt von der Lehre Richers abzuweichen.

Bei Letzterem erhält der Bischof die auszuübende Jurisdiktion
unmittelbar von Gott, während in der Resolutio über das Entlehnen
(mutuare) der Jurisdiktion von der Kirche gesprochen wird. Mit anderen

Worten, Gott hat die Schlüsselgewalt der Kirche gegeben und die Kirche

hat ihrerseits wieder den Bischof mit der Ausübung dieser Autorität
betraut. Das war die Lehre Tostados, nicht die Richers.

Es ist der französische Jansenist Laurent Boursier (1679-1749). der
auf diese zweite Diskrepanz zwischen der Resolutio und der Lehre
Richers hinweist. Boursier selber hält an der ursprünglichen Auffassung
Richers fest: Bischöfe empfangen die auszuübende Jurisdiktion unmittelbar
von Christus, und nur sede vacante liegt diese zeitweilig beim Kapitel, das

als eine Art Verwahrer fungiert81. Es stellt sich heraus, dass Boursiers Kritik

von notabene 91 Pariser Doktoren geteilt wird82. Aus verschiedenen
Gründen wird der Text der Resolutio jedoch nicht korrigiert, auch wenn

79 Quesnel (wie Anm. 74). 229 (zu Mt 18.16). Vgl. zur Interpretation von tout le

corps als Gemeinschaft der Gläubigen Edmond Préclin. Les Jansénistes du dix-huiti-
éme siècle et la Constitution civile du clergé. Le développement du richerisme. Sa

propagation dans le bas clergé 1713-1791. Paris (Gamber) 1929. 26.
80 Assertio Juris Ecclesiae Metropolitanae Ultrajectinae Romano-Catholicae pcr

J.C.E. (Joan Christiaan van Erckel) Delft 1703, § IX (S. 52-54).
81 In einem Brief an Quesnel vom 26.12.1717: vgl. Joseph A.G. Tans (Hg.).

Pasquier Quesnel et les Pay-Bas. Correspondence (Publications de l'Institut Français
d'Amsterdam. Maison Descartes 6). Groningen (Wolters) 1960. 595.

82 Vgl. Fred Smit/Jan Jacobs. Van den Hogenheuvel gekomen. Bijdrage tot de
geschiedenis van de priesteropleiding in de kerk van Utrecht 1683-1723 (Scripta van het
Katholiek Documentane Centrum en het Katholiek Studiecentrum te Nijmegen 6).
Nijmegen (Valkhof Pers) 1994. 195.

96



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

van Espen sich die Kritik wohl zu Herzen genommen hat. Gegenüber Jean

Opstraet (1651-1720) soll er erklärt haben, dass der Bischof und sede

vacante das Kapitel ihre Jurisdiktion unmittelbar von Gott erhalten, ohne

Vermittlung der Kirche83. Im Tractatus (1718) distanziert sich van Espen
ausserdem von der beanstandeten Auffassung. In einer der propositiones
gibt erTostados Lehre wieder: «Heutzutage empfangen alle Bischöfe und
der Papst ihre Jurisdiktion unmittelbar von der Kirche und mittelbar von
Gott», aber anschliessend betont er, dass er das selber so nicht gesagt hat84,

obwohl man eine derartige Auffassung deutlich in der kaum ein Jahr
zuvor erschienenen Resolutio lesen kann. Es sieht beinahe danach aus, als ob

van Espen im Tractatus versucht, den Gegensatz zwischen Richer und
Tostado zu harmonisieren: «Bischöfe erhalten ihre Jurisdiktion unmittelbar

von Gott, sei es mittels der Dienste derer, die sie im Namen der Kirche
weihen und wählen»85, so können wir lesen, aber was das genau bedeutet,
bleibt unklar.

Am Ende seines Lebens bekennt sich van Espen in den Vindiciae von
1727 jedoch definitiv zu Tostados Lehre und stellt fest, dass die Jurisdiktion

bei der Kirche liegt und dass Bischöfe, aber auch Kapitel und Klerus,
die auszuübende Jurisdiktion direkt von der Kirche entlehnen.

5. Doktrinärer Opportunismus?

Es sind diese drei Elemente, welche die Autonomie der Ortskirche
bestimmen: Die Jurisdiktion liegt bei der Ortskirche; es ist der Bischof, der

mit ihrer Ausübung betraut ist; der Bischof kann zwar diese Ausübung
vielleicht mit anderen teilen, braucht aber an sich keinerlei Einmischung
zu dulden, weder seitens der Ordensgeistlichen, die sich auf ihren exem-
ten Status berufen, noch seitens anderer Bischöfe, da alle Bischöfe,
einschliesslich des Bischofs von Rom, bezüglich Autorität und Würde einander

ebenbürtig sind.

83 Sojedenfalls Opstraet in einem Brief an Quesnel vom 12.1.1718: vgl. Tans (wie
Anm. 80). 528-530.

84 Tractatus de ecclesiastica et politica potestate. Pars I. cap. VI. propositio III
(S. 425): «Omnes hodie episcopi et papa illam suamjurisdictionem immediate accipi-
unt ab ecclesia, mediate a Deo. Hoc non dixi. Verum est me dixisse ...».

85 Tractatus de ecclesiastica et politica potestate, Pars I, cap. VI. propositio III
(S. 426): «... Itaque episcopi uti et papa accipiunt suam potestatem et jurisdictionem
immediate a Deo. sed per ministerium ordinantium et eligentium nomine ecclesiae.»

97



Jan Hallebeek

Abschliessend können wir die Frage stellen, ob van Espen sich
nunmehr eines doktrinären Opportunismus schuldig gemacht hat. so wie das

in der Literatur angenommen wird. Anstatt von doktrinärem Opportunismus

würde ich lieber von einer Akzentverschiebung sprechen. Wie wir
gesehen haben, hat die Auffassung, dass die Jurisdiktion von der Kirche
entlehnt wird, sich bei van Espen erst langsam entwickelt, und sie wurde
erst in seinen letzten Werken ohne Vorbehalt akzeptiert. Selbstverständlich

spielt auch der Kontext eine wichtige Rolle. Je mehr van Espen an den

Angelegenheiten der Kirche von Utrecht beteiligt war, desto mehr betonte

er den Gedanken, dass die Jurisdiktion im Wesentlichen bei jeder
Einzelkirche liegt. Wir dürfen ausserdem nicht vergessen, dass es sich um eine

Periode handelt, die sich über 40 Jahre erstreckt, vom Repagulum von
1688 bis zu den Vindiciae von 1728.

Die Annahme des doktrinären Opportunismus beruhte auf der
Meinung, dass eine unabhängige und starke Position des Diözesanbischofs, so

wie van Espen sie in seinen frühen Werken beschreibt, widersprüchlich
oder eigentlich unvereinbar sei mit dem Gedanken, dass die Jurisdiktion
von der Kirche herzuleiten ist. Es ist jedoch sehr die Frage, ob das
tatsächlich so ist. Wie bereits oben aufgezeigt, schliessen diese beiden
Gedanken einander keineswegs aus. Unter dem Entlehnen der Jurisdiktion
von der Kirche darf man sich nicht eine andauernde Abhängigkeit von der
Kirche vorstellen. Die Kirche selber spricht durch die Wahl ihr Vertrauen
in den Amtsträger aus und betraut ihn dadurch mit der Ausübung der
Jurisdiktion. Ohne diese Wahl wäre es unmöglich, die Ausübung der
ordentlichen Jurisdiktion aufrechtzuerhalten. Die Kirche als Ganze legitimiert

die Ausübung, die wiederum grundsätzlich keinen anderen

Einschränkungen unterliegt als den allgemein verbindlichen Entscheidungen
der Kirche und der Möglichkeit, dass der Amtsträger im Falle schwerwiegender

Vergehen durch das Urteil der provinzialen Bischofssynode abgesetzt

wird. Die Kirche selber, als Gemeinschaft der Gläubigen, kann die

Ausübung der Jurisdiktion nicht nach Belieben zurücknehmen. Genauso

wenig ist sie selber mit der Ausübung der Jurisdiktion betraut. Mit anderen

Worten, die ministeriale Jurisdiktion wird von der Kirche, bei der die
Jurisdiktion essentiell verbleibt, legitimiert, aber sie wird dadurch nicht
eingeschränkt.

Dies führt zur Schlussfolgerung, dass die beiden Gedanken, nämlich
dass der Diözesanbischof einerseits eine starke und unabhängige Position
einnimmt und andererseits seine Jurisdiktion der Ortskirche, über die er
sie ausübt, entlehnt, einander nicht ausschliessen. Es handelt sich im

98



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

Gegenteil um zwei Aspekte ein und derselben Auffassung über die
Ausübung der Jurisdiktion in der Ortskirche und der diesbezüglichen Rolle
des Bischofs, und beide sind daher für die Ekklesiologie der Ortskirche im
Denken von van Espen bestimmend86.

Jan Hallebeek (geb. 1954 in Utrecht). Prof. Dr. iur. Studium der Rechtswissenschaft

in Utrecht. Er ist Professorfür europäische Rechtsgeschichte an der Freien
Universität Amsterdam. Professor für alte katholische Kirchenstrukturen an der
Universität Utrecht und Ersatzrichter am Landesgericht Utrecht.

Adresse: Winklerlaan 18. NL-3571 KJ Utrecht. Niederlande

86 Ich danke Dr. Angela Berlis (Arnheim) und drs. Dick Schoon (Umuiden) für
ihren kritischen Kommentar zum Entwurf dieses Vortrages.

99


	Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

