Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 92 (2002)

Heft: 2

Artikel: Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen
Autor: Hallebeek, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404950

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Autonomie der Ortskirche im Denken
von Zeger Bernard van Espen!

Jan Hallebeek

1. Einleitung

Wenn ich in diesem Kreis sagen wiirde, dass Zeger Bernard van Espen
(1646-1728) ein Verteidiger einer gewissen Autonomie der Ortskirche ist,
so wiire das ein Allgemeinplatz. Einer meiner Vorgiinger am Seminar, A.J.
van den Bergh, beschrieb van Espen bereits wihrend des XI. Internatio-
nalen Altkatholikenkongresses von 1928 als einen «Verfechter der Selb-
standigkeit der Bischofe». Dem fligte er hinzu, dass besonders wir Altka-
tholiken auf Grund der Einrichtung einer synodalen Organisation die Tri-
ger von van Espens geistlicher Hinterlassenschaft seien?.

Van Espens Auffassung der Autonomie der Ortskirche wurde nur von
wenigen Autoren untersucht und analysiert. Einer von ihnen ist Gustave
Leclerc, der in seiner 1964 erschienenen Monografie iiber die kirchliche
Autoritit bei van Espen zu dem Urteil kommt, dass dieser gerade beziig-
lich der Autonomie der Ortskirche nicht konsistent sei. Van Espen habe
sich, je nach dem Ziel, das ihm vor Augen stand, auf Theorien beruten, die
nicht miteinander zu vereinbaren sind oder zumindest in einem gespann-
ten Verhiltnis zueinander stehen. Manchmal betone er, dass der Didzes-
anbischof giinzlich unabhingig sei, ndmlich gegeniiber dem Papst, aber an
anderen Stellen behaupte er, dass die bischofliche Autoritit gerade abhin-
gig sei, ndmlich von der Ortskirche. Leclerc nimmt an, dass van Espen
sich eines doktrindren Opportunismus schuldig mache?.

I Vortrag gehalten beim Symposion «Die Ekklesiologie der Ortskirche» aus Anlass
der Verleihung des Pascal-Preises an Prof. Dr. Herwig Aldenhoven am 15. September
2001 in Utrecht. Dr. Sabine Hiebsch (Amsterdam) besorgte die Ubersetzung aus dem
Niederldndischen.

> Adrianus Johannes van den Bergh, Zegerus Bernardus van Espen, IKZ 18 (1928)
225-232, hier 229; ebenfalis abgedruckt in: Bericht tiber den XI. internationalen Alt-
katholikenkongress in Utrecht vom 13. bis 16. August 1928, bearbeitet von C.G. van
Riel, Bern (Stampfli) 1928, 33—40, hier 37.

3 Gustave Leclerc, Zeger-Bernard van Espen (1646—1728) et I’autorité ecclésias-
tique. Contribuiion a 1'histoire des théories gallicanes et du jansénisme (STHIC 2),
Ziirich (Pas) 1964, 190.

76 IKZ 92 (2002) Seiten 76-99



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

Dieser Vorwurf rechtfertigt eine eingehendere Beschiftigung mit van
Espens Lehre. Zuerst miissen die wichtigsten Texte beziiglich seiner An-
sichten zur Autonomie der Ortskirche chronologisch in ihrem historischen
Kontext besprochen werden. Diese Texte beziehen sich vor allem auf die
Position des Didzesanbischofs und des Kapitels als Vertretung der Geist-
lichkeit. Im Gegensatz zu Van den Berghs Annahme spielt die synodale
Organisation in diesem Zusammenhang eine weniger prominente Rolle.
Ausserdem sind die verschiedenen Synoden, die van Espen behandelt,
insbesondere die Provinzialsynode, in Bezug auf Zusammensetzung und
Zustindigkeiten nicht vergleichbar mit den synodalen Organisationen,
welche die altkatholischen Kirchen seit Ende des 19. Jahrhunderts ins Le-
ben gerufen haben. Anschliessend muss untersucht werden, welche die
wichtigsten Quellen sind, auf die van Espen sich zur Rechtfertigung der
autonomen Ortskirche beruft. Danach kommen einige ekklesiologische
und kirchenrechtliche Grundsitze zur Sprache, die van Espens Auffas-
sungen geprigt haben. Schliesslich muss es moglich sein, sich zu der oben
erwihnten Behauptung in der Literatur zu dussern, nimlich dass van
Espen vom doktrindren Standpunkt aus gesehen opportunistisch sei.

2. Die wichtigsten Texte in ihrem historischen Kontext

2.1 Repagulum canonicum adversus nimiam exemptionum a jurisdic-
tione episcoporum extensionem (1688)

Eines der friihesten Werke, in dem van Espen sich zum Verhiltnis zwi-
schen der Lokal- und der Universalkirche dussert, ist die Abhandlung Re-
pagulum canonicum adversus nimiam exemptionum a jurisdictione epi-
scoporum extensionem aus dem Jahr 1688 {iber die Exemtionen der ver-
schiedenen Orden®. Das Thema ist nicht ohne praktische Bedeutung. Van
Espen will die Verwirrung, die auf diesem Gebiet besteht und iiber die sich
viele Bischofe beklagen, beenden’. Auch die Apostolischen Vikare in den
Nordlichen Niederlanden waren seit Anfang des 17. Jahrhunderts iiber der
Frage, inwieweit die Ordensgeistlichen ihrer Gerichtsbarkeit unterworfen

+ Der Text ist zu finden bei Z.B. van Espen, Opera Omnia, Leuven 1766, Teil VI,
146-200.

3 Vel zu diesem Werk: (Gabriel Dupac de Bellegarde), Vie de M. van Espen, Nea-
pel 1770, 30-32; Leclerc (wie Anm. 3), 48-50; Michel! Nuttinck, La vie et I'ceuvre de Ze-
ger-Bernard van Espen, Un canoniste janséniste, gallican et régalien a I'Université de
Louvain (1646-1728) (RTHP 1V 43), Leuven (Bibl. de I'Université) 1969, 122-130.

Iz



Jan Hallebeek

waren, regelmissig mit diesen, vor allem mit den Jesuiten, in Konflikt
geraten.

Wie aus der Einleitung des Repagulum hervorgeht, wurde van Espen
kurz vor dem Erscheinen des Werkes von seinen Gegnern beschuldigt,
sich dem Autoritdtsanspruch des Papstes zu widersetzen®. Auffallend ist
der Anfang von Regula IX im zweiten Teil des Werkes, wo van Espen aus-
fiihrlich auf die Frage nach dem Umfang der Exemtionen eingeht. Darin
vergleicht er ndmlich das Verhiltnis zwischen Bischof und Priestern
innerhalb einer Di6zese mit dem Verhiltnis zwischen Rom und den Ein-
zelkirchen. Einen derartigen Vergleich findet man in keinem seiner spéte-
ren Werke wieder. Die universale Kirche wire, geméss van Espen, keine
«gut geordnete Schlachtfront der Bollwerke» (castrorum acies bene ordi-
nata), sondern ein geteiltes Konigreich, wenn kein Zentrum der Einheit an
ihrer Spitze stiinde. Auf dieselbe Art und Weise wére die niedere Hierachie
genauso wenig eine «gut geordnete Schlachtfront der Bollwerke», wenn
die Priester und iibrigen Amtstriger, die zusammen diese Hierarchie bil-
den, nicht einer Spitze untergeordnet wiren’. Van Espen stellt sich gegen
die Auffassung, die den exemten Orden, und damit auch indirekt Rom, ei-
nen grosseren Einfluss zusprechen wollte, insbesondere gegen die Lehre
des Karmeliters Jacques de Saint-Antoine (1632-1703)8, der meinte, dass
eine Exemtion zum Vorteil der Ordensgeistlichen und infolgedessen zum
Nachteil der ordinarii ausgedehnt werden kann®. Gemaiss van Espen diir-
fen Exemtionen von der bischoflichen Jurisdiktion sich nicht auf hierar-
chische Aufgaben erstrecken. Das beinhaltet. dass Ordensgeistliche in ih-
rer Predigt, in der Sakramentenspendung (vor allem der Beichte und der
Weihen), bei der Aussetzung des allerheiligsten Sakraments und bei Pro-
zessionen mit dem allerheiligsten Sakrament der normalen Jurisdiktion
des Di6zesanbischofs untergeordnet sind. Van Espen stiitzt diese Auffas-
sung auf zwei Argumente. Unter Hinweis auf Hieronymus (347—420) geht
er davon aus, dass es in der Einzelkirche an erster Stelle der Bischof ist,
dem die Aufsicht zusteht!?. Ausserdem ist er der Meinung, dass Kanoni-

6 Siehe hierzu Leclerc (wie Anm. 3), 48 1.

7 Repagulum, Pars II, cap. I reg. IX, 165 1.

8 Jacques Olimaert; siche zu ihm Biographie nationale de Belgique, tom. 16,
121-123.

¢ Jacques de Saint-Antoine, Consultationes canonicae, Lyon 1680, consult. 2, re-
solut. 3 num. 144—164 (S. 148-156).

10 Hieronymus, Dialogus contra Luciferiancs (vgl. PL 23, 173). Anschliessend folgt
ein Zitat aus Ignatius von Antiochien (f ca. 107), ad Smyrnaeos 8,1 (vgl. SC 10, 138).

78



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

ker und Ordensgeistliche zusammen mit dem Bischof eine Hierarchie bil-
den. Wenn sie durch Exemtionen der bischoflichen Jurisdiktion zu sehr
entzogen wiirden, wiirde die Hierarchie, die von Gott eingesetzt wurde,
zerstort. Den Bischofen wiirde der heilige Prinzipat entzogen, der ihnen
wihrend der ganzen Antike anvertraut war!l. Das Repagulum tritt deshalb
fiir die Rechte der Bischofe ein und stellt sich gegen eine zu starke Aus-
dehnung der Exemtionen der Ordensgeistlichen, wie das von papalisti-
scher Seite propagiert wurde. Die Versuche der Ordensgeistlichen, das
Repagulum in Rom verurteilen zu lassen, sind gescheitert!?.

2.2 Jus Ecclesiasticum Universum (1700)

Das Jus Ecclesiasticum Universum, das 1700 zum ersten Mal im Druck er-
scheint, wird als das Hauptwerk von van Espen gesehen!3. Bis dahin hatte
er nur iiber spezielle Themen geschrieben. In der Einleitung sagt van Espen,
dass er nicht den Anspruch erhebt, das Kirchenrecht umfassend zu be-
schreiben, aber er meint, zumindest die Hauptsachen so auseinander gesetzt
zu haben, dass das Kirchenrecht auf der Basis der beschriebenen Rechts-
grundsitze befragt und Dilemmas und umstrittene Fragen geklirt werden
konnen (Prolegomena § 1). Van Espen sucht diese Rechtsgrundsitze offen-
kundig nicht nur im Text der kirchlichen Gesetzgebung selber, sondern auch
dahinter. Er sucht den Ursprung von Rechtsgrundsitzen in der Geschichte
und geht dabei oft chronologisch vor. Angefangen bei der Heiligen Schrift
und den massgeblichen Texten aus der Antike verfolgt er die weiteren Ent-
wicklungen der Kirchenstruktur und der Regeln und Grundsitze des kano-
nischen Rechts durch die Jahrhunderte. Van Espen hilt sich bei seiner Be-
handlung der verschiedenen Themen nicht an die Reihenfolge der Dekreta-
len im kirchlichen Gesetzbuch, sondern entwirft eine eigene Systematik,
wihrend die Haupteinteilung des Werkes dem Modell der Institutionen Ju-
stinians entspricht. Diese Methode ist relativ neu, aber van Espen ist nicht
der Erste und sicherlich nicht der Einzige, der sie benutzt!4.

' Dann folgen Hinweise auf das Rituale Romanum, auf die Synode von Arles
(455), Thomas von Aquin (1225-1274) und die Synode von K&ln (1586).

12 Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5), 31 f.

13 Zum Jus Ecclesiasticum Universum vgl. Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5),
38-41: Leclerc (wie Anm. 3), 58-62; Nuttinck (wie Anm. 5), 239-299,

'+ Von ultramontaner Seite meinte man, dass den weltlichen Gerichten in kirch-
lichen Angelegenheiten im Jus Ecclesiasticum Universum eine zu grosse Kompetenz
zugesprochen wird. In einem Dekret des Heiligen Offiziums, datiert auf den

79



Jan Hallebeek

Im ersten Druck des Jus Ecclesiasticum Universum findet das Verhilt-
nis zwischen der Lokal- und der Universalkirche bzw. zwischen dem
Didzesanbischof und dem Papst auffallend wenig Beachtung. Die Tatsa-
che, dass kein einziger Titel und kein einziges Kapitel den Privilegien, die
dem Apostolischen Stuhl zukommen, gewidmet ist, wird als Indiz dafiir
gesehen, dass van Espen Stellung nimmt gegeniiber den kurialistischen
Kanonisten!>. Hierdurch bleibt auf jeden Fall die Moglichkeit offen, in
spiteren Werken einen radikaleren Standpunkt einzunehmen. Van Espen
wiederholt seine Auffassung beziiglich der Exemtionen's. Durch eine
Exemtion, wie allgemein sie auch sei, werden die Ordensgeistlichen in
Bezug auf Seelsorge und Kirchenleitung nicht der Autoritédt des Bischofs
entzogen!”. Auch jetzt geht van Espen davon aus, dass der Bischof der
erste Hirte der ganzen Dibdzese ist, der fiir das ganze Volk Sorge trigt!s.
Wenn er iiber die Aufgabe der Bischofe spricht, nennt van Espen einen
Text aus dem Johannesevangelium, der in seinem spiteren Werk immer
wiederkehren wird, mit dem er aber hier noch keine weitreichenden Kon-
sequenzen verbindet, nimlich Joh 20,21: «Wie mich der Vater gesandt hat,
so sende ich euch»!?. Den deutlichsten Hinweis dafiir, dass van Espen in
seinem frithen Werk bereits episkopalistische und gallikanistische Nei-
gungen habe, findet man in der Aussage, dass der Episkopat aus sich selbst
heraus die volle Autoritét der kirchlichen Leitung hat, wobei van Espen
zwar der Kirche eventuelle Einschrinkungen bei der Wahrnehmung die-
ser Autoritit zuerkennt, aber tiber die pépstlichen Privilegien in allen Ton-
arten schweigt. Weiterhin ist es bemerkenswert, dass seiner Meinung nach
die Bischofe thre Autoritit aus der Kraft ihrer Weihe empfangen. Damit
schliesst er die Moglichkeit aus, dass die bischofliche Jurisdiktion eine
durch den Papst delegierte Autoritit sei, wie das in manchen papalisti-
schen Theorien behauptet wurde20.

22.4.1704, wird das Werk ohne weitere Begriindung verboten. Spitere Verurteilungen
folgen am 14.11.1713 und am 18.11.1732.

5 Nuttinck (wie Anm. 3), 285.

16 Z.B. van Espen, Jus Ecclesiasticum Universum (= J.E.U.), Leuven 1700, Pars
M1, Tit. XII, cap. V § 43 (Tom. I, 1573).

17 J.E.U. (1700), Pars I, Tit. XVI, cap. IV (in spiteren Drucken cap. VII) § 6 (Tom. I,
150).

18 JLE.U. (1700), Pars I, Tit. XVI, cap. IV § | (Tom. 1, 149).

19 JLE.U. (1700), Pars I, Tit. XVI, cap. I § 3 (Tom. I, 145).

20 JLE.U. (1700), Pars I, Tit. XVI, cap. I § 9 (Tom. I, 146): «Episcopatus ergo per
se plenam regiminis ecclesiastici potestatem, et ipsius sacerdotii plenitudem continet;
adeo ut episcopi, praeveniendo omnem Ecclesiae restrictionem seu limitationem, ean-

80



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

2.3 Tractatus de promulgatione legum ecclesiasticarum (1712)

Eines der bekanntesten Werke van Espens ist seine Abhandlung tiber die
Bekanntmachung von kirchlichen Gesetzen und das konigliche Placet
von 1712, der Tractatus de promulgatione legum ecclesiasticarum?'. Die
Entstehung dieses Werkes steht im Zusammenhang mit dem Widerstand
gegen die Bulle Vineam Domini Sabaoth (1705). Van Espen ist der Mei-
nung, dass diese Bulle in den Siidlichen Niederlanden nicht bindend ist, da
sie nicht das erforderliche konigliche Placet erhalten hat. Auf allgemeine-
re Weise behauptet van Espen, dass die pipstliche Gesetzgebung ohne
Promulgation in der Ortskirche keine bindende Kraft hat. Selbst die All-
gemeinen Konzilien wollten ihre Entscheidungen nicht als verpflichtend
gelten lassen, wenn diese nicht zuvor in den Provinzen bekannt gemacht
waren. Dadurch sind diese jedoch nicht von den Bischofen abhingig.
Papstliche Dekrete entlehnen ihre Autoritidt ebenfalls nicht von den indi-
viduellen Bischofen, aber bevor sie durch die Bischofe bekannt gemacht
worden sind, haben sie keine bindende Kraft?2. Fur das Verhiltnis zwi-
schen der Lokal- und der Universalkirche ist es wichtig, wie man diese
ortliche Bekanntmachung zu verstehen hat. Es stellt sich heraus, dass die
Promulgation nicht nur eine blosse Formsache ist. Dadurch, dass dem
Diozesanbischof eine Art Placet-Recht fiir die papstlichen Dekrete zuge-
sprochen wird, erhilt er ebenfalls die Aufsicht iiber den eigentlichen Inhalt
der papstlichen Gesetzgebung. Damit stellt van Espen sich eher auf die
Seite der gallikanischen Kanonisten als auf die der Ultramontanen.

2.4 Resolutio doctorum Lovaniensium (1717)

Van Espen ist in zunehmendem Ausmass an den Angelegenheiten der
Utrechter Kirche beteiligt. 1717 unterschreibt er zusammen mit vier
anderen ein Gutachten beziiglich der Rechte des Utrechter Vikariats, die

dem in regimi ecclesiastico illimitatem, quam apostoli habuere, auctoritatem vi suae
ordinationis accipiant.» Siehe zu diesem Text Nuttinck (wie Anm. 5), 278 f.

21'Vgl. Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5), 83-90; Leclerc (wie Anm. 3), 72-75;
Nuttinck (wie Anm. 5), 401-424.

22 Z.B. van Espen, Tractatus de promulgatione legum ecclesiasticarum, Pars 1. cap.
II § 6, in: Opera omnia, Leuven 1766, Teil IX, 231: «Adhaec si etiam Concilia Genera-
lia nolint sua decreta obligare, nisi prius per Provincias publicata fuerint, nec tamen prop-
terea ea dicantur a singulis in particulari Episcopis dependere; etiam Pontificum Decre-
ta non propterea dicentur a singulis Episcopis suam auctoritatem mutuare, tametsi illa
obligandi vim non habeant, priusquam per Episcopos populo fuerint notificata.»

81



Jan Hallebeek

Resolutio doctorum Lovaniensium?3. Um in der Frage, ob das Vikariat be-
fugt war, ein Dimissoriale auszustellen, alle Zweifel auszurdumen, wer-
den in dem Gutachten dreierlei Fragen beantwortet. Erstens blieb die
Utrechter Kirche in Bezug auf ihre Rechte und ihre Jurisdiktion nach der
Reformation bestehen. Zweitens liegen die bischdflichen Rechte beim Vi-
kariat. Der Bischof ist ja kein caput essentiale, das Autoritét an die nied-
rigere Geistlichkeit weitergibt, sondern ein caput ministeriale, das heisst
der erste Diener seiner Kirche, der zusammen mit der niedrigeren Geist-
lichkeit ministerialiter die geistliche Autoritit, die der Kirche selber ge-
hort, ausiibt?*. Schliesslich wird festgestellt, dass das Vikariat, das 1633
von dem apostolischen Vikar Philippus Rovenius (1575-1651) errichtet
worden war, eine Fortsetzung der alten Kapitel ist. Dieses Vikariat soll al-
le Rechte ausiiben, die sede vacante dem Domkapitel zustehen.

Wiederum ergreift van Espen Partei in einer Frage, die unter Theo-
logen und Kanonisten umstritten war, namlich bei wem sede vacante die
Jurisdiktion liegt. Fiir den Gedanken, dass die bischofliche Jurisdiktion
dann bei der Lokalkirche bleibt und nicht an den Papst devolviert, beruft
die Resolutio doctorum sich auf den Theologen Louis Thomassin
(1619-1695).

2.5 Tractatus de ecclesiastica et politica potestate (1718)

Vom Sommer 1718 stammt eine Reihe von Vorlesungsaufzeichnungen
tiber das Thema der kirchlichen und politischen Gewalt, die postum 1768
herausgegeben wurde als Tractatus de ecclesiastica et politica potestate.
Van Espen hat mit den Aufzeichnungen in dieser Form keine Veroffentli-
chung bezweckt. Ein Grossteil des Textes ist noch nicht ausgearbeitet und
besteht hauptsdchlich aus Notizen im Telegrammstil und Literaturhinwei-
sen’®, Im ersten Teil werden eine Reihe von Themen besprochen, die im
Jus Ecclesiasticum Universum noch nicht erschopfend behandelt worden

23 Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5), 256; Leclerc (wie Anm. 3), 95-97; Nuttinck
(wie Anm. 5), 436-439.

24 Resolutio doctorum Lovaniensium data 25 maii 1717 in favorem jurium capitu-
li Ecclesiae Ultrajectensis, in: Supplementumn ad varias collectiones operum Z.B. van
Espen, Tom. 1, Neapel 1769, 193-216.

25 Siehe Louis Thomassin, Vetus et nova Ecclesiae disciplina circa beneficia et be-
neficiarios, Pars I, lib. 3, cap. 7, in Tom. I, Lyon 1706, 634-638.

26 Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5), 207-209; Lecierc (wie Anm. 3}, 80f.; Nut-
tinck (wie Anm. 5), 446-455.

82



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

waren. Van Espen geht ausfiihrlich auf das Verhiltnis zwischen Didzesan-
bischéfen und dem Papst ein.

Unter Hinweis auf viele massgebliche Texte geht van Espen argumen-
tativ davon aus, dass alle Bischofe, der Papst inbegriffen, grundsitzlich
die gleiche Autoritidt haben. Er griindet dies auf die Auffassung, dass auch
die Apostel, einschliesslich Petrus, in Bezug auf Jurisdiktion gleichbe-
rechtigt waren?’. Gemdss van Espen hat Christus die Autoritit, die Kirche
zu leiten, das Evangelium zu verkiinden und die Siinden zu vergeben, al-
len Aposteln gemeinschaftlich anvertraut. Christus hat sie mit der gleichen
Autoritidt gesandt, als er sagte: «Wie mich der Vater gesandt hat, so sende
ich euch» (Joh 20,21). Alles, was zu Petrus gesagt wurde in Bezug auf die
Leitung der Kirche und die Schliisselgewalt, wurde in der Person von
Petrus zu allen Aposteln gesagt®®. Edmond Richer (1559-1631) verweise
auf einen Text bei Alonso el Tostado (ca. 1410-1455), wo nachgewiesen
wird, dass die Schliisselgewalt bei der Kirche liegt, ihre Ausiibung jedoch
bei den Bischofen??. In Bezug auf einen Text von Hieronymus, der sagt,
dass die Kirche auf Petrus gegriindet ist, habe Richer bemerkt, dass an
anderer Stelle davon gesprochen wird, dass die Kirche auf alle Apostel
gegriindet ist. Van Espen weist des Weiteren darauf hin, dass alle Apostel
ohne Unterschied Stellvertreter (vicarius) Christi genannt werden?.

Anschliessend geht van Espen davon aus, dass alle Bischofe, der Papst
inbegriffen, in Bezug auf Jurisdiktion untereinander gleich sind?'. Was die
Sorge fiir das glaubige Volk anbelangt, sind die Bischofe, einschliesslich

1 Z.B. van Espen, Tractatus de ecclesiastica et politica potestate, Pars I, cap.VI,
propositio I, in: Supplementum ad varias collectiones operum Z.B. van Espen, Tom. I,
Neapel 1769, 424 1.

2 Mit Hinweisen auf Cyprian (C.24 q.1 c. 18), Augustin (C.24 q.1 ¢.6) und Ed-
mond Richer, De ecclesiastica et politica potestate liber unus, Paris 1611, 11.

29 Zu diesem Text siehe Jan Hallebeek, Alonso «el Tostado» (c. 1410-1455). His
doctrine on jurisdiction and its influence in the Church of Utrecht (Publicatieserie
Stichting Oud-Katholiek Seminarie 29), Amersfoort (Stichting Centraal Oud-Katho-
liek Boekhuis) 1997, 12.

30 Er zitiert auch noch Cajetan (De potestate Papae et Conciliororum, Caput 2), der
behauptet, dass man die Apostel aut zweierlei Art und Weise betrachten kann: Als
Apostel sind sie alle gleich, aber wenn man sie als Schafe Christi sieht, die keinen kor-
perlichen Umgang mit ihm haben, ist nur Petrus ihr Hirte. Siehe Tractatus primus de
comparatione auctoritatis Papae et Concilii, Caput III (nicht II!), in: Opuscula omnia
Thomae de Vio Caietani, Antwerpen 1576, 6. Vgl. auch Vindiciae resolutionis,
Disquisitio secunda, § VII n. XIII, in: Supplementum ad varias collectiones operum
Z.B. van Espen, Tom. II, Neapel 1769, 446 f.

31 Tractatus de ecclesiastica et politica potestate, Pars I, cap. VI, propositio I1 (S. 425).

83



Jan Hallebeek

der Papst, der in dieser Hinsicht als ein Bischof betrachtet wird, hinsicht-
lich Jurisdiktion und Autoritit gleichberechtigt32. Es sind ja alle in glei-
chem Mass Nachfolger der Apostel. Wenn die Apostel in Bezug auf ihre
Autoritit gleichberechtigt waren und eine umfassende Autoritét in der
Leitung der Kirche hatten, was auch von Cajetan (1469-1534) und Robert
Bellarmin (1542-1621) bestétigt werde, dann gilt dies auch fiir ihre Nach-
folger. Auch Bellarmin zieht diese Schlussfolgerung und meint deshalb,
gemdss van Espen, dass nur der Papst und nicht die anderen Bischofe
Nachfolger der Apostel ist*3.

Van Espen sagt fernerhin, dass Christus die Schliisselgewalt unmittel-
bar der Kirche gegeben hat, aber dass ihre Anwendung und Ausiibung bei
den Hirten liegt?*. Er folgt hierin Tostado, auch wenn er nachdriicklich be-
streitet, dass die Ausiibung von Jurisdiktion von der Kirche entlehnt wird,
wie Tostado behauptet. Im siebten capur von Teil I wird die Position des
Papstes behandelt. Der Papst ist an erster Stelle der Bischof der Didzese
Rom, die als integraler Bestandteil zusammen mit den anderen Einzelkir-
chen die universale Kirche bildet. Daneben ist der Papst Metropolit einer
Kirchenprovinz und kann in dieser Funktion genauso wie andere Metro-
politen Provinzialsynoden einberufen. An dritter Stelle ist der Papst Patri-
arch, weil die Kirche von Rom von den Aposteln gegriindet wurde.
Schliesslich ist der Papst Primat und Oberhaupt der universalen Kirche?3.
Diese letzte Funktion ist nicht weiter ausgearbeitet. In van Espens Auf-
zeichnungen finden wir hierzu nur einen einzigen Literaturhinweis3®,

32 Mit einem Hinweis auf D.93 ¢.24 (Hieronymus).

3 Vegl. Robertus Bellarminus, Disputationes de controversiis Christianae fidei,
Tom. I, Kéln 16135, Tertia controversia (de summo pontifice), Lib. IV, cap. XXV
(S. 343); Bellarmin meint, dass der Papst im eigentlichen Sinne der Nachfolger von
Petrus ist, nicht als Apostel, sondern als Ordinarius der ganzen Kirche. Auf dieser Ba-
sis hat der Papst Jurisdiktion. Von den Bischifen wird zwar gesagt, dass sie die Nach-
folger von Petrus sind, aber sie haben keinen Anteil an der wahrhaften apostolischen
Autoritiit,

3 Tractatus de ecclesiastica et politica potestate, Pars 1, cap.VI, propositio 111
(S.425-426), mit Hinweisen auf Cyprian (C.24 q.1 ¢.6), Augustin (C.24 q.1 c.18), auf
den Jesuiten Juan de Maldonado (1533-1583) und Tostado. Vgl. zu diesem Abschnitt
Lecierc (wie Anm. 3), 126 f.

3 Tractatus de ecclesiastica et politica potestate, Pars I, cap. VII De Primatu Papae
(S. 426).

36 «De reprehensione Petri vide Apologia Quesnelli, S. 118 & seq.» Worauf dieser
Hinweis sich genau bezieht, wird nicht deutlich — jedenfalis nicht auf die auf der Hand
liegenden Schriften wie Le renversement de la constitution ou trés-humble représen-

84



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

2.6 Vindiciae resolutionis doctorum Lovaniensium (1727)

Am Ende seines Lebens hat van Espen die bereits erwihnte Resolutio doc-
torum Lovaniensium von 1717 erneut verteidigt?’. Gemass Dupac sind die-
se Vindiciae Teil eines gemeinschaftlichen Unternehmens, um mit einigen
gediegenen Schriften gegen die Historia von Hoynck van Papendrecht
(1686—1753) Stellung zu nehmen. Joan Christian van Erckel (1654—1734)
und Nicolaas Broedersen (ca. 1682-1762) sollten auf die historischen
Fakten eingehen (Observationes prodromae und Quinque Tractatus), Van
Espen sollte die Ausgangspunkte des kanonischen Rechts in der Resolu-
tion von 1717 untersuchen, und Dominique-Marie Varlet (1678-1742)
sollte die Geschichte und die Dogmatik behandeln (Seconde apologie de
monseigneuer [’évéque de Babilone ...).

Wir beschrinken uns auf van Espens Anteil. In der zweiten disquisitio
der Vindiciae wird dargelegt, dass die Apostolischen Vikare der Vereinten
Provinzen wahrhafte Erzbischtfe von Utrecht gewesen sind. In diesem
Zusammenhang entfaltet van Espen wiederum eine Reihe von Ausgangs-
punkten beziiglich der Autonomie der Ortskirche und entscheidet sich da-
bei ohne Vorbehalt fiir die Lehre von Tostado, die besagt, dass jegliche Ju-
risdiktion der Kirche entlehnt ist. Die Quelle aller geistlichen Jurisdiktion
ist ndmlich nicht der Papst, sondern die Kirche. Um dies zu verdeutlichen,
weist er auf das einmiitige Urteil der Kirchenviter hin, dass ndmlich die
Worte, die Christus zu Petrus gesprochen hat (Mt 16,19 und Joh 21,17), so
aufgefasst werden miissen, als ob sie zur Kirche gesprochen worden
seien’®. Augustin (354-430) zufolge hat der Herr Petrus, als einem Sinn-
bild der Einheit, die Autoritdt gegeben3. Als der Herr zu Petrus sprach,
war das nach Meinung der Kirchenviter eine Verheissung, die Schliissel

tation d’un curé titulaire a son évéque... et ...une courte apologie du pére Quesnel...,
Amsterdam 1718, oder Jacques Bénigne Bossuet, Justification des reflexions sur le
Nouveau Testament, Lille 1711. Geméss Leclerc handelt es sich um einen Hinweis auf
eine Schrift von Pasquier Quesnel (1634—-1719) selber. Es wird dabei nicht deutlich,
welche Zurechtweisung des Petrus van Espen hier genau vor Augen steht. Leclerc
meint, dass es sich um die Zurechtweisung des Petrus durch Paulus handelt (vgl. Gal
2,11-14).

37 Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5), 278 f.; Leclerc (wie Anm. 3), 102; Nuttinck
(wie Anm. 5), 536-548.

3 Mit einem Hinweis auf Augustin, Tractatus in lohannis Euangelium, Tract. 50
n. 12, bei Gratian C.24 g.1 c.6.

3 Mit einem Hinweis auf Augustin, De baptismo contra Donatistas, Lib. 3 cap. 17
(vgl. PL 43, 149).

85



Jan Hallebeek

zu geben, aber als er nach seiner Auferstehung dieses Versprechen ein-
16ste, redete er zu allen und gab nicht nur Petrus, sondern allen Aposteln
die Schliissel: «Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch ... Wel-
chen ihr die Siinden erlasst, denen sind sie erlassen; welchen ihr sie be-
haltet, denen sind sie behalten» (Joh 20,21.23)40. Mit einem ausfiihrlichen
Zitat von Cyprian (f 258) wird anschliessend deutlich gemacht, dass die
Kirche die Quelle aller geistlichen Jurisdiktion ist*'. In der dritten disqui-
sitio arbeitet van Espen diesen Grundsatz fiir die Lokalkirche weiter aus.
Als Christus zu Petrus sagte: «Weide meine Schafe» (Joh 21,17), richtete
er das Wort an denjenigen, der das Bild der Einheit aller Apostel ist, so
dass durch diese eine Person alle Apostel und Bischofe die gleiche Auto-
ritdit empfangen haben, die Herde zu weiden. Alle Apostel haben also die
gleiche Autoritit empfangen und sind einander ebenbiirtig in Bezug auf
Wiirde und Priestertum. Deshalb haben auch alle Bischofe die gleiche
Autoritdt empfangen, denn sie sind die Nachfolger der Apostel*2. Alle Bi-
schofe sind deshalb Stellvertreter Christi. Christus ist der eine Hirte, des-
sen Aufgabe sie ausfiihren. Obwohl es also viele Bischofe gibt, stellen sie
in gewisser Weise einen einzigen Hirten dar*?. Weiterhin meint van Espen,
dass die Bischofe sich in die Rechte der Apostel gestellt haben. Das
gesamte Bischofskollegium hat die Nachtfolge des gesamten Apostelkol-
legiums angetreten*.

Ein anderer wichtiger Grundsatz, den van Espen zuvor noch nicht so
deutlich ausgesprochen hat, beinhaltet, dass an der Spitze der Kirche nicht
zwei Bischofe stehen kénnen. Unter Hinweis auf zwei Briefe von Cypri-
an macht er kurzen Prozess mit der Meinung seiner Gegner, die den Papst
als ordinarius der ordinarii sehen und finden, dass in einer Dibzese zwei

40Um aufzuzeigen, dass diese Auffassung sich sowohl vor als auch nach Augustin
durchgesetzt hat, fihrt er noch Zitate von Cyprian (C.24 g.1 ¢.18) und Gelasius I.
(Tractatus adversus Graecos; vgl. epistola 14, PL 59, 89f.) an: vgl. Vindiciae resolu-
tionis, Disquisitio secunda, § VII n. 11 (S. 440-441).

41 Wiederum zitiert iiber C.24 q.1 c.18; siehe Vindiciae resolutionis, Disquisitio se-
cunda, § VII n. Il (S. 441). Siehe auch Disquisitio tertia, § III n. V (S. 496). Siehe fer-
ner Disquisitio secunda, § VII n. XII, wo mit einem ausfiihrlichen Zitat von Christo-
pher Davenport behauptet wird, dass der Papst nicht die Quelle der Jurisdiktion ist
(S. 446).

42 Vindiciae resolutionis, Disquisitio secunda, § VII n. IV (S. 442).

43 Mit einem Hinweis auf Augusrin, Tractatus in Iohannis Evangelium, Tract. 40
(richtig: Tract. 46 n. 7; vgl. CCSL 36, 402); siehe Vindiciae resolutionis, Disquisitio
secunda, § VII n. VI (S. 443).

* Vindiciae resolutionis, Disquisitio secunda, § VII n. VIII (S. 443 1.).

86



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

Personen ordinarius und unmittelbarer Hirte sein kénnen, namlich der
Papst und der Di6zesanbischof*. Kurzum, gemiss van Espen kommt nie-
mand anderem als dem Bischof selber die Ausiibung der unmittelbaren
und ordentlichen Rechtsgewalt in seiner Didzese zu.

In der dritten disquisitio baut van Espen seinen Ausgangspunkt, dass
alle Jurisdiktion der Kirche entlehnt wird, weiter aus. Was bedeutet das fiir
die Ortskirche? Auch die Jurisdiktion des Didzesanbischofs wird direkt
der Kirche entlehnt. Wenn er stirbt, verliert die Kirche deshalb nicht ihre
Jurisdiktion, sondern nur ihren ersten Diener, der zur Ausiibung dieser Ju-
risdiktion in seiner Di0zese beauftragt war. Sede vacante liegt die Aus-
tibung der Jurisdiktion beim Kapitel?’, aber auch die Kapitel oder die
Geistlichkeit entlehnen ihre Jurisdiktion weiterhin von der Kirche und
nicht vom Papst*8,

2.7 Supplementum J.E.U. (1729)

Das Supplementum zum Jus Ecclesiasticum Universum, 1729 postum
herausgeben, wird als das Ergebnis der Reflexion und Forschung der letz-
ten 27 Jahre des Lebens von van Espen gesehen*?. Praktisch alle relevan-
ten Auffassungen beziiglich der Position des Ditzesanbischofs und der
Ortskirche, die wir darin finden, waren wohl in fritheren Werken zur Spra-
che gekommen. Das Supplementum ist jedoch ausfithrlicher dokumen-
tiert, auch wenn die massgeblichen Texte, um die es im Grunde genom-
men geht, wieder dieselben sind. Auch jetzt wird aus Joh 20,21 abgelei-
tet, dass die Apostel eine rechtlich gleiche Zustiandigkeit hatten, das Evan-
gelium zu verkiinden>?. Wiederum wird konstatiert, dass die zu Petrus ge-
sprochenen Worte iiber die Schliisselgewalt und die geistliche Leitung so
aufgefasst werden miissen, als ob sie zur Kirche oder zum gesamten

4 Vindiciae resolutionis, Disquisitio secunda, § XI n. XI (S. 480), mit einer Para-
phrase eines Fragmentes aus Epistola 55 ad S. Cornelium (vgl. epistula 59, XIV.2,
CCSL 3C, 362) und einem Zitat aus Epistola 52 ad Antonianum (vgl. epistula 55,
VII1.4, CCSL 3B, 266).

46 Vindiciae resolutionis, Disquisitio tertia, § V n. I (S. 500f.).

47 Vindiciae resolutionis, Disquisitio tertia, § V n. IV (S. 502).

48 Vindiciae resolutionis, Disquisitio tertia, § V n. VI (S. 503).

49 Dupac de Bellegarde (wie Anm. 5), 40 und 106; Leclerc (Anm. 3), 62; Nuttinck
(wie Anm. 5), 631-637. .

30 Z.B. van Espen, Supplementum in Corpus Juris Canonici, sive in Jus eccle-
siasticum universum, Paris 1729, Pars I, Tit. XVI, cap. [ ad n. 3 (S. 36). J.LE.U., Pars [,
Tit. XVI, cap. 11§ 1.

87



Jan Hallebeek

Apostelkollegium, deren Stellvertreter Petrus war, gesprochen worden
waren’!. Auch Pseudo-Isidorus ist der Meinung, dass den Aposteln eine
rechtlich gleiche Gewalt gegeben worden ist>2. Trotz der Gleichberechti-
gung der Apostel hat Petrus den Primat. Unter Gleichberechtigten kann es
einen geben, welcher der Erste ist und der sogar bestimmte Privilegien er-
hilt, so dass aut der Basis der Gleichberechtigung der Apostel in Bezug
auf Gewalt und Jurisdiktion, wie von den Kirchenvitern anerkannt, nichts
gegen den Primat von Petrus entschieden werden darf>3. Genauso wie im
Tractatus und in den Vindiciae wird wiederum davon ausgegangen, dass
die Bischofe als Nachfolger der Apostel eine gleiche Autoritdt haben’+.
Unabhingig vom Umfang ihrer DiGzesen haben Bischofe dieselbe Wiir-
de und dasselbe Priestertum?. Der Episkopat ist eine Einheit, an dem je-
der fiir sich einen Anteil hat in Bezug auf das Ganze>$. Der Bischof kann
nicht von einem anderen beurteilt werden, genauso wenig wie er selber ei-
nen anderen Bischof beurteilen kann. Wir miissen das Urteil des Herrn ab-
warten. Jeder Bischof hat die vollstindige Autoritit, iiber alles zu ent-
scheiden, was sich auf das Unterweisen der Hirten und das Heil des ihm
anvertrauten Volkes bezieht. Ausser dem Fall, dass sich herausstellt, dass
er von den Definitionen und Dekreten der Kirche abweicht, kann er von
niemandem verurteilt werden. Die Bischofe behielten diese Autoritét fiir
mindestens sieben Jahrhunderte, aber nach der Rezeption der Falschen
Dekretalen wurde ein Grossteil dieser Autoritidt dem Papst vorbehalten’”.
Obwohl der Papst Sorge trigt fiir alle Kirchen, ist ihm selber ein Teil der

31 Mit Zitaten und Hinweisen auf Cyprian (C.24 q.1 c.17); Hieronymus, Adversus
fouinianum, lib. 1 (vgl. PL 23, 258); Augustin, De Agone Christiano, cap. 30 (vgl.
PL 40, 308); Augustin (C.24 g.1 c.6).

32 Mit einem Hinweis auf Pseudo-Isidorus D.21 ¢.2 (vgl. auch Paul Hinschius, De-
cretales Pseudo-Isidorianae et Capitula Angilramni, Leipzig [Tauchnitz] 1863, 79) und
der Bemerkung des Autors, dass er bekannt ist mit der Glosse pari ad D.21 c.2 und den
Glossen ad C.24 q.1 c.18 Supplementum (1729), Pars 1, Tit. X VI, cap. [ ad n. 3 (S. 36),
J.LE.U., Pars I, Tit. XVI, cap. I § 2.

33 Supplementum (1729), Pars I, Tit. XVI, cap. I ad n. 3 (S. 37), J.E.U., Pars I,
Tit. XVI, cap. II § 4.

3+ Supplementum (1729), Pars I, Tit. XVI, cap. I ad n. 3 (S. 37), J.E.U., Pars 1,
Tit. XVI, cap. 1T § 5.

35 Supplementum (1729), Pars I, Tit. XVI, cap. I ad n. 7 (S. 37-38), JE.U., Pars I,
Tit. XVI, cap. Il § 6, mit einem Hinweis auf Hieronymus, Epistola ad Evagrium (D.93
c.24).

%6 Ibd., mit einem Zitat aus C.24 q.1 c.18 (Cyprian).

57 Ibd., mit einem Hinweis auf die Synode von Karthago ohne weitere Erwahnung
von Quellen.

88



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

Herde anvertraut, die er als eigener Hirte und Bischof leitet. In dieser
Funktion, als Bischof der Stadt Rom, ist der Papst den anderen in Bezug
auf Wiirde und Priestertum ebenbiirtig>®. Irenaeus von Lyon (ca. 140 — ca.
202) qualifizierte lediglich drei Einzelkirchen als am grossten, am ilte-
sten und als bei allen bekannt, ndmlich die Kirche von Rom, gegriindet
von den Aposteln Petrus und Paulus, und anschliessend die Kirchen von
Smyrna und Ephesus. Folglich meinte Irenaeus, dass die Kirche von
Rom, gegriindet von den Aposteln und sehr alt, dennoch als Einzelkirche
von den anderen Einzelkirchen unterschieden werden muss>?. Des Weite-
ren wurde der Bischof von Rom, obwohl er der Erste unter den anderen
Bischofen ist und den Primat hat, immer zum Bischof von Rom geweiht
und als der eigene Hirte einer romischen Kirche, die territorial begrenzt
ist, gesehen. Jahrhundert lang war es iiblich, den Papst aus den Diakonen
und Priestern der Kirche von Rom zu wihlen. Der Kirchenvater Hierony-
mus spricht meistens nicht vom Papst, sondern vom Bischof der Stadt
Rom®?. Van Espen wiederholt im Supplementum die Ansicht, dass die Kir-
che von Rom als Einzelkirche zusammen mit den anderen Einzelkirchen
die universale Kirche bildet, und zitiert dabei Richer, der meinte, dass die
Allgemeinen Konzilien den Begriff Ecclesia Romana wihrend der ersten
neun Jahrhunderte nie auf andere Art und Weise aufgefasst haben®!. Am
Schluss opponiert van Espen noch gegen die Regelung, dass Berufungen,
z.B. von Kanonikern, abwechselnd vom Bischof und dem Apostolischen
Stuhl behandelt werden. Der Bischof ist innerhalb seines Bistums kraft
seines eigenen Rechts und der bischoflichen Wiirde von Natur aus derje-
nige, der die Berufungen der Pribenden behandelt. Was dem Bischof auf
Grund seiner Wiirde zukommt und thm durch pipstliche Reservationen
aberkannt wurde, muss ihm wieder zuriickgegeben werden®?.

3% Supplementum (1729), Pars I, Tit. XVI, cap. IIl ad n. 5 (S. 4041), JE.U,,
Pars I, Tit. XVI, cap. VI § 6, mit einem Hinweis auf D.93 c.24 (Hieronymus).

3 Ibd., mit einem Hinweis auf Irenaeus von Lyvon, Adversus haereses III 3,24
(vgl. SC 211, 33-44).

60 Supplementum (1729), Pars I, Tit. XVI, cap. III, ad n. 5 (S. 41), JE.U,, Pars I,
Tit. XVI, cap. VI § 7, mit einem Hinweis auf den Liber de Scriptoribus Ecclesiasticis;
gemeint ist Hieronymus, De uiris illustribus liber, vgl. die Zitate bei van Espen mit
cap. 27 (PL 23, 678 {.) und cap. 34 (PL 23, 682).

61 Supplementum (1729), Pars I, Tit. XVI, cap. 1l ad n. 5 (S. 41-42), JE.U.,
Pars [, Tit. XVI, cap. VI § 8, mit einem Hinweis auf Edmond Richer, Historia conci-
liorum generalium, Lib. 1 cap. 13, num. 1 vers. 5, Koln 1683, 754 f.

62 Supplementum (1729), Pars II, Tit. XXIII, cap. VI ad n. 4 (S. 163), JE.U.,
Pars I, sect. III, Tit. VI, cap. VII § 24.

&9



Jan Hallebeek

3. Bausteine der Lehre van Espens iiber das Verhiiltnis zwischen
Universal- und Lokalkirche

Es diirfte inzwischen deutlich geworden sein, dass van Espen seine Auf-
fassungen auf eine grosse Anzahl massgebender Texte stiitzt, die er der
Schrift, den Kirchenvitern, den Quellen des Kirchenrechts usw. ent-
nimmt. Wir konnen die folgen Kategorien unterscheiden.

3.1 Die Heilige Schrift

Bei der Frage nach der Autonomie der Ortskirche spielt eine geringe An-
zahl von Bibeltexten eine Rolle. Selbstverstandlich muss van Espen sich zu
den Texten dussern, die von papalistischer Seite angefiihrt werden, um die
universale Autoritit des Papstes zu rechtfertigen. An erster Stelle ist
Mt 16,19 zu nennen, wo Christus zu Petrus sagt: «Ich will dir die Schliis-
sel des Himmelreichs geben: alles, was du auf Erden binden wirst, soll auch
im Himmel gebunden sein, und alles, was du auf Erden losen wirst, soll
auch im Himmel gel6st sein.» Der zweite Text, den man in Anspruch nahm,
ist Joh 21,15-18, wo Jesus Petrus dreimal den Auftrag gibt, seine Schafe zu
weiden. Wie wir bereits gesehen haben, hat van Espen derartige Texte seit
dem Tractatus de ecclesiastica et politica potestate von 1718 immer so
aufgefasst, dass sie nicht zu Petrus personlich, sondern zu allen Aposteln
gesprochen worden seien. Petrus ist in diesen Texten das Symbol der Ein-
heit und steht fiir das Apostelkollegium oder die ganze Kirche.

Der Text, den van Espen anfiihrt, um seinen eigenen Standpunkt zu be-
griinden, ist Joh 20,21. Hier spricht Jesus nicht nur zu Petrus, sondern zu
allen Aposteln: «Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch». Be-
reits im ersten Druck des Jus Ecclesiasticum Universum wird dieser Text
genannt, ohne dass jedoch weitreichende Konsequenzen damit verbunden
werden. Seit dem Tractatus de ecclesiastica et politica potestate (1718)
leitet van Espen jedoch von diesem Text ab, dass Christus die Schliissel-
gewalt allen Aposteln gegeben hat, und dass sie folglich alle die gleiche
Autoritét haben.

3.2 Die Kirchenvditer

Texte der Kirchenviter spielen in der Begriindung von van Espens Mei-
nung zur Autonomie der Lokalkirche eine ausschlaggebende Rolle. Zwei
Texte, die im Dekret von Gratian (1139) aufgenommen worden waren,

90



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

werden seit dem Tractatus von 1718 immer wieder zitiert: ein Text aus
Cyprians De Unitate Ecclesiae und ein Text aus Augustins Tractatus in lo-
hannis Euangelium. Cyprian geht davon aus, dass die Apostel, ein-
schliesslich Petrus, eine Gemeinschaft formten, die gleichermassen mit
Wiirde und Autoritit ausgestattet war®’. Augustin meint, dass die Schliis-
selgewalt nicht bei der Kirche lige, wenn die Worte aus Mt 16,19 ledig-
lich zu Petrus gesprochen worden wiren. Aber es ist die Kirche, die ex-
kommuniziert und wieder verséhnt. Wenn die Schliisselgewalt also bei
der Kirche liegt, hat Petrus, als er die Schliissel annahm, die Heilige Kir-
che vertreten®. Verschiedene Elemente von van Espens Ansicht stiitzen
sich auf eines dieser Zitate, wie z.B. die Auffassung, dass die Schliissel-
gewalt unmittelbar der Kirche entlehnt wird®. Aber noch viele andere
Texte aus der Patristik spielen eine Rolle. Fiir den Gedanken, dass der Bi-
schof der erste Hirte der ganzen Ditzese ist, dem die Sorge fiir das ganze
Volk obliegt, stiitzt van Espen sich bereits in seinen friihesten Werken auf
Hieronymus®®. Seit dem Tractatus von 1718 verweist er fiir die Auffas-
sung, dass die Worte, die Jesus zu Petrus sprach, als an alle Apostel ge-
richtet verstanden werden miissen, auf verschiedene Autoren der Alten
Kirche, wie z.B. Cyprian®’, Augustin®, Hieronymus® und Gelasius I.
(492-496)70. Der wichtigste Text zur Begriindung der These, dass der
Papst ein Bischof ist und dass alle Bischofe untereinander gleich sind, war
ebenfalls im Dekret von Gratian zu finden: Er stammt aus einem Brief des
Hieronymus, worin dieser feststellt, dass alle Bischofe mit gleicher Wiir-

63C.24 q.1 c.18 = Cyprian, De catholicae ecclesiae unitate, c. 4 (vgl. CCSL 3,251):
«... Hoc erant utique ceteri Apostoli, quod Petrus fuit, pari consortio prediti et honoris
et potestatis ...»

64 C.24 q.1 ¢.6 = Augustin, Tractatus in lohannis Euangelium, Tract. 50, n. 12 (vgl.
CCSL 36, 438): «Si autem et in ecclesia sit (utique que in terra ligantur et in celo, et
que solvuntur in terra, soluta sunt et in celo, quia cum excommunicat ecclesia, in celo
ligatur excommunicatus; cum reconciliat ecclesia, in celo solvitur reconciliatus), si er-
go hoc in ecclesia sit, Petrus, quando claves accepit, ecclesiam sanctam significavit.»

65 De Vindiciae (1727) verweist hierfiir auf C.24 q.1 c.18.

66 Repagulum, Pars II, cap. I reg. X (S. 166).

67 Hinweise auf und Zitate aus C.24 q.1 ¢.18 im Tractatus (1718). in den Vindi-
ciae (1727) und im Supplementum (1729).

68 Zitate aus Augustin, De agone christiano, im Supplementum (1729), aus Tracta-
tus in Iohannis Euangelium, Tract. 50 n. 12 (= C.24 g.1 c.6), im Tractatus (1718), in
den Vindiciae (1727) und im Supplementum (1729) und aus De baptismo contra Do-
natistas in den Vindiciae (1727).

69 Zitat aus Hieronymus, Adversus [ouinianum, im Supplementum (1729).

70 In den Vindiciae (1727).

91



Jan Hallebeek

de und Priestertum bekleidet sind und dass sie alle Nachfolger der Apostel
sind’!. Dass an der Spitze eines Bistums nicht zwei Bischofe stehen kon-
nen, geht schliesslich aus den Briefen von Cyprian hervor’.

3.3 Die Tradition der Alten Kirche

Van Espen verweist auch einige Male auf eine ununterbrochene Tradition
in der Alten Kirche. Bereits im Repagulum (1688) ist er der Meinung, dass
die Aufsicht der Bischofe in ihrer Kirche ein heiliger Prinzipat war, der ih-
nen wihrend der gesamten Antike anvertraut war. Im Tractatus (1718) und
in den Vindiciae (1727) weist er darauf hin, dass in der Alten Kirche alle
Bischofe Stellvertreter Christi genannt wurden. Im Supplementum (1729)
geht er ferner davon aus, dass ein Bischof von niemandem verurteilt wer-
den kann, solange er die Dekrete der Kirche befolgt, und dass diese
Grundregel sieben Jahrhunderte lang bis zur Rezeption der Falschen De-
kretalen allgemeine Praxis in der Alten Kirche war.

3.4 Spdéitere Autoren

In diesem Kontext diirfen auch noch einige spitere Autoren genannt wer-
den, die van Espen in seinem Denken tiber das Verhiltnis zwischen Lokal-
und Universalkirche anscheinend inspiriert haben. Louis Thomassin kam
bereits zur Sprache, der in seinem 1706 erschienenen Werk Verus et nova
Ecclesiae disciplina circa beneficia et beneficiarios die Auffassung ver-
teidigte, dass die bischofliche Jurisdiktion sede vacante beim Kapitel
bleibt und nicht an den Papst devolviert. Van Espen scheint sich diesem
Standpunkt in der Resolutio doctorum Lovaniensium von 1717 deutlich
anzuschliessen. Auch Edmond Richer darf hier nicht fehlen: Von diesem
Autor tibernimmt van Espen die Lehre, dass die Schliisselgewalt im We-
sentlichen bei der Kirche liegt und ministerialiter bei Papst und Bischo-
fen. Bei der weiteren Ausarbeitung dieses Gedankens ldsst er sich in sei-
nen spiteren Werken jedoch von den Auffassungen von Alonso el Tosta-
do leiten, der von Richer ausfiihrlich zitiert wird. Tostado lehrte, dass die

1'D.93 ¢.24 = Hieronymus, Epistula 146 (vgl. CSEL 56/1, 310 1), zitiert im
Tractatus (1718) und im Supplementum (1729): «... Ubicumque fuerit episcopus, sive
Romae, sive Eugubio ... eiusdem est meriti, eiusdem et sacerdotii. Potentia divitiarum,
et paupertatis humilitas vel sublimiorem episcopum vel inferiorem non facit; ceterum

omnes apostolorum successores sunt ...»
72 So die Vindiciae (1727).

92



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

Schliisselgewalt urspriinglich bei der Kirche liegt, ihre Ausiibung jedoch
bei den Bischofen und dass diese Ausiibung direkt der Kirche entlehnt
wird. In den Vindiciae verweist van Espen schliesslich noch auf Christo-
pher Davenport (1598-1680) und dessen Auffassung, dass der Papst kei-
ne Quelle von Jurisdiktion sein kann’3.

4. Wichtigste Grundsitze hinsichtlich der Autonomie
der Ortskirche

In van Espens Werken bestimmen offensichtlich verschiedene Ansitze
sein Denken iiber die Autonomie der Ortskirche. Ausserdem konnen wir
feststellen, dass diese Ansétze von den frithen bis zu den spiteren Werken
eine gewisse Entwicklung durchgemacht haben. Vor allem seit den Jahren
1717/18 beginnt van Espens definitive Anschauung immer deutlicher Ge-
stalt zu gewinnen. In den Schriften, die am Ende seines Lebens entstan-
den. finden wir eine Auffassung, die im Vergleich zu seinen fritheren Wer-
ken ausdriicklicher formuliert und radikaler ist.

4.1 Der Primat der bischoflichen Jurisdiktion

Ein wichtiger Ausgangspunkt, der in van Espens Werk immer gegenwiirtig
ist, ist der Gedanke, dass die kirchliche Jurisdiktion vom Didzesanbischof
ausgeiibt wird und dass es niemandem erlaubt ist, dieses Recht zu verlet-
zen. Dies wird bereits in seinen frithen Werken, dem Repagulum von 1688
und dem Jus Ecclesiasticum Universum von 1700, betont. Van Espen wehrt
sich nicht explizit gegen eine untergeordnete Stellung des Ditzesanbi-
schofs gegeniiber der Autoritit Roms, sondern gegen eine zu grossziigige
Anwendung der Exemtionen. Ordensgeistliche diirfen sich beziiglich hier-
archischer Aufgaben der bischoflichen Jurisdiktion nicht entziehen. In sei-
nen friihen Werken dussert sich van Espen kaum zur Frage, wie die Ge-
richtsbarkeit des Bischofs, die lediglich durch die allgemein verbindlichen
Entscheidungen der Kirche begrenzt wird, sich dann zur Autoritit des Bi-
schofs von Rom verhilt. In spiteren Werken tritt diese Frage immer deut-
licher in den Vordergrund. Im 1712 erschienenen Traktat iiber die Be-
kanntmachung von kirchlichen Gesetzen sehen wir, dass van Espen dem
Ditzesanbischof eine Art Placet zuspricht, um damit pépstliche Dekrete im

3 Vel. Franciscus a Sancta Clara, Apologia Episcoporum seu Sacri magistratus
propugnatio, Kéln 1640, Cap. 7 § Titulares Episcopi.

93



Jan Hallebeek

Griff zu behalten. Ohne Bekanntmachung durch den Bischof in der Orts-
kirche konnen piapstliche Dekrete nicht bindend sein. Erst in den Werken,
die van Espen am Ende seines Lebens schrieb, dussert er sich explizit zur
Jurisdiktion des Papstes im Verhiltnis zu den Ortskirchen. In den Vindi-
ciae resolutionis (1727) und im Supplementum (1729) wird deutlich zum
Ausdruck gebracht, dass dem Papst lediglich bestimmte Privilegien zuste-
hen und dass er in der Didzese anderer Bischofe keine ordentliche Juris-
diktion besitzt. Van Espen ist dann auch der Meinung, dass zahlreiche Re-
servationen, die im Spatmittelalter ins Leben gerufen worden waren, nun-
mehr wieder riickgidngig gemacht werden miissen.

4.2 Keine Hierarchie unter den Bischofen

Es ist auffallend, dass der Gedanke, dass es unter den Bischofen keine
Hierarchie geben kann, in van Espens friihesten Werken noch vollstindig
fehlt. Im Repagulum (1688) vergleicht van Espen das Machtverhiltnis
zwischen dem Didzesanbischof und seinem Klerus mit dem Machtver-
hiltnis zwischen der universalen und der Lokalkirche. Vielleicht wollte
van Espen sich hier von dem Verdacht befreien, dass er dem Papst jegli-
che Autoritit absprechen wolle.

[n spiteren Werken sehen wir, wie seine definitive Auffassung Schritt
fiir Schritt Gestalt gewinnt. Im Jus Ecclesiasticum Universum (1700) wird
ausdriicklich ausgeschlossen, dass die Gerichtsbarkeit des Bischofs eine
vom Papst delegierte Autoritit sei. Der Bischof ist der Erste in seiner Di-
Ozese und hat die vollstidndige kirchliche Verwaltungsmacht. Im Tractatus
(1718), inden Vindiciae resolutionis (1727) und im Supplementum (1729)
vertritt van Espen immer wieder die Meinung, dass die zu Petrus gespro-
chenen Worte beim Ubertragen der Schliisselgewalt zum Apostelkolle-
gium oder zur Kirche gesprochen wurden. Diese Auffassung wurde zuvor
von Tostado vertreten, von Richer und auch von Quesnel in seinen Refle-
xions Morales™, aber van Espen beruft sich vor allem auf die Kirchenvi-
ter. Aus dieser Voraussetzung ergibt sich, dass die Apostel folglich in Be-
zug auf Autoritit einander ebenbiirtig waren. Die Bischéfe sind die Nach-
folger der Apostel und fiir sie muss somit dasselbe gelten. Sie alle sind vi-
carii Christi und haben alle die gleiche Jurisdiktion. Dem Papst stehen le-
diglich bestimmte Prirogativen zu.

™ Pasquier Quesnel, Le Nouveau Testament en Frangois. Avec des Reflexions
Morales sur Chaque Verset, Paris 1692, Tom. I, 207 f.

94



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

4.3 Die von der Kirche entlehnte Jurisdiktion

Ein dritter Ansatz ist der Gedanke, dass jegliche Jurisdiktion von der
Kirche entlehnt (mutuari) ist’>. Diese Anschauung bekommt in van
Espens Denken freilich erst spét einen festen Platz. Bereits im Jus Ec-
clesiasticum Universum (1700) wird deutlich, dass die Jurisdiktion
nicht vom Papst entlehnt wird. Dort wird der Eindruck erweckt, dass
Jurisdiktion unmittelbar von Gott empfangen wird: Bischéfe empfan-
gen ihre Autoritét kraft ihrer Weihe (vi suae ordinationis)’. Van Espen
scheint sich hier den Auffassungen von Edmond Richer anzuschliessen,
ohne jedoch im Ubrigen auf dessen Schriften hinzuweisen. Richer
meinte, dass Jurisdiktion unmittelbar von Gott verliehen wird, und zwar
auf zweierlei Art und Weise: Die Kirche — unter Kirche versteht Richer
die Geistlichkeit, die Hierarchie — empfingt die Jurisdiktion wesens-
massig (essentialiter), wihrend Papst und Bischofe die Jurisdiktion
empfangen, um diese auszuiiben (ministerialiter)’’. In der Resolutio
doctorum Lovaniensium von 1717 finden wir Richers Begriffe sogar
wortlich wieder — auch hier ohne einen einzigen Hinweis auf dessen
Werk.

Das bedeutet jedoch nicht, dass die Resolutio sich Richers Auffas-
sung in jeder Hinsicht anschliesst. In der Resolutio ist die Jurisdik-
tionslehre kernig formuliert: «Bischof wie auch Kapitel entlehnen ihre
ganze Jurisdiktion und Autoritidt von der Kirche, in der diese Jurisdik-
tion unmittelbar, von Grund auf und insofern als Eigentum ruht.»’® In
zweierlel Hinsicht weicht dieser Ansatz von Richers Auffassung ab.
Wenn der Bischof und das Kapitel, das nach der Meinung von van
Espen die Geistlichkeit vertritt, Jurisdiktion von der Kirche entlehnen,
muss der Begriff «Kirche» mehr bedeuten als lediglich die hierarchi-
sche Kirche selber, denn sonst wiirde die Kirche Jurisdiktion von sich
selber herleiten, und das kann nicht gemeint sein. Das weitere Ver-
stindnis des Begriffs «Kirche, welche die Schliisselgewalt empfangen

75 Der etwas ungewohnte deutsche Ausdruck «entlehnen von» gibt lateinisches
mutuari a / ab wieder. In den lateinischen Texten ist auch von derivari a / ab die Rede
(Anm. d. Red.).

76 JLE.U. (1700), Pars I, Tit. XVI, cap. 1§ 9 (Tom. I, 146).

7T Richer (wie Anm. 28), 6 f.

78 Resolutio doctorum Lovaniensium, 199: «... sed et episcopum et capitulum om-
nem suam jurisdictionem et authoritatem mutuare ab ecclesia, in qua immediate, radi-
caliter et quoad proprietatem haec jurisdictio et authoritas residet ...»

95



Jan Hallebeek

hat» findet man bereits bei einer Reihe franzosischer Jansenisten wie
auch in der Kirche von Utrecht. Quesnel und van Erckel hatten diesen
Begriff «Kirche, welche die Schliisselgewalt empfangen hat» nicht
mehr als die hierarchische Kirche verstanden, sondern als die ganze Ge-
meinschaft der Gldubigen. Quesnel sprach davon, dass die Schliissel-
gewalt mit dem Einverstidndnis, jedenfalls dem angenommenen Einver-
stdndnis des ganzen Leibes ausgeiibt wird’®. Van Erckel arbeitete eben-
falls mit einem weiteren Kirchenbegriff. Er meinte, dass die Jurisdik-
tion, die vom Kapitel ausgeiibt wird, eher bei der Kirche und der Geist-
lichkeit, die durch das Kapitel vertreten wird, liegt als bei den Kanoni-
kern selber’0. Die soeben zitierte Formulierung aus der Resolutio
scheint auch in einem zweiten Punkt von der Lehre Richers abzuwei-
chen. Bei Letzterem erhilt der Bischof die auszuiibende Jurisdiktion un-
mittelbar von Gott, wihrend in der Resolutio iiber das Entlehnen (mu-
tuare) der Jurisdiktion von der Kirche gesprochen wird. Mit anderen
Worten, Gott hat die Schliisselgewalt der Kirche gegeben und die Kir-
che hat ihrerseits wieder den Bischof mit der Ausiibung dieser Autoritit
betraut. Das war die Lehre Tostados, nicht die Richers.

Es ist der franzosische Jansenist Laurent Boursier (1679-1749), der
auf diese zweite Diskrepanz zwischen der Resolutio und der Lehre Ri-
chers hinweist. Boursier selber hilt an der urspriinglichen Auffassung Ri-
chers fest: Bischofe empfangen die auszuiibende Jurisdiktion unmittelbar
von Christus, und nur sede vacante liegt diese zeitweilig beim Kapitel, das
als eine Art Verwahrer fungiert®!. Es stellt sich heraus, dass Boursiers Kri-
tik von notabene 91 Pariser Doktoren geteilt wird®2. Aus verschiedenen
Griinden wird der Text der Resolutio jedoch nicht korrigiert, auch wenn

" Quesnel (wie Anm. 74), 229 (zu Mt 18,16). Vgl. zur Interpretation von tout le
corps als Gemeinschaft der Glaubigen Edmond Préclin, Les Jansénistes du dix-huiti-
éme siecle et la Constitution civile du clergé. Le développement du richerisme. Sa pro-
pagation dans le bas clergé 17131791, Paris (Gamber) 1929, 26.

80 Assertio Juris Ecclesiae Metropolitanae Ultrajectinae Romano-Catholicae per
J.C.E. (Joan Christiaan van Erckel) Delft 1703, § IX (8. 52-54).

81 In einem Brief an Quesnel vom 26.12.1717; vgl. Joseph A.G. Tans (Hg.), Pas-
quier Quesnel et les Pay-Bas. Correspondence (Publications de I'Institut Francais
d’ Amsterdam, Maison Descartes 6), Groningen (Wolters) 1960, 595.

82 Vgl. Fred Smit/Jan Jacobs, Van den Hogenheuvel gekomen. Bijdrage tot de ge-
schiedenis van de priesteropleiding in de kerk van Utrecht 16831723 (Scripta van het
Katholiek Documentatie Centrum en het Katholiek Studiecentrum te Nijmegen 6),
Nijmegen (Valkhof Pers) 1994, 195.

96



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

van Espen sich die Kritik wohl zu Herzen genommen hat. Gegeniiber Jean
Opstraet (1651-1720) soll er erklért haben, dass der Bischof und sede va-
cante das Kapitel ihre Jurisdiktion unmittelbar von Gott erhalten, ohne
Vermittlung der Kirche®. Im Tractatus (1718) distanziert sich van Espen
ausserdem von der beanstandeten Auffassung. In einer der propositiones
gibt er Tostados Lehre wieder: «Heutzutage empfangen alle Bischofe und
der Papst ihre Jurisdiktion unmittelbar von der Kirche und mittelbar von
Gott», aber anschliessend betont er, dass er das selber so nicht gesagt hat®4,
obwohl man eine derartige Auffassung deutlich in der kaum ein Jahr zu-
vor erschienenen Resolutio lesen kann. Es sieht beinahe danach aus, als ob
van Espen im Tractatus versucht, den Gegensatz zwischen Richer und
Tostado zu harmonisieren: «Bischofe erhalten ihre Jurisdiktion unmittel-
bar von Gott, sei es mittels der Dienste derer, die sie im Namen der Kirche
weihen und wihlen»®3, so kdnnen wir lesen, aber was das genau bedeutet,
bleibt unklar.

Am Ende seines Lebens bekennt sich van Espen in den Vindiciae von
1727 jedoch definitiv zu Tostados Lehre und stellt fest, dass die Jurisdik-
tion bei der Kirche liegt und dass Bischofe, aber auch Kapitel und Klerus,
die auszuiibende Jurisdiktion direkt von der Kirche entlehnen.

5. Doktrindrer Opportunismus?

Es sind diese drei Elemente, welche die Autonomie der Ortskirche be-
stimmen: Die Jurisdiktion liegt bei der Ortskirche; es ist der Bischof, der
mit ihrer Ausiibung betraut ist; der Bischof kann zwar diese Ausiibung
vielleicht mit anderen teilen, braucht aber an sich keinerlei Einmischung
zu dulden, weder seitens der Ordensgeistlichen, die sich auf ihren exem-
ten Status berufen, noch seitens anderer Bischofe, da alle Bischofe, ein-
schliesslich des Bischofs von Rom, beziiglich Autoritit und Wiirde einan-
der ebenbiirtig sind.

83 So jedenfalls Opstraet in einem Brief an Quesnel vom 12.1.1718; vgl. Tans (wie
Anm. 80), 528-530.

8 Tractatus de ecclesiastica et politica potestate, Pars [, cap. VI, propositio Il
(S. 425): «Omnes hodie episcopi et papa illam suam jurisdictionem immediate accipi-
unt ab ecclesia, mediate a Deo. Hoc non dixi. Verum est me dixisse ...».

85 Tractatus de ecclesiastica et politica potestate, Pars [, cap. VI, propositio Il
(S. 426): «... Itaque episcopi uti et papa accipiunt suam potestatem et jurisdictionem
immediate a Deo, sed per ministerium ordinantium et eligentium nomine ecclesiae.»

97



Jan Hallebeek

Abschliessend konnen wir die Frage stellen, ob van Espen sich nun-
mehr eines doktrindren Opportunismus schuldig gemacht hat, so wie das
in der Literatur angenommen wird. Anstatt von doktrindgrem Opportu-
nismus wiirde ich lieber von einer Akzentverschiebung sprechen. Wie wir
gesehen haben, hat die Auffassung, dass die Jurisdiktion von der Kirche
entlehnt wird, sich bei van Espen erst langsam entwickelt, und sie wurde
erst in seinen letzten Werken ohne Vorbehalt akzeptiert. Selbstverstind-
lich spielt auch der Kontext eine wichtige Rolle. Je mehr van Espen an den
Angelegenheiten der Kirche von Utrecht beteiligt war, desto mehr beton-
te er den Gedanken, dass die Jurisdiktion im Wesentlichen bei jeder Ein-
zelkirche liegt. Wir diirfen ausserdem nicht vergessen, dass es sich um ei-
ne Periode handelt, die sich iiber 40 Jahre erstreckt, vom Repagulum von
1688 bis zu den Vindiciae von 1728.

Die Annahme des doktrindren Opportunismus beruhte auf der Mei-
nung, dass eine unabhingige und starke Position des Didzesanbischofs, so
wie van Espen sie in seinen frithen Werken beschreibt, widerspriichlich
oder eigentlich unvereinbar sei mit dem Gedanken, dass die Jurisdiktion
von der Kirche herzuleiten ist. Es ist jedoch sehr die Frage, ob das tat-
sichlich so ist. Wie bereits oben aufgezeigt, schliessen diese beiden Ge-
danken einander keineswegs aus. Unter dem Entlehnen der Jurisdiktion
von der Kirche darf man sich nicht eine andauernde Abhédngigkeit von der
Kirche vorstellen. Die Kirche selber spricht durch die Wahl ihr Vertrauen
in den Amtstrdager aus und betraut ihn dadurch mit der Ausiibung der Ju-
risdiktion. Ohne diese Wahl wire es unmoglich, die Ausiibung der or-
dentlichen Jurisdiktion aufrechtzuerhalten. Die Kirche als Ganze legiti-
miert die Ausiibung, die wiederum grundsitzlich keinen anderen Ein-
schrinkungen unterliegt als den allgemein verbindlichen Entscheidungen
der Kirche und der Moglichkeit, dass der Amtstrager im Falle schwerwie-
gender Vergehen durch das Urteil der provinzialen Bischofssynode abge-
setzt wird. Die Kirche selber, als Gemeinschaft der Gldubigen, kann die
Austibung der Jurisdiktion nicht nach Belieben zuriicknehmen. Genauso
wenig ist sie selber mit der Ausiibung der Jurisdiktion betraut. Mit ande-
ren Worten, die mimsteriale Jurisdiktion wird von der Kirche, bei der die
Jurisdiktion essentiell verbleibt. legitimiert, aber sie wird dadurch nicht
eingeschrinkt.

Dies fiihrt zur Schlussfolgerung, dass die beiden Gedanken, ndmlich
dass der Di6zesanbischof einerseits eine starke und unabhingige Position
einnimmt und andererseits seine Jurisdiktion der Ortskirche, liber die er
sie ausiibt, entlehnt, einander nicht ausschliessen. Es handelt sich 1m

98



Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

Gegenteil um zwei Aspekte ein und derselben Auffassung iiber die Aus-
ibung der Jurisdiktion in der Ortskirche und der diesbeziiglichen Rolle

des Bischofs, und beide sind daher fiir die Ekklesiologie der Ortskirche im
Denken von van Espen bestimmend®®.

Jan Hallebeek (geb. 1954 in Utrecht), Prof. Dr. iur., Studium der Rechtswissen-
schaft in Utrecht. Er ist Professor fiir européiische Rechtsgeschichte an der Freien
Universitit Amsterdam, Professor fiir alte katholische Kirchenstrukturen an der
Universitdiit Utrecht und Ersatzrichter am Landesgericht Utrecht.

Adresse: Winklerlaan 18, NL-3571 KJ Utrecht, Niederlande

% [ch danke Dr. Angela Berlis (Arnheim) und drs. Dick Schoon (IJmuiden) fiir
thren kritischen Kommentar zum Entwurf dieses Vortrages.

99



	Die Autonomie der Ortskirche im Denken von Zeger Bernard van Espen

