
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)

Heft: 1

Artikel: Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei ekklesiologischen
Differenzen : Plädoyer für eine Hermeneutik des trans-intellektuellen
Vertrauens

Autor: Ritschl, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404928

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei
ekklesiologischen Differenzen:
Plädoyer für eine Hermeneutik des trans-intellek-
tuellen Vertrauens

Dietrich Ritschi

I. Ein «Jahrhundert der Kirche» geht zu Ende

War das zu Ende gehende Jahrhundert in der ökumenischen Theologie und
in den Theologien der Einzelkirchen ein «Jahrhundert der Ekklesiologie»
gewesen? Denkt man an die relativ späte Ausformung impliziter
Ekklesiologie in der römisch-katholischen Kirche in explizite dogmatische
Fassung im Vatikanum I und erst recht im Vatikanum II und an die auffällige
Abwesenheit einer expliziten Lehre von der Kirche in den reformatorischen

Bekenntnisschriften, die erst im 19. Jahrhundert zu ekklesiologischen

Einzelentwürfen und sodann mit der Barmer Theologischen Erklärung

von 1934 und im Verlauf des Kirchenkampfes zu ausgeprägten
theologischen Vorstellungen von der Kirche führten, so kann man schon sagen,
im zu Ende gehenden 19. und im Verlauf des 20. Jahrhunderts seien die

möglichen ekklesiologischen Konsequenzen aus den einzelnen konfessionellen

Traditionen mit grosser Intensität gezogen worden. Das gilt jedenfalls

für den Westen. Im Osten hat die Orthodoxie wohl keine neuen,
konkreten ekklesiologischen Lehren erarbeitet - das will und kann sie gar
nicht. Ihre grosse und uns beschämende Leistung war viel eher prakti-
scher-geistlicher Art: Nach den unwirschen und wahrlich anti-orthodoxen
Tönen, die zumindest die protestantischen Gelehrten vor dem 1.Weltkrieg
als letzte Grüsse in die grosse Kirche Russlands vor dem entsetzlichen
Aderlass nach der Revolution gelangen liessen. haben die Orthodoxen in
den Jahren nach dem «grossen vaterländischen Krieg», wie sie ihn nennen,

die Kirche Jesu Christi auch in den westlichen, zumal den Kirchen
der Reformation, erkennen gelernt. Das war nicht eine neue Ekklesiologie,

sondern sozusagen eine ekklesiologisch-ökumenische Entdeckung.
Ich war schon in den frühen 60er-Jahren in der damaligen Sowjetunion -
und gar nicht nur dort, auch in anderen Ländern der orthodoxen Tradition -
Zeuge dieser hocherfreulichen Entdeckung. Wir waren in Russland,
Georgien, Bulgarien, Rumänien, auch in Griechenland, als Glieder der
einen Kirche Christi «entdeckt» und ernst genommen. Dass sich dies in

60 IKZ 91 (2001) Seiten 60-74



Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei ekklesiologischen Differenzen

den letzten Jahren zum Teil durch unser westliches Verschulden, zum Teil
auch nicht, wieder zum Rückläufigen geändert hat, gehört zu den grossen
Schmerzen, die ich nach fast 50-jährigem Engagement in der Ökumene

jetzt zu verspüren bekomme1.
Ein «Jahrhundert der Kirche»? Die heute hier versammelte Festgesellschaft

besteht wohl ausschliesslich aus Gläubigen, denen das christliche
Leben aufs Engste, um nicht zu sagen, aufs Natürlichste, mit der Kirche
als einem ökumenischen Gesamt sowie mit den konfessionellen Traditionen

ihrer jeweiligen Einzelkirchen verbunden ist. Das darf den Blick
jedoch nicht dafür trüben, dass Millionen von Christen unserer Zeit, eben

unseres Jahrhunderts, ihr Christsein in keiner Weise mit einer Vorstellung
von «Kirche», geschweige denn ökumenisch verstandener Gesamtkirche,
verbinden. Diese christlichen Gruppen wachsen rasant an, in den USA, in
Afrika und Asien sowie unter den Pfingstgemeinden in Südamerika. Sie
sind weitgehend anti-ökumenisch orientiert, viele sind Fundamentalisten -
den Fundamentalismus erachte ich als den heute gefährlichsten Feind der
christlichen Kirche - aber das bedeutet nicht, dass sie nicht individuell
lebendige Christen sind, die von uns nicht ernst genommen werden könnten

und mussten.
Das zu Ende gehende Jahrhundert ist, jedenfalls für diese millionenstarken,

schnell wachsenden Gruppen, kein Jahrhundert der Kirche gewesen.

Bei uns nehmen die Mitgliederzahlen rasant ab; die Zeiten sind vorbei,

als wir in Heidelberg 2300 Theologiestudenten und -Studentinnen hatten

- noch zu Beginn unseres Jahrzehnts -, dafür sind die Tausende jetzt
im Dallas Theological Seminary oder anderen gänzlich fundamentalistischen

Institutionen. Auch in den überfüllten theologischen Schulen in
Korea vermisst man vielfach schmerzlich die theologische oder gar
ökumenische Offenheit, die ihrer reformierten Tradition entsprechen sollte.

Aber dennoch: die Stärke der Kirche liegt nicht in ihrer zahlenmässi-

gen Grösse. Die Kirche hat nicht nur in den Theologien, sondern auch in
ihrer Sozialgestalt, in der gesellschaftlichen Realität und politischen
Meinungsbildung, in vielen Kulturen Einfluss ausgeübt. Die Church of England

hat mit Rat und Weisheit beim Ende des Empire geholfen, die
Kirchen in Südafrika bei der Beendigung des Apartheid-Regimes, die

1 Vgl. D. Ritschi. Bemerkungen zur Bedeutung orthodoxer Präsenz im
westlichen, kirchlich-theologischen Gefüge, in: Die Orthodoxe Kirche. Eine Standortbestimmung

an der Jahrtausendwende, FS für Anastasios Kallis. hg. von Evmenios v.

Lefka u.a.. Frankfurt (Lembeck) 1999, 434-444.

61



Dietrich Ritschi

römisch-katholische Kirche in Südamerika, die orthodoxen beim Übergang

vom kommunistischen System zur langsamen Demokratisierung
wir alle kennen die tröstliche Liste - manchmal auch überbewertet - der

guten Taten der Kirche in schlechten Zeiten: eine Balance zum Sündenregister

der kirchlichen Untaten in Jahrhunderten.
Und mehr noch: die in europäischen Kirchen zum Glück nicht mehr

allzu seltene Auseinandersetzung mit der Realität Israels, mit dem
indirekten Mitwirken an der Verfolgung des jüdischen Volkes, des Volkes Gottes

- die offene Wunde der Ökumene -: dieser Neuaufbruch ist auch eine

ekklesiologische Aktivität und Problemeröffnung grössten Ausmasses.
Sie reicht von Johannes XXIII. bis zum Studentenaustausch mit Israel und
führte zu tief schürfenden Synodalerklärungen und hilfreichen,
aufrüttelnden Publikationen einzelner Theologen sowie zu ungezählten Konferenzen

und äusserst klugen und konstruktiven Sendungen in Vorträgen im
Fernsehen und am Radio.

Auf all diesen Ebenen ist wirklich Neues geschehen - in der ökumenischen

Arbeit am ehesten noch in den erfolgreichen oder doch zumindest
offenen bilateralen Verhandlungen und Vereinbarungen, die so viel
tragfähiger sind als die wortreichen Erklärungen der ökumenischen
Vollversammlungen. In ihnen liegt der eigentliche Ertrag der theologischen
Arbeit zur Lehre von der Kirche vor. -Also vielleicht doch: ein Jahrhundert

neuer und hilfreicher ekklesiologischer Arbeit!

II. Das Problem der Ableitungen aus Obersätzen

Die ertragreichen bilateralen Dialoge und Vereinbarungen haben jedoch -
anders als z.B. die Leuenberger Konkordie - viele Grunddifferenzen und
damit viele Spaltungen zwischen den Einzelkirchen bestehen lassen müssen.

Freilich sind die lehrmässigen. sozusagen die professoralen Dialoge
über klassisch-theologische Themen, etwa in «Lehrverurteilungen -
kirchentrennend?» oder in den von Wolfhart Pannenberg und Theodor
Schneider herausgegebenen Bänden «Verbindliches Zeugnis», zu einmütigeren

Konsensen gelangt als die kirchengesteuerten bilateralen
Verhandlungen, bei denen ekklesiologische Fragen im Vordergrund standen.
Fast könnte man urteilen, die Lehrer der Kirchen seien sich schneller
näher gekommen als die Führer der Kirche, wenn nicht kürzlich die Kritiken

deutscher Professoren an der «Gemeinsamen Erklärung zur
Rechtfertigungslehre» den umgekehrten Schluss nahegelegt hätten. Tröstlich ist
dabei immerhin, dass die meisten von ihnen wenig praktisch-ökumeni-

62



Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei ekklesiologischen Differenzen

sehe Erfahrung haben und vornehmlich ihre eigenen Traditionen kennen;
dass sie ihrerseits sehr kundige und potente Theologen sind, wird man
nicht bestreiten, das macht die Situation umso tragischer.

Die Kirche Christi ist also nach wie vor zerrissen und zerteilt, gerade

so, wie es der Apostel in 1 Kor 1:10 ff. sehen müsste, aber nicht wahrhaben
wollte. Hier ist eine historische und systematische Überlegung
angebracht: Wie erklärt es sich, dass die Kirchen aller Jahrhunderte in der
Trinitätslehre und Christologie nahezu einmütig waren, aber schwerwiegende

Differenzen in der theologischen Konzeptualisierung der Kirche, auch
der Lehre von der Gnade, weiter bestanden?

In der Alten Kirche des Westens wurden die trinitarischen und
christologischen Konzilsentscheidungen des Ostens in vollem Umfang akzeptiert,

wenn auch ihre Hintergründe nur teilweise bekannt und verstanden

waren. Noch Jahrhunderte später hat die Reformation die
Konzilsentscheidungen hinsichtlich der Trinitätslehre und Christologie voll bestätigt.
Warum hatte das Verständnis von Kirche ein anderes Schicksal? Die grossen

Optionen, die die Bibel nahe legt, die Leib-Christi-Metapher und das

Konzept des Bundes und der versammelten Gemeinde, hatten ihre
Einwirkung auf den Osten und den Westen der Kirche, auch die notae ecclesiae

waren in beiden Teilen akzeptabel, aber doch hat die Kirche in der

Auseinandersetzung mit der Gnosis und sodann im Westen mit dem
Donatismus unterschiedliche Praktiken und Lebensformen entwickelt, die nicht
einfach bzw. direkt theologisch erklärt werden können. Sind sie kulturell
und umweltbedingt? Die theologische Zunft neigt bekanntlich dazu, alles
und jedes theologisch erklären zu wollen; uns sind soziologische und

kulturphilosophische Analysen und Erklärungsweisen eher fremd.
Wir sind auch enttäuscht, wenn uns analytische Philosophie oder

einfach die klassischen Logiker darauf aufmerksam machen, dass wir nicht
selten mit abenteuerlichen Begriffen von «Ableitung» operieren, wie
wenn sich z.B. eine Ekklesiologie schlüssig aus den erfreulichen Konsensen

über Trinität und über die Christologie ableiten Hesse. Das ist eben

nicht der Fall, wie die Geschichte der Kirche zeigt. Die in der Theologie
möglich Ableitungen sind - wir müssen das einfach wahrnehmen - fast

immer Ableitungen mehrerer Optionen, d.h. aus ein und demselben Obersatz

(bzw. auch Bibeltext) können mehrere legitime Ableitungen gefolgert
werden. Stringente Deduktionen im Sinne Karl Poppers sind die absolute
Ausnahme.

An dieser Stelle unserer Beobachtungen darf freilich nicht ein Hinweis
auf neue Versuche der Ableitung ekklesioiogischer Grunddaten aus der

63



Dietrich Ritschi

Trinitätslehre fehlen, zumindest in der Rede von ihrer sozialen Dimension,

etwa bei Jürgen Moltmann, John Zizioulas, Leonardo Boff, Bruno
Forte und anderen. Aber auch hier sind Unterschiede deutlich zu erkennen,

die darauf verweisen, dass echte Deduktionen hin zu einheitlichen
Lehraussagen auch hier nicht möglich sind. Trotz grosser Sympathie für
den Versuch, aus der Trinitätslehre soziale Dimensionen abzuleiten, kann
ich die Frage, ob dies theo-logisch eigentlich geht, nicht für beantwortet
halten. Die Trinitätslehre ist als Lehre - wie ihre historische Genese zeigt

- das Ergebnis eines Umkehrschlusses und ist ein «synthetisches Urteil»
mit deutlichen doxologischen Komponenten, und es bleibt die Frage
offen, ob aus solchen Sätzen (denn um Sätze handelt es sich, nicht um den

dreieinigen Gott selbst, seine ousia) Deduktionen dieser Art - oder auch

irgendwelcher Art - gezogen werden können. Es ist nicht erwiesen, dass

bei diesen neueren Versuchen nicht in die Trinitätslehre hineingelesen
wird, was man schon mit anderen theologischen Begründungen vorher
wusste.

III. Konsens in der Alten Kirche und Differenzen
im 2. Jahrtausend

Für alle ekklesiologischen Überlegungen ist es unabdingbar, zwischen
Faktizität und Konstitution der Kirche zu unterscheiden. Wenn in der
Alten Kirche noch kaum explizite Ekklesiologien formuliert waren, so ist
doch klar erkennbar, dass sich im Osten eine mehr gottesdienstliche und
auf die Präsenz des Geistes -Anastasios Kallis spricht von der «Koinonia
des einen Heiligen Geistes» - konzentrierte implizite Lehre von der Kirche

entwickelte, im Westen eine faktisch stärker auf die petrinisch-tradi-
tionslegitimierte und an Strukturen und Rechtsgestalt interessierte
Vorstellung der wahren Kirche. In beiden sich entwickelnden Traditionssträngen

kann man freilich die grossen biblischen Optionen des «Leibes
Christi» und der «Versammlung» wiedererkennen, wenn auch die
ontologischen, die Konstitution von Kirche betreffenden Legitimierungen dieser

Optionen erheblich differierten. Das kann man beim Studium der
östlichen und westlichen Liturgien2 sowie der Väter des 4. und 5. Jahrhun-

2 Vgl. das immer noch aktuelle Buch von Dom Gregory Dix, The Shape of the

Liturgy, London (Dacre) 1945 (Nachdruck: Black 1978) über östliche und westliche
Liturgien; siehe auch die kürzlich erschienene Sammlung von Ansgar Franz (Hg.),
Streit am Tisch des Wortes? Zur Deutung und Bedeutung des Alten Testaments und
seiner Verwendung in der Liturgie, St.Ottilien (EOS) 1997.

64



Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei ekklesiologischen Differenzen

derts und freilich im Westen bei Cyprian und Augustin mit Händen greifen.

Hier ist eine Zwischenüberlegung notwendig. Ist es möglich zu sagen,
dass die Alte Kirche in dem Grad, in dem sie in ihrer Ausbreitung und
ihrem Einfluss von Sieg zu Sieg schritt, auch geistlich einen immer höheren

Preis zahlen müsste und eine wachsende Entfremdung von der
österlichen Urkirche hinzunehmen sich angewöhnte? Der Glaube wurde das

Normale, Irr- und Unglaube wurden verwerflich, riesige Gesamtentwürfe
und Totalsysteme der Kosmologie und Theologie wurden möglich, Hand
in Hand mit dem sich ständig festigenden riesigen Gefüge der äusseren
Gestalt der Kirche (ich bedaure, dass ich beim Ausschreiben dieses Referates

den Vortrag von Herrn Kollegen Wactaw Hryniewicz noch nicht
kannte)3.

Vor diesem Hintergrund und in diesem Licht muss man die eintausend
Jahre später entwickelten sympathischen und iranischen Thesen von Georg
Calixt zum consensus quinquesaecularis sehen. Er wollte - eigentlich in
der Konsequenz der Confessio Augustana und ihrem, wie Edmund Schlink
sagte, «ökumenischen Grundanliegen» - einen für spätere Zeiten gültigen
Konsens der ersten Jahrhunderte in der Kirche festmachen. Die Kritik daran

durch die Dogmengeschichtler des protestantischen Liberalismus ist
bekannt und ist wohl auch im Ganzen historisch berechtigt. Aber theologisch

sieht die Sache schon anders aus, wie man in einer umfangreichen
Arbeit von Christoph Böttigheimer über Calixt lernen kann4. Auch die

3 Der erste wirklich umfassende Totalentwurf, der auch die Geschichte Israels und
der Menschheit insgesamt betrifft, findet sich bekanntlich bei Irenaeus (wohl vor dem

Hintergrund von Theophilus von Antiochien). Entsprechendes findet sich im Neuen
Testament kaum, höchstens ist an Röm. 9-11 zu denken und -jedoch in starker
Konzentration auf den Logos bzw. Jesus - an den Johannesprolog oder an den Christushymnus

in Phil. 2. Eine kreisförmige Grundfigur-aber noch kein Totalentwurf wie bei
Irenaeus - zeigte als erster Ignatius auf, wenn er vom Ausgehen des Logos «aus dem
Schweigen Gottes» spricht, der «Reise» des Sohnes in die Sphäre der Menschen, deren
«Fleisch» er zurück zum Vater bringt (èv oapKÌ èv noapl wv). Irenaeus müsste diesen
Kreis sozusagen nur «aufbiegen», den Fall und die Geschichte der Menschen und ihre
Anrede durch die Propheten einfügen, um seinen Totalentwurf erstellen zu können.
Diese erweiterte Kreisfigur kehrt dann bei Origenes wieder und verschwindet nie mehr
aus der christlich beeinflussten Konzeption der Geschichte von Thomas von Aquin bis
zu Hegel. Was ich hier summiere, ist freilich keine neue Einsicht, aber die Frage ist
doch faszinierend, was mit dem «Gewinn» dieser Totalerklärungen gleichzeitig auch
verloren gegangen ist!

4 Christoph Böttigheimer. Zwischen Polemik und Irenik, Die Theologie der einen
Kirche bei Georg Calixt, Münster (LIT) 1996 [Münchner Habil.-Schrift]

65



Dietrich Ritschi

grosse Faith-and-Order-Studie über das Gemeinsame Bekennen des

Apostolischen Glaubens operiert faktisch mit dem Konzept eines altkirchlichen
Konsenses5. Die anglikanische Kirchengemeinschaft folgt demselben

Muster sowohl in der Theologenausbildung als auch in faktisch zu vollziehenden

theologischen Entscheidungen6. Die altkatholische Kirche hat sich

bekanntlich schon in der Utrechter Unionserklärung von 1889 (in 1, 2. 5 u.

7) mehrfach auf die «ungeteilte Kirche des ersten Jahrtausends» berufen, ja
ihre ekklesiologischen Positionen beruhen geradezu auf der historischen
Erzählbarkeit dieser Gemeinsamkeit, wie man bei Christian Oeyen und
auch bei früheren altkatholischen Autoren lesen kann. Die Frage ist hier,
ob das «Ungeteilte» die Lehre, das Hochhalten der Beschlüsse der sieben

Konzilien, die sakramentale Einheit oder die Sozialgestalt und auch die

impliziten und die sich entwickelnden expliziten Ekklesiologien
umschliesst. Es fragt sich mithin, von welcher Warte aus diese Ungeteiltheit

beurteilt werden soll. Hat wirklich ein reisender Mönch, ein
Kirchendiplomat oder ein Kaufmann, der im 10. Jahrhundert vom Westen in den

Osten reiste, oder umgekehrt, beim Besuch des Gottesdienstes oder eines

Klosters verstehen können, was dort geredet und wie dort gebetet wurde,
wie das Bischofsamt funktionierte und welche Einwirkung die Kirche auf
die Stadt hatte, wie sie über den Kaiser urteilte und über die Aufgaben des

Gemeinwesens, welche Hoffnungen sie auf das ewige Leben und auf Gottes

Eingreifen in ihr eigenes Leben hatten?

Auch wenn die Differenzen damals vielleicht eher Äusserlichkeiten
betrafen, aber trotzdem sichtbar waren und schliesslich zum Brach führen

mussten, wieso hat die Gemeinsamkeit im Hochhalten der trinitarischen
und christologischen expliziten Lehren - sieht man einmal vom Filioque7

5 Gemeinsam den einen Glauben bekennen. Eine ökumenische Auslegung des

apostolischen Glaubens, wie er im Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel
(381) bekannt wird, hg. Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, Frankfurt
(Lembeck) / Paderborn (Bonifatius) 1991.

6 S. z.B. Christian Believing. The Nature of the Christian Faith and its Expression
in Holy Scripture and Creeds, hg. The Doctrine Commission of the Church of England.
London (SPCK) 1976. sowie die Interpretation anglikanischer Ekklesiologie von
Stephen. W. Mei. Unashamed Anglicanism. London (DLT) 1995. 101-198.

7 Vgl. D. Ritschi, Zur Geschichte der Kontroverse um das Filioque und ihrer
theologischen Implikationen, in: ders. Konzepte. Ökumene, Medizin, Ethik, Gesammelte

Aufsätze, München (Kaiser) 1986, 14-39 [auch in: Geist Gottes - Geist Christi,
Ökumenische Überlegungen zur Filioque-Kontroverse. hg. Lukas Vischer. Frankfurt,
Lembeck, 1981,25-42].

66



Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei ekklesiologischen Differenzen

ab - nicht ausreichen können, die Spaltung zu verhindern? Und wenn es

damals nicht ausreichte, in Zentralfragen der Lehre prinzipiell
übereinzustimmen, wie ist es heute? Sind die Differenzen ebenfalls letztlich
oder allerletztlich, zumindest zu einem erheblichen Teil, kulturell und

mentalitätsmässig, in philosophisch-verhärteter Fassung erklärbar und
darum auch nicht unter Auslassung dieser Dimensionen behebbar? Oder
anders gefragt: sind «Lehren», gerade die geistliche Konstitution und die

Sozialgestalt der Kirche betreffend, nicht ursprünglich situativ zu
verstehen, so wie wenn - ganz zugespitzt gesagt - eine Lehre nur in der ersten

Stunde ihrer Existenz wirklich «wahr» ist, danach, in der Wiederholung,

der wiederholten Anwendung, zur eingefrorenen Perspektive
wird? Ich denke an einen wunderbaren Essay von Reinhold Niebuhr, den

er in Anspielung auf 2.Kor. 6 «As Deceivers, Yet True»8 nannte: das Paradox

also - damals sprach man in der Theologie ja vielleicht allzu häufig
von «Paradoxen» -, dass wir zu Verführern oder gar zu Lügnern werden,
wenn wir die Wahrheit in Worte fassen, und doch sie uns in Worten begegnet!

Ich stelle diese Überlegungen im Zusammenhang mit meinen

Erfahrungen im theologischen Unterricht und in der Teilnahme an den
Gottesdiensten in reformatorischen Kirchen anderer Länder an. Nach insgesamt
20-jähriger Tätigkeit in Schottland und in den USA habe ich neun Mal ein
Term lang in Australien an der United Theological Faculty in Melbourne,
Australien, unterrichtet, auf dem Hin- und Rückweg jeweils auch in
Korea, Hong Kong, Indien usw. Allein innerhalb der reformatorischen
Kirchen, oder meiner eigenen Konfession, der reformierten Kirche, habe

ich trotz aller Einmütigkeit in der Zustimmung zur jeweiligen Lehrtradition

derart gravierende Unterschiede erlebt, dass ich der integrativen Kraft
der Zentrallehren einschliesslich der impliziten und expliziten protestantischen

Ekklesiologie nur sehr begrenztes Vertrauen entgegenbringe. Ein
Gastsemester an der Gregoriana in Rom hat mich, wie schon frühere
Verpflichtungen an römisch-katholischen Fakultäten in den USA, mit
Erfahrungen der Gemeinsamkeit erfüllt, die mir etwa in Korea in den
presbyterianischen Kirchen fast gar nicht begegneten. Diese Beispiele sollen

illustrieren, wie begrenzt die integrative Kraft von einheitlichen, historischen

Lehrtraditionen sein kann.

8 Reinhold Niebuhr. As Deceivers. Yet True, in: ders.. Beyond Tragedy. Essays on
the Christian Interpretation of History, London (Nisbet) 1947 (1938), 1-24.

67



Dietrich Ritschi

IV. Differenzen auf verschiedenen Ebenen

Differenzen zwischen den Einzelkirchen in der Kirche Jesu Christi, grosso

modo aber auch innerhalb einer Einzeldenomination, zeigen sich auf
verschiedenen miteinander verwandten und sich auch überlappenden
Bereichen oder Ebenen:
1. des Lebensstils der Kirchen und einzelner Gläubigen in ihrem Verhal¬

ten zur Institution Kirche sowie zur Gesellschaft;
2. der verschiedenen Gestalten der Frömmigkeit beim Einzelnen sowie

im Gottesdienst und bei kirchlichen Feiern;
3. der expliziten und verbindlichen Lehre der jeweiligen Konfession;
4. der Rechtssysteme der Kirchen.

Die Bewegung «Life and Work» hat sich bekanntlich, jedenfalls seit
Stockholm 1925, auf die Bereiche, die nicht direkt die Lehre betreffen,
konzentriert, während die «Faith and Order»-Kommission, bei der seit
vielen Jahren römisch-katholische Delegierte voll mitarbeiten, gerade die
Lehre und die Rechtssysteme thematisiert hat. Das ist an sich eine
sinnvolle Arbeitsteilung gewesen, wenn auch beklagt werden kann, dass die
Verantwortlichen und die Mitglieder der beiden grossen Abteilungen im
Ökumenischen Rat der Kirchen oft wenig Kenntnis von der jeweiligen
anderen Abteilung haben. Schlimmer noch steht es mit der Unkenntnis
gegenüber der «Consultation on the Church and the Jewish People»
(CCJP), der Arbeitskommission für die Kontakte mit dem jüdischen Volk.
Ihre Arbeit ist anderen Abteilungen und individuellen Ökumenikern oft
völlig unbekannt.

Für die analytische und konstruktive Bearbeitung dieser vier Ebenen
hat sich, das muss man zugeben, ein Set von Handwerkszeugen herausgebildet

und bewährt. Es war jedoch weitgehend ungeeignet, die neueren,
zum Teil para-protestantischen Gruppen, die ich eingangs erwähnte,
sowie auch die Erträge der Arbeiten zur kontextuellen und kulturspezifischen

Theologie und der Praxis ihrer Gemeinden sinnvoll einzufangen.
Das liegt zum Teil daran, dass die evangelikalen sowie die fundamentalistischen

Gemeinden mit den Millionen ihrer wachsenden Mitgliederzahlen
ihrerseits kein Interesse an einer reflektiven Bearbeitung und Artikulation

ihres christlichen Lebensstils, ihrer Frömmigkeit und gar ihrer qua-
si-kirchlichen Sozialgestalt haben, dass auch die Befreiungstheologien
und die Ausprägungen kontextueller Theologien sich eher in theologischen

Programmen als im gemeindlichen Niederschlag dieser Konzepte
real finden lassen. Man denke nur an das Dahinschmelzen der Min-yung-

68



Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei ekklesiologischen Differenzen

Theologie in Korea oder das Schicksal der ehemals dynamischen
Befreiungstheologie in verschiedenen Ländern, z.B. den Philippinen, sowie an
den kirchenspaltenden Streit um Kontextualität in der starken presbyterianischen

Kirche in Neuseeland, der dort schon veritable Theologieprofessoren

zur Auswanderung trieb: Ein Teil der Kirche wollte Maori-Mythen
dem Alten Testament sozusagen gleichstellen, der andere Teil verglich
dies mit den «Deutschen Christen», beschwor die Barmer Erklärung und
lehnte das kontextuelle Ansinnen empört ab.

Offenbar gibt es innerhalb unserer klassischen Denominationen geistliche

und intellektuelle Konzepte und Praktiken von Frömmigkeit und
christlichem Leben, die durch das bewährte Handwerkszeug der Berafs-
ökumeniker nicht leicht bearbeitet werden können. Denken wir nur an das

neue brennende Interesse an Spiritualität in einigen, keineswegs in allen
Denominationen; an das manifeste Desinteresse an konfessionellen
Fixierungen unter jüngeren engagierten Protestanten und Katholiken, besonders

in den konfessionsverbindenden Ehen; an die Enttäuschung unter Millionen

von römischen Katholiken über Empfängnisverhütung und
Schwangerenberatung nach offizieller Lehre, nicht zu reden von - aber auch nicht
zu verwechseln mit - den neuen religiösen Bewegungen und Gruppen am
Rand oder gänzlich ausserhalb unserer klassischen Konfessionen.

Wenn man in den letzten Jahren nicht selten von der Krise der
Ökumene sprach, so ist das Wahre daran wohl eher eine Krise des sinnvollen
Einsatzes herkömmlicher theologischer Werkzeuge und Kriterien zur
hilfreichen Beurteilung und konstruktiven Kritik neuer ekklesialer Realitäten.
Wir arbeiten vielleicht öfter als wir es wissen und wahrhaben wollen mit
veralteten Konzepten, mit denen wir neuen Begegnungen in bilateralen
Konfrontationen und Dialogen kaum und neuen religiösen Bewegungen

gar nicht gerecht werden können. Als Beispiel für Ersteres nenne ich die

missglückten römisch-katholisch / methodistischen Dialoge und als Zweites

die Schwierigkeiten, die traditionelle protestantische Theologen mit
neuen christlich-religiösen Gruppen haben.

V. Neue Koinonia-Konzepte und unterschiedliche Dichte in der
Lehre von der Kirche

Als Zwischenüberlegung im Hinblick auf Ekklesiologie können wir
festhalten:

1. dass die Lehre von der Kirche in den orthodoxen Kirchen seit der Zeit
der Patristik fast unverändert und einheitlich fortbesteht, wenn sie

69



Dietrich Ritschi

auch im Vergleich zu den westlichen Ekklesiologien nur locker artikuliert,

viel eher liturgisch praktiziert wird;
2. dass die römisch-katholische Lehre von der Kirche über Jahrhundete eher

implizit, in der Praxis jedoch deutlich erkennbar sich bis zum Vatikanum
I entwickelte, im Vatikanum II ihren klaren Ausdruck fand, wenn auch in
zweierlei Gewichtungen: der des wandernden Volkes Gottes und der
hierarchischen bzw. zwiebeiförmigen, konzentrischen Kreisen analogen

Zuordnung der einzelnen Kirchen und kirchenähnlichen Gruppen;
3. dass in der Reformation ebenfalls kaum eine explizite Ekklesiologie

entworfen bzw. für verbindlich erklärt wurde, dass vielmehr erst im 19.

u. 20. Jahrhundert grosse ekklesiologische Entwürfe einzelner Autoren
wirksam wurden; dass in der lutherischen Tradition die Wortverkündigung

und die Rechtfertigungslehre federführend, in der reformierten
ebenfalls die Predigt, dann aber eher die Heiligung, in der methodistischen

ebenfalls die Heiligung, jedoch in anderer und praktischerer
Gestalt das Kirchenverständnis prägten, ist allgemein bekannt und soll
hier nur angedeutet werden;

4. dass die anglikanische Kirche sowie die christ/alt-katholische Kirche
ihre Ekklesiologie in der sozusagen synoptischen Rückschau auf die
Alte Kirche, ja sogar auf das ganze erste Jahrtausend, wurzeln lassen,

allerdings unter strikter Beibehaltung der episkopalen Struktur, lässt

nun fast als einzige Differenz zur römisch-katholischen Auffassung die

Primatsfrage des Bischofs von Rom offen9.

Vor diesem Hintergrund muss man die heutigen ökumenischen Arbeiten

zu einer neuen Koinonia-Konzeption verstehen, bei der sich die orthodoxen

Kirchen - so hofft man - sinnvoll einreihen können. Auch die vorhin

erwähnten Versuche einer Ausgestaltung der sozialen Dimensionen
der Trinitätslehre gehören in diesen Neuanfang, ist es doch unverkennbar,
dass die ökumenische Theologie - so es sie denn als solche gibt - in den

letzten Jahren durch eine Bewegung von einer fast reinen Christozentrik
in der dogmatischen Argumentation zu einer neuen und verheissungsvol-
len Thematisierung der Trinitätslehre gekennzeichnet ist.

Ekklesiologische Differenzen bestehen jedoch nicht nur im Hinblick
auf verschiedene Auffassungen von der Konstitution der Kirche (in der

9 Man wird hier freilich nicht verallgemeinern dürfen: Unter den massgeblichen
neueren anglikanischen Autoren stehen etwa Stephen Sykes und Rowan Williams
römisch-katholischem Kirchenverständnis wesentlich ferner als z.B. John Milbank (vgl.
ders., Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason, Oxford, Blackwell. 1990).

70



Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei ekklesiologischen Differenzen

eigentlichen Dogmatik also) oder eben im Hinblick auf ihre kulturspezifisch

beschreibbaren Ausprägungen, sondern auch in der «Dichte» der Lehre

von der Kirche in einer bestimmten Denomination. Darunter verstehe
ich den Grad, in dem eine theologische oder auch faktisch die Sozialgestalt
betreffende Auffassung von Kirche tatsächlich wirksam ist: Wie viele
andere Glaubenseinsichten, zentrale Wahrheiten und das Leben der Gläubigen

bestimmende Faktoren sind wirklich in der «Lehre von der Kirche»
(der betreffenden Denomination) gebündelt und nicht anderswo verankert
oder verortet? Um Beispiele zu nennen: In den reformierten Kirchen der

deutschsprachigen Schweiz spielt die «Lehre von der Kirche» eine geringere

Rolle als im französischsprachigen Teil des Landes oder in Frankreich;

in den presbyterianischen Kirchen der englischsprachigen Welt
hingegen eine weit grössere als im europäischen Reformiertentum. Ähnliche
Stufungen lassen sich bei Lutheranern innerhalb Deutschlands beobachten
und erst recht im Vergleich zu den lutherischen Kirchen in Skandinavien
und in den USA; bei deutschsprachigen Methodisten im Vergleich zu
amerikanischen und australischen usw. Die Unterschiede zeigen sich zum Teil
in der Liturgie und in der Häufigkeit der Feier der Eucharistie bzw. des

Herrenmahls, besonders jedoch in der Einstellung zu den kirchlichen Ämtern,
wie sie nicht nur in den Büchern, sondern tatsächlich in den Gemeinden
vorherrscht. Bekanntlich bestehen auch in der anglikanischen Kirchengemeinschaft

Differenzen dieser Art, das Spektrum reicht von liturgiearmen,
evangelikalen Diözesen bis hin zu anglo-katholischen Kirchen und
Gemeinden. Einige grosse reformatorische Denominationen, vor allem die
der baptistischen Tradition, stehen der Hochschätzung einer expliziten
Lehre von der Kirche oder vom geistlichen Amt ganz fem. Die das kirchliche

Amt betreffenden Teile der Lima-Erklärung haben bekanntlich über
diese Vielfalt einen grossen Bogen geschlagen in der Hoffnung, die
Kirchen würden durchwegs dem sog. dreigliedrigen Amt zustimmen können.
Davon sind wir, so meine ich, zumindest in Europa, weit entfernt.

VI. Der Christus praesens und die «Hermeneutik des Vertrauens»

Mit der neuen Gewichtung ökumenischer Arbeit auf die Trinitätslehre und
die Koinonia-Konzeption ist noch kein wirklicher Erkenntnisfortschritt
erlangt, geschweige denn eine konkrete Annäherung der verschiedenen
konfessionellen Traditionen. Es sind bekanntlich Versuche mit neuen
Grossthemen gemacht worden, z.B. mit «Haushalt Gottes», «Friede und

Gerechtigkeit», «Bewahrung der Schöpfung» und eben «Koinonia». Sie

71



Dietrich Ritschi

überragen die klassischen Lehren und loci und sollen neue Kommunikationsebenen

und -Zentren schaffen. Ich habe durchaus Sympathie für diese

Versuche, fürchte aber, dass sie letztlich doch im Bereich generalisierter
Lehren bzw. Bündel von Lehren bleiben. Ich meine, eine Neufassung des

Begriffs der Lehre sei in der vor uns liegenden Zeit unvermeidbar10. Die
Grande dafür kann ich hier nur kurz benennen, die Wege dorthin auch nur
statuieren, nicht aber systematisch-theologisch und sprachphilosophisch im
Einzelnen darlegen. Es soll nur so viel zusammenfassend statuiert werden:

1. Die kulturellen und mentalitätsspezifischen Unterschiede im
Gesamthaushalt der sichtbaren Weltkirche sind zugunsten einer fast absoluten
Hochschätzung der konstitutiven und explikativen Macht der christlichen Lehre,
wie sie sich in einzelnen Grosskirchen darstellt, ignoriert worden. Sie hätten
als Fingerzeig auf die Relativität und Situationsgebundenheit der ursprünglichen

Fassung der Lehren und auf das Risiko ihrer trans-kulturellen
Internationalisierung und Universalisierang hin ernster genommen werden müssen.

2. Noch stärker als bisher erfolgt sollten wir lernen und einüben, dass die
Wahrheit uns zwar in der Partikularität der ausgegliederten Lehrstücke und

Einzelaussagen trifft, so wie sie auch im einzelnen Bibeltext und nicht in der
Bibel als Ganzer zu uns spricht, dass aber die Einzelaussagen nicht stringent
und exklusiv aus Obersätzen ableitbar sind, ohne neben sich Nachbar-Aussagen

zu entdecken und zu dulden, die in einem anderen modus loquendi das

Gleiche oder etwas Ähnliches aussagen. Dies ist darum richtig, weil die

Lehraussagen nicht Behältnisse von Wahrheit sind, sondern Perspektiven, in
und unter denen wir die Wahrheit sehen, erklären und verkündigen wollen.
Um ein Beispiel zu nennen: nicht die Trinitätslehre ist ein Geheimnis, ein

Mysterion, sondern der als dreieiniger Gott Angebetete. Das heisst: Lehren
sind nicht geheimnisvoll, sie sind klar und nachvollziehbar und kritisierbar.
Sie sollen nützlich und hilfreich sein, sie sind aber nicht die Wahrheit selber.

Ich will nicht missverstanden sein: Ich weiss schon von der relativen
Unersetzbarkeit der klassischen Lehren, vom Respekt, den wir ihnen zollen müssen,

aber trotzdem bleiben sie Perspektiven, nicht Behältnisse der Wahrheit.
3. Wenn dies richtig ist, so folgt, dass ökumenische Arbeit sich nicht

im Vergleich, im Ausgleich, in der Konsens- und Konvergenzsuche von
Lehren erschöpfen darf, wie es bisher - bei allem Einsatz von viel gutem

10 Vgl. meinen Versuch: Ökumenische Forschung im Kontext von Moderne und
Postmoderne, in: Die Ambivalenz der Moderne (Tro & Tanke 7-8), hg. Johannes Brosseder

/ Evah Ignestam. Uppsala: Svenska kyrkans forskningsrâd, 1999, 42-59 [Kongress

der Soeietas oecumenica in Uppsala 1998].

72



Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei ekklesiologischen Differenzen

Willen und theologischer Intelligenz - das Programm war. Die Wahrheit
verbindet uns, auch über differente Lehren. Und was ist die Wahrheit? Sie

ist der Christus praesens in den Einzelkirchen seiner Kirche, wohl auch in
denen «am Rande», die ich oben etwas frivol «para-protestantisch» nannte.

Es geht also um das Erlernen bzw. Neulernen der geistlichen Dimension

der Ökumene: um das Vertrauen, der Christus praesens sei bei den

anderen in der ihm gemässen Weise anwesend und am Werk. Man sage
nicht zu schnell, dies hätten wir eh schon gewusst und hätten es miteinbe-
rechnet. Das haben wir eben nicht. Wir Theologen - vielleicht mehr als die

Theologinnen - sind darin leider immer schon genial gewesen, die
intellektuellen und die geistlichen Dimensionen unseres Christ- und Kirche-
Seins ohne schlechtes Gewissen auseinander zu halten. Wenn ich es recht
sehe und hoffentlich hilfreich formulieren kann, so meine ich, wir brauchten

in Zukunft eine «Hermeneutik des Vertrauens», viel mehr jedenfalls
als eine Hermeneutik des Verstehens oder eine Hermeneutik des Anderen,
wie sie in nicht ganz unproblematischer Anlehnung an Emmanuel Lévinas
heute öfter vertreten wird. Vielleicht nicht «viel mehr» als «darüber
hinaus» brauchen wir eine solche Hermeneutik. In der Literatur habe ich sie

übrigens bei Kardinal Jan Willebrands gefunden und, in persönlicher
Begegnung sowie in seinen Schriften, bei Anton Houtepen.

4. Der Begriff und die Funktion von Lehre sollte also neue Gestalt

gewinnen: Lehren sollten wir eher als Angebote an die Schwesterkirchen
(und an unsere eigenen Mitglieder) sehen denn als Behältnisse von Wahrheit,

für die es keinen anderen modus loquendi gibt. «Seht die Dinge so,
wie wir es versuchen mit diesem Bündel von Perspektiven; so sehen wir
das Werk des Christus praesens im Heiligen Geist bei uns - wie seht Ihr
es?» Wir würden dann die Nachbar-Lehren zu unserer eigenen Konzeption

nicht nur dulden und stehen lassen, sondern viel eher neugierig und

zugleich kritisch bedenken und prüfen. Ein echter Wettstreit um die
Artikulation könnte beginnen und die theologische Intelligenz und Fantasie
der Ökumeniker fordern, allerdings unter Respektierung der kulturellen
und mentalitäts- und frömmigkeitstypischen Differenzen.

5. Ich rede nicht einer Entintellektualisierang der ökumenisch-theologischen

Arbeit das Wort. Im Gegenteil, wir sind kirchliche Intellektuelle
und sollen es bleiben; niemand von uns soll versuchen, die Aufklärung
rückgängig zu machen. Aber wir sollten lernen, die Intelligenz mit Geist
und Gebet derart zu einer Einheit verschmelzen zu lassen, dass daraus

echtes Vertrauen - nicht in die Intelligenz und den Geist anderer Christen

-, sondern in die Gegenwart des Christus im Geist erwachsen kann.

73



Dietrich Ritschi

Dabei werden wir aufs neue gewahr, dass der Geist in pluraler Weise

wirkt, nicht auf rationale oder theologische Vereinheitlichung hin.

Dietrich Ritschi (*1929), Ph.D., D.D., lehrte Systematische Theologie

zunächst in Pittsburgh PA und am Union Theological Seminary in
New York, dann als o. Prof in Mainz (1970) und in Heidelberg (1983),
wo er auch das Ökumenische Institut leitete. Gastprofessuren in
Melbourne und Rom (Gregoriana).

Adresse: CH-4418 Reigoldswil BL, Schweiz.

74


	Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei ekklesiologischen Differenzen : Plädoyer für eine Hermeneutik des trans-intellektuellen Vertrauens

