Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Karl-Josef Kuschel (Hg.), Christentum
und nichtchristliche Religionen.
Theologische Modelle im 20. Jahr-
hundert, Darmstadt (Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft) 1994, 171 S.

«Globalisierung» ist ein Schlagwort
der Gegenwart. Es bezeichnet das
Uberschreiten von Grenzen und die
weltweite Interaktion aller Marktteil-
nehmer. Das sind nicht nur Entwick-
lungen auf wirtschaftlichem und politi-
schem Gebiet, das betrifft auch die Re-
ligion. Auch hier werden heute bewusst
Grenzen tiberschritten und (geistige)
Giiter ausgetauscht. Mit einer Reihe
von «Schliisseltexten» will der Autor
diese Entwicklung im 20. Jahrhundert
darstellen und durch Zukunftsperspek-
tiven ergéinzen.

In der Einleitung «Ubersicht iiber
die theologischen Grundmodelle im
20. Jahrhundert. Zwischenbilanz und
Zukunftsaufgaben» (S. 1-20) stellt der
Autor von dem historischen Satz nulla
salus extra ecclesiam ausgehend die im
Folgenden abgedruckten Texte vor.

Der erste Text stammt von Ernst
Troeltsch, «Die Stellung des Christen-
tums unter den Weltreligionen». Sein
Vorgiinger «Die Absolutheit des Chris-
tentums und die Religionsgeschichte»,
ein «Paukenschlag» und ein «theolo-
giegeschichtliches Schliisseldoku-
ment», wurde am 3. Okt. 1901 als Vor-
trag gehalten (S. 2). Ausgangspunkt
war fiir Troeltsch der Gedanke der
«Ausbildung einer restlos historischen
Anschauung der menschlichen Dinge»,
nach der es «nichts Ewiges, nichts Un-

308

begrenztes, nichts iiberall Gleiches,
nichts Absolutes» gebe (S. 3). Aller-
dings war einen dhnlichen Weg ein
halbes Jahrhundert friiher schon Ignaz
von Dollinger gegangen, der «als Ge-
schichtskundiger» die Absolutsetzung
des Thomismus und der Neuscholastik
ablehnte und fiir seine «henotischen»,
d.h. okumenischen Bemiihungen als
Methode die historische wihlte. Sein
Vortrag auf der Miinchener Gelehrten-
versammlung 1863 und ein Buchtitel
wie «Heidentum und Judentum, Vor-
halle zur Geschichte des Christen-
tums» sind dafiir Belege, ebenso wie
die verpflichtende Offenheit, mit der
sein Schiiler und Freund, der vor einem
Jahrhundert verstorbene Franz Hein-
rich Reusch in der Einleitung zu «Bibel
und Natur» (4. Auflage Bonn 1876, vgl.
S. 1-3 und 14-16) den Ergebnissen der
zeitgenoOssischen Forschung gegen-
tibersteht.

Hier ist nicht Troeltschs Vortrag
von 1901 abgedruckt, sondern eine
spatere Fassung, die 1923 in Oxford
gehalten werden sollte und nach dem
plotzlichen Tod des Autors 1924 unter
dem Titel «Der Historismus und seine
Uberwindung» veroffentlicht wurde
(S. 5-6). Dieser Titel Troeltschs bleibt
mit seinem Anliegen innerhalb der
christlichen Theologie, er macht sich
nicht zum Schiedsrichter iiber die Reli-
gionen der Welt, wie der Titel, unter
dem dieser Text hier abgedruckt ist.
Troeltschs Anliegen mag auf einen
«Kulturvergleich» hinauslaufen (S. 6),
nach dem das Christentum «das dem
Europier <zugewandte Antlitz Gottes>»



Bibliographie

ist (zitiert S. 6 und abgedruckt S. 34),
aber sein Anliegen ist doch wohl eher
apologetisch. Er sagt prophetisch ein
Jahrzehnt vor dem Beginn der NS-Zeit:
«Ohne das Christentum verfallen wir in
selbstmorderischen Titanismus oder in
entnervende Spielerei oder in gemeine
Rohheit ... Wir kénnen die Religion
nicht entbehren, aber die einzige, die
wir vertragen konnen, ist das Christen-
tum, weil es mit uns gewachsen ist und
ein Teil unserer selbst ist.» (S. 6 und S.
33). Weitter ist das Christentum die Art,
wie wir Europider «in unserer Lage
Gottes Offenbarung empfangen und
fiihlen, fiir uns verpflichtend und uns
erlosend, fiir uns absolut, da wir etwas
anderes nicht haben» (S. 34). Er erwar-
tet eine «Seibstreinigung und Selbst-
vertiefung» des Christentums, offenbar
auch befruchtet von fremden Religio-
nen, und empfindet «zugleich das ei-
gentlich Religiose immer selbstiandiger
und eigentiimlicher als eine autonome
Macht des Lebens» (S. 36). Er kommt
zu der Aussage: «Eine Wahrheit, die in
erster Linie Wahrheit fiir uns ist, ist da-
rum doch Wahrheit und Leben» (S. 37).
Damit ist die Absolutheit der Wahrheit,
die hinter dem Christentum steht und
seinen Geist ausmacht, festgehalten
gegeniiber der Relativitit des europi-
isch-christlichen Ausdrucks ebendieser
Wahrheit — der Historismus ist iiber-
wunden.

Der zweite Text ist ein Zusammen-
schnitt aus Kar! Barth, Kirchliche Dog-
matik, Bd. 1/2, Zollikon-Ziirich 1960,
S. 356-369, 8. Auflage 1990. Er ist
«ohne den politischen Zeithorizont
nicht zu verstehen» (S. 7). Der Verfla-
chung des Christentums zu einer Quint-
essenz aus dem allgemein-mensch-
lichen Wissen — einer «Katastrope»,

unter die er «auch das Werk von Ernst
Troeltsch» (S. 8) rechnet — setzt Barth
das «sola gratia» (S. 9) entgegen. Aller-
dings wird hier Anliegen des Histo-
rismus, das Kornchen Wahrheit, von
dem der Irrtum lebt (so Dollinger), in
den nichtchristlichen Religionen und
Philosophien aufzusuchen, uminter-
pretiert in einen Ersatz fiir die gnaden-
hafte Offenbarung Gottes im Heilsge-
schehen, die keinen religiésen Ver-
dienst, keine Selbstrechtfertigung zu-
lasst. Barths Aussage «Religion ist Un-
glaube» (S. 45) und damit Siinde ist
doch auch so zu sehen, dass die «iusti-
ficatio impii» die Erneuereung der gan-
zen Schopfung - einschliesslich der
Religion — meint (s. S. 50). Dies ist ein
Aspekt, den Kuschel zu wenig deutlich
macht.

Es folgt Paul Tillich, «der ebenso
wie Karl Barth der Tradition des deut-
schen Kulturprotestantismus kritisch
gegeniiberstand» (S. 11) mit «Die Be-
deutung der Religionsgeschichte fiir den
systematischen Theologen» (S. 51-64).
Das war seine letzte Vorlesung, in der
er 1965 die Erkenntnis aussprach, dass
er seine «Systematische Theologie»
«im Dialog mit der Geschichte der Re-
ligionen eigentlich noch einmal schrei-
ben miisse» (S. 12).

Der vierte Beitrag, der erste eines
Katholiken, ist «Das Christentum und
die nichtchristlichen Religionen» von
Karl Rahner aus dem Jahr 1961
(S5.65-85). Rahner geht aus von dem
Selbstverstindnis des Christentums
«als die fiir alle Menschen bestimmte,
absolute Religion» (S. 14 und S. 68)
und stellt die These auf, dass auch in ei-
ner nichtchristlichen Religion «iiberna-
tiirliche Momente aus der Gnade» vor-
handen seien, die, in verschiedener Ge-

309



Bibliographie

stuftheit, ihre Anerkennung als «legiti-
me Religion» ermoglichen (S. 14 und
S.71). Somit konne auch ein Heide ein
«anonymer Christ» sein (S. 82) und
«die Kirche wird dem Nichtchristen
von morgen mit der Haltung entgegen-
treten, die Paulus aussprach, indem er
sagte: was ihr nicht kennt und doch ver-
ehrt (und doch verehrt!), das kiindige
ich euch (Apg. 17.23)» (S. 85). Am
Rand sei noch darauf verwiesen, dass
Rahner als gemeinsame Bedrohung des
Christentums und aller anderen Reli-
gionen «die dezidierte Religionslosig-
keit, die Verneinung der Religion iiber-
haupt» sieht, «die staatlich organisiert
sich als die Religion der Zukunft vor-
stellt, als die dezidierte absolute Pro-
fanitdt und Geheimnislosigkeit des
menschlichen Daseins» (S. 66). Nach
der Entmythologisierung des Christen-
tums zu Beginn des 20. Jahrhunderts,
der oben zitierten Abwertung der «Re-
ligion» durch Karl Barth und der De-
batte um den englischen Bischof John
A.T. Robinson und sein Buch «Honest
to God» in den sechziger Jahren ist die-
se Wertung des Christentums als Reli-
gion unter Religionen doch bemer-
kenswert.

Paul F. Knitter, ein Theologe aus
Cincinnati (USA) und Autor von «Ein
Gott, viele Religionen», geht in seinem
Vortrag von 1988 «Nochmals die Ab-
solutheitsfrage. Griinde fiir eine plura-
listische Theologie der Religionen» (S.
86—-101) einen wesentlichen Schritt
weiter: Er erkennt zwar Christus und
das Christusereignis an, doch er leug-
net seine Einzigartigkeit und zitiert
Raimundo Panikkar: «Wenn die Chri-
sten behaupten, Jesus sei der Christus,
konnen sie nicht so leicht verkiindigen,
Christus sei Jesus» (S. 97), was bedeu-

310

tet, «Inkarnationen des gottlichen Gei-
stes oder Wortes haben stindig stattge-
funden» (S.16). Er fiihlt «sich ver-
pflichtet, die Moglichkeit zu erwigen,
dass die christliche Religion eine unter
vielen sein kann» (S. 88) und stiitzt sich
dabei auf intellektuelle, theologische,
ethische und biblische Uberlegungen.

Der Bonner romisch-katholische
Theologe Hans Waldenfels geht in sei-
nem Artikel «Das Christentum im
Streit der Religionen um die Wahrheit»
(S. 102-118) von der «klassischen For-
mel» veritas est adaequatio rei et intel-
lectus aus, schrinkt aber ein, dass bei
dieser Formel «der Standpunkt, von
dem aus die adaequatio vollzogen
wird, und damit auch das handelnde
Subjekt verborgen» bleibt (S.105). Von
diesem Ansatz her werden die ver-
schiedenen Inhalte des Wahrheitsbe-
griffs im Christentum, Judentum, Is-
lam, Hinduismus und Buddhismus be-
leuchtet. Am Ende wird aber auch von
thm der Anspruch des Christentums auf
seine Einzigartigkeit und seine Wahr-
heit festgehalten.

Wolfhart Pannenberg, evangeli-
scher Theologe an der Miinchener Uni-
versitidt, nimmt, wie der Herausgeber
schreibt, «die Barthsche Traditionslinie
auf, die freilich durch das Ernstnehmen
der «natiirlichen Theologie> stets kon-
terkariert wird» (S. 16). Er ist vertreten
mit dem Beitrag «Die Religionen in der
Perspektive christlicher Theologie und
die Selbstdarstellung des Christentums
im Verhiltnis zu den nichtchristlichen
Religionen» von 1991/92 (S. 119-134).
In einem ersten Abschnitt bejaht er auf-
grund des biblischen Schopfungsglau-
bens (S. 124) die Frage, ob christliche
und nichtchristliche Religionen es mit
derselben Wirklichkeit zu tun haben.



Bibliographie

Es folgt nun die Frage nach dem Heil.
Hier ist klar, dass die Heilsvermittlung
nur durch Jesus moglich ist (S. 126-128),
doch schliesst das die Teilhabe am Heil
fiir die Heiden nicht aus, insoweit ihre
Lebensfiihrung «faktisch der Botschaft
Jesu entspricht» (S. 129). Anders als
Karl Barth, der von der grundsitzlichen
Verworfenheit und Gottesferne des un-
erlosten und unglidubigen Menschen
ausgeht, thematisiert Pannenberg die
erloste Schopfung und Menschbheit,
von der er in einem dritten Schritt auch
sagen kann, dass durch nichtchristliche
religidse Traditionen die Christen «auf
Aspekte und Implikationen» des «eige-
nen Glaubens aufmerksam werden
konnen» (S. 133). Die «Exklusivitit
des christlichen Wahrheitsanspruchs»
und die «Anerkennung eines fakti-
schen Pluralismus unterschiedlicher
Glaubensformen und Wahrheitsan-
spriiche gehdren ... zusammen» (S.
133-134). Der Argumentationsschwer-
punkt wird hier statt des sola fide von
Karl Barth auf die Erldsung der ganzen
Schopfung verlegt.

In seinem eigenen Beitrag von
1991 «Christologie — unfihig zum
interreligiosen Dialog? Zum Problem
der Einzigartigkeit Christi im Gesprich
mit den Weltreligionen» (S. 135-154)
thematisiert der Herausgeber Karl-Jo-
sef Kuschel stirker als die iibrigen Au-
toren den Dialog mit den nichtchrist-
lichen Religionen. Er betont den von
Karl Rahner 1961 festgestellten «Plu-
ralismus der Religionen» (S.135), lehnt
jede Dominanz des Christentums ab
und kritisiert — @hnlich wie Karl Barth
— die christliche Religion und jede Re-
ligion iberhaupt (S. 149). Er fordert ein
Zuriickgehen auf das allerdings einzig-
artige — und damit eben doch dominie-

rende — Christusereignis unter Absehen
von aller Dominanz und Arroganz des
Christentums. «Die Einzigartigkeit
Christi bedeutet zwar nicht Superio-
ritait, wohl aber Andersheit, Unter-
schiedenheit Christi» (S. 149). Der
«neue Mensch» in Christus, der auch in
den Formen anderer Religionen leben
kann, nicht das Christentum als Orga-
nisation oder Lehrform, ist entschei-
dend (S. 149-153). «Die Christologien
des Neuen Testaments miissen» hier
«Legitimation und Katalysator sein»
(S. 18).

Seine eigenen Erfahrungen im
interreligiosen Gesprich schildert Ku-
schel in einem kiirzlich erschienenen
Aufsatz «Auf dem Weg zu einer abra-
hamitischen Okumene von Juden,
Christen und Muslimen» (in: Ausblicke,
7/WS 1999/2000, S. 45-52). Auch hier
stellt er fest: «Trotz aller Globalisie-
rung wachsen die Weltreligionen gera-
de nicht zu einer Einheitsreligion
zusammen» (S. 47). Er stimmt aber
auch dem muslimischen Gelehrten
Mahmoud Ayoub zu, der sagt, die
«schlimmste Form von Idolatrie ist die
Selbstvergotzung des eigenen Staates,
der eigenen Nation oder der eigenen
Religion», das sei «die religiose Mas-
kierung kruder menschlicher Herr-
schaftsgeliiste» (S. 48). Er verweist auf
konkrete Initiativen zur Verstiandigung
von Juden, Christen und Muslimen in
Frankreich, Los Angeles (USA),
Schweden, Sarajewo und Grossbritan-
nien (S. 50) und beendet diesen Aufsatz
mit einem eindringlichen Hinweis auf
den am 6. Okt. 1981 ermordeten dgyp-
tischen Prisidenten Anwar el-Sadat,
der 1977 eine Friedensreise nach Israel
unternahm und 1979 auf dem Berg Si-
nai den Grundstein fiir ein jiidisches,

311



Bibliographie

ein christliches und ein islamisches
Gotteshaus legte. Kuschel zitiert hier
den ehemaligen deutschen Bundes-
kanzler Helmut Schmidt, der in jener
Zeit auf einer Nilreise mit Sadat religi-
Ose Fragen erorterte: «Sadats Friedens-
wille entsprang dem Verstindnis und
dem Respekt vor den Religionen der
anderen. Erst von ihm habe ich gelernt,
Lessings Parabel von den drei Ringen
voll zu begreifen. Sadat hat Lessing
wohl kaum gekannt, aber er hat Les-
sings Mahnung nicht bedurft» (S. 52).

Am Schluss des Bandes kommt
Hans Kiing zu Wort mit einem Artikel
«Weltfrieden — Weltreligionen — Welt-
ethos» (S. 155-171). Mit zupackender
und mitreissender Sprache beleuchtet
er die Unordnung der Welt, die «Werte-
verwirrung» (S. 165, nach «Der Spie-
gel», 9/93) und die «postmoderne Be-
liebigkeit» (S. 166, Theo Sommer in
«Die Zeit», 21.5.93) unserer Gesell-
schaft. Manchmal moéchte man aller-
dings z.B. als Historiker sagen: ja,
wenn das mit der Ordnung der Welt im-
mer so einfach gewesen wiire! Kiing zi-
tiert «Fiinf grosse Gebote der Mensch-
lichkeit», die in allen grossen Weltreli-
gionen gelten: «1. nicht tdten (anderen
Schaden zufiigen); 2. nicht liigen (be-
triigen, Vertrdge brechen); 3. nicht steh-
len (Rechte anderer verletzen); 4. nicht

812

Unzucht treiben (Ehe brechen); S. die
Eltern achten (Bediirftigen und Schwa-
chen helfen)» (S. 164) und die «Golde-
ne Regel» bei Konfuzius, im Judentum
und im Christentum (S. 168). Es geht
ihm «um das Bewusstwerden des be-
reits Gemeinsamen zwischen den Kul-
turen und Religionen, um eine Be-
wusstseinsbildung und von daher um
eine Bewusstseinsveridnderung» (S.
169). Mit diesem Artikel wird die prak-
tische Konsequenz fiir das Hier und
Heute aus den vorhergehenden Beitri-
gen gezogen.

Die beiden Tiibinger Kiing und Ku-
schel betonen immer wieder, dass in ih-
rem Denken das Bekenntnis zum Chri-
stentum die zentrale Rolle spielt. Doch
wird dieses Bekenntnis immer wieder
relativiert durch die harte Kritik an der
Kirche, insbesondere ihrer eigenen ro-
misch-katholischen Kirche. Man fragt
sich. welches Christentum ist hier ge-
meint, das von Christus auf uns iiber-
kommene, oder das von Kiing und Ku-
schel gefundene? Doch der Ansatz,
christliche Inhalte nicht nur interkultu-
rell, sondern sozusagen als «religions-
loses Christentum» auch interreligios
bewusst zu machen, ist sicher wichtig
und fruchtbar.

Ewald Kessler, Heidelberg



	Bibliographie

