
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Karl-Josef Kuschel (Hg.), Christentum
und nichtchristliche Religionen.
Theologische Modelle im 20.
Jahrhundert, Darmstadt (Wissenschaftliche

Buchgesellschaft) 1994, 171 S.

«Globalisierung» ist ein Schlagwort
der Gegenwart. Es bezeichnet das

Überschreiten von Grenzen und die
weltweite Interaktion aller Marktteilnehmer.

Das sind nicht nur Entwicklungen

auf wirtschaftlichem und
politischem Gebiet, das betrifft auch die
Religion. Auch hier werden heute bewusst
Grenzen überschritten und (geistige)
Güter ausgetauscht. Mit einer Reihe

von «Schlüsseltexten» will der Autor
diese Entwicklung im 20. Jahrhundert
darstellen und durch Zukunftsperspek-
tiven ergänzen.

In der Einleitung «Übersicht über
die theologischen Grundmodelle im
20. Jahrhundert. Zwischenbilanz und

Zukunftsaufgaben» (S. 1-20) stellt der
Autor von dem historischen Satz nulla
salus extra ecclesiam ausgehend die im

Folgenden abgedruckten Texte vor.
Der erste Text stammt von Ernst

Troeltsch, «Die Stellung des Christentums

unter den Weltreligionen». Sein

Vorgänger «Die Absolutheit des

Christentums und die Religionsgeschichte»,
ein «Paukenschlag» und ein
«theologiegeschichtliches Schlüsseldokument»,

wurde am 3. Okt. 1901 als Vortrag

gehalten (S. 2). Ausgangspunkt
war für Troeltsch der Gedanke der
«Ausbildung einer restlos historischen
Anschauung der menschlichen Dinge»,
nach der es «nichts Ewiges, nichts Un¬

begrenztes, nichts überall Gleiches,
nichts Absolutes» gebe (S. 3). Allerdings

war einen ähnlichen Weg ein
halbes Jahrhundert früher schon Ignaz
von Döllinger gegangen, der «als Ge-

schichtskundiger» die Absolutsetzung
des Thomismus und der Neuscholastik
ablehnte und für seine «henotischen».
d.h. ökumenischen Bemühungen als

Methode die historische wählte. Sein

Vortrag auf der Münchener
Gelehrtenversammlung 1863 und ein Buchtitel
wie «Heidentum und Judentum,
Vorhalle zur Geschichte des Christentums»

sind dafür Belege, ebenso wie
die verpflichtende Offenheit, mit der
sein Schüler und Freund, der vor einem
Jahrhundert verstorbene Franz Heinrich

Reusch in der Einleitung zu «Bibel
und Natur» (4. Auflage Bonn 1876, vgl.
S. 1-3 und 14—16) den Ergebnissen der

zeitgenössischen Forschung
gegenübersteht.

Hier ist nicht Troeltschs Vortrag
von 1901 abgedruckt, sondern eine

spätere Fassung, die 1923 in Oxford
gehalten werden sollte und nach dem

plötzlichen Tod des Autors 1924 unter
dem Titel «Der Historismus und seine

Überwindung» veröffentlicht wurde
(S. 5-6). Dieser Titel Troeltschs bleibt
mit seinem Anliegen innerhalb der
christlichen Theologie, er macht sich
nicht zum Schiedsrichter über die
Religionen der Welt, wie der Titel, unter
dem dieser Text hier abgedruckt ist.
Troeltschs AnHegen mag auf einen

«Kulturvergleich» hinauslaufen (S. 6),
nach dem das Christentum «das dem

Europäer <zugewandte Antlitz Gottes>»

308



Bibliographie

ist (zitiert S. 6 und abgedruckt S. 34),
aber sein Anliegen ist doch wohl eher

apologetisch. Er sagt prophetisch ein
Jahrzehnt vor dem Beginn der NS-Zeit:
«Ohne das Christentum verfallen wir in
selbstmörderischen Titanismus oder in
entnervende Spielerei oder in gemeine
Rohheit Wir können die Religion
nicht entbehren, aber die einzige, die
wir vertragen können, ist das Christentum,

weil es mit uns gewachsen ist und
ein Teil unserer selbst ist.» (S. 6 und S.

33). Weiter ist das Christentum die Art,
wie wir Europäer «in unserer Lage
Gottes Offenbarung empfangen und
fühlen, für uns verpflichtend und uns
erlösend, für uns absolut, da wir etwas
anderes nicht haben» (S. 34). Er erwartet

eine «Selbstreinigung und
Selbstvertiefung» des Christentums, offenbar
auch befruchtet von fremden Religionen,

und empfindet «zugleich das

eigentlich Religiöse immer selbständiger
und eigentümlicher als eine autonome
Macht des Lebens» (S. 36). Er kommt
zu der Aussage: «Eine Wahrheit, die in
erster Linie Wahrheit für uns ist, ist
darum doch Wahrheit und Leben» (S. 37).
Damit ist die Absolutheit der Wahrheit,
die hinter dem Christentum steht und
seinen Geist ausmacht, festgehalten
gegenüber der Relativität des
europäisch-christlichen Ausdrucks ebendieser
Wahrheit - der Historismus ist
überwunden.

Der zweite Text ist ein Zusammenschnitt

aus Karl Barth, Kirchliche
Dogmatik, Bd. 1/2, Zollikon-Zürich 1960,
S. 356-369, 8. Auflage 1990. Er ist
«ohne den politischen Zeithorizont
nicht zu verstehen» (S. 7). Der Verfla-
chung des Christentums zu einer
Quintessenz aus dem allgemein-menschlichen

Wissen - einer «Katastrope»,

unter die er «auch das Werk von Ernst
Troeltsch» (S. 8) rechnet - setzt Barth
das «sola gratia» (S. 9) entgegen. Allerdings

wird hier Anliegen des

Historismus, das Kömchen Wahrheit, von
dem der Irrtum lebt (so Döllinger), in
den nichtchristlichen Religionen und

Philosophien aufzusuchen, uminterpretiert

in einen Ersatz für die gnaden-
hafte Offenbarung Gottes im
Heilsgeschehen, die keinen religiösen
Verdienst, keine Selbstrechtfertigung
zulässt. Barths Aussage «Religion ist
Unglaube» (S. 45) und damit Sünde ist
doch auch so zu sehen, dass die «iusti-
ficatio impii» die Erneuereung der ganzen

Schöpfung - einschliesslich der

Religion - meint (s. S. 50). Dies ist ein

Aspekt, den Kusche! zu wenig deutlich
macht.

Es folgt Paul Tillich, «der ebenso
wie Karl Barth der Tradition des
deutschen Kulturprotestantismus kritisch
gegenüberstand» (S. 11) mit «Die
Bedeutung der Religionsgeschichte für den

systematischen Theologen» (S. 51-64).
Das war seine letzte Vorlesung, in der

er 1965 die Erkenntnis aussprach, dass

er seine «Systematische Theologie»
«im Dialog mit der Geschichte der
Religionen eigentlich noch einmal schreiben

müsse» (S. 12).
Der vierte Beitrag, der erste eines

Katholiken, ist «Das Christentum und
die nichtchristlichen Religionen» von
Karl Rahner aus dem Jahr 1961

(S.65-85). Rahner geht aus von dem
Selbstverständnis des Christentums
«als die für alle Menschen bestimmte,
absolute Religion» (S. 14 und S. 68)
und stellt die These auf, dass auch in
einer nichtchristlichen Religion «übernatürliche

Momente aus der Gnade»
vorhanden seien, die, in verschiedener Ge-

309



Bibliographie

stuftheit, ihre Anerkennung als «legitime

Religion» ermöglichen (S. 14 und
S. 71). Somit könne auch ein Heide ein

«anonymer Christ» sein (S. 82) und
«die Kirche wird dem Nichtchristen
von morgen mit der Haltung entgegentreten,

die Paulus aussprach, indem er
sagte: was ihr nicht kennt und doch
verehrt (und doch verehrtl), das kündige
ich euch (Apg. 17.23)» (S. 85). Am
Rand sei noch darauf verwiesen, dass

Rahner als gemeinsame Bedrohung des

Christentums und aller anderen
Religionen «die dezidierte Religionslosigkeit,

die Verneinung der Religion
überhaupt» sieht, «die staatlich organisiert
sich als die Religion der Zukunft
vorstellt, als die dezidierte absolute Pro-
fanität und Geheimnislosigkeit des

menschlichen Daseins» (S. 66). Nach
der Entmythologisierung des Christentums

zu Beginn des 20. Jahrhunderts,
der oben zitierten Abwertung der
«Religion» durch Karl Barth und der
Debatte um den englischen Bischof John
A.T. Robinson und sein Buch «Honest
to God» in den sechziger Jahren ist diese

Wertung des Christentums als Religion

unter Religionen doch
bemerkenswert.

Paul F. Knitter, ein Theologe aus
Cincinnati (USA) und Autor von «Ein
Gott, viele Religionen», geht in seinem

Vortrag von 1988 «Nochmals die Ab-
solutheitsfrage. Gründe für eine
pluralistische Theologie der Religionen» (S.

86-101) einen wesentlichen Schritt
weiter: Er erkennt zwar Christus und
das Christusereignis an, doch er leugnet

seine Einzigartigkeit und zitiert
Raimundo Panikkar: «Wenn die Christen

behaupten, Jesus sei der Christus,
können sie nicht so leicht verkündigen,
Christus sei Jesus» (S. 97), was bedeu¬

tet, «Inkarnationen des göttlichen Geistes

oder Wortes haben ständig
stattgefunden» (S.16). Er fühlt «sich
verpflichtet, die Möglichkeit zu erwägen,
dass die christliche Religion eine unter
vielen sein kann» (S. 88) und stützt sich
dabei auf intellektuelle, theologische,
ethische und biblische Überlegungen.

Der Bonner römisch-katholische
Theologe Hans Waidenfels geht in
seinem Artikel «Das Christentum im
Streit der Religionen um die Wahrheit»
(S. 102-118) von der «klassischen
Formel» Veritas est adaequatio rei et intel-
lectus aus, schränkt aber ein. dass bei
dieser Formel «der Standpunkt, von
dem aus die adaequatio vollzogen
wird, und damit auch das handelnde

Subjekt verborgen» bleibt (S.l05). Von
diesem Ansatz her werden die
verschiedenen Inhalte des Wahrheitsbegriffs

im Christentum, Judentum.
Islam, Hinduismus und Buddhismus
beleuchtet. Am Ende wird aber auch von
ihm der Anspruch des Christentums auf
seine Einzigartigkeit und seine Wahrheit

festgehalten.
Wolfliart Pannenberg, evangelischer

Theologe an der Münchener
Universität, nimmt, wie der Herausgeber
schreibt, «die Barthsche Traditionslinie
auf, die freilich durch das Ernstnehmen
der natürlichen Theologie> stets
konterkariert wird» (S. 16). Er ist vertreten
mit dem Beitrag «Die Religionen in der

Perspektive christlicher Theologie und
die Selbstdarstellung des Christentums
im Verhältnis zu den nichtchristlichen
Religionen» von 1991/92 (S. 119-134).
In einem ersten Abschnitt bejaht er
aufgrund des biblischen Schöpfungsglaubens

(S. 124) die Frage, ob christliche
und nichtchristliche Religionen es mit
derselben Wirklichkeit zu tun haben.

310



Bibliographie

Es folgt nun die Frage nach dem Heil.
Hier ist klar, dass die Heilsvermittlung
nur durch Jesus möglich ist (S. 126-128),
doch schliesst das die Teilhabe am Heil
für die Heiden nicht aus. insoweit ihre

Lebensführung «faktisch der Botschaft
Jesu entspricht» (S. 129). Anders als

Karl Barth, der von der grundsätzlichen
Verworfenheit und Gottesfeme des un-
erlösten und ungläubigen Menschen
ausgeht, thematisiert Pannenberg die
erlöste Schöpfung und Menschheit,
von der er in einem dritten Schritt auch

sagen kann, dass durch nichtchristliche
religiöse Traditionen die Christen «auf
Aspekte und Implikationen» des «eigenen

Glaubens aufmerksam werden
können» (S. 133). Die «Exklusivität
des christlichen Wahrheitsanspruchs»
und die «Anerkennung eines
faktischen Pluralismus unterschiedlicher
Glaubensformen und Wahrheitsansprüche

gehören zusammen» (S.

133-134). Der Argumentationsschwerpunkt

wird hier statt des sola fide von
Karl Barth auf die Erlösung der ganzen
Schöpfung verlegt.

In seinem eigenen Beitrag von
1991 «Christologie - unfähig zum
interreligiösen Dialog? Zum Problem
der Einzigartigkeit Christi im Gespräch
mit den Weltreligionen» (S. 135-154)
thematisiert der Herausgeber Karl-Josef

Kusche! stärker als die übrigen
Autoren den Dialog mit den nichtchristlichen

Religionen. Er betont den von
Karl Rahner 1961 festgestellten
«Pluralismus der Religionen» (S. 135). lehnt
jede Dominanz des Christentums ab
und kritisiert - ähnlich wie Karl Barth

- die christliche Religion und jede
Religion überhaupt (S. 149). Er fordert ein
Zurückgehen auf das allerdings einzigartige

- und damit eben doch dominie¬

rende - Christusereignis unter Absehen

von aller Dominanz und Arroganz des

Christentums. «Die Einzigartigkeit
Christi bedeutet zwar nicht Superio-
rität. wohl aber Andersheit,
Unterschiedenheit Christi» (S. 149). Der
«neue Mensch» in Christus, der auch in
den Formen anderer Religionen leben

kann, nicht das Christentum als
Organisation oder Lehrform, ist entscheidend

(S. 149-153). «Die Christologien
des Neuen Testaments müssen» hier
«Legitimation und Katalysator sein»

(S. 18).
Seine eigenen Erfahrungen im

interreligiösen Gespräch schildert Ku-
schel in einem kürzlich erschienenen
Aufsatz «Auf dem Weg zu einer abra-
hamitischen Ökumene von Juden,
Christen und Muslimen» (in: Ausblicke,
7/WS 1999/2000, S. 45-52). Auch hier
stellt er fest: «Trotz aller Globalisierung

wachsen die Weltreligionen gerade

nicht zu einer Einheitsreligion
zusammen» (S. 47). Er stimmt aber
auch dem muslimischen Gelehrten
Mahmoud Ayoub zu, der sagt, die
«schlimmste Form von Idolatrie ist die

Selbstvergötzung des eigenen Staates,
der eigenen Nation oder der eigenen
Religion», das sei «die religiöse
Maskierung kruder menschlicher
Herrschaftsgelüste» (S. 48). Er verweist auf
konkrete Initiativen zur Verständigung
von Juden, Christen und Muslimen in
Frankreich. Los Angeles (USA).
Schweden. Sarajewo und Grossbritannien

(S. 50) und beendet diesen Aufsatz
mit einem eindringlichen Hinweis auf
den am 6. Okt. 1981 ermordeten
ägyptischen Präsidenten Anwar el-Sadat.
der 1977 eine Friedensreise nach Israel
unternahm und 1979 auf dem Berg
Sinai den Grundstein für ein jüdisches.

311



Bibliographie

ein christliches und ein islamisches
Gotteshaus legte. Kuschel zitiert hier
den ehemaligen deutschen Bundeskanzler

Helmut Schmidt, der in jener
Zeit auf einer Nilreise mit Sadat religiöse

Fragen erörterte: «Sadats Friedenswille

entsprang dem Verständnis und
dem Respekt vor den Religionen der
anderen. Erst von ihm habe ich gelernt,
Lessings Parabel von den drei Ringen
voll zu begreifen. Sadat hat Lessing
wohl kaum gekannt, aber er hat
Lessings Mahnung nicht bedurft» (S. 52).

Am Schluss des Bandes kommt
Hans Küng zu Wort mit einem Artikel
«Weltfrieden - Weltreligionen -
Weltethos» (S. 155-171). Mit zupackender
und mitreissender Sprache beleuchtet
er die Unordnung der Welt, die
«Werteverwirrung» (S. 165. nach «Der Spiegel»,

9/93) und die «postmoderne
Beliebigkeit» (S. 166, Theo Sommer in
«Die Zeit», 21.5.93) unserer Gesellschaft.

Manchmal möchte man
allerdings z.B. als Historiker sagen: ja,
wenn das mit der Ordnung der Welt
immer so einfach gewesen wäre! Küng
zitiert «Fünf grosse Gebote der
Menschlichkeit», die in allen grossen Weltreligionen

gelten: «1. nicht töten (anderen
Schaden zufügen); 2. nicht lügen
(betrügen, Verträge brechen); 3. nicht stehlen

(Rechte anderer verletzen); 4. nicht

Unzucht treiben (Ehe brechen): 5. die
Eltern achten (Bedürftigen und Schwachen

helfen)» (S. 164) und die «Goldene

Regel» bei Konfuzius, im Judentum
und im Christentum (S. 168). Es geht
ihm «um das Bewusstwerden des
bereits Gemeinsamen zwischen den
Kulturen und Religionen, um eine Be-

wusstseinsbildung und von daher um
eine Bewusstseinsveränderung» (S.

169). Mit diesem Artikel wird die
praktische Konsequenz für das Hier und
Heute aus den vorhergehenden Beiträgen

gezogen.
Die beiden Tübinger Küng und

Kuschel betonen immer wieder, dass in
ihrem Denken das Bekenntnis zum
Christentum die zentrale Rolle spielt. Doch
wird dieses Bekenntnis immer wieder
relativiert durch die harte Kritik an der
Kirche, insbesondere ihrer eigenen
römisch-katholischen Kirche. Man fragt
sich, welches Christentum ist hier
gemeint, das von Christus auf uns
überkommene, oder das von Küng und
Kuschel gefundene? Doch der Ansatz,
christliche Inhalte nicht nur interkulturell,

sondern sozusagen als «religionsloses

Christentum» auch interreligiös
bewusst zu machen, ist sicher wichtig
und fruchtbar.

Ewald Kessler. Heidelberg

312


	Bibliographie

