Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)

Heft: 4

Artikel: Paradigmenwechsel? : Uberlegungen zum theologischen Umgang mit
neuen Partnerschaftsformen

Autor: Baumann, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404939

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Paradigmenwechsel?
Uberlegungen zum theologischen Umgang mit neuen
Partnerschaftsformen

Urs Baumann

«Obwohl von den Kirchen die besondere Bedeutung der Ehe fiir das
menschliche Zusammenleben immer wieder hervorgehoben wird», so be-
ginnt der Text, mit dem das Programm zur Internationalen Alt-Katholi-
schen Theologenkonferenz die diesjdhrige Thematik vorstellt, «sieht die
Realitit anders aus. Andere Formen der Lebensgestaltung wie Patchwork-
Familien, alleinerziehende Miitter und Viter, Singles, Living-apart-
together-Beziehungen und gleichgeschlechtliche Beziehungen sind in der
heutigen Gesellschaft selbstverstindlicher geworden und veriéndern den
Alltag der Menschen. Diese Realitidt wird von den Kirchen zwar mehr
oder weniger zur Kenntnis genommen, aber oft geschieht dies aus-
schliesslich in klagender Weise, wenn vom Zerfall traditioneller Werte
und Normen die Regel ist. Dies mag bis zu einem gewissen Grad gerecht-
fertigt sein, entfernt aber die Menschen zunehmend von der Kirche, wenn
diese nicht gleichzeitig auch versucht, konstruktiv iiber die verschiedenen
Beziehungsformen nachzudenken, eine Beziehungstheologie zur Lebens-
wirklichkeit der heutigen Gesellschaft zu entwerfen.»

Nun kommt hinzu, dass zum Beispiel in Deutschland — und andere
Lander werden folgen —am 1. August 2001 trotz erbitterten Widerstandes
der Kirchen und Wertkonservativen ein Gesetz in Kraft getreten ist, das
schwulen und lesbischen Paaren erlaubt, eine so genannte «eingetragene
Partnerschaft» vor dem Standesamt einzugehen. Sie raumt ihnen Rechte
und Pflichten analog einer Ehe ein. Die Gegner befiirchten, dass die tradi-
tionelle Institution von Ehe und Familie dadurch ausgehohlt und schwer
beschiddigt und damit die ohnehin augenfillige Krise dieser Lebensform
sehr zum Schaden der ganzen Gesellschaft noch verschirft werde. Das
fahrldssige und dumme, nicht selten aber ganz bewusst hinterhéltige und
diffamierende Gerede von der «Homoehe» hat zusitzlich zur Polarisie-
rung der Gesellschaft iiber dieser sozialpolitischen Frage gefiihrt und die
ohnehin noch schwach ausgebildete Toleranz gegeniiber Homosexuellen
in Mitleidenschaft gezogen. So haben wir es hier auf dieser Tagung mit
hochst brisanten Themen zu tun, von denen die einen das Paradies und
die anderen die Holle erwarten. Sicher 1st nur: Weder das eine noch das

IKZ 91 (2001) Seiten 249-273 249



Urs Baumann

andere wird eintreten. Aber die Lage ist ernst genug, dass sich Kirche und
Theologie jetzt endlich ernsthaft und nachhaltig offen mit diesen Fragen
auseinander setzen miissen.

Meine Aufgabe ist es, Ihnen dazu die notigen Impulse und Anstosse zu
geben. Ich mochte das in zwei grossen Schritten tun, indem ich in meinem
ersten Referat (I.) zundchst auf die historischen und soziologischen
Hintergriinde und Bedingungen eingehe. Sie bilden den Ausgangspunkt
und Rahmen, aber auch das kritische Potential. An ihm muss sich unsere
theologische Rede abarbeiten. Im zweiten Referat (II.) wird es vor allem
darum gehen, eine theologische und ethische Linie zu finden, die den
christlichen Kirchen erméglicht, das Anliegen Jesu ohne Abstriche und
falsche Kompromisse zu vertreten, doch gleichzeitig in einer Weise, die
hilfreich nach vorne weist und damit Menschen bei der Wahl der fiir sie
(moralisch) richtigen und geeigneten Lebensform eine echte Orientie-
rungshilfe gibt.

I. Menschliche Lebensformen im Wandel der Zeit

Wer heute davon iiberzeugt ist, dass Ehe und Familie als Institutionen
keine Auslaufmodelle sind und es um des Uberlebens von Gesellschaft,
Kultur und Staat willen besser auch nicht werden sollen, steht vor einem
vielschichtigen Begriindungsproblem. Erst recht, wenn er/sie ausserdem
als Christ/Christin der Uberzeugung ist, dass die lebenslange Bindung
zweier Menschen aneinander, dass die Gestaltung einer familialen Le-
bensgemeinschaft nicht nur sozial relativ zweckmassig ist, sondern dar-
tiber hinaus eine religiose Dimension hat, die fiir das Gelingen von Part-
nerschaft und Familie durchaus hilfreich sein kann. Tatsache ist ja: Vie-
le —und nicht nur junge Paare — sehen nicht mehr ein, warum sie ihre Be-
ziehung in die offentlich-rechtliche Form einer Ehe pressen sollen. Ehe,
meinen sie etwa, sei doch eher ein Zeichen dafiir, dass man sich nicht ganz
traut; wahre Liebe brauche solche dusseren Absicherungen nicht.

So betrachtet scheint es ein volliger Widerspruch zu diesem Trend zu
sein, wenn heute nach einem jahrzehntelangen Ringen um Toleranz und
Anerkennung schwule oder lesbische Paare es als grossen Erfolg wer-
ten, dass ithnen jetzt von Staates wegen die Moglichkeit einer eingetra-
genen Partnerschaft eingerdaumt wird, die ihnen in Analogie zum zivilen
Eherecht wichtige Gemeinschaftsrechte und -pflichten einrdaumt. Nicht
weniger interessant sind die Bemiihungen des Staates, einen juristischen
Schliissel zu entwickeln, der es moglich macht, nicht verheiratete

250



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

Lebenspartner und nichteheliche Familien zumindest in das institutio-
nelle Pflichtenheft einzubinden. Die Entwicklung des Kindschafts-
rechtes und die Regelung der Erziehungsverantwortung ist mittlerweile
in vielen Staaten soweit vorangeschritten, dass es fiir ein Kind jedenfalls
rechtlich kaum mehr von Belang ist, ob es formal ehelich oder nichtehe-
lich geboren wird. Stellen wir uns die lebenslange Diskriminierung und
Benachteiligung vor Augen, die unehelich Geborene — und ihre Miitter
—noch vor kaum mehr als einer Generation in Familie, Gesellschaft und
Kirche zu erleiden hatten, dann haben wir es hier mit nichts weniger als
einer eigentlichen sozialen Revolution zu tun. Damit scheint eine Ord-
nung zu zerfallen, die scheinbar seit unvordenklichen Zeiten gilt und die
ausserdem zum Urgestein christlicher, biblischer Lebensauffassung
ab initio zu gehoren scheint. Scheinr sage ich hier ganz bewusst, weil
dies genau der Punkt ist, der uns heute zu schaffen macht, bis hin zur
Frage, ob der Staat iiberhaupt befugt ist, das Unabinderliche abzuin-
dern.

Tatsache ist: Ehe und Familie sind keine unabdnderlichen Wirklich-
keiten, sondern waren und sind seit jeher in einem permanenten Wande!
begriffen. Doch das muss jetzt ndher erklart werden.

1. Partnerschaft, Ehe und Familie sind nicht unwandelbar!

Heute veridndern sich Lebenszusammenhénge und -strukturen, mit denen
gerade unsere abendldndische und christlich gepragte Kultur fast selbst-
verstdndlich den Charakter des Unabianderlichen, ja «Ewigen» verband.
Mehr als von irgendeiner anderen Institution haben die Menschen von Ehe
und Familie zu allen Zeiten soziale Kontinuitdt und 6konomische Stabi-
litat erwartet. Dies zeigt schon die Herkunft des Wortes «Ehe» aus dem
Rechtsbereich. Dudens Herkunftsworterbuch erklart:

«Aus dem umfassenden Sinn <Recht, Gesetz> des westgermanischen Wortes,
mittelhochdeutsch, ewe, althochdeutsch, altfriesisch ewa, altenglisch ae(w)
hat sich im Althochdeutschen und Altenglischen die Bedeutung <Ehe(vertrag)>
abgesondert, die eine der wichtigsten Institutionen des rechtlichen und sozia-
len Lebens heraushebt.»!

I Stichwort «Ehe», in: Duden Etymologie. Herkunftsworterbuch der deutschen
Sprache, bearbeitet von Giinther Drosdowski (Der grosse Duden 7), Mannheim (Bib-
liografisches Institut) 1963, 127.

251



Urs Baumann

Vermutlich steht der Rechtsbegriff seinerseits in Beziehung zum Wort
«ewa» (ewig, Ewigkeit), so dass die Vorstellung von etwas seit unvordenk-
lichen Zeiten Geltendem, Rechtmissigem, Gewohntem in das spétere Wort
«Ehe» einmiindet, wihrend die allgemeinere Bedeutung verloren geht.
«Ehe», so muss man diesen sprachgeschichtlichen Vorgang wohl verstehen,
erschien als der Inbegriff von Recht und Gesetz liberhaupt: «ehelichen»
bedeutet im Ursprung also nichts anderes als «gesetzmissig» (verbinden).

Beschiftigen wir uns freilich ndher mit dem Phénomen des sozialen
Wandels und blicken wir ausserdem iiber den Rand unserer eigenen
Kultur hinaus, ergibt sich ein ganz anderes Bild. Der interkulturelle
Vergleich zeigt: Es gibt signifikant unterschiedliche Verwirklichungs-
formen von Verwandtschaft, Familiengemeinschaft und Ehe nicht nur in
den vergangenen Kulturepochen, sondern ebenso in der heutigen Welt-
gesellschaft. Auch im Blick auf die Bibel und die Theologie haben wir mit
einer doppelten Geschichtlichkeit beziechungsweise Abhingigkeit — der
Autoren einerseits und der jeweiligen Interpreten andererseits — zu
rechnen.

Die Ausgangsthese lautet deshalb: Sozialanthropologisch betrachtet gibt
es kein unverinderliches «Wesen» von Ehe und Familie: «Was als <natiir-
lich> gilt, ist notwendigerweise stets das Produkt kultureller Normen...
Was eine Kultur als <natiirlich> betrachtet, darf sie nicht als vom Natur-
gesetz hergeleitet beanspruchen. Es gibt nicht die natiirliche Eheform>».2
Den empirischen Beweis, so der katholische Religionssoziologe Franz
Xaver Kaufmann, liefern wir selbst.?

Als Glieder der euro-amerikanischen Kulturgemeinschaft wirken auf
uns ausserdem die Folgen eines dreifachen Vorverstindnisses nach:

1. Wir verstehen unter «Familie» spontan die Kernfamilie. Das heisst:
Die durchschnittliche Familie lebt nach unserer Vorstellung in einem
selbstdndigen gemeinsamen Haushalt ohne Dritte; sie ist eine Zwei-
Generationen-Familie mit den «geschlechts- und generationentypisch
definierten Rollen: Vater/Mann, Mutter/Frau, Tochter/Schwester und
Sohn/Bruder»4; sie ist eine Eltern-Geschwister-Familie.

2 Franz Xaver Kaufmann, Ehe in sozialanthropologischer Sicht, in: Franz Bockle/
Emst-Wolfgang Bockenforde (Hg.), Das Naturrecht im Disput, Diisseldorf (Patmos)
1966, 15-60, hier 26.

3 Franz Xaver Kaufmann, Art. «Ehe und Familie. II. Sozialwissenschaftlich», in:
Staatslexiken 2, Freiburg {Herder) 71986, 96-118.

4 F. X. Kaufmann, Ehe und Familie [wie Fn. 3], 102.

252



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

2. Immer noch geistert durch kirchliche Verlautbarungen die stillschwei-
gende Annahme, das europdisch-biirgerliche Modell von Ehe, Familie
und verwandtschaftlichen Beziehungen, das die Vorstellungen etwa von
1850-1960 beherrschte, sei das narurrechtliche, das heisst im Wesen
menschlicher Geschlechtlichkeit und Sozialitidt angelegte. Es habe nicht
nur fiir unsere eigene Sozialgeschichte universelle Bedeutung, sondern
sei iiber unseren Kultur- und Geschichtskreis hinaus normierend.

3. Theologisch halten nach wie vor viele das Modell der monogamen
Kleinfamilie fiir das der christlich-biblischen Vorstellung addquateste
(obwohl es sich dort ja kaum nachweisen ldsst). Das christliche Plus
wird traditionell in der neutestamentlichen Betonung der Unaufiis-
lichkeit gesehen, die man gemiss Mt 19,8 — der beriihmten Eheschei-
dungsstelle — als Riickkehr zur urspriinglichen gottlich-natiirlichen
Schopfungsordnung verstehen soll. Nichtmonogame Sozialisations-
formen von Ehe und Familie konnten nach dieser Vorstellung jeden-
falls nicht verchristlicht werden.

Tatsédchlich treffen die drei Annahmen aber lediglich fiir unseren eige-
nen begrenzten Kulturraum zu; sie beschreiben nur unsere eigene gegen-
wirtige Situation und auch diese nur ungenau. Der interkulturelle Ver-
gleich fiihrt uns nimlich folgenden Tatbestand vor Augen: Die sozialen
Erfordernisse und Sachzwiinge, die in allen menschlichen Kulturgemein-
schaften zur Entwicklung familialer Strukturen und Normen fiihrten (zum
Beispiel: Sicherung und Pflege des Nachwuchses, Regulierung der Sexu-
albeziehungen und Geschlechterrollen, Regelung der Familienzugehorig-
keit) konnen durchaus auf verschiedene Weise erfiillt werden. Tatséchlich
kann das Gewicht, das der sozialen Einheit von Eltern und Kindern zu-
kommt, und auch der Grad der Selbstidndigkeit dieser sozialen Zelle unter-
schiedlich eingeschitzt werden. Die «vier Strukturprinzipien», die sich in
allen Familienverfassungen wiederfinden und diese iiberhaupt vergleich-
bar machen: Abstammung, Ehe, Wohnort und Besitz, konnen auf vielfalti-
ge Weise sinnvoll miteinander kombiniert werden.> «Vorherrschend ist
dabei», nach Franz Xaver Kaufmann,

«das Interesse an der Aufrechterhaltung einer sozialen Ordnung, die die Kon-
kurrenz um Geschlechtspartner ausschliesst und dem Nachwuchs eindeutige
Positionen zuweist. In diesem Sinne sind in fast allen Kulturen geschlechtli-
che Dauerpartnerschaften ausgezeichnet, wie wir sie mit dem Namen <Ehe>

> Ebd.

253



Urs Baumann

kennzeichnen. Dagegen bestehen hinsichtlich der weiteren Regulierung er-
laubter und verbotener Geschlechtsbeziehungen grosse Unterschiede. Die
nach der christlichen Sittenlehre geforderte strenge Monogamie bei volliger
Diskriminierung vor- oder nebenehelicher Geschlechtsbeziehungen stellt im
interkulturellen Vergleich die Ausnahme dar (G. P. Murdock). ... Im statisti-
schen Durchschnitt herrscht die Monogamie fast iiberall vor, ... es scheint je-
doch fragwiirdig, der Monogamie eine besondere Urspriinglichkeit oder <Na-
tiirlichkeit> zuzumessen.»®

Was folgt daraus? Zunichst dies: Ehe und Familie begegnen uns in der
Welt des Menschen niemals als «natiirliche », sondern stets als «kultiirliche »
Institution. Phidnomenologisch zeigt sich die Familie als vielfiltig wandel-
bares Instrument soziokultureller Normierung, das in erster Linie das Uber-
leben und den Besitzstand der Sozialgemeinschaft sichern soll, indem es die
Geschlechterbeziehungen regelt und institutionalisiert. Das entscheidende
Kriterium fiir das Verstdndnis und die Ausgestaltung dieses Lebensbereichs
ist mit anderen Worten nicht der ethische oder religids-spirituelle Sinnge-
halt, sondern die soziale Zweckmdissigkeit. Welches Familienleitbild
schliesslich von einer bestimmten Kultur als richtig und dem gemeinen
Wohl forderlich gewertet wird, steht tatsdchlich in einem inneren Entspre-
chungsverhdltnis zum Gesamtbild einer Gesellschaft. Deshalb ist es «nicht
moglich, eine eindeutige Kausalbezichung festzustellen, also Familie als
das <Produkt der gesellschaftlichen Verhiltnisse> oder aber als <Keimzelle»
aller anderen Sozialverhiltnisse zu bezeichnen. ... Behauptungen iiber einen
Urzustand bleiben (deshalb) notwendigerweise spekulativ.»’

Das bedeutet zwar nicht, dass Ehe und Familie iiberhaupt kein (ge-
schopfliches) Wesen vorgegeben wire, wohl aber, dass sich dafiir nur all-
gemeinste Fundamentalaussagen gewinnen lassen. Allerdings: Bei aller
Vielfalt haben wir es niemals mit Beliebigkeiten zu tun. Vielmehr antwor-
ten die unterschiedlichen Sozialmodelle von Partnerschaft, Ehe und Fa-
milie, denen wir in Geschichte und Gegenwart begegnen, stets auf ganz
bestimmte Lebensumstinde und werden genau so lange — aber auch nicht
langer! — als verbindlich und zweckmdssig erfahren, als sie ihre Gemein-
schaftsaufgabe erfiillen. Partnerschaft, Ehe und Familie, ja der Bereich der
Sexualitit tiberhaupt, sind de facto in hohem Masse Angelegenheit der so-
zialen Gestaltungsfreiheit und sozialen Verantwortung, welche der Ge-

¢ A.a.O., 101, vgl. George Peter Murdock, Social Structure, New York (Free
Press) 1949.
7 A.a.0., 103.

254



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

sellschaft aufgegeben sind, und sie konnen/miissen je nach den sozio-6ko-
nomischen Rahmenbedingungen offensichtlich unterschiedlich konkreti-
siert und normiert werden. Ehe und Familie sind mit anderen Worten, zu-
nichst jedenfalls, schlicht eine soziale Zweckerfindung. lhre religitse
Ausdeutung und Sinnfiillung hat in jedem Fall eine zwar nicht unwichti-
ge, aber eindeutig sekundidre Bedeutung und Funktion.

2. Christliche Ehe in der Geschichte

Von keinen anderen Zusammenhingen haben wir auszugehen, wenn wir
uns mit der Wirklichkeit und Theologie von Ehe und Familie im Umkreis
christlicher Weltanschauung und Lebenspraxis beschiftigen. In dieser Si-
tuation ist es hilfreich zu wissen, dass auch das christliche beziehungs-
weise kirchliche Verstindnis von Ehe und Familie nicht auf eindeutige,
unverriickbare und unveridnderliche dogmatische oder biblische Vorgaben
zuriickgreift. Denn: Von Anfang an stand das Christentum unterschied-
lichen Sozialkonzepten gegeniiber:

— dem jiidischen zundchst, das im Prinzip immer noch dem Modell der
Kaufehe nahe kam, Polygamie grundsitzlich nicht ausschloss und je-
denfalls ungebrochen patriarchalisch dominiert war;

— dem rémischen dann, das im Wesentlichen den Ehewillen des Paares
als massgeblichen Rechtsgrund betrachtete und bei dem die Frau
weiterhin Mitglied ihres Klans blieb (Konsensehe). Daneben gab es
die offentliche Rechtform des dauernden Konkubinats beziehungs-
weise Kontuberniums fiir «kEhen» zwischen und mit Unfreien, die kein
unumschrinktes Heiratsrecht besassen;

— schliesslich kam im Zuge der Volkerwanderung das germanische hin-
zu, das die Ehe liberwiegend als Sippenvertrag betrachtete, mit dem ei-
ne «Handdnderung» der Braut verbunden war, durch die das Vor-
mundschaftsrecht (mundium) iiber sie vom Brautvater auf den Ehe-
mann iibertragen wurde.

Faktum ist: Die alte Kirche entwickelte bis zum Mittelalter keine ei-
genstindigen Konzepte, sondern beschrankte sich darauf, ihre Anhdnger
zu motivieren, sich innerhalb der jeweiligen sozialen Gegebenheiten als
Christen zu bewihren. Von Anfang an aber spielten drei Anliegen eine
zentrale Rolle:

— die Freiheit des Eheentscheides: Die Ehe ist das Ergebnis der freien
und personalen Entscheidung der Partner; darum muss die Freiheit des
Ehekonsenses unbedingt geschiitzt werden;

255



Urs Baumann

— die unbedingte Treue der Gatten, die ihre Liebe auch als Verpflichtung
vor Gott sehen sollen;

— der Ehebund als Hinweiszeichen und Verpflichtung auf Gottes Bund
mit den Menschen.

Die letzten beiden Desiderate hatte als erster Augustinus von Hippo
(354-430) in Blick auf die beriihmte Haustafel fiir die Eheleute im
Epheserbrief (Eph 5,21-33) herausgearbeitet. Er entdeckte in Vers 25f.
einen Zusammenhang zwischen dem ehelichen Treueversprechen und dem
Taufversprechen der Partner. So verstand Augustin das Eheversprechen
in Analogie zur Taufe als eine unwiderrufliche «heilige Verpflichtung»
(sacramentum) gegeniiber Gott. Das Eheleben von Christen, so dachte
Augustin, sollte sich aber nicht nur (passiv) als Priifstein und Zeugnis des
Glaubens an Jesus Christus verstehen, sondern dariiber hinaus Hinweiszei-
chen auf das Mysterium der Erlosung selbst sein. Augustin betrachtete die
Ehe deshalb in einem doppelten Sinn als sacramentum: Sacramentum war
fir ihn nach innen das unaufloslich-heilige Band (vinculum), das christli-
che Gatten vor Gott verpflichtete; nach aussen aber, in die umfassende
Glaubensgemeinschaft hinein, wirkte die gelebte Unaufloslichkeit selbst
als «sakramentales Heilszeichen» (sacramentum signum).

Aber es waren nicht Augustins hehre Gedanken iiber die Glaubens-
dimension, die heilige Verpflichtung christlicher Ehe, welche der Ehe zur
Anerkennung als Sakrament der Kirche verhalfen; vielmehr wurde die
Trauung im Bewusstsein der Glaubigen allméahlich zu einem Ereignis, fiir
das man sich den Segen der Kirche wiinschte. Erst viel spiter, konkret
vom 2. Jahrhundert an, riickt die Eheschliessung selbst in die Nihe amt-
lich-sakramentalen Handelns.

Es ist eine oft verdridngte historische Tatsache®, dass die Christen die
Eheschliessung selbst lange Zeit iiberhaupt nicht als Angelegenheit der
Kirche empfanden. So ging zum Beispiel noch die Synode zu Elvira im
4. Jahrhundert selbstverstindlich davon aus, dass Christen ihre Ehen ge-
nau so schliessen wie die Heiden. Das heisst, die alte Kirche betrachtete
die Eheschliessung als familidire Angelegenheit. Die Hochzeit selbst wur-
de nach den jeweiligen Landessitten im Familienkreis vollzogen, die
hdusliche Trauung daher unwidersprochen als «weltliche» Angelegenheit
betrachtet. Man hielt sich beim Eheabschiuss an das weltliche Recht. Ob-
wohl sich schon sehr friih der Brauch eingebiirgert hatte, die Kirche um ih-

8 Vgl. Urs Baumann, Die Ehe — ein Sakrament?, Ziirich (Benziger) 1988,
168-179, 205-226.

256



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

ren Segen fiir die Neuvermihlten zu bitten, wurde die Eheschliessung
selbst nicht als spezifisch kirchlicher Akt verstanden. Der segnende Pries-
ter war tatsdchlich mehr Gast als Handelnder bei der Hochzeitsfeier.

Allein der Konsens, der Ehewille des Brautpaares, begriindete nach
Auffassung des geltenden romischen Zivilrechts rechtlich eine Ehe. So
scharfte Nikolaus I. (858—867), einer der bedeutendsten romischen Pépste
im friihen Mittelalter, in einem Schreiben an die Bulgaren das Konsens-
prinzip nachdriicklich ein: Sowohl die familidren als auch die kirchlichen
Zeremonien hitten nur begleitenden Charakter. Es ging Nikolaus in erster
Linie darum, den kirchlichen Ritus entschieden und konsequent in den
Dienst der Entfaltung der theologischen und spirituellen Bedeutung der
Eheschliessung zu stellen, um auf diese Weise das christliche Anliegen der
freien Partnerwahl deutlicher gegen die handfesten familidren Interessen
abzugrenzen, die gerade in den hoheren Schichten der germanischen und
slawischen Adelsgesellschaft das Heiratsverhalten dominierten.

Im Sinn dieses spirituellen Anliegens entwickelte sich aus der schlichten
Ehesegnung ein immer reicheres kirchliches Trauungsritual, das zumindest
in der Stadt Rom seit dem 4. Jahrhundert mit einer héduslichen Eucharistie-
feier verbunden werden konnte, der Brautmesse. Allerdings: Die Trauungs-
zeremonie blieb immer eine freiwillige Angelegenheit. Ja, wegen ihres
«profanen» Gehalts durfte sie lange Zeit nur in der Vorhalle der Kirche voll-
zogen werden, und auch als sie spiter in den Kirchenraum verlegt und in die
Brautmesse integriert wurde, behielt sie ihren freiwilligen Charakter. Daran
anderte sich auch nichts, als nach dem 10. Jahrhundert der Ritus der Eheseg-
nung zu einer rechtsverbindlichen, kirchenoffentlichen Eheschliessungs-
zeremonie umgestaltet wurde. Die kirchliche Giiltigkeit der privatrechtlich,
das heisst nach familiirem Brauch vom Brautvater selbst zusammengegebe-
nen Ehen wurde davon nicht beriihrt. Ja, die Kirche verweigerte Paaren, die
keinen «einwandfreien» christlichen Lebenswandel fiihrten, schon zu-
sammenlebten oder verwitwet waren — unbeschadet der rechtlichen Giiltig-
keit dieser Ehen! —, ausdriicklich die kirchliche Trauung. Dies ist umso
erstaunlicher, als die mittelalterliche Theologie den Ritus der Ehesegnung ja
seit der Wende zum 12. Jahrhundert zu den Sakramenten zihlte.

Hinzu kommt nun noch, dass es in der mittelalterlichen Kirche nach
dem Zusammenbruch des romischen Rechtssystems keine einheitliche
Auffassung mehr davon gab, wie eine rechtsverbindliche Ehe iliberhaupt
zustande kam und worin der Akt der Eheschliessung bestand. Aus der fak-
tischen Dreiteilung der Eheschliessung in Verlobung, Hochzeit und Bene-
diktion ergaben sich komplizierte rechtliche Fragen: Von welchem Zeit-

257



Urs Baumann

punkt an war eine Ehe als endgiiltig und rechtskriftig geschlossen zu be-
trachten? Wodurch kam eine Ehe zustande?

Tatsdchlich lag der Fall noch komplizierter: Neben der «Hochform»
der Ehe gab es so genannte «Friedel-Ehen». Sie waren urspriinglich die
Eheform der Besitzlosen. Ohne Mitgift konnte kein Familienvertrag ge-
schlossen werden, und ohne Besitz war auch der viterliche Vormund-
schaftsanspruch tiber die Tochter wertlos. Sozialgeschichtlich ist vor al-
lem bedeutsam: Die mitgift-«freien» und damit vormundschaftsfreien
Friedel-Ehen beruhten allein auf dem persénlichen Ehewillen und dem
Faktum einer nachweislich bestehenden Lebensgemeinschaft von Frau
und Mann. Die mittelalterliche Kirche begiinstigte diese Eheform, die ih-
rem durch das rémische Recht gepriagten Eheverstandnis nédher stand, als
das familienrechtliche System germanischer Provenienz, ja, sie machte
die Konsensehe faktisch zur Normalform, eine Entscheidung, die auf die
gesellschaftliche und die sozialrechtliche Entwicklung des Abendlandes
schliesslich erheblichen Einfluss gewinnen sollte.

Die Option fiir das Konsensprinzip ist nun gerade fiir die Beurteilung
der heutigen Situation von Partnerschaft, Ehe und Familie keineswegs le-
diglich von historischer Bedeutung. Vielmehr ergibt der historische Be-
fund unzweifelhaft: Die Kirche hat lange Zeit neben dem offiziellen Ehe-
modell faktisch verschiedene Formen des informellen Zusammenlebens
von Mann und Frau zumindest toleriert.

Allerdings entwickelte sich aus dieser Toleranz ein soziales Problem,
das Krebsiibel der heimlichen (klandestinen) Ehen, das faktisch erst das
Konzil von Trient 1563 durch die Einfiihrung der kirchlichen Formpflicht
in den Griff bekam. Luther verfiigte aus demselben Grund, Paare sollten
nicht ohne elterliche Erlaubnis eine rechtsgiiltige Ehe eingehen konnen.

Seit dem friankischen Nationalkonzil von Verneuil (755) hatte die Kir-
che sich wiederholt veranlasst gesehen, auf eine dffentliche, rechtlich
greifbare Eheschliessungsform zu dringen. Karl der Grosse etwa versuch-
te, die Priester zu verpflichten, als eine Art Zivilstandsbeamte vor der Hei-
rat ein Eheexamen durchzufiihren, um die Frage nach moglichen Ehehin-
dernissen abzukldren. Der Erfolg war missig. Nach wie vor stand es ndm-
lich im Ermessen der Brautleute, ihre Eheschliessung dem Segen der Kir-
che zu unterstellen.

Man behalf sich kirchlicherseits mit einem Kunstgriff. Um 845 erklir-
te Rom mit Verweis auf die so genannten pseudo-isidorischen Dekretalien
-- eine lange nicht erkannte Filschung — erstmals die offentliche Ehe-
schliessung vor dem Priester als fiir Christen strikt verpflichtend. Die

258



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

kirchliche Trauung wird damit zum Eheschliessungsritus. «Struktur und
Leben der mittelalterlichen Gesellschaft» werden von da an «durch das
Recht der Kirche geregelt, das die Theologie inspiriert»®. Recht und The-
ologie bilden nun immer mehr eine nicht unproblematische Symbiose.

Die theologischen Folgen des Verkirchlichungsprozesses lassen sich in
zwei Sitze zusammenfassen: Die kirchliche Trauung wird verpflichtend
vorgeschrieben, und gleichzeitig wird die urspriinglich zivile beziehungs-
weise familienrechtliche Eheschliessungsform in das Kirchenrecht iiber-
nommen. Eine Ehe ist nicht mehr durch den schlichten Umstand christlich
und kirchlich, dass zwei Getaufte sie eingehen, sondern insofern, als sie
den kirchlichen Vorschriften gemiss kirchlich geschlossen ist und von der
Kirche als kanonisch «giiltig» anerkannt wird.

Philippe Ari¢s macht in diesem Zusammenhang zu Recht auf den tief
greifenden Mentalititswandel aufmerksam, der in der allmihlichen Verla-
gerung der hauslichen Eheschliessung aus dem Bereich von Kammer und
Bett vor die Kirchentiiren und schliesslich in das Innere des Kirchenraums
zum Ausdruck kommt. Im Blick auf die Ehe der einfachen Leute stellt
Arigs fest:

«Im 9. und 10. Jahrhundert beschriinkte sich der Priester auf die Segnung
des Brautbetts und der Brautleute, die darin lagen. Vom 12. Jahrhundert an
wird die vormals nebensichliche Rolle des Geistlichen immer wichtiger
und zentraler. Die Zeremonie an den Kirchentiiren besteht seit dem 13. oder
14. Jahrhundert aus zwei wohlunterschiedenen Teilen, deren einer, und
zwar der in der zeitlichen Abfolge zweite, dem traditionellen, zentralen und
ehedem einzigen Akt der Eheschliessung entspricht: der donatio puellae.
Zunichst iibergeben die Eltern der Braut sie dem Priester, der sie seinerseits
dann dem Briutigam iibergibt. In einer zweiten Phase {ibernimmt der Pries-
ter die einstige Aufgabe des Brautvaters und legt die Hénde der Brautleute
ineinander: die dextrarum junctio. Zwischen dem 14. und dem 16. Jahr-
hundert erfahrt diese zentrale Geste der dextrarum junctio einen Bedeu-
tungswandel, der auch die Rolle des Priesters verindert. Sie bedeutet nun
nicht mehr die traditio puellae, sondern die wechselseitige Hingabe und
Bindung der Brautleute.»!0

Dieser letzte Entwicklungsschritt ist sozial und kulturgeschichtlich be-
trachtet in der Tat ein bedeutsamer Beitrag der Kirche zur Emanzipation

® Gabriel Le Bras, Le mariage dans la théologie et le droit de I’Eglise du XI¢ au
XIIIe siecle, in: CLM 11 (1968) 191-202, hier 191.

10 Philippe Ariés, Die unauflosliche Ehe, in: ders. (Hg.), Die Masken des Begeh-
rens und die Metamorphosen der Sinnlichkeit. Zur Geschichte der Sexualitdt im
Abendland, Frankfurt a.M. (Fischer) 1984, 176196, hier 192f.

259



Urs Baumann

der mittelalterlichen Gesellschaft. Denn nach der vorherrschenden Mei-
nung der scholastischen Theologen haben — anders als bei den anderen
sakramentalen Riten — die Brautleute selbst als «Spender» der Ehe zu gel-
ten. Die kirchliche Trauliturgie sanktioniert damit gewissermassen die
fortschrittlichere romische Auffassung der Konsensehe, indem sie das
Recht auf freie Partnerwahl gegeniiber familidren und gesellschaftlichen
Ubergriffen religiés in Schutz nimmt. Dem Schutz dieses Rechtes dient
auch die Anweisung an die zustdndigen Pfarrer, durch ein kirchliches
«Brautexamen» die Freiwilligkeit des Ehekonsenses sicherzustellen.
Schliesslich wird die Konsensabgabe, das feierliche Ja-Wort der Braut-
leute, zum eigentlichen «Mittel und Angelpunkt der Zeremonie» und
nimmt «deren gesamten Symbolgehalt in sich auf»!!.

Das Interesse der mittelalterlichen Theologie verschob sich in der Fol-
ge von der Zeremonie der Eheeinsegnung auf den Rechtsakt der Ehe-
schliessung beziehungsweise den Austausch des Ja-Wortes, der jetzt als
das siebente Sakrament der Kirche verstanden wurde. Damit stand nicht
mehr das pastorale Anliegen, wie Mann und Frau die spirituelle Dimen-
sion ihrer Ehe verkiindigt und vermittelt werden sollte, im Zentrum des
Geschehens, sondern das juristische Interesse an der kirchenrechtlichen
Dokumentierbarkeit des Ehevertrags. Je mehr allerdings der rechtliche
Akt der Eheschliessung mit dem Vollzug des Sakramentes in eins gesetzt
wurde, um so mehr dringten die kanonistischen Aspekte der Ehe in den
Vordergrund. Die Funktion des Amtstridgers konzentrierte (und reduzier-
te) sich zunehmend auf die notarielle Entgegennahme des Ja-Worts der
Brautleute fiir die Kirche: den giiltigen Ehevertrag. Die urspriinglich
zentrale sakramentale Symbol- und Segenshandlung verkiimmerte zum
begleitenden, notfalls sogar verzichtbaren Ritus.

Die vom Konzil von Trient beschlossene kirchliche Formpflicht ver-
starkte noch den Trend zur Verrechtlichung des Eheverstandnisses. Im
Kampf gegen die Einfiihrung der obligatorischen Ziviltrauung als alterna-
tive oder staatlich vorgeschriebene Eheschliessungsform wurde schliess-
lich der Jurisdiktionsanspruch der Kirche im 19. Jahrhunderts polemisch
zum Anspruch auf alleinige Rechtszustiandigkeit fiir die Ehen der Getauf-
ten ausgeweitet. Die romische Kurie versuchte, die Beschrinkung des
kirchlichen Einflusses durch den sakularen Staat damit zu unterlaufen, dass
sie zivil geschlossene Ehen rundweg fiir null und nichtig erklarte; eine Zi-
vilehe war danach nichts anderes als ein Konkubinat. Man begriindete die-

1 Ebd., 193.

260



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

se Auffassung kirchenrechtlich damit, dass Katholiken aufgrund der Tau-
fe keine giiltige Ehe schliessen konnten, die nicht automatisch Sakrament
(eo ipso sacramentum) und damit gleichzeitig dem Kirchenrecht unter-
stellt sei'2. Die pdpstlichen Lehr- und Rechtsentfaltungen des 19. und 20.
Jahrhunderts setzen in der Folge das Ehesakrament faktisch mit dem Ehe-
vertrag gleich.

Erst das Zweite Vatikanische Konzil hat diese einseitig rechtliche Sicht
wieder ein stiickweit zuriickgenommen. Die «Pastorale Konstitution iiber
die Kirche in der Welt von heute» stellt die Ehe und das Ehesakrament
vorrangig in den Horizont der Bundes- und Freundschaftszusage Gottes
und gibt dieser Lebensform damit ihre spirituelle Bedeutung zuriick.
Allerdings bleibt der Blick des Konzils eingeschrinkt auf die traditionel-
le, biirgerliche Eheform, die stillschweigend als die schopfungsgemisse
Eheform vorausgesetzt wird. Alternative Formen der Geschlechtsgemein-
schaft oder gar gleichgeschlechtliche Lebensgemeinschaften stehen weit
ausserhalb des Interesses und der Denkmoglichkeiten des Konzils der
Sechzigerjahre. Auch das apostolische Schreiben «Familiaris Consortio»
Papst Johannes Paul II. von 198113, das insgesamt die bisher umfang-
reichste Ausserung der rémisch-katholischen Kirche zum Thema dar-
stellt, zeigt zwar einiges pastorales Verstdndnis fiir «irreguldre» Partner-
schaftssituationen, aber keine gangbaren Losungsansitze.

Das Problem besteht darin, dass Ehe und Familie faktisch synonym als
Doppelbegriff gebraucht werden. Ehe wurde und wird fast ausschliesslich
von der Familie her definiert. An diesem Umstand hingt tatsachlich die gan-
ze Moral, das ganze Recht von Partnerschaft und Sexualitit und damit
selbstverstandlich umso mehr die Frage nach alternativen Lebensgemein-
schaften. An diesem Punkt mochte ich in meinem zweiten Referat ansetzen.

II. Kirche und Sexualitat

Mit drei Feststellungen oder Thesen hatten wir uns im ersten Referat aus-

einander zu setzen:

1. Ehe und Familie sind keine unabénderlichen Wirklichkeiten, sondern
soziale Zweckerfindungen. Seit jeher sind sie in einem permanenten
institutionellen und rechtlichen Prozess der Anpassung an die Not-
wendigkeiten und Erfordernisse des kulturellen Uberlebens begriffen.

12 Can. 1012 § 2 CIC/1917; Can. 1055 § 2 CIC/1983.

13 Apostolisches Schreiben Familiaris Consortio von Papst Johannes Paul II.
tiber die Aufgaben der christlichen Familie in der Welt von heute, hg. vom Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1981.

261



Urs Baumann

2. Von Anfang an stand auch das Christentum unterschiedlichen Sozialkon-
zepten gegeniiber. Es gibt nicht die natiirliche oder christliche Eheform.

3. Die Kirche hat lange Zeit neben dem offiziellen Ehemodell faktisch
verschiedene Formen des informellen Zusammenlebens von Mann
und Frau (contubernium, Friedelehe) zumindest toleriert.

Heute aber haben wir es ausserdem mit einem eigentlichen Paradig-
menwechsel im Eheverstdndnis zu tun. Die gesellschaftlichen Einstellun-
gen gegeniiber Liebe, Partnerschaft und Ehe haben sich tief greifend ge-
wandelt und wirken sich jetzt zunehmend auch auf die Gesetzgebung aus.
Trotzdem: wenn sich heute — mit mehr oder weniger Erfolg — alternative
Lebensformen herausbilden, so ist diese Entwicklung weder im interkul-
turellen Vergleich noch sozialgeschichtlich betrachtet etwas Einmaliges.
Allerdings: In allen Epochen und Kulturraumen spielte die soziale Rege-
lung der Geschlechts- und Verwandtschaftsbeziehungen stets eine lebens-
wichtige Rolle. Trotz aller Unterschiedlichkeit der Formen ist uns keine
Gesellschaft bekannt, die ohne irgendeine institutionelle und sozialrecht-
liche Ordnung dieser Belange ausgekommen wire. Niemals handelt es
sich dabei — bei aller Vielfalt — um Beliebigkeiten. So ist auch heute zu
vermuten, dass der gegenwirtige Wandel zumindest einen zweckmissi-
gen Versuch darstellt, auf die veridnderten Lebensumstédnde in der «post-
modernen» Gesellschaft zu reagieren. Auf die Problematik, die sich dar-
aus ergibt, mochte ich in meinem zweiten Beitrag eingehen.

1. Die Frage nach dem Interesse der Kirche

Der soziale Wandel und die tief gehenden Verdnderungen in der ethischen
und praktischen Beurteilung des vor- beziehungsweise nichtehelichen
oder gar nichtheterosexuellen Zusammenlebens driickt eine gewaltige so-
ziale und religios-politische Spannung aus. Ist die Ehe am Ende, oder steht
am Ende doch wieder die Ehe? In der gesellschaftlichen und politischen
Diskussion pro und contra Gleichstellung nichtehelicher Gemeinschaften
mit Ehen beziehungsweise die Ubertragung ehelicher Rechte und Pflich-
ten auf eingetragene schwule oder lesbische Lebensgemeinschaften schei-
nen die Kirchen nicht eben die besten Karten zu haben. Was 1st, wenn man
nach dem genuin christlichen Anliegen fragt, eigentlich die Aufgabe einer
nicht nur beziehungspiddagogisch, sondern auch religids und spirituell
«richtigen» und «passenden» pastoralen Begleitung? Es geht hier in der
Tat auch fiir die Kirche um entscheidende soziale Weichenstellungen,
deren Tragweite fiir die soziale Zukunft des gesellschaftlichen Zu-
sammenlebens kaum abzusehen ist.

262



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

In Frage steht erstens, ob das Christentum iiberhaupt Alternativen an-
bieten kann, die einer ja nur noch zum Teil christlich geprigten Gesell-
schaft helfen konnen, «das ganz normale Chaos der Liebe» — wie Ulrich
Beck und Elisabeth Beck-Gernsheim die gegenwirtige Situation auf der
sozialen Beziehungsebene bedeutungsvoll charakterisieren — sinnvoll und
sozialvertraglich neu zu ordnen. Die zweite Frage lautet: Ist in unserer
immer noch christlich gepriagten Gesellschaft die «christliche Ehe» tat-
sdchlich das notwendige, ja einzige wirkliche Gegenmodell? Ist es ausge-
macht, dass fiir das Christentum aus zwingenden theologischen Griinden
allein die rechtlich geschlossene Ehe als legitime Form der Geschlechts-
gemeinschaft in Frage kommen kann?

Wir stehen mit diesen Fragen in der Tat vor einem alten Dilemma des
gesamten westlichen Christentums: Wie verhalten sich Welt und Glaube,
Gesellschaft und Religion, Staat und Kirche zueinander? Ist Ehe (in
kontroverstheologischer Uberspitzung gesagt) «nur» ein weltlich Ding
und geht als Institution des sozialen Zusammenlebens die Kirche nichts
an, oder ist sie «nur» ein Sakrament und geht deshalb, weil sie eine
religiose Sache ist, den Staat nichts an? Ich gehe hier von der Uberzeu-
gung aus, dass das Evangelium und umso mehr die Kirche um der Men-
schen willen da ist und deshalb im Dienste der menschlichen Lebensge-
meinschaft steht und nicht umgekehrt.

Von hier aus stellt sich die Frage nach dem vordringlichen Interesse, wel-
ches das Verhalten von Gesellschaft und Kirche gegeniiber Partnerschaft,
Ehe und Familie leiten soll. Historisch betrachtet bestimmten zumindest
vordergriindig Interessen der 6ffentlichen Moral und Wohlanstindigkeit so-
wohl das kirchliche als auch das zivilrechtliche Handeln gegeniiber diesem
Lebensbereich. Ja, bis heute dreht es sich — auch wenn sich die gesellschaft-
lichen Verhiltnisse grundlegend geéndert haben — am Ende insgeheim doch
darum, wem es «moralisch erlaubt» ist oder sein soll zusammenzuleben und
wem nicht. Dieses «moralische» Interesse scheint auch heute die 6ffentliche
Debatte mehr zu bestimmen als sozial-praktische Uberlegungen.

Ist es nicht schon provozierend zu behaupten, dass genau diese Morali-
sierung — in deren Hintergrund eine seit der Antike mit dem Christentum
theologisch weiterkolportierte und erst spit reflektierte Lustfeindlichkeit
und Verdichtigung des Sexuellen — heute das eigentliche Problem fiir die
Hilflosigkeit der Kirchen gegeniiber dem gewandelten Verstdndnis von
Liebe, Partnerschaft und Sexualitét ist? Worin genau besteht aber das Pro-
blem?

263



Urs Baumann

2. Differenzierungen
a. Funktionswandel von Ehe und Familie

Als Folge der Verdnderung der sozio-6konomischen Rahmenbedingungen

— 0konomische Unabhingigkeit von der Herkunftsfamilie, soziale Selbst-

standigkeit, Emanzipation von Eltern und Sippe, Zunahme der emotiona-

len Intensitét und Intimitédt der Beziehung, Moglichkeit der Liebesheirat —
hat sich nicht nur der private Lebensstil in Partnerschaft, Ehe und Familie

gewandelt, sondern auch die Funktion, welche dieses Lebenssystem im

Ganzen der Gesellschaft zu erfiillen hat. In knappen Stichworten notiert:

Gewandelt hat sich

— die soziale Funktion des privaten Lebensraumes: Sexualitét, Ehe und
Familie werden zunehmend als private Angelegenheit erfahren, wel-
che primir nur die Partner und die Kinder selbst etwas angehen. Aus
der «Keimzelle der Gesellschaft» wird damit zunehmend die «institu-
tionalisierte Privatsphére»!4.

— die soziale Funktion der Sexualitit: Wirksame Methoden der Emp-
fangnisverhiitung machen erstmals in der Geschichte eine konsequente
Trennung von Fortpflanzung und Sexualitdt moglich. Ja, «verantworte-
te Elternschaft» wird zum ethischen Imperativ. Damit verliert der Fort-
pflanzungszweck der Sexualitédt seine dominierende Stellung und die
Ehe die Bedeutung als einzig legitimer Ort und — wegen der zu
erwartenden Kinder — unverzichtbarer Schutzraum sexueller Betiti-
gung. Der Akzent verschiebt sich «von der Zweckgemeinschaft zur
Partnerschaft; von der Familie zur Liebesehe; damit aber auch von der
Zweckfrage zur Sinnfrage von Ehe und Sexualitét» 13,

Die Konsequenz: Es ist fiir die Mehrheit der Bevolkerung zu einer so-
zial tolerierten Alternative geworden, Partnerschaft auf Dauer als nicht-
eheliche Paarbeziehung zu leben. Sexuelle Erfiillung und die Verantwor-
tung fiir das Kind lassen sich jetzt trennen. Damit wird es allerdings zu-
nehmend schwierig zu begriinden, warum man iiberhaupt heiraten soll,
wenn man keine oder noch keine Kinder haben will, oder warum andere
Gemeinschaftsformen — die Alleinerziehenden-Familie, die Familie mit

14 Franz Xaver Kaufmann, Die gesellschaftliche Situation der heutigen Familie,
in: Albrecht Beckel (Hg.), Ehe im Umbruch, Miinster (Regensberg) 1969, 107-140,
hier 116.

15 Paul M. Zulehner, Heirat, Geburt, Tod. Eine Pastoral zu den Lebenswenden,
Wien (Herder) 51987, 65.

264



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

zwei Papis oder Mamis zum Beispiel — nicht ebenso geeignet sein sollten,
Kindern Schutz und Geborgenheit zu geben. Familie wird dann einfach da
gelebt, wo Kinder in der Obhut eines Erwachsenen oder mehrerer Er-
wachsener heranwachsen (diirfen oder miissen). In der Tat kann es Staat
und Gesellschaft ja gleichgiiltig sein, wie die Menschen zusammenleben,
solange nur der Schutz und die Aufzucht der Nachkommenschaft sicher-
gestellt sind. Auf diese Weise entsteht eine vollig neue Interessenlage:

— Unverheiratete Paare mochten das Ehepaket aufschniiren, um zumin-
dest in den Genuss der erweiterten Personlichkeitsrechte zu gelangen.
Es ist gar nicht so selten, dass Paare, die in nichtehelicher Lebensge-
meinschaft leben, den Notar aufsuchen, wenn sie gemeinsame Kinder
haben wollen, um alle wichtigen versorgungs- und sorgerechtlichen
Belange auf dem Wege eines privaten familialen Zusammenarbeits-
vertrages zu regeln. In einem gewissen Sinne konnte man hier sogar
von einer Individualisierung des Instituts der Ehe sprechen.

— Homosexuelle und lesbische Paare erheben Anspruch auf 6ffentlich-
rechtliche Anerkennung ihrer Beziehung.

— Umgekehrt sucht der Staat nach rechtlichen Mdoglichkeiten, nichtehe-
liche Lebensgemeinschaften besser in die Pflicht nehmen zu konnen.
Die beschriebene Entwicklung fiihrt fast zwangslidufig zu einer Diffe-

renzierung der institutionalisierten Lebensformen. Neben die «klassi-

sche» Ehe treten andere zivilrechtliche Formen «eingetragener Partner-
schaft». Es ist freilich weder politisch klug noch sachlich richtig, den ein-
deutig besetzten Begriff Ehe auf alles und jedes anzuwenden. Allerdings
entstehen hier nicht nur im Blick auf lesbische und schwule Paare Proble-
me. Es ist ja auch durchaus die Frage, ob kinderlose Ehepaare ohne jede

Einschrinkung dieselben Privilegien und Vergiinstigungen geniessen sol-

len wie Paare, die Verantwortung fiir eine Familie tragen. Zumindest im

Blick auf die Hohe der Rentenbeitrdge dringt sich diese Frage auf. Die

gegenwirtigen Entwicklungen haben aber auch das Verdienst, auf die

Engfiihrungen des «klassischen» Modells aufmerksam gemacht zu haben.

b. Partnerschaft ist mehr als Ehe + Familie

Tatsache ist ndmlich: Sowohl im staatlichen als auch im kirchlichen Be-
reich wird der Begriff «Ehe» bis heute faktisch auf die Familie festgelegt.
Ehe und Familie bilden ein Tandem, in dem sie sich stindig gegenseitig
auslegen und legitimieren. Dies 1st verstandlich, weil ohne eine wirksame
Empfingnisverhiitung ja jeder heterosexuelle Geschlechtsverkehr zu ei-

265



Urs Baumann

ner Schwangerschaft fithren konnte. Verstindlich ist von daher auch, dass
die Ehe als der einzig legitime und ethisch zuldssige Ort fiir sexuelle Be-
ziehungen galt. Historisch betrachtet gibt es bis heute im strengen Sinne
des Wortes weder ein Eherecht noch eine Fhetheologie, sondern lediglich
ein Familienrecht und eine Familientheologie. Typischerweise tragt — um
nur ein Beispiel zu nennen — auch die bereits erwihnte letzte grosse En-
zyklika der romisch-katholischen Kirche zum Ehe- und Familienbereich
den Titel « Familiaris Consortio», obwohl sie sich bewusst in die Tradition
der romischen Eheenzykliken einordnet. Ehe wird in diesem Lehrschrei-
ben ausschliesslich auf Familie hingeordnet.

Das Faktum, dass die familiale, beziehungsweise elterliche Phase
innerhalb der Paarbiographie statistisch gerade noch die Hilfte der Zeit
belegt, wird tliberhaupt nicht wahrgenommen. Die Wahrheit ist:

«Noch nie in der Geschichte lebten derart viele Menschen eine so lange Zeit
thres Lebens mit demselben Ehepartner zusammen wie heute, trotz der sin-
kenden Eheschliessungsneigung und des erhohten Scheidungsrisikos» 6.

In den letzten Jahrzehnten stieg auf Grund einer immer besseren me-
dizinischen Versorgung die durchschnittliche Lebenserwartung kontinu-
ierlich an. Auf diese Weise wurde die nachelterliche Lebensphase des so
genannten «leeren Nests» immer lidnger. Betrug die durchschnittliche
Ehedauer um die Jahrhundertwende 17-18 Jahre, so lag sie 1980 bei 40
Jahren. Die Paarbeziehung erhielt dadurch iiber Familie und Nachkom-
menschaft hinaus eine Bedeutung, wie sie sie noch niemals in der Sozial-
geschichte hatte. Fazit: Der Familienzyklus hat sich tief greifend verin-
dert. Tatsédchlich miissen wir aber heute von drei lebensgeschichtlich
durch deutliche Zésuren voneinander abgegrenzten Beziehungsphasen aus-
gehen:

— Die erste Phase miindet iiber eine kiirzere oder lingere informelle Le-
bensgemeinschaft in eine stabilere und schliesslich auf Dauer ausge-
legte Partnerschaft oder Ehe. Dabei werden die inneren und dusseren
Voraussetzungen fiir die Griindung einer Familie erst allmihlich ge-
schaffen. Hier gilt es mit zu beachten — doch darauf kann ich jetzt nicht
niher eingehen —: Dass heute so viele junge Menschen in nichtinstitu-

16 Rosemarie Nave-Herz, Kontinuitidt und Wandel in der Bedeutung, in der Struk-
tur und Stabilitdt von Ehe und Familie in der Bundesrepublik Deutschland, in: dies.
(Hg.), Wandel und Kontinuitidt der Familie in der Bundesrepublik Deutschland (Der
Mensch als soziales und personales Wesen 8), Stuttgart (Enke) 1988, 61-94, hier 75.

266



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

tionalisierten Lebensgemeinschaften zusammenleben, ist genau be-
sehen nicht das Produkt grosserer sexueller Freiziigigkeit, sondern tat-
sdchlich Folge der immer ldanger werdenden Ausbildungs- und Berufs-
einstiegszeiten. Sie fligen eine bisher unbekannte neue Lebensphase,
die so genannte «Postadoleszenz» zwischen dem zwanzigsten und
dreissigsten Lebensjahr, in die Biographie ein. Diese Phase ist charak-
terisiert durch Vorlaufigkeit und die Unméglichkeit, definitive Ent-
scheidungen treffen zu konnen.

— Die zweite, familiale Phase markiert die Lebenssituation, die von der
Gesetzgebung und dem eben genannten Lehrschreiben bisher pars pro
toto als «Ehe und Familie» betrachtet wurde. Auch die bisherige Ehe-
theologie und Sexualmoral beschiftigte sich ausschliesslich mit die-
sem Lebensabschnitt.

— Die Zisur nach dem Selbstidndigwerden der Kinder ist nicht weniger
einschneidend: Sie fordert von den Partnern, ihre Zweierbeziehung neu
zu definieren und auszurichten.

Nun wird gewiss niemand, der sich der ungeheuren Bedeutung der Fa-
milie fiir das Uberleben von Gesellschaft und Kultur bewusst ist, bestreiten,
dass dieser Lebensraum eines besonderen rechtlichen Schutzes und beson-
derer sozialer Privilegierung bedarf. Die Frage ist allerdings, ob solche —
durchaus berechtigte — Sorge einzig der Ehe und Familie gelten soll. Sind
nicht andere Formen des Zusammenlebens ebenfalls auf ithre Weise schutz-
wiirdig?

c. Zum Umgang der Kirchen mit nicht standardgemissen Geschlechts-
gemeinschaften

Wie sollen, sollten die Kirchen nun mit den festgestellten Verdnderungen
umgehen? Zunichst scheint eines sicher zu sein: Die Gesellschaft und erst
recht die Kirche miissten ganz allgemein ein Interesse daran haben, dass
méoglichst viele Menschen in stabilen und geordneten Beziehungen leben,
weil dies am besten fiir das Gemeinwohl ist. Dariiber hinaus gilt es, die
Tatsache wahrzunehmen: Es gibt in der Gegenwartsgesellschaft neben der
Ehe de facto schon lidngst alternative Formen und Stufen sozial gestalte-
ter und verantworteter Lebenspartnerschaft, denen man zweifellos nicht
pauschal jede gesellschaftliche Zweckmaissigkeit absprechen kann:
«nichteheliche» Partnerschaften, «uneheliche» Familien, «nach-eheli-
che» Beziehungen, homosexuelle Lebengemeinschaften. Damit ist durch-
aus nicht gemeint, dass unterschiedslos und wahllos alle Partnerschafts-

267



Urs Baumann

formen mit der traditionellen Institution der Ehe iiber einen Leisten ge-
schlagen werden sollten. Aber setzt eine differenziertere Gesellschaft
nicht auch differenziertere Normen voraus? Weder Kirche noch Staat
kommen heute daran vorbei: Partnerschaft hat in der Gegenwartsgesell-
schaft eine personale und soziale Bedeutung gewonnen, welche das alte
Ehe- und Familienkonzept weder kannte noch beriicksichtigte. Dies allein
schon geniigt, um sich klarzumachen: Eine kirchliche Begleitung von Paa-
ren, die sich auf dem schwierigen Weg zu einer definitiven Beziehungs-
entscheidung befinden, macht nur Sinn, wenn sich die Betroffenen mit der
thnen ja hinldnglich bewussten Vorldufigkeit ihres Bemiihens, Liebe zu le-
ben und ihrer Gemeinschaft Gestalt zu geben, angenommen und verstan-
den wissen. Vor diesem Hintergrund wird zudem die (kirchliche) Zumu-
tung an junge Erwachsene, sich womdoglich iiber das dreissigste Lebens-
Jjahr hinaus oder, wenn sie homosexuell sind, ein Leben lang jeder sexuel-
len Betidtigung zu enthalten, zu einem lebensfremden Ansinnen. Entschei-
dend ist in diesem Zusammenhang, dass nichteheliche heterosexuelle oder
homosexuelle Lebensgemeinschaften als ganzheitliche, menschliche Be-
ziehungen wahrgenommen und ethisch gewiirdigt werden. Das verstand-
nisvolle Ja zu einer entwicklungsbedingten Vorldufigkeit schliesst dabei
Kritik keineswegs aus, aber es befreit diese Kritik vom tiberfliissigen Ver-
dacht moralinsaurer antisexueller Propaganda und vermag gerade so, den
Blick auf die gegenseitige Verantwortung in der Partnerschaft und die ge-
meinsame soziale Verantwortung gegeniiber der Gesellschaft zu lenken.
Uber dem sexualethischen Aspekt des «Zusammenlebens ohne Trau-
schein» darf daher gerade im kirchlichen Raum der Eigenwert der geleb-
ten Beziehung nicht vernachlidssigt werden. Vielmehr gilt es, die viel-
schichtige Phinomenologie der Beziehungen differenzierter zu wiirdigen.
Das heisst: Weder soll jede Beziehung am Massstab der Ehe gemessen
werden, noch soll der eigenstindige Charakter einer definitiven Bezie-
hungsentscheidung, wie ihn traditionsgemiss die zivile und kirchliche
Trauung zum Ausdruck bringt, nivelliert werden. Die Frage bleibt vorerst,
ob und wieweit sich die Kirchen auf solche experimentellen Lernsituatio-
nen einlassen konnen, die auch sexuelle Praxis einschliessen. In jedem
Fall besteht die Aufgabe einer kirchlichen Ehepastoral darin, alles zu tun,
um jungen Paaren zu einer bewussten, gereiften, gepriiften Entscheidung
fiireinander zu verhelfen und sie sozial und religiés zu unterstiitzen, eine
stabile, menschlich tragende und sinnvolle Lebensgemeinschaft aufzubauen.
Weder das starre Festhalten an einer strengen Sexualmoral, die ausser-
halb der Ehe alle sexuellen Handlungen verbietet, noch die moralische

268



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

Achtung der nichtehelichen Lebensgemeinschaften, ja nicht einmal der
Ausschluss dieser «offentlichen Siinder» vom Herrenmahl kann den
langst eingetretenen gesellschaftlichen Wandel riickgéngig machen. Im
Gegenteil: Je mehr die Kirche auf ihren Forderungen beharrt, um so mehr
tragt sie dazu bei, dass die Liebenden ihre Werte ausserhalb der Reich-
weite kirchlicher Moral suchen. Wie viel mehr wire hier fiir das Anliegen
einer christlich orientierten Ehe- und Lebensgemeinschaft zu gewinnen,
wenn die situationsbedingten Veranderungen des Lebenslaufmusters zum
Anlass wiirden, theologisch iber Gottes Verheissung im Prozess, im Wer-
den, iiber Sein und Vergehen menschlicher Partnerliebe nachzudenken
und das kirchliche Verstindnis von Liebe, Partnerschaft und Sexualitit
von der Dynamik der heute gelebten Beziehungswirklichkeit her neu zu
tiberdenken!

Betrachten wir die kirchlichen Stellungnahmen der letzten Jahre zum
Thema informelle Lebensgemeinschaften, scheint in den Kirchen durch-
aus ein gewisser Lernprozess in Richtung auf ein dynamischeres Ver-
stindnis von Partnerschaft und Ehe in Gang zu kommen.

So stellte, um nur ein Beispiel zu geben, der nachmalige Président der
Deutschen Bischofskonferenz, Karl Lehmann, bereits 1984 in einem auch
ausserhalb der romisch-katholischen Kirche vielzitierten Fastenhirtenbrief
fest:

«In vielen Gemeinschaften dieser Art lebt eine aufrichtige Gesinnung und ein
ernsthafter Wille, den wirklich verlédsslichen Partner zu finden. Viele sind iiber
die geringe Tragfahigkeit vieler heutiger personaler Beziehungen enttduscht.
Manchmal kann man unschwer erkennen, dass die Liebe solcher Partner Zu-
wendung und Sorge, Verldsslichkeit und Tragfihigkeit umfasst, jedoch zo-
gernd, dngstlich und geschwicht ist im Blick auf eine durchgreifende Grund-
entscheidung zum Eingehen einer Ehe. In der Spannung zwischen dem mehr
oder weniger offenbaren, aber doch vorhandenen Wunsch nach dauerhafter
und verlasslicher Bindung und dem Nochnichtfinden oder gar Verweigern ei-
ner ehelichen Dauerbeziehung liegt der Ort des Einstiegs fiir das notwendige
Gesprdch. An dieser Stelle muss man die Bindungsangst verstehen, weil das
Fiihren einer gegliickten Ehe zumal unter den modernen Lebensbedingungen
gewiss schwierig ist. Man muss aber auch versuchen, diese Bindungsangst ab-
zubauen und das Vertrauen in die Kraft treuer Liebe zu stirken.»!’

Auch diese Feststellung muss heute selbstverstindlich neben dem
Ziel, junge Menschen zur Ehe zu fiihren, auch die Tatsache alternativer

17 Karl Lehmann, Nichteheliche Lebensgemeinschaften und christliche Ehe. Der
Fastenhirtenbrief des Bischofs von Mainz, in: Herderkorrespondenz 38 (1984) 174.

269



Urs Baumann

Lebensformen bis hin zur eingetragenen homosexuellen Partnerschaft in
den Blick nehmen und diese Lebensformen theologisch, spirituell und
pastoral neu bedenken. Denn nur in dem Masse, als die Kirchen die Of-
fenheit aufbringen, Paaren den Freiraum und die Zeit zuzugestehen, die
sie brauchen, um sich gemeinsam in die Praxis einer echten christlich
selbst verantworteten Freiheit einzuiiben, wird ihnen auch die Hoffnung
auf eine lebenswerte Zukunft aus der Kraft eines Glaubens wieder ein-
leuchten, der ihre Liebesbeziehung wirklich zu tragen vermag. Einleuch-
ten wird ihnen dann auch, dass es durchaus Sinn macht, die gemeinsame
Beziehungsgeschichte auch religids zu begriinden.

Es ist hier nicht meine Aufgabe, diesen Faden weiterzuspinnen. Mein
wichtigstes Anliegen war es, nach dem «richtigen» beziehungsweise an-
gemessenen Interesse zu fragen, das unsere Vorstellungen leiten sollte.
Gleichzeitig wollte ich die Zielrichtung meines eigenen theologischen
Interesses in dieser Sache aufdecken. Wenn wir uns klar machen, wie sehr
die Stabilitit der Gesellschaft von der Stabilitét der Beziehungen abhéngt,
wird uns erst das Ausmass der gegenwirtigen sozialen Krise der Gesell-
schaft bewusst. Die hohen Scheidungsziffern, die zunehmende Aggressi-
vitdt und Gewalt in Beziehungen sind ja nur die Spitze des Eisbergs.

Klar wird im Blick darauf auch: Das ganze Interesse muss sich darauf
richten, die gesellschaftlichen/kirchlichen Rahmenbedingungen zu ver-
bessern und alles zu tun, was Beziehungspartner dabei unterstiitzt, dauer-
hafte Beziehungen aufzubauen und ihrer Liebe Bestand zu geben. In wel-
chem Sinne eine «Gleichstellung» oder analoge Behandlung «ehelicher»
und «nichtehelicher» Gemeinschaften oder gar schwuler oder lesbischer
Paargemeinschaften auf Dauer letztlich lebensférderlich sein wird, ver-
mag ich selbst nicht abzusehen. Ich beschrinke mich deshalb darauf, ab-
schliessend noch einmal die mir wesentlich erscheinenden Perspektiven
und Thesen zusammenzufassen, welche wenigstens die Richtung angeben
sollen, in die wir weiter denken konnten.

3. Perspektiven und Thesen
a. Thesen zur Situationsbeschreibung

1. Die sozialen, kulturellen und ékonomischen Rahmenbedingungen verdn-
dern sich: Die Auflosungstendenzen, welche das biirgerlich-christliche Ehe-
und Familienmodell zeigt, werden missverstanden, wenn man sie lediglich
als Konsequenz moralischer beziehungsweise sexueller Dekadenz versteht.
Die Krise des «traditionellen» Familienmodells ist vielmehr das Ergebnis

270



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

einerseits der hoheren Wertschiatzung der personalen Liebesbeziehung, wel-
che die Fahigkeit zu freier Treue und emanzipierter Partnerschaftlichkeit
voraussetzt. Andererseits hat sich der biographische Verlauf der Partner-
schaftsbiographien durch die erheblich verldngerten Ausbildungs- und Be-
rufseinstiegszeiten («Postadoleszenz») sowie die gestiegene Lebenserwar-
tung («nachelterliche Phase») objektiv verdndert. Nichteheliche Partner-
schaften sollten deshalb nicht (einseitig) moralisiert, sondern eher als
zweckmaissige Versuche verstanden werden, in einer insgesamt partner-
schafts- und familienfeindlichen Umwelt Beziehung zu verwirklichen.

Dies gilt analog auch von lesbischen und schwulen Partnerschaften.
Auch sie sind nicht in erster Linie vom Standpunkt einer (heterosexuellen)
Sexualmoral aus zu beurteilen, sondern von ihrer Fihigkeit und ihrem
Willen her, sich eine stabile und dem Gemeinwohl forderliche Lebensord-
nung zu geben und Verantwortung fiir sich und die Sozialgemeinschaft zu
tibernehmen.

2. Die bisher einseitig familienbezogene Sicht der Ehe muss korrigiert
werden: Gehen wir von der Dreigliederung heutiger Partnerschaftsbio-
graphien aus — informelle Lebensgemeinschaft, Ehe und Familie, nachel-
terliche Partnerschaft — fillt uns auf, dass sich das bisherige Eherecht und
auch das kirchliche Eheverstdndnis immer noch fast ausschliesslich mit
der familidren Phase beschiftigt. Was davor liegt, ist verpont, was danach
kommt, wird vernachldssigt, obwohl die Zweierbeziehung iiber die Half-
te der gemeinsamen Lebensgeschichte prigt. Diese einseitige Fixierung
muss aufgegeben werden. Was Not tut, ist eine ganzheitliche, biographi-
sche Sicht der Lebenspartnerschaft, denn: Wer mochte, dass Kinder in der
Geborgenheit einer harmonischen Familie heranwachsen, darf sich nicht
erst um die Partner kiimmern, wenn sie heiraten.

Wer begriffen hat, wie wichtig stabile Beziehungen fiir die Stabilitét
der sozialen Lebensgemeinschaft sind, dem muss auch daran gelegen sein,
dass alternde Paare bei der Neuorientierung ihrer Beziehung oder beim
Eingehen neuer Beziehungen die noétige Hilfe finden. Dieselbe pastorale
Sorge muss auch lesbischen und schwulen Paaren gelten. Dies im Be-
wusstsein, dass jede Lebensgemeinschaft, die Menschen in ein stabiles
Lebensnetz von Beziehungen einbindet, einen hohen humanen Wert dar-
stellt und deshalb schutzwiirdig und forderungswiirdig ist.

3. Die eigenstindige Bedeutung der Partnerschaft muss anerkannt wer-
den: Wenn heute die familizire Lebensform zu einer Episode in einem (sta-

21



Urs Baumann

tistisch) mindestens doppelt so langen Beziehungsleben geworden ist, ha-
ben wir davon auszugehen: Sexuelle Partnerschaft kann nicht lianger auf
Familie und Fortpflanzung reduziert werden, sondern stellt in sich einen ei-
genstiandigen sittlichen Wert dar. Es ist die Aufgabe von Kirche und Staat,
auf ihre Weise darauf hinzuwirken, dass Diskriminierungen abgebaut und
gesellschaftliche sowie rechtliche Bedingungen hergestellt werden, welche
fiir die innere Stabilitdt von Beziehungen insgesamt forderlich sind.

4. Der Begriff «Ehe» muss folglich differenziert werden: Es kann sich nicht
darum handeln, alle Lebensformen der Liebe pauschal dem traditionellen
Ehebegriff unterzuordnen. Vielmehr geht es um eine differenzierte Sicht
der einzelnen Beziehungsmodelle und um eine flexible Gesetzgebung, die
den unterschiedlichen Voraussetzungen beziehungsweise Bediirfnissen
und dem unterschiedlichen sozialen Verpflichtungsgrad solcher Partner-
schaften Rechnung trigt. Beziehung soll geschiitzt, aber gleichzeitig auch
ihre faktische soziale Verantwortung eingefordert werden.

b. Christliche Perspektiven

5. Nichteheliche, und das heisst auch homosexuelle Gemeinschaften
miissen als Orte christlich verantworteten Lebens neu entdeckt werden:
Wer das nichteheliche Zusammenleben einseitig nur als «Leben in Siin-
de» versteht, hat die Situation nicht begriffen. Zwar geht es auch in die-
sen Beziehungen durchaus um Ethos, und die ethische Frage soll auch
durchaus nicht verboten werden. Mehr aber als um das Problem, was se-
xuell erlaubt und nicht erlaubt ist, geht es darum, gerade jungen Paaren
zu helfen, gemeinsam zu einer reifen Entscheidung fiireinander zu ge-
langen. Nur so werden die christlichen Kirchen bei jungen Erwachsenen
begriindete Hoffnung auf eine lebenswerte Zukunft aus der Kraft des
Glaubens wecken konnen, der auch ihre Liebesbeziehung zu tragen ver-
mag, so dass sie die Verbindlichkeit ihrer Beziehungsgeschichte wo-
moglich auch religios begriinden wollen. Der Weg junger Erwachsener
zur Ehe ist dann als dynamisch-geschichtlicher Beziehungsprozess zu
verstehen, der iiber verschiedene Stufen der Verbindlichkeit zur zivilen
Eheschliessung und — wenn sie auch ihr gemeinsames Verhilinis zur
Glaubensdimension ihrer Beziehung gekliart haben — schliesslich zur
kirchlichen Trauung und damit zu einer christlich motivierten Ehege-
meinschaft fithren kann.

Wiederum gilt auch hier analog dasselbe von schwulen oder lesbischen

272



Paradigmenwechsel? Uberlegungen zum theologischen Umgang

Paaren, die auf ihrem Weg zu einer stabilen, schliesslich «eingetragenen Le-
bensgemeinschaft» nicht weniger Begleitung und Hilfe brauchen. Auch ih-
nen miissen von einem recht verstandenen Christentum Moglichkeiten ei-
nes spirituellen Verstindnisses ihrer Gemeinschaft und damit die Moglich-
keit, ihre Gemeinschaft als gldubige Christen zu leben, erschlossen werden.

6. Die christliche Dimension des Glaubens bietet den Paaren eine Még-
lichkeit an, die transzendentale Dimension ihrer Beziehung gemeinsam zu
leben: Damit ist freilich nicht eine kirchliche Vereinnahmung der Bezie-
hung gemeint. Sondern es gilt umgekehrt: Partnerschaft soll von falschen,
«pseudoreligidsen» Ubertragungen und falschen gegenseitigen «Heilser-
wartungen» befreit werden, um sich so auf die wirklichen ersten und letz-
ten Fragen des Lebens hin zu 6ffnen. Es geht hier nicht um die Verklarung
allgemeinmenschlicher Werte oder um eine vage religiose Symbolik
menschlicher Liebe, sondern in aller Schlichtheit um das, was Christen
zuinnerst glauben, ndmlich: Dass menschliche Liebe und Treue im Lichte
der Liebe und Treue Gottes in Christus Jesus eine letzte Tiefe und Sinnge-
stalt gewinnt, die durch alle Miihe und Not des Alltags hindurch Mann und
Frau ein Leben lang zu tragen verheisst. Nichts anderes ist auch der Sinn
einer kirchlichen Traufeier.

7. «Ehe», im urspriinglichsten Sinne des Wortes gemeint als das, «was ewig
gelten soll», versteht sich mithin christlich als Synonym fiir das lebenslan-
ge religiése Bemiihen und den lebenslangen Glaubens- und Vertrauenspro-
zess einer Partnerschaft: Der Begriff «Ehe» bekommt von daher eine sehr
dynamische Note. «Ehe» bedeutet dann nicht lediglich, dass man geheiratet
hat, sondern dass zweil Menschen sich auf Treu und Glauben hin miteinan-
der verbunden haben, um aus einem radikalen Vertrauen heraus, das nicht
mehr berechenbar und einholbar ist, ihr beider Leben in eine einzige, ge-
meinsame Lebensgeschichte einzubringen, und dies «vor Gott» und im
«Bunde» mit ihm. So betrachtet ist die so genannte «christliche Ehe» in der
Tat als Alternative gemeint. Dies freilich nicht in einem ausschliesslichen
Sinne, sondern als ein Angebot zu leben, als sinnvoller «Lebensstil».

Baumann Urs (geb. 1941 in Ziirich), Prof. Dr. theol., lehrt Okumenische
Theologie an der Katholisch-Theologischen Fakultdt der Universitdt Tiibin-
gen und ist Mitarbeiter am dortigen Institut fiir Okumenische Forschung.

Adresse: Institut fiir Okumenische Forschung der Universitdt Tiibin-
gen, Liebermeisterstrasse 18, D-72076 Tiibingen, Deutschland.

273



	Paradigmenwechsel? : Überlegungen zum theologischen Umgang mit neuen Partnerschaftsformen

