
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)

Heft: 4

Artikel: Paradigmenwechsel? : Überlegungen zum theologischen Umgang mit
neuen Partnerschaftsformen

Autor: Baumann, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404939

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paradigmenwechsel?
Überlegungen zum theologischen Umgang mit neuen
Partnerschaftsformen

Urs Baumann

«Obwohl von den Kirchen die besondere Bedeutung der Ehe für das

menschliche Zusammenleben immer wieder hervorgehoben wird», so
beginnt der Text, mit dem das Programm zur Internationalen Alt-Katholischen

Theologenkonferenz die diesjährige Thematik vorstellt, «sieht die
Realität anders aus. Andere Formen der Lebensgestaltung wie Patchwork-
Familien, alleinerziehende Mütter und Väter, Singles, Living-apart-
together-Beziehungen und gleichgeschlechtliche Beziehungen sind in der

heutigen Gesellschaft selbstverständlicher geworden und verändern den

Alltag der Menschen. Diese Realität wird von den Kirchen zwar mehr
oder weniger zur Kenntnis genommen, aber oft geschieht dies
ausschliesslich in klagender Weise, wenn vom Zerfall traditioneller Werte
und Normen die Regel ist. Dies mag bis zu einem gewissen Grad gerechtfertigt

sein, entfernt aber die Menschen zunehmend von der Kirche, wenn
diese nicht gleichzeitig auch versucht, konstruktiv über die verschiedenen

Beziehungsformen nachzudenken, eine Beziehungstheologie zur
Lebenswirklichkeit der heutigen Gesellschaft zu entwerfen.»

Nun kommt hinzu, dass zum Beispiel in Deutschland - und andere
Länder werden folgen - am 1. August 2001 trotz erbitterten Widerstandes
der Kirchen und Wertkonservativen ein Gesetz in Kraft getreten ist, das

schwulen und lesbischen Paaren erlaubt, eine so genannte «eingetragene
Partnerschaft» vor dem Standesamt einzugehen. Sie räumt ihnen Rechte
und Pflichten analog einer Ehe ein. Die Gegner befürchten, dass die
traditionelle Institution von Ehe und Familie dadurch ausgehöhlt und schwer

beschädigt und damit die ohnehin augenfällige Krise dieser Lebensform
sehr zum Schaden der ganzen Gesellschaft noch verschärft werde. Das

fahrlässige und dumme, nicht selten aber ganz bewusst hinterhältige und
diffamierende Gerede von der «Homoehe» hat zusätzlich zur Polarisierung

der Gesellschaft über dieser sozialpolitischen Frage geführt und die
ohnehin noch schwach ausgebildete Toleranz gegenüber Homosexuellen
in Mitleidenschaft gezogen. So haben wir es hier auf dieser Tagung mit
höchst brisanten Themen zu tun, von denen die einen das Paradies und
die anderen die Hölle erwarten. Sicher ist nur: Weder das eine noch das

IKZ 91 (2001) Seiten 249-273 249



Urs Baumann

andere wird eintreten. Aber die Lage ist emst genug, dass sich Kirche und

Theologie jetzt endlich ernsthaft und nachhaltig offen mit diesen Fragen
auseinander setzen müssen.

Meine Aufgabe ist es, Ihnen dazu die nötigen Impulse und Anstösse zu
geben. Ich möchte das in zwei grossen Schritten tun, indem ich in meinem
ersten Referat (I.) zunächst auf die historischen und soziologischen
Hintergründe und Bedingungen eingehe. Sie bilden den Ausgangspunkt
und Rahmen, aber auch das kritische Potential. An ihm muss sich unsere
theologische Rede abarbeiten. Im zweiten Referat (II.) wird es vor allem
darum gehen, eine theologische und ethische Linie zu finden, die den
christlichen Kirchen ermöglicht, das Anliegen Jesu ohne Abstriche und
falsche Kompromisse zu vertreten, doch gleichzeitig in einer Weise, die
hilfreich nach vome weist und damit Menschen bei der Wahl der für sie

(moralisch) richtigen und geeigneten Lebensform eine echte
Orientierungshilfe gibt.

I. Menschliche Lebensformen im Wandel der Zeit

Wer heute davon überzeugt ist, dass Ehe und Familie als Institutionen
keine Auslaufmodelle sind und es um des Überlebens von Gesellschaft,
Kultur und Staat willen besser auch nicht werden sollen, steht vor einem
vielschichtigen Begründungsproblem. Erst recht, wenn er/sie ausserdem
als Christ/Christin der Überzeugung ist, dass die lebenslange Bindung
zweier Menschen aneinander, dass die Gestaltung einer familialen
Lebensgemeinschaft nicht nur sozial relativ zweckmässig ist, sondern
darüber hinaus eine religiöse Dimension hat, die für das Gelingen von
Partnerschaft und Familie durchaus hilfreich sein kann. Tatsache ist ja: Viele

- und nicht nur junge Paare - sehen nicht mehr ein, warum sie ihre
Beziehung in die öffentlich-rechtliche Form einer Ehe pressen sollen. Ehe,
meinen sie etwa, sei doch eher ein Zeichen dafür, dass man sich nicht ganz
traut; wahre Liebe brauche solche äusseren Absicherungen nicht.

So betrachtet scheint es ein völliger Widersprach zu diesem Trend zu
sein, wenn heute nach einem jahrzehntelangen Ringen um Toleranz und

Anerkennung schwule oder lesbische Paare es als grossen Erfolg werten,

dass ihnen jetzt von Staates wegen die Möglichkeit einer eingetragenen

Partnerschaft eingeräumt wird, die ihnen in Analogie zum zivilen
Eherecht wichtige Gemeinschaftsrechte und -pflichten einräumt. Nicht
weniger interessant sind die Bemühungen des Staates, einen juristischen
Schlüssel zu entwickeln, der es möglich macht, nicht verheiratete

250



Paradigmenwechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

Lebenspartner und nichteheliche Familien zumindest in das institutionelle

Pflichtenheft einzubinden. Die Entwicklung des Kindschaftsrechtes

und die Regelung der Erziehungsverantwortung ist mittlerweile
in vielen Staaten soweit vorangeschritten, dass es für ein Kind jedenfalls
rechtlich kaum mehr von Belang ist, ob es formal ehelich oder nichtehelich

geboren wird. Stellen wir uns die lebenslange Diskriminierung und

Benachteiligung vor Augen, die unehelich Geborene - und ihre Mütter

- noch vor kaum mehr als einer Generation in Familie, Gesellschaft und
Kirche zu erleiden hatten, dann haben wir es hier mit nichts weniger als

einer eigentlichen sozialen Revolution zu tun. Damit scheint eine

Ordnung zu zerfallen, die scheinbar seit unvordenklichen Zeiten gilt und die
ausserdem zum Urgestein christlicher, biblischer Lebensauffassung
ab initio zu gehören scheint. Scheint sage ich hier ganz bewusst, weil
dies genau der Punkt ist, der uns heute zu schaffen macht, bis hin zur
Frage, ob der Staat überhaupt befugt ist, das Unabänderliche abzuändern.

Tatsache ist: Ehe und Familie sind keine unabänderlichen Wirklichkeiten,

sondern waren und sind seit jeher in einem permanenten Wandel

begriffen. Doch das muss jetzt näher erklärt werden.

/. Partnerschaft, Ehe und Familie sind nicht unwandelbar!

Heute verändern sich Lebenszusammenhänge und -strukturen, mit denen

gerade unsere abendländische und christlich geprägte Kultur fast
selbstverständlich den Charakter des Unabänderlichen, ja «Ewigen» verband.
Mehr als von irgendeiner anderen Institution haben die Menschen von Ehe
und Familie zu allen Zeiten soziale Kontinuität und ökonomische Stabilität

erwartet. Dies zeigt schon die Herkunft des Wortes «Ehe» aus dem

Rechtsbereich. Dudens Herkunftswörterbuch erklärt:

«Aus dem umfassenden Sinn <Recht, Gesetz> des westgermanischen Wortes,
mittelhochdeutsch, ewe, althochdeutsch, altfriesisch ewa, altenglisch ae(w)
hat sich im Althochdeutschen und Altenglischen die Bedeutung <Ehe(vertrag)>
abgesondert, die eine der wichtigsten Institutionen des rechtlichen und sozialen

Lebens heraushebt.»1

1 Stichwort «Ehe», in: Duden Etymologie. Herkunftswörterbuch der deutschen

Sprache, bearbeitet von Günther Drosdowski (Der grosse Duden 7), Mannheim (Bib-
liografisches Institut) 1963,127.

251



Urs Baumann

Vermutlich steht der Rechtsbegriff seinerseits in Beziehung zum Wort

«ewa» (ewig, Ewigkeit), so dass die Vorstellung von etwas seit unvordenklichen

Zeiten Geltendem, Rechtmässigem, Gewohntem in das spätere Wort
«Ehe» einmündet, während die allgemeinere Bedeutung verloren geht.
«Ehe», so muss man diesen sprachgeschichtlichen Vorgang wohl verstehen,
erschien als der Inbegriff von Recht und Gesetz überhaupt: «ehelichen»
bedeutet im Ursprung also nichts anderes als «gesetzmässig» (verbinden).

Beschäftigen wir uns freilich näher mit dem Phänomen des sozialen
Wandels und blicken wir ausserdem über den Rand unserer eigenen
Kultur hinaus, ergibt sich ein ganz anderes Bild. Der interkulturelle
Vergleich zeigt: Es gibt signifikant unterschiedliche Verwirklichungsformen

von Verwandtschaft, Familiengemeinschaft und Ehe nicht nur in
den vergangenen Kulturepochen, sondern ebenso in der heutigen
Weltgesellschaft. Auch im Blick auf die Bibel und die Theologie haben wir mit
einer doppelten Geschichtlichkeit beziehungsweise Abhängigkeit - der

Autoren einerseits und der jeweiligen Interpreten andererseits - zu
rechnen.

Die Ausgangsthese lautet deshalb: Sozialanthropologisch betrachtet gibt
es kein unveränderliches «Wesen» von Ehe und Familie: «Was als <natür-
lich> gilt, ist notwendigerweise stets das Produkt kultureller Normen...
Was eine Kultur als <natürlich) betrachtet, darf sie nicht als vom Naturgesetz

hergeleitet beanspruchen. Es gibt nicht die (natürliche Eheform>».2
Den empirischen Beweis, so der katholische Religionssoziologe Franz
Xaver Kaufmann, liefern wir selbst.3

Als Glieder der euro-amerikanischen Kulturgemeinschaft wirken auf
uns ausserdem die Folgen eines dreifachen Vorverständnisses nach:
1. Wir verstehen unter «Familie» spontan die Kernfamilie. Das heisst:

Die durchschnittliche Familie lebt nach unserer Vorstellung in einem

selbständigen gemeinsamen Haushalt ohne Dritte; sie ist eine Zwei-
Generationen-Familie mit den «geschlechts- und generationentypisch
definierten Rollen: Vater/Mann, Mutter/Frau, Tochter/Schwester und

Sohn/Bruder»4; sie ist eine Eltern-Geschwister-Familie.

2 Franz Xaver Kaufmann. Ehe in sozialanthropologischer Sicht, in: Franz Böckle/
Ernst-Wolfgang Böckenförde (Hg.), Das Naturrecht im Disput, Düsseldorf (Patmos)
1966, 15-60, hier 26.

3 Franz Xaver Kaufmann. Art. «Ehe und Familie. II. Sozialwissenschaftlich», in:
Staatslexikon 2. Freiburg (Herder) 71986, 96-118.

4 F. X. Kaufmann, Ehe und Familie [wie Fn. 3], 102.

252



Paradigmenwechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

2. Immer noch geistert durch kirchliche Verlautbarungen die stillschwei¬

gende Annahme, das europäisch-bürgerliche Modell von Ehe, Familie
und verwandtschaftlichen Beziehungen, das die Vorstellungen etwa von
1850-1960 beherrschte, sei das naturrechtliche, das heisst im Wesen

menschlicher Geschlechtlichkeit und Sozialität angelegte. Es habe nicht
nur für unsere eigene Sozialgeschichte universelle Bedeutung, sondern
sei über unseren Kultur- und Geschichtskreis hinaus normierend.

3. Theologisch halten nach wie vor viele das Modell der monogamen
Kleinfamilie für das der christlich-biblischen Vorstellung adäquateste
(obwohl es sich dort ja kaum nachweisen lässt). Das christliche Plus

wird traditionell in der neutestamentlichen Betonung der Unauflöslichkeit

gesehen, die man gemäss Mt 19,8 - der berühmten
Ehescheidungsstelle - als Rückkehr zur ursprünglichen göttlich-natürlichen
Schöpfungsordnung verstehen soll. Nichtmonogame Sozialisations-
formen von Ehe und Familie könnten nach dieser Vorstellung jedenfalls

nicht verchristlicht werden.
Tatsächlich treffen die drei Annahmen aber lediglich für unseren eigenen

begrenzten Kulturraum zu: sie beschreiben nur unsere eigene
gegenwärtige Situation und auch diese nur ungenau. Der interkulturelle
Vergleich führt uns nämlich folgenden Tatbestand vor Augen: Die sozialen
Erfordernisse und Sachzwänge, die in allen menschlichen Kulturgemeinschaften

zur Entwicklung familialer Strukturen und Normen führten (zum
Beispiel: Sicherung und Pflege des Nachwuchses, Regulierung der

Sexualbeziehungen und Geschlechterrollen, Regelung der Familienzugehörigkeit)

können durchaus auf verschiedene Weise erfüllt werden. Tatsächlich
kann das Gewicht, das der sozialen Einheit von Eltern und Kindern
zukommt, und auch der Grad der Selbständigkeit dieser sozialen Zelle
unterschiedlich eingeschätzt werden. Die «vier Strukturprinzipien», die sich in
allen Familienverfassungen wiederfinden und diese überhaupt vergleichbar

machen: Abstammung, Ehe, Wohnort und Besitz, können auf vielfältige

Weise sinnvoll miteinander kombiniert werden.5 «Vorherrschend ist
dabei», nach Franz Xaver Kaufmann,

«das Interesse an der Aufrechterhaltung einer sozialen Ordnung, die die
Konkurrenz um Geschlechtspartner ausschliesst und dem Nachwuchs eindeutige
Positionen zuweist. In diesem Sinne sind in fast allen Kulturen geschlechtliche

Dauerpartnerschaften ausgezeichnet, wie wir sie mit dem Namen <Ehe>

Ebd.

253



Urs Baumann

kennzeichnen. Dagegen bestehen hinsichtlich der weiteren Regulierung
erlaubter und verbotener Geschlechtsbeziehungen grosse Unterschiede. Die
nach der christlichen Sittenlehre geforderte strenge Monogamie bei völliger
Diskriminierung vor- oder nebenehelicher Geschlechtsbeziehungen stellt im
interkulturellen Vergleich die Ausnahme dar (G. P. Murdock). Im statistischen

Durchschnitt herrscht die Monogamie fast überall vor, es scheint
jedoch fragwürdig, der Monogamie eine besondere Ursprünglichkeit oder <Na-

türlichkeib zuzumessen.»6

Was folgt daraus? Zunächst dies: Ehe und Familie begegnen uns in der
Welt des Menschen niemals als «natürliche», sondern stets als «kultürliche »

Institution. Phänomenologisch zeigt sich die Familie als vielfältig wandelbares

Instrument soziokultureller Normierung, das in erster Linie das Überleben

und den Besitzstand der Sozialgemeinschaft sichern soll, indem es die

Geschlechterbeziehungen regelt und institutionalisiert. Das entscheidende
Kriterium für das Verständnis und die Ausgestaltung dieses Lebensbereichs
ist mit anderen Worten nicht der ethische oder religiös-spirituelle Sinngehalt,

sondern die soziale Zweckmässigkeit. Welches Familienleitbild
schliesslich von einer bestimmten Kultur als richtig und dem gemeinen
Wohl förderlich gewertet wird, steht tatsächlich in einem inneren
Entsprechungsverhältnis zum Gesamtbild einer Gesellschaft. Deshalb ist es «nicht
möglich, eine eindeutige Kausalbeziehung festzustellen, also Familie als

das <Produkt der gesellschaftlichen Verhältnisso oder aber als <Keimzelle>

aller anderen Sozialverhältnisse zu bezeichnen.... Behauptungen über einen
Urzustand bleiben (deshalb) notwendigerweise spekulativ.»7

Das bedeutet zwar nicht, dass Ehe und Familie überhaupt kein
(geschöpfliches) Wesen vorgegeben wäre, wohl aber, dass sich dafür nur
allgemeinste Fundamentalaussagen gewinnen lassen. Allerdings: Bei aller
Vielfalt haben wir es niemals mit Beliebigkeiten zu tun. Vielmehr antworten

die unterschiedlichen Sozialmodelle von Partnerschaft, Ehe und
Familie, denen wir in Geschichte und Gegenwart begegnen, stets auf ganz
bestimmte Lebensumstände und werden genau so lange - aber auch nicht
länger! - als verbindlich und zweckmässig erfahren, als sie ihre
Gemeinschaftsaufgabe erfüllen. Partnerschaft, Ehe und Familie, ja der Bereich der
Sexualität überhaupt, sind de facto in hohem Masse Angelegenheit der
sozialen Gestaltungsfreiheit und sozialen Verantwortung, welche der Ge-

6 A.a.O., 101, vgl. George Peter Murdock, Social Structure, New York (Free
Press) 1949.

7 A.a.O.. 103.

254



Paradigmenwechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

Seilschaft aufgegeben sind, und sie können/müssen je nach den sozio-öko-
nomischen Rahmenbedingungen offensichtlich unterschiedlich konkretisiert

und normiert werden. Ehe und Familie sind mit anderen Worten,
zunächst jedenfalls, schlicht eine soziale Zweckerfindung. Ihre religiöse
Ausdeutung und Sinnfüllung hat in jedem Fall eine zwar nicht unwichtige,

aber eindeutig sekundäre Bedeutung und Funktion.

2. Christliche Ehe in der Geschichte

Von keinen anderen Zusammenhängen haben wir auszugehen, wenn wir
uns mit der Wirklichkeit und Theologie von Ehe und Familie im Umkreis
christlicher Weltanschauung und Lebenspraxis beschäftigen. In dieser
Situation ist es hilfreich zu wissen, dass auch das christliche beziehungsweise

kirchliche Verständnis von Ehe und Familie nicht auf eindeutige,
unverrückbare und unveränderliche dogmatische oder biblische Vorgaben
zurückgreift. Denn: Von Anfang an stand das Christentum unterschiedlichen

Sozialkonzepten gegenüber:

- dem jüdischen zunächst, das im Prinzip immer noch dem Modell der
Kaufehe nahe kam, Polygamie grundsätzlich nicht ausschloss und
jedenfalls ungebrochen patriarchalisch dominiert war;

- dem römischen dann, das im Wesentlichen den Ehewillen des Paares

als massgeblichen Rechtsgrand betrachtete und bei dem die Frau
weiterhin Mitglied ihres Klans blieb (Konsensehe). Daneben gab es

die öffentliche Rechtform des dauernden Konkubinats beziehungsweise

Kontubemiums für «Ehen» zwischen und mit Unfreien, die kein
unumschränktes Heiratsrecht besassen;

- schliesslich kam im Zuge der Völkerwanderung das germanische hin¬

zu, das die Ehe überwiegend als Sippenvertrag betrachtete, mit dem eine

«Handänderung» der Braut verbunden war, durch die das

Vormundschaftsrecht (mundium) über sie vom Brautvater auf den

Ehemann übertragen wurde.
Faktum ist: Die alte Kirche entwickelte bis zum Mittelalter keine

eigenständigen Konzepte, sondern beschränkte sich darauf, ihre Anhänger
zu motivieren, sich innerhalb der jeweiligen sozialen Gegebenheiten als

Christen zu bewähren. Von Anfang an aber spielten drei Anliegen eine
zentrale Rolle:

- die Freiheit des Eheentscheides: Die Ehe ist das Ergebnis der freien
und personalen Entscheidung der Partner; darum muss die Freiheit des

Ehekonsenses unbedingt geschützt werden;

255



Urs Baumann

- die unbedingte Treue der Gatten, die ihre Liebe auch als Verpflichtung
vor Gott sehen sollen;

- der Ehebund als Hinweiszeichen und Verpflichtung auf Gottes Bund
mit den Menschen.
Die letzten beiden Desiderate hatte als erster Augustinus von Hippo

(354-430) in Blick auf die berühmte Haustafel für die Eheleute im
Epheserbrief (Eph 5,21-33) herausgearbeitet. Er entdeckte in Vers 25f.
einen Zusammenhang zwischen dem ehelichen Treueversprechen und dem

Taufversprechen der Partner. So verstand Augustin das Eheversprechen
in Analogie zur Taufe als eine unwiderrufliche «heilige Verpflichtung»
(sacramentum) gegenüber Gott. Das Eheleben von Christen, so dachte

Augustin, sollte sich aber nicht nur (passiv) als Prüfstein und Zeugnis des

Glaubens an Jesus Christus verstehen, sondern darüberhinaus Hinweiszeichen

auf das Mysterium der Erlösung selbst sein. Augustin betrachtete die
Ehe deshalb in einem doppelten Sinn als sacramentum: Sacramentum war
für ihn nach innen das unauflöslich-heilige Band (vinculum), das christliche

Gatten vor Gott verpflichtete; nach aussen aber, in die umfassende

Glaubensgemeinschaft hinein, wirkte die gelebte Unauflöslichkeit selbst
als «sakramentales Heilszeichen» (sacramentum signum).

Aber es waren nicht Augustins hehre Gedanken über die
Glaubensdimension, die heilige Verpflichtung christlicher Ehe, welche der Ehe zur
Anerkennung als Sakrament der Kirche verhalfen; vielmehr wurde die

Trauung im Bewusstsein der Gläubigen allmählich zu einem Ereignis, für
das man sich den Segen der Kirche wünschte. Erst viel später, konkret
vom 12. Jahrhundert an, rückt die Eheschliessung selbst in die Nähe
amtlich-sakramentalen Handelns.

Es ist eine oft verdrängte historische Tatsache8, dass die Christen die

Eheschliessung selbst lange Zeit überhaupt nicht als Angelegenheit der
Kirche empfanden. So ging zum Beispiel noch die Synode zu Elvira im
4. Jahrhundert selbstverständlich davon aus, dass Christen ihre Ehen
genau so schliessen wie die Heiden. Das heisst, die alte Kirche betrachtete
die Eheschliessung als familiäre Angelegenheit. Die Hochzeit selbst wurde

nach den jeweiligen Landessitten im Familienkreis vollzogen, die
häusliche Trauung daher unwidersprochen als «weltliche» Angelegenheit
betrachtet. Man hielt sich beim Eheabschluss an das weitliche Recht.
Obwohl sich schon sehr früh der Brauch eingebürgert hatte, die Kirche um ih-

8 Vgl. Urs Baumann, Die Ehe - ein Sakrament?, Zürich (Benziger) 1Î

168-179,205-226.

256



Paradigmenwechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

ren Segen für die Neuvermählten zu bitten, wurde die Eheschliessung
selbst nicht als spezifisch kirchlicher Akt verstanden. Der segnende Priester

war tatsächlich mehr Gast als Handelnder bei der Hochzeitsfeier.
Allein der Konsens, der Ehewille des Brautpaares, begründete nach

Auffassung des geltenden römischen Zivilrechts rechtlich eine Ehe. So

schärfte Nikolaus I. (858-867), einer der bedeutendsten römischen Päpste
im frühen Mittelalter, in einem Schreiben an die Bulgaren das Konsensprinzip

nachdrücklich ein: Sowohl die familiären als auch die kirchlichen
Zeremonien hätten nur begleitenden Charakter. Es ging Nikolaus in erster
Linie darum, den kirchlichen Ritus entschieden und konsequent in den
Dienst der Entfaltung der theologischen und spirituellen Bedeutung der

Eheschliessung zu stellen, um auf diese Weise das christliche Anliegen der
freien Partnerwahl deutlicher gegen die handfesten familiären Interessen

abzugrenzen, die gerade in den höheren Schichten der germanischen und
slawischen Adelsgesellschaft das Heiratsverhalten dominierten.

Im Sinn dieses spirituellen Anliegens entwickelte sich aus der schlichten

Ehesegnung ein immer reicheres kirchliches Trauungsritual, das zumindest
in der Stadt Rom seit dem 4. Jahrhundert mit einer häuslichen Eucharistiefeier

verbunden werden konnte, der Brautmesse. Allerdings: Die
Trauungszeremonie blieb immer eine freiwillige Angelegenheit. Ja, wegen ihres

«profanen» Gehalts durfte sie lange Zeit nur in der Vorhalle der Kirche
vollzogen werden, und auch als sie später in den Kirchenraum verlegt und in die
Brautmesse integriert wurde, behielt sie ihren freiwilligen Charakter. Daran
änderte sich auch nichts, als nach dem 10. Jahrhundert der Ritus der Ehesegnung

zu einer rechtsverbindlichen, kirchenöffentlichen Eheschliessungs-
zeremonie umgestaltet wurde. Die kirchliche Gültigkeit der privatrechtlich,
das heisst nach familiärem Brauch vom Brautvater selbst zusammengegebenen

Ehen wurde davon nicht berührt. Ja, die Kirche verweigerte Paaren, die
keinen «einwandfreien» christlichen Lebenswandel führten, schon
zusammenlebten oder verwitwet waren - unbeschadet der rechtlichen Gültigkeit

dieser Ehen! -, ausdrücklich die kirchliche Trauung. Dies ist umso
erstaunlicher, als die mittelalterliche Theologie den Ritus der Ehesegnung ja
seit der Wende zum 12. Jahrhundert zu den Sakramenten zählte.

Hinzu kommt nun noch, dass es in der mittelalterlichen Kirche nach
dem Zusammenbruch des römischen Rechtssystems keine einheitliche
Auffassung mehr davon gab, wie eine rechtsverbindliche Ehe überhaupt
zustande kam und worin der Akt der Eheschliessung bestand. Aus der
faktischen Dreiteilung der Eheschliessung in Verlobung. Hochzeit und
Benediktion ergaben sich komplizierte rechtliche Fragen: Von welchem Zeit-

257



Urs Baumann

punkt an war eine Ehe als endgültig und rechtskräftig geschlossen zu
betrachten? Wodurch kam eine Ehe zustande?

Tatsächlich lag der Fall noch komplizierter: Neben der «Hochform»
der Ehe gab es so genannte «Friedel-Ehen». Sie waren ursprünglich die

Eheform der Besitzlosen. Ohne Mitgift konnte kein Familienvertrag
geschlossen werden, und ohne Besitz war auch der väterliche
Vormundschaftsanspruch über die Töchter wertlos. Sozialgeschichtlich ist vor
allem bedeutsam: Die mitgift-«freien» und damit vormundschaftsfreien
Friedel-Ehen beruhten allein auf dem persönlichen Ehewillen und dem

Faktum einer nachweislich bestehenden Lebensgemeinschaft von Frau
und Mann. Die mittelalterliche Kirche begünstigte diese Eheform, die
ihrem durch das römische Recht geprägten Eheverständnis näher stand, als
das familienrechtliche System germanischer Provenienz, ja, sie machte
die Konsensehe faktisch zur Normalform, eine Entscheidung, die auf die

gesellschaftliche und die sozialrechtliche Entwicklung des Abendlandes
schliesslich erheblichen Einfluss gewinnen sollte.

Die Option für das Konsensprinzip ist nun gerade für die Beurteilung
der heutigen Situation von Partnerschaft, Ehe und Familie keineswegs
lediglich von historischer Bedeutung. Vielmehr ergibt der historische
Befund unzweifelhaft: Die Kirche hat lange Zeit neben dem offiziellen
Ehemodell faktisch verschiedene Formen des informellen Zusammenlebens

von Mann und Frau zumindest toleriert.
Allerdings entwickelte sich aus dieser Toleranz ein soziales Problem,

das Krebsübel der heimlichen (klandestinen) Ehen, das faktisch erst das

Konzil von Trient 1563 durch die Einführung der kirchlichen Formpflicht
in den Griff bekam. Luther verfügte aus demselben Grund, Paare sollten
nicht ohne elterliche Erlaubnis eine rechtsgültige Ehe eingehen können.

Seit dem fränkischen Nationalkonzil von Vemeuil (755) hatte die Kirche

sich wiederholt veranlasst gesehen, auf eine öffentliche, rechtlich
greifbare Eheschliessungsform zu dringen. Karl der Grosse etwa versuchte,

die Priester zu verpflichten, als eine Art Zivilstandsbeamte vor der Heirat

ein Eheexamen durchzuführen, um die Frage nach möglichen
Ehehindernissen abzuklären. Der Erfolg war massig. Nach wie vor stand es nämlich

im Ermessen der Brautleute, ihre Eheschliessung dem Segen der Kirche

zu unterstellen.
Man behalf sich kirchlicherseits mit einem Kunstgriff. Um 845 erklärte

Rom mit Verweis auf die so genannten pseudo-isidorischen Dekretalien

- eine lange nicht erkannte Fälschung - erstmals die öffentliche
Eheschliessung vor dem Priester als für Christen strikt verpflichtend. Die

258



ParadigmenWechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

kirchliche Trauung wird damit zum Eheschliessungsritus. «Struktur und

Leben der mittelalterlichen Gesellschaft» werden von da an «durch das

Recht der Kirche geregelt, das die Theologie inspiriert»9. Recht und

Theologie bilden nun immer mehr eine nicht unproblematische Symbiose.
Die theologischen Folgen des Verkirchlichungsprozesses lassen sich in

zwei Sätze zusammenfassen: Die kirchliche Trauung wird verpflichtend
vorgeschrieben, und gleichzeitig wird die ursprünglich zivile beziehungsweise

familienrechtliche Eheschliessungsform in das Kirchenrecht
übernommen. Eine Ehe ist nicht mehr durch den schlichten Umstand christlich
und kirchlich, dass zwei Getaufte sie eingehen, sondern insofern, als sie

den kirchlichen Vorschriften gemäss kirchlich geschlossen ist und von der
Kirche als kanonisch «gültig» anerkannt wird.

Philippe Ariès macht in diesem Zusammenhang zu Recht auf den tief
greifenden Mentalitätswandel aufmerksam, der in der allmählichen
Verlagerung der häuslichen Eheschliessung aus dem Bereich von Kammer und
Bett vor die Kirchentüren und schliesslich in das Innere des Kirchenraums

zum Ausdruck kommt. Im Blick auf die Ehe der einfachen Leute stellt
Ariès fest:

«Im 9. und 10. Jahrhundert beschränkte sich der Priester auf die Segnung
des Brautbetts und der Brautleute, die darin lagen. Vom 12. Jahrhundert an
wird die vormals nebensächliche Rolle des Geistlichen immer wichtiger
und zentraler. Die Zeremonie an den Kirchentüren besteht seit dem 13. oder
14. Jahrhundert aus zwei wohlunterschiedenen Teilen, deren einer, und
zwar der in der zeitlichen Abfolge zweite, dem traditionellen, zentralen und
ehedem einzigen Akt der Eheschliessung entspricht: der donatio puellae.
Zunächst übergeben die Eltern der Braut sie dem Priester, der sie seinerseits
dann dem Bräutigam übergibt. In einer zweiten Phase übernimmt der Priester

die einstige Aufgabe des Brautvaters und legt die Hände der Brautleute
ineinander: die dextrarum junctio. Zwischen dem 14. und dem 16.

Jahrhundert erfährt diese zentrale Geste der dextrarum junctio einen
Bedeutungswandel, der auch die Rolle des Priesters verändert. Sie bedeutet nun
nicht mehr die traditio puellae, sondern die wechselseitige Hingabe und

Bindung der Brautleute.»10

Dieser letzte Entwicklungsschritt ist sozial und kulturgeschichtlich
betrachtet in der Tat ein bedeutsamer Beitrag der Kirche zur Emanzipation

9 Gabriel Le Bras. Le mariage dans la théologie et le droit de l'Eglise du XIe au

XIIIe siècle, in: CLM 11 (1968) 191-202. hier 191.
10 Philippe Ariès. Die unauflösliche Ehe, in: ders. (Hg.), Die Masken des Begehrens

und die Metamorphosen der Sinnlichkeit. Zur Geschichte der Sexualität im
Abendland. Frankfurt a.M. (Fischer) 1984. 176-196. hier 192f.

259



Urs Baumann

der mittelalterlichen Gesellschaft. Denn nach der vorherrschenden

Meinung der scholastischen Theologen haben - anders als bei den anderen
sakramentalen Riten - die Brautleute selbst als «Spender» der Ehe zu gelten.

Die kirchliche Trauliturgie sanktioniert damit gewissermassen die
fortschrittlichere römische Auffassung der Konsensehe, indem sie das

Recht auf freie Partnerwahl gegenüber familiären und gesellschaftlichen
Übergriffen religiös in Schutz nimmt. Dem Schutz dieses Rechtes dient
auch die Anweisung an die zuständigen Pfarrer, durch ein kirchliches
«Brautexamen» die Freiwilligkeit des Ehekonsenses sicherzustellen.
Schliesslich wird die Konsensabgabe, das feierliche Ja-Wort der Brautleute,

zum eigentlichen «Mittel und Angelpunkt der Zeremonie» und
nimmt «deren gesamten Symbolgehalt in sich auf»".

Das Interesse der mittelalterlichen Theologie verschob sich in der Folge

von der Zeremonie der Eheeinsegnung auf den Rechtsakt der
Eheschliessung beziehungsweise den Austausch des Ja-Wortes, der jetzt als

das siebente Sakrament der Kirche verstanden wurde. Damit stand nicht
mehr das pastorale Anliegen, wie Mann und Frau die spirituelle Dimension

ihrer Ehe verkündigt und vermittelt werden sollte, im Zentrum des

Geschehens, sondern das juristische Interesse an der kirchenrechtlichen
Dokumentierbarkeit des Ehevertrags. Je mehr allerdings der rechtliche
Akt der Eheschliessung mit dem Vollzug des Sakramentes in eins gesetzt
wurde, um so mehr drängten die kanonistischen Aspekte der Ehe in den

Vordergrund. Die Funktion des Amtsträgers konzentrierte (und reduzierte)

sich zunehmend auf die notarielle Entgegennahme des Ja-Worts der
Brautleute für die Kirche: den gültigen Ehevertrag. Die ursprünglich
zentrale sakramentale Symbol- und Segenshandlung verkümmerte zum
begleitenden, notfalls sogar verzichtbaren Ritus.

Die vom Konzil von Trient beschlossene kirchliche Formpflicht
verstärkte noch den Trend zur Verrechtlichung des Eheverständnisses. Im
Kampf gegen die Einführung der obligatorischen Ziviltrauung als alternative

oder staatlich vorgeschriebene Eheschliessungsform wurde schliesslich

der Jurisdiktionsansprach der Kirche im 19. Jahrhunderts polemisch
zum Ansprach auf alleinige Rechtszuständigkeit für die Ehen der Getauften

ausgeweitet. Die römische Kurie versuchte, die Beschränkung des

kirchlichen Einflusses durch den säkularen Staat damit zu unterlaufen, dass

sie zivil geschlossene Ehen rundweg für null und nichtig erklärte; eine
Zivilehe war danach nichts anderes als ein Konkubinat. Man begründete die-

11 Ebd., 193.

260



Paradigmenwechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

se Auffassung kirchenrechtlich damit, dass Katholiken aufgrund der Taufe

keine gültige Ehe schliessen könnten, die nicht automatisch Sakrament

(eo ipso sacramentum) und damit gleichzeitig dem Kirchenrecht unterstellt

sei12. Die päpstlichen Lehr- und Rechtsentfaltungen des 19. und 20.

Jahrhunderts setzen in der Folge das Ehesakrament faktisch mit dem

Ehevertrag gleich.
Erst das Zweite Vatikanische Konzil hat diese einseitig rechtliche Sicht

wieder ein stückweit zurückgenommen. Die «Pastorale Konstitution über
die Kirche in der Welt von heute» stellt die Ehe und das Ehesakrament

vorrangig in den Horizont der Bundes- und Freundschaftszusage Gottes
und gibt dieser Lebensform damit ihre spirituelle Bedeutung zurück.

Allerdings bleibt der Blick des Konzils eingeschränkt auf die traditionelle,

bürgerliche Eheform, die stillschweigend als die schöpfungsgemässe
Eheform vorausgesetzt wird. Alternative Formen der Geschlechtsgemeinschaft

oder gar gleichgeschlechtliche Lebensgemeinschaften stehen weit
ausserhalb des Interesses und der Denkmöglichkeiten des Konzils der

Sechzigerjahre. Auch das apostolische Schreiben «Familiaris Consortio»
Papst Johannes Paul II. von 198113, das insgesamt die bisher umfangreichste

Äusserung der römisch-katholischen Kirche zum Thema
darstellt, zeigt zwar einiges pastorales Verständnis für «irreguläre»
Partnerschaftssituationen, aber keine gangbaren Lösungsansätze.

Das Problem besteht darin, dass Ehe und Familie faktisch synonym als

Doppelbegriff gebraucht werden. Ehe wurde und wird fast ausschliesslich

von der Familie her definiert. An diesem Umstand hängt tatsächlich die ganze

Moral, das ganze Recht von Partnerschaft und Sexualität und damit
selbstverständlich umso mehr die Frage nach alternativen Lebensgemeinschaften.

An diesem Punkt möchte ich in meinem zweiten Referat ansetzen.

II. Kirche und Sexualität

Mit drei Feststellungen oder Thesen hatten wir uns im ersten Referat
auseinander zu setzen:
1. Ehe und Familie sind keine unabänderlichen Wirklichkeiten, sondern

soziale Zweckerfindungen. Seit jeher sind sie in einem permanenten
institutionellen und rechtlichen Prozess der Anpassung an die
Notwendigkeiten und Erfordernisse des kulturellen Überlebens begriffen.

12 Can. 1012 § 2 CIC/1917; Can. 1055 § 2 CIC/1983.
13 Apostolisches Schreiben Familiaris Consortio von Papst Johannes Paul IL

über die Aufgaben der christlichen Familie in der Welt von heute, hg. vom Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1981.

261



Urs Baumann

2. Von Anfang an stand auch das Christentum unterschiedlichen Sozialkon¬

zepten gegenüber. Es gibt nicht die natürliche oder christliche Eheform.
3. Die Kirche hat lange Zeit neben dem offiziellen Ehemodell faktisch

verschiedene Formen des informellen Zusammenlebens von Mann
und Frau (contubernium, Friedelehe) zumindest toleriert.
Heute aber haben wir es ausserdem mit einem eigentlichen

Paradigmenwechsel im Eheverständnis zu tun. Die gesellschaftlichen Einstellungen

gegenüber Liebe, Partnerschaft und Ehe haben sich tief greifend
gewandelt und wirken sich jetzt zunehmend auch auf die Gesetzgebung aus.
Trotzdem: wenn sich heute - mit mehr oder weniger Erfolg - alternative
Lebensformen herausbilden, so ist diese Entwicklung weder im interkulturellen

Vergleich noch sozialgeschichtlich betrachtet etwas Einmaliges.
Allerdings: In allen Epochen und Kulturräumen spielte die soziale Regelung

der Geschlechts- und Verwandtschaftsbeziehungen stets eine
lebenswichtige Rolle. Trotz aller Unterschiedlichkeit der Formen ist uns keine
Gesellschaft bekannt, die ohne irgendeine institutionelle und sozialrechtliche

Ordnung dieser Belange ausgekommen wäre. Niemals handelt es

sich dabei - bei aller Vielfalt - um Beliebigkeiten. So ist auch heute zu

vermuten, dass der gegenwärtige Wandel zumindest einen zweckmässigen

Versuch darstellt, auf die veränderten Lebensumstände in der
«postmodernen» Gesellschaft zu reagieren. Auf die Problematik, die sich daraus

ergibt, möchte ich in meinem zweiten Beitrag eingehen.

1. Die Frage nach dem Interesse der Kirche

Der soziale Wandel und die tief gehenden Veränderungen in der ethischen
und praktischen Beurteilung des vor- beziehungsweise nichtehelichen
oder gar nichtheterosexuellen Zusammenlebens drückt eine gewaltige
soziale und religiös-politische Spannung aus. Ist die Ehe am Ende, oder steht

am Ende doch wieder die Ehe? In der gesellschaftlichen und politischen
Diskussion pro und contra Gleichstellung nichtehelicher Gemeinschaften
mit Ehen beziehungsweise die Übertragung ehelicher Rechte und Pflichten

auf eingetragene schwule oder lesbische Lebensgemeinschaften scheinen

die Kirchen nicht eben die besten Karten zu haben. Was ist, wenn man
nach dem genuin christlichen Anliegen fragt, eigentlich die Aufgabe einer
nicht nur beziehungspädagogisch, sondern auch religiös und spirituell
«richtigen» und «passenden» pastoralen Begleitung? Es geht hier in der
Tat auch für die Kirche um entscheidende soziale Weichenstellungen,
deren Tragweite für die soziale Zukunft des gesellschaftlichen
Zusammenlebens kaum abzusehen ist.

262



Paradigmenwechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

In Frage steht erstens, ob das Christentum überhaupt Alternativen
anbieten kann, die einer ja nur noch zum Teil christlich geprägten Gesellschaft

helfen können, «das ganz normale Chaos der Liebe» - wie Ulrich
Beck und Elisabeth Beck-Gemsheim die gegenwärtige Situation auf der
sozialen Beziehungsebene bedeutungsvoll charakterisieren - sinnvoll und

sozialverträglich neu zu ordnen. Die zweite Frage lautet: Ist in unserer
immer noch christlich geprägten Gesellschaft die «christliche Ehe»
tatsächlich das notwendige, ja einzige wirkliche Gegenmodell? Ist es

ausgemacht, dass für das Christentum aus zwingenden theologischen Gründen
allein die rechtlich geschlossene Ehe als legitime Form der
Geschlechtsgemeinschaft in Frage kommen kann?

Wir stehen mit diesen Fragen in der Tat vor einem alten Dilemma des

gesamten westlichen Christentums: Wie verhalten sich Welt und Glaube,
Gesellschaft und Religion, Staat und Kirche zueinander? Ist Ehe (in
kontroverstheologischer Überspitzung gesagt) «nur» ein weltlich Ding
und geht als Institution des sozialen Zusammenlebens die Kirche nichts

an, oder ist sie «nur» ein Sakrament und geht deshalb, weil sie eine

religiöse Sache ist, den Staat nichts an? Ich gehe hier von der Überzeugung

aus, dass das Evangelium und umso mehr die Kirche um der
Menschen willen da ist und deshalb im Dienste der menschlichen
Lebensgemeinschaft steht und nicht umgekehrt.

Von hier aus stellt sich die Frage nach dem vordringlichen Interesse,
welches das Verhalten von Gesellschaft und Kirche gegenüber Partnerschaft,
Ehe und Familie leiten soll. Historisch betrachtet bestimmten zumindest

vordergründig Interessen der öffentlichen Moral und Wohlanständigkeit
sowohl das kirchliche als auch das zivilrechtliche Handeln gegenüber diesem

Lebensbereich. Ja, bis heute dreht es sich - auch wenn sich die gesellschaftlichen

Verhältnisse grundlegend geändert haben - am Ende insgeheim doch

darum, wem es «moralisch erlaubt» ist oder sein soll zusammenzuleben und

wem nicht. Dieses «moralische» Interesse scheint auch heute die öffentliche
Debatte mehr zu bestimmen als sozial-praktische Überlegungen.

Ist es nicht schon provozierend zu behaupten, dass genau diese Moralisierung

- in deren Hintergrund eine seit der Antike mit dem Christentum

theologisch weiterkolportierte und erst spät reflektierte Lustfeindlichkeit
und Verdächtigung des Sexuellen - heute das eigentliche Problem für die

Hilflosigkeit der Kirchen gegenüber dem gewandelten Verständnis von
Liebe, Partnerschaft und Sexualität ist? Worin genau besteht aber das

Problem?

263



Urs Baumann

2. Differenzierungen

a. Funktionswandel von Ehe und Familie

Als Folge der Veränderung der sozio-ökonomischen Rahmenbedingungen

- ökonomische Unabhängigkeit von der Herkunftsfamilie, soziale
Selbstständigkeit, Emanzipation von Eltern und Sippe, Zunahme der emotionalen

Intensität und Intimität der Beziehung, Möglichkeit der Liebesheirat -
hat sich nicht nur der private Lebensstil in Partnerschaft, Ehe und Familie
gewandelt, sondern auch die Funktion, welche dieses Lebenssystem im
Ganzen der Gesellschaft zu erfüllen hat. In knappen Stichworten notiert:
Gewandelt hat sich

- die soziale Funktion des privaten Lebensraumes: Sexualität, Ehe und
Familie werden zunehmend als private Angelegenheit erfahren, welche

primär nur die Partner und die Kinder selbst etwas angehen. Aus
der «Keimzelle der Gesellschaft» wird damit zunehmend die
«institutionalisierte Privatsphäre»14.

- die soziale Funktion der Sexualität: Wirksame Methoden der
Empfängnisverhütung machen erstmals in der Geschichte eine konsequente
Trennung von Fortpflanzung und Sexualität möglich. Ja, «verantwortete

Elternschaft» wird zum ethischen Imperativ. Damit verliert der
Fortpflanzungszweck der Sexualität seine dominierende Stellung und die
Ehe die Bedeutung als einzig legitimer Ort und - wegen der zu
erwartenden Kinder - unverzichtbarer Schutzraum sexueller Betätigung.

Der Akzent verschiebt sich «von der Zweckgemeinschaft zur
Partnerschaft; von der Familie zur Liebesehe; damit aber auch von der

Zweckfrage zur Sinnfrage von Ehe und Sexualität»15.

Die Konsequenz: Es ist für die Mehrheit der Bevölkerung zu einer
sozial tolerierten Alternative geworden, Partnerschaft auf Dauer als
nichteheliche Paarbeziehung zu leben. Sexuelle Erfüllung und die Verantwortung

für das Kind lassen sich jetzt trennen. Damit wird es allerdings
zunehmend schwierig zu begründen, warum man überhaupt heiraten soll,
wenn man keine oder noch keine Kinder haben will, oder warum andere
Gemeinschaftsformen - die Alleinerziehenden-Familie, die Familie mit

14 Franz Xaver Kaufmann. Die gesellschaftliche Situation der heutigen Familie,
in: Albrecht Beckel (Hg.), Ehe im Umbruch, Münster (Regensberg) 1969. 107-140,
hier 116.

15 Paul M. Zulehner, Heirat, Geburt, Tod. Eine Pastoral zu den Lebenswenden.
Wien (Herder) 51987, 65.

264



Paradigmenwechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

zwei Papis oder Mamis zum Beispiel - nicht ebenso geeignet sein sollten,
Kindern Schutz und Geborgenheit zu geben. Familie wird dann einfach da

gelebt, wo Kinder in der Obhut eines Erwachsenen oder mehrerer
Erwachsener heranwachsen (dürfen oder müssen). In der Tat kann es Staat

und Gesellschaft ja gleichgültig sein, wie die Menschen zusammenleben,
solange nur der Schutz und die Aufzucht der Nachkommenschaft
sichergestellt sind. Auf diese Weise entsteht eine völlig neue Interessenlage:

- Unverheiratete Paare möchten das Ehepaket aufschnüren, um zumin¬
dest in den Genuss der erweiterten Persönlichkeitsrechte zu gelangen.
Es ist gar nicht so selten, dass Paare, die in nichtehelicher
Lebensgemeinschaft leben, den Notar aufsuchen, wenn sie gemeinsame Kinder
haben wollen, um alle wichtigen versorgungs- und sorgerechtlichen
Belange auf dem Wege eines privaten familialen Zusammenarbeitsvertrages

zu regeln. In einem gewissen Sinne könnte man hier sogar
von einer Individualisierung des Instituts der Ehe sprechen.

- Homosexuelle und lesbische Paare erheben Ansprach auf öffentlich¬
rechtliche Anerkennung ihrer Beziehung.

- Umgekehrt sucht der Staat nach rechtlichen Möglichkeiten, nichtehe¬

liche Lebensgemeinschaften besser in die Pflicht nehmen zu können.
Die beschriebene Entwicklung führt fast zwangsläufig zu einer

Differenzierung der institutionalisierten Lebensformen. Neben die «klassische»

Ehe treten andere zivilrechtliche Formen «eingetragener Partnerschaft».

Es ist freilich weder politisch klug noch sachlich richtig, den
eindeutig besetzten Begriff Ehe auf alles und jedes anzuwenden. Allerdings
entstehen hier nicht nur im Blick auf lesbische und schwule Paare Probleme.

Es ist ja auch durchaus die Frage, ob kinderlose Ehepaare ohne jede
Einschränkung dieselben Privilegien und Vergünstigungen geniessen sollen

wie Paare, die Verantwortung für eine Familie tragen. Zumindest im
Blick auf die Höhe der Rentenbeiträge drängt sich diese Frage auf. Die
gegenwärtigen Entwicklungen haben aber auch das Verdienst, auf die

Engführungen des «klassischen» Modells aufmerksam gemacht zu haben.

b. Partnerschaft ist mehr als Ehe + Familie

Tatsache ist nämlich: Sowohl im staatlichen als auch im kirchlichen
Bereich wird der Begriff «Ehe» bis heute faktisch auf die Familie festgelegt.
Ehe und Familie bilden ein Tandem, in dem sie sich ständig gegenseitig
auslegen und legitimieren. Dies ist verständlich, weil ohne eine wirksame

Empfängnisverhütung ja jeder heterosexuelle Geschlechtsverkehr zu ei-

265



Urs Baumann

ner Schwangerschaft führen konnte. Verständlich ist von daher auch, dass

die Ehe als der einzig legitime und ethisch zulässige Ort für sexuelle
Beziehungen galt. Historisch betrachtet gibt es bis heute im strengen Sinne
des Wortes weder ein Eherecht noch eine £7ietheologie, sondern lediglich
ein Familienrecht und eine Familientheologie. Typischerweise trägt - um
nur ein Beispiel zu nennen - auch die bereits erwähnte letzte grosse
Enzyklika der römisch-katholischen Kirche zum Ehe- und Familienbereich
den Titel «Familiaris Consortio», obwohl sie sich bewusst in die Tradition
der römischen £7zeenzykliken einordnet. Ehe wird in diesem Lehrschreiben

ausschliesslich auf Familie hingeordnet.
Das Faktum, dass die familiale, beziehungsweise elterliche Phase

innerhalb der Paarbiographie statistisch gerade noch die Hälfte der Zeit
belegt, wird überhaupt nicht wahrgenommen. Die Wahrheit ist:

«Noch nie in der Geschichte lebten derart viele Menschen eine so lange Zeit
ihres Lebens mit demselben Ehepartner zusammen wie heute, trotz der
sinkenden Eheschliessungsneigung und des erhöhten Scheidungsrisikos»16.

In den letzten Jahrzehnten stieg auf Grund einer immer besseren
medizinischen Versorgung die durchschnittliche Lebenserwartung kontinuierlich

an. Auf diese Weise wurde die nachelterliche Lebensphase des so

genannten «leeren Nests» immer länger. Betrug die durchschnittliche
Ehedauer um die Jahrhundertwende 17-18 Jahre, so lag sie 1980 bei 40
Jahren. Die Paarbeziehung erhielt dadurch über Familie und Nachkommenschaft

hinaus eine Bedeutung, wie sie sie noch niemals in der
Sozialgeschichte hatte. Fazit: Der Familienzyklus hat sich tief greifend verändert.

Tatsächlich müssen wir aber heute von drei lebensgeschichtlich
durch deutliche Zäsuren voneinander abgegrenzten Beziehungsphasen
ausgehen:

- Die erste Phase mündet über eine kürzere oder längere informelle Le¬

bensgemeinschaft in eine stabilere und schliesslich auf Dauer ausgelegte

Partnerschaft oder Ehe. Dabei werden die inneren und äusseren

Voraussetzungen für die Gründung einer Familie erst allmählich
geschaffen. Hier gilt es mit zu beachten - doch darauf kann ich jetzt nicht
näher eingehen -: Dass heute so viele junge Menschen in nichtinstitu-

16 Rosemarie Nave-Herz. Kontinuität und Wandel in der Bedeutung, in der Struktur

und Stabilität von Ehe und Familie in der Bundesrepublik Deutschland, in: dies.

(Hg.). Wandel und Kontinuität der Familie in der Bundesrepublik Deutschland (Der
Mensch als soziales und personales Wesen 8), Stuttgart (Enke) 1988, 61-94, hier 75.

266



ParadigmenWechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

tionalisierten Lebensgemeinschaften zusammenleben, ist genau
besehen nicht das Produkt grösserer sexueller Freizügigkeit, sondern
tatsächlich Folge der immer länger werdenden Ausbildungs- und
Berufseinstiegszeiten. Sie fügen eine bisher unbekannte neue Lebensphase,
die so genannte «Postadoleszenz» zwischen dem zwanzigsten und

dreissigsten Lebensjahr, in die Biographie ein. Diese Phase ist
charakterisiert durch Vorläufigkeit und die Unmöglichkeit, definitive
Entscheidungen treffen zu können.

- Die zweite, familiale Phase markiert die Lebenssituation, die von der

Gesetzgebung und dem eben genannten Lehrschreiben bisherpa« pro
toto als «Ehe und Familie» betrachtet wurde. Auch die bisherige
Ehetheologie und Sexualmoral beschäftigte sich ausschliesslich mit
diesem Lebensabschnitt.

- Die Zäsur nach dem Selbständigwerden der Kinder ist nicht weniger
einschneidend: Sie fordert von den Partnern, ihre Zweierbeziehung neu

zu definieren und auszurichten.
Nun wird gewiss niemand, der sich der ungeheuren Bedeutung der

Familie für das Überleben von Gesellschaft und Kultur bewusst ist, bestreiten,
dass dieser Lebensraum eines besonderen rechtlichen Schutzes und besonderer

sozialer Privilegierung bedarf. Die Frage ist allerdings, ob solche -
durchaus berechtigte - Sorge einzig der Ehe und Familie gelten soll. Sind
nicht andere Formen des Zusammenlebens ebenfalls auf ihre Weise

schutzwürdig?

c. Zum Umgang der Kirchen mit nicht standardgemässen
Geschlechtsgemeinschaften

Wie sollen, sollten die Kirchen nun mit den festgestellten Veränderungen
umgehen? Zunächst scheint eines sicher zu sein: Die Gesellschaft und erst
recht die Kirche mussten ganz allgemein ein Interesse daran haben, dass

möglichst viele Menschen in stabilen und geordneten Beziehungen leben,
weil dies am besten für das Gemeinwohl ist. Darüber hinaus gilt es, die
Tatsache wahrzunehmen: Es gibt in der Gegenwartsgesellschaft neben der
Ehe de facto schon längst alternative Formen und Stufen sozial gestalteter

und verantworteter Lebenspartnerschaft, denen man zweifellos nicht
pauschal jede gesellschaftliche Zweckmässigkeit absprechen kann:
«nichteheliche» Partnerschaften, «uneheliche» Familien, «nach-eheli-
che» Beziehungen, homosexuelle Lebengemeinschaften. Damit ist durchaus

nicht gemeint, dass unterschiedslos und wahllos alle Partnerschafts-

267



Urs Baumann

formen mit der traditionellen Institution der Ehe über einen Leisten
geschlagen werden sollten. Aber setzt eine differenziertere Gesellschaft
nicht auch differenziertere Normen voraus? Weder Kirche noch Staat
kommen heute daran vorbei: Partnerschaft hat in der Gegenwartsgesellschaft

eine personale und soziale Bedeutung gewonnen, welche das alte
Ehe- und Familienkonzept weder kannte noch berücksichtigte. Dies allein
schon genügt, um sich klarzumachen: Eine kirchliche Begleitung von Paaren,

die sich auf dem schwierigen Weg zu einer definitiven
Beziehungsentscheidung befinden, macht nur Sinn, wenn sich die Betroffenen mit der
ihnen ja hinlänglich bewussten Vorläufigkeit ihres Bemühens, Liebe zu
leben und ihrer Gemeinschaft Gestalt zu geben, angenommen und verstanden

wissen. Vor diesem Hintergrand wird zudem die (kirchliche) Zumutung

an junge Erwachsene, sich womöglich über das dreissigste Lebensjahr

hinaus oder, wenn sie homosexuell sind, ein Leben lang jeder sexuellen

Betätigung zu enthalten, zu einem lebensfremden Ansinnen. Entscheidend

ist in diesem Zusammenhang, dass nichteheliche heterosexuelle oder
homosexuelle Lebensgemeinschaften als ganzheitliche, menschliche
Beziehungen wahrgenommen und ethisch gewürdigt werden. Das verständnisvolle

Ja zu einer entwicklungsbedingten Vorläufigkeit schliesst dabei
Kritik keineswegs aus, aber es befreit diese Kritik vom überflüssigen
Verdacht moralinsaurer antisexueller Propaganda und vermag gerade so, den
Blick auf die gegenseitige Verantwortung in der Partnerschaft und die
gemeinsame soziale Verantwortung gegenüber der Gesellschaft zu lenken.

Über dem sexualethischen Aspekt des «Zusammenlebens ohne
Trauschein» darf daher gerade im kirchlichen Raum der Eigenwert der gelebten

Beziehung nicht vernachlässigt werden. Vielmehr gilt es, die
vielschichtige Phänomenologie der Beziehungen differenzierter zu würdigen.
Das heisst: Weder soll jede Beziehung am Massstab der Ehe gemessen
werden, noch soll der eigenständige Charakter einer definitiven
Beziehungsentscheidung, wie ihn traditionsgemäss die zivile und kirchliche
Trauung zum Ausdruck bringt, nivelliert werden. Die Frage bleibt vorerst,
ob und wieweit sich die Kirchen auf solche experimentellen Lernsituationen

einlassen können, die auch sexuelle Praxis einschliessen. In jedem
Fall besteht die Aufgabe einer kirchlichen Ehepastoral darin, alles zu tun,
um jungen Paaren zu einer bewussten, gereiften, geprüften Entscheidung
füreinander zu verhelfen und sie sozial und religiös zu unterstützen, eine
stabile, menschlich tragende und sinnvolle Lebensgemeinschaft aufzubauen.

Weder das starre Festhalten an einer strengen Sexualmoral, die ausserhalb

der Ehe alle sexuellen Handlungen verbietet, noch die moralische

268



Paradigmenwechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

Ächtung der nichtehelichen Lebensgemeinschaften, ja nicht einmal der
Ausschluss dieser «öffentlichen Sünder» vom Herrenmahl kann den

längst eingetretenen gesellschaftlichen Wandel rückgängig machen. Im
Gegenteil: Je mehr die Kirche auf ihren Forderungen beharrt, um so mehr

trägt sie dazu bei, dass die Liebenden ihre Werte ausserhalb der Reichweite

kirchlicher Moral suchen. Wie viel mehr wäre hier für das Anliegen
einer christlich orientierten Ehe- und Lebensgemeinschaft zu gewinnen,
wenn die situationsbedingten Veränderungen des Lebenslaufmusters zum
Anlass würden, theologisch über Gottes Verheissung im Prozess. im Werden,

über Sein und Vergehen menschlicher Partnerliebe nachzudenken
und das kirchliche Verständnis von Liebe, Partnerschaft und Sexualität

von der Dynamik der heute gelebten Beziehungswirklichkeit her neu zu
überdenken!

Betrachten wir die kirchlichen Stellungnahmen der letzten Jahre zum
Thema informelle Lebensgemeinschaften, scheint in den Kirchen durchaus

ein gewisser Lemprozess in Richtung auf ein dynamischeres
Verständnis von Partnerschaft und Ehe in Gang zu kommen.

So stellte, um nur ein Beispiel zu geben, der nachmalige Präsident der

Deutschen Bischofskonferenz, Karl Lehmann, bereits 1984 in einem auch

ausserhalb der römisch-katholischen Kirche vielzitierten Fastenhirtenbrief
fest:

«In vielen Gemeinschaften dieser Art lebt eine aufrichtige Gesinnung und ein
ernsthafter Wille, den wirklich verlässlichen Partner zu finden. Viele sind über
die geringe Tragfähigkeit vieler heutiger personaler Beziehungen enttäuscht.
Manchmal kann man unschwer erkennen, dass die Liebe solcher Partner
Zuwendung und Sorge, Verlässlichkeit und Tragfähigkeit umfasst, jedoch
zögernd, ängstlich und geschwächt ist im Blick auf eine durchgreifende
Grundentscheidung zum Eingehen einer Ehe. In der Spannung zwischen dem mehr
oder weniger offenbaren, aber doch vorhandenen Wunsch nach dauerhafter
und verlässlicher Bindung und dem Nochnichtfinden oder gar Verweigern
einer ehelichen Dauerbeziehung liegt der Ort des Einstiegsfür das notwendige
Gespräch. An dieser Stelle muss man die Bindungsangst verstehen, weil das

Führen einer geglückten Ehe zumal unter den modernen Lebensbedingungen
gewiss schwierig ist. Man muss aber auch versuchen, diese Bindungsangst
abzubauen und das Vertrauen in die Kraft treuer Liebe zu stärken.»17

Auch diese Feststellung muss heute selbstverständlich neben dem

Ziel, junge Menschen zur Ehe zu führen, auch die Tatsache alternativer

17 Karl Lehmann. Nichteheliche Lebensgemeinschaften und christliche Ehe. Der
Fastenhirtenbrief des Bischofs von Mainz, in: Herderkorrespondenz 38 (1984) 174.

269



Urs Baumann

Lebensformen bis hin zur eingetragenen homosexuellen Partnerschaft in
den Blick nehmen und diese Lebensformen theologisch, spirituell und

pastoral neu bedenken. Denn nur in dem Masse, als die Kirchen die
Offenheit aufbringen, Paaren den Freiraum und die Zeit zuzugestehen, die
sie brauchen, um sich gemeinsam in die Praxis einer echten christlich
selbst verantworteten Freiheit einzuüben, wird ihnen auch die Hoffnung
auf eine lebenswerte Zukunft aus der Kraft eines Glaubens wieder
einleuchten, der ihre Liebesbeziehung wirklich zu tragen vermag. Einleuchten

wird ihnen dann auch, dass es durchaus Sinn macht, die gemeinsame
Beziehungsgeschichte auch religiös zu begründen.

Es ist hier nicht meine Aufgabe, diesen Faden weiterzuspinnen. Mein
wichtigstes Anliegen war es, nach dem «richtigen» beziehungsweise
angemessenen Interesse zu fragen, das unsere Vorstellungen leiten sollte.
Gleichzeitig wollte ich die Zielrichtung meines eigenen theologischen
Interesses in dieser Sache aufdecken. Wenn wir uns klar machen, wie sehr
die Stabilität der Gesellschaft von der Stabilität der Beziehungen abhängt,
wird uns erst das Ausmass der gegenwärtigen sozialen Krise der Gesellschaft

bewusst. Die hohen Scheidungsziffem, die zunehmende Aggressivität

und Gewalt in Beziehungen sind ja nur die Spitze des Eisbergs.
Klar wird im Blick darauf auch: Das ganze Interesse muss sich darauf

richten, die gesellschaftlichen/kirchlichen Rahmenbedingungen zu
verbessern und alles zu tun, was Beziehungspartner dabei unterstützt, dauerhafte

Beziehungen aufzubauen und ihrer Liebe Bestand zu geben. In
welchem Sinne eine «Gleichstellung» oder analoge Behandlung «ehelicher»
und «nichtehelicher» Gemeinschaften oder gar schwuler oder lesbischer

Paargemeinschaften auf Dauer letztlich lebensförderlich sein wird,
vermag ich selbst nicht abzusehen. Ich beschränke mich deshalb darauf,
abschliessend noch einmal die mir wesentlich erscheinenden Perspektiven
und Thesen zusammenzufassen, welche wenigstens die Richtung angeben
sollen, in die wir weiter denken könnten.

3. Perspektiven und Thesen

a. Thesen zur Situationsbeschreibung

1. Die sozialen, kulturellen und ökonomischen Rahmenbedingungen verändern

sich: Die Auflösungstendenzen, welche das bürgerlich-christliche Ehe-
und Familienmodell zeigt, werden missverstanden, wenn man sie lediglich
als Konsequenz moralischer beziehungsweise sexueller Dekadenz versteht.
Die Krise des «traditionellen» Familienmodells ist vielmehr das Ergebnis

270



Paradigmenwechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

einerseits der höheren Wertschätzung der personalen Liebesbeziehung, welche

die Fähigkeit zu freier Treue und emanzipierter Partnerschaftlichkeit
voraussetzt. Andererseits hat sich der biographische Verlauf der
Partnerschaftsbiographien durch die erheblich verlängerten Ausbildungs- und

Berufseinstiegszeiten («Postadoleszenz») sowie die gestiegene Lebenserwartung

(«nachelterliche Phase») objektiv verändert. Nichteheliche
Partnerschaften sollten deshalb nicht (einseitig) moralisiert, sondern eher als

zweckmässige Versuche verstanden werden, in einer insgesamt partner-
schafts- und familienfeindlichen Umwelt Beziehung zu verwirklichen.

Dies gilt analog auch von lesbischen und schwulen Partnerschaften.

Auch sie sind nicht in erster Linie vom Standpunkt einer (heterosexuellen)
Sexualmoral aus zu beurteilen, sondern von ihrer Fähigkeit und ihrem
Willen her, sich eine stabile und dem Gemeinwohl förderliche Lebensordnung

zu geben und Verantwortung für sich und die Sozialgemeinschaft zu
übernehmen.

2. Die bisher einseitig familienbezogene Sicht der Ehe muss korrigiert
werden: Gehen wir von der Dreigliederang heutiger Partnerschaftsbiographien

aus - informelle Lebensgemeinschaft, Ehe und Familie,
nachelterliche Partnerschaft - fällt uns auf, dass sich das bisherige Eherecht und
auch das kirchliche Eheverständnis immer noch fast ausschliesslich mit
der familiären Phase beschäftigt. Was davor liegt, ist verpönt, was danach

kommt, wird vernachlässigt, obwohl die Zweierbeziehung über die Hälfte

der gemeinsamen Lebensgeschichte prägt. Diese einseitige Fixierung
muss aufgegeben werden. Was Not tut, ist eine ganzheitliche, biographische

Sicht der Lebenspartnerschaft, denn: Wer möchte, dass Kinder in der

Geborgenheit einer harmonischen Familie heranwachsen, darf sich nicht
erst um die Partner kümmern, wenn sie heiraten.

Wer begriffen hat, wie wichtig stabile Beziehungen für die Stabilität
der sozialen Lebensgemeinschaft sind, dem muss auch daran gelegen sein,
dass alternde Paare bei der Neuorientierung ihrer Beziehung oder beim

Eingehen neuer Beziehungen die nötige Hilfe finden. Dieselbe pastorale
Sorge muss auch lesbischen und schwulen Paaren gelten. Dies im
Bewusstsein, dass jede Lebensgemeinschaft, die Menschen in ein stabiles
Lebensnetz von Beziehungen einbindet, einen hohen humanen Wert
darstellt und deshalb schutzwürdig und förderungswürdig ist.

3. Die eigenständige Bedeutung der Partnerschaft muss anerkannt werden:

Wenn heute die familiale Lebensform zu einer Episode in einem (sta-

271



Urs Baumann

tistisch) mindestens doppelt so langen Beziehungsleben geworden ist,
haben wir davon auszugehen: Sexuelle Partnerschaft kann nicht länger auf
Familie und Fortpflanzung reduziert werden, sondern stellt in sich einen

eigenständigen sittlichen Wert dar. Es ist die Aufgabe von Kirche und Staat,
auf ihre Weise darauf hinzuwirken, dass Diskriminierungen abgebaut und

gesellschaftliche sowie rechtliche Bedingungen hergestellt werden, welche
für die innere Stabilität von Beziehungen insgesamt förderlich sind.

4. Der Begriff«Ehe» mussfolglich differenziert werden: Es kann sich nicht
darum handeln, alle Lebensformen der Liebe pauschal dem traditionellen
Ehebegriff unterzuordnen. Vielmehr geht es um eine differenzierte Sicht
der einzelnen Beziehungsmodelle und um eine flexible Gesetzgebung, die
den unterschiedlichen Voraussetzungen beziehungsweise Bedürfnissen
und dem unterschiedlichen sozialen Verpflichtungsgrad solcher
Partnerschaften Rechnung trägt. Beziehung soll geschützt, aber gleichzeitig auch
ihre faktische soziale Verantwortung eingefordert werden.

b. Christliche Perspektiven

5. Nichteheliche, und das heisst auch homosexuelle Gemeinschaften
müssen als Orte christlich verantworteten Lebens neu entdeckt werden:
Wer das nichteheliche Zusammenleben einseitig nur als «Leben in Sünde»

versteht, hat die Situation nicht begriffen. Zwar geht es auch in diesen

Beziehungen durchaus um Ethos, und die ethische Frage soll auch
durchaus nicht verboten werden. Mehr aber als um das Problem, was
sexuell erlaubt und nicht erlaubt ist, geht es darum, gerade jungen Paaren

zu helfen, gemeinsam zu einer reifen Entscheidung füreinander zu

gelangen. Nur so werden die christlichen Kirchen bei jungen Erwachsenen

begründete Hoffnung auf eine lebenswerte Zukunft aus der Kraft des

Glaubens wecken können, der auch ihre Liebesbeziehung zu tragen
vermag, so dass sie die Verbindlichkeit ihrer Beziehungsgeschichte
womöglich auch religiös begründen wollen. Der Weg junger Erwachsener

zur Ehe ist dann als dynamisch-geschichtlicher Beziehungsprozess zu

verstehen, der über verschiedene Stufen der Verbindlichkeit zur zivilen
Eheschliessung und - wenn sie auch ihr gemeinsames Verhältnis zur
Glaubensdimension ihrer Beziehung geklärt haben - schliesslich zur
kirchlichen Trauung und damit zu einer christlich motivierten
Ehegemeinschaft führen kann.

Wiederum gilt auch hier analog dasselbe von schwulen oder lesbischen

272



Paradigmenwechsel? Überlegungen zum theologischen Umgang

Paaren, die auf ihrem Weg zu einer stabilen, schliesslich «eingetragenen
Lebensgemeinschaft» nicht weniger Begleitung und Hilfe brauchen. Auch
ihnen müssen von einem recht verstandenen Christentum Möglichkeiten
eines spirituellen Verständnisses ihrer Gemeinschaft und damit die Möglichkeit,

ihre Gemeinschaft als gläubige Christen zu leben, erschlossen werden.

6. Die christliche Dimension des Glaubens bietet den Paaren eine
Möglichkeit an, die transzendentale Dimension ihrer Beziehung gemeinsam zu

leben: Damit ist freilich nicht eine kirchliche Vereinnahmung der Beziehung

gemeint. Sondern es gilt umgekehrt: Partnerschaft soll von falschen,
«pseudoreligiösen» Übertragungen und falschen gegenseitigen «Heilser-

wartungen» befreit werden, um sich so auf die wirklichen ersten und letzten

Fragen des Lebens hin zu öffnen. Es geht hier nicht um die Verklärung
allgemeinmenschlicher Werte oder um eine vage religiöse Symbolik
menschlicher Liebe, sondern in aller Schlichtheit um das, was Christen
zuinnerst glauben, nämlich: Dass menschliche Liebe und Treue im Lichte
der Liebe und Treue Gottes in Christus Jesus eine letzte Tiefe und Sinngestalt

gewinnt, die durch alle Mühe und Not des Alltags hindurch Mann und
Frau ein Leben lang zu tragen verheisst. Nichts anderes ist auch der Sinn
einer kirchlichen Traufeier.

7. «Ehe», im ursprünglichsten Sinne des Wortes gemeint als das. «was ewig
gelten soll», versteht sich mithin christlich als Synonym für das lebenslange

religiöse Bemühen und den lebenslangen Glaubens- und Vertrauenspro-
zess einer Partnerschaft: Der Begriff «Ehe» bekommt von daher eine sehr

dynamische Note. «Ehe» bedeutet dann nicht lediglich, dass man geheiratet
hat, sondern dass zwei Menschen sich auf Treu und Glauben hin miteinander

verbunden haben, um aus einem radikalen Vertrauen heraus, das nicht
mehr berechenbar und einholbar ist, ihr beider Leben in eine einzige,
gemeinsame Lebensgeschichte einzubringen, und dies «vor Gott» und im
«Bunde» mit ihm. So betrachtet ist die so genannte «christliche Ehe» in der
Tat als Alternative gemeint. Dies freilich nicht in einem ausschliesslichen

Sinne, sondern als ein Angebot zu leben, als sinnvoller «Lebensstil».

Baumann Urs (geb. 1941 in Zürich). Prof. Dr. theol., lehrt Ökumenische

Theologie an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Tübingen

und ist Mitarbeiter am dortigen Institutfür Ökumenische Forschung.
Adresse: Institut für Ökumenische Forschung der Universität Tübingen.

Liebermeisterstrasse 18. D-72076 Tübingen. Deutschland.

273


	Paradigmenwechsel? : Überlegungen zum theologischen Umgang mit neuen Partnerschaftsformen

