
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)

Heft: 3

Artikel: Kann man aus der Geschichte lernen?

Autor: Bloch, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kann man aus der Geschichte lernen?*

RolfBloch

Vor ca. 50 Jahren, zur Zeit meines Rechtsstudiums, wurde an der Universität

Bern der Titel eines Doctor iuris utriusque, eines Doktors beider
Rechte, des zivilen und des kirchlichen, abgeschafft. So erhielt ich denn

nur den amputierten Doktortitel eines Doktor iur.

* Anmerkung der Redaktion : Am Dies Academicus der Universität Bern, dem 2.

Dezember 2000, verlieh die Christkatholisch-theologische Fakultät die Würde eines Doctor

theologiae honoris causa, Herrn Dr. Rolf Bloch, Bern. Dem Jahresbericht der
Universität Bern 2000 ist die Laudatio und die Biographie des Geehrten entnommen:

«Rolf Bloch, der zumal als Präsident des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes

das religiöse Gespräch zwischen Juden und Christen in unserem Land mitgetragen

und mit klarem Urteil und Konzilianz entscheidend gefördert hat und der in Loyalität

zur Schweiz und zum Judentum die Spätfolgen der Indifferenz weiter Kreise unserer

Bevölkerung gegenüber der Not jüdischer Mitmenschen während des Zweiten
Weltkriegs zu bewältigen geholfen hat. -

Rolf Bloch, Bürger von Genf, wurde am 24. Juni 1930 in Bern geboren, wo er an der
rechtswissenschaftlichen Fakultät mit einer staatsrechtlichen Dissertation promovierte.
Nach beruflicher Tätigkeit im Ausland trat er in das Familienunternehmen Chocolats
Camille Bloch S.A. in Courtelary BE ein. Er wurde 1960 Direktionspräsident und 1970
Präsident des Verwaltungsrates.

Dr. Rolf Bloch, der 1975-1985 der Jüdischen Gemeinde Bern vorstand, bekleidete
von 1992-2000 das Amt des Präsidenten des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes.

Vornehmlich in dieser Eigenschaft hat er den jüdisch-christlichen Dialog
dadurch gefördert, dass er angesichts einer jahrhundertealten Schuld der Kirchen in ihrem
Umgang mit jüdischen Mitbewohnern ein klares und begründetes Urteil über das. was
geschehen war und noch geschehen könnte, mit einem Geist der Versöhnlichkeit und

persönlicher Wärme verbunden hat. Damit verhalf er den christlichen Partnern, wo
immer er sie traf, zur inneren Freiheit, sich den Folgen in Würde zu stellen und so ein neues

Verhältnis in gegenseitigem Respekt zu gewinnen.
Im Frühjahr 1997 ernannte der Bundesrat Herrn Bloch, der zuvor die Handelskammer

Schweiz-Israel präsidierte, zum Präsidenten des Schweizer Spezialfonds zugunsten bedürftiger

Opfer der Schoah. Damit geriet der Geehrte noch vermehrt mitten in die Turbulenzen,
die unser Land in der jüngsten Vergangenheit heimsuchten in Form von Kritik am Verhalten

unseres Landes gegenüber den Verfolgten in der Vergangenheit und bei der mangelhaften
Aufarbeitung in der Gegenwart. Auch hier haben seine von Augenmass gekennzeichneten
und zugleich auf Versöhnung bedachten Worte und Interventionen dazu beigetragen, dass

leicht entstehende Abwehrreflexe allmählich der Einsicht des Gewissens weichen und daraus

die notwendigen Voraussetzungen entstehen für eine Stärkung und Vertiefung einer
humanitären Tradition, der verpflichtet zu sein schweizensche Tradition geltend macht.»

Im Zusammenhang mit der Ehrung hielt Rolf Bloch am 7. Dezember 2000 an der
Universität Bern einen Vortrag, der hier wiedergegeben wird.

IKZ 91 (2001 Seiten 209-221 209



RolfBloch

Durch eine sehr ehrenhafte Hintertür bin ich nun quasi doch zu einem
Doktor dieser beiden Welten geworden, wofür ich der Christkatholisch-
theologischen Fakultät sehr dankbar bin. Diesmal hatte ich mehr Glück
noch durchzukommen, wird doch die Christkatholisch-theologische
Fakultät mit der Evangelisch-theologischen Fakultät fusioniert. Ein
Vorgang, den wir aus dem zivilen Recht gut kennen. Persönlich bin ich
überzeugt, dass ich weder für die erwähnte Amputation noch für die Fusion

irgendwie in Verantwortung zu ziehen bin. Es ist nur so ein seltsames
Zusammentreffen. Dabei traf mich die Ehrung natürlich unvorbereitet. Ob
ich sie wirklich verdiene, ist für mich eine offene Frage, doch freut es

mich, dass die Fakultät anscheinend dieser Meinung ist. Ich sehe darin eine

Unterstützung meiner Bemühungen um den christlich-jüdischen Dialog

und Anerkennung und Sympathie zum Judentum und zu den jüdischen
Mitbürgern.

Die Christkatholiken, eine Minderheit im Christentum, reagieren so
mit besonderer Sensibilität auf eine andere religiöse Minderheit.

Doch nun zu meinem Thema: Warum habe ich überhaupt Anlass, mich
mit Geschichte zu befassen?

Es kommt eben die Zeit, es kommt eben das Alter, da man von seinen
Ämtern zurücktritt und seinen Arbeitsplatz räumt und da auch Professoren

- um dem genius loci Rechnung zu tragen - die Stätte ihres Wirkens
verlassen. Dies mag manchem Anlass geben, sich wiederum vermehrt
Sinnfragen zu stellen, über den Sinn des eigenen Lebens, unserer Lebensgeschichte,

über die Geschichte schlechthin nachzudenken. Hinter der Frage
nach dem Sinn der Geschichte verbirgt sich also irgendwie auch die Frage
nach dem Sinn des Lebens, unseres eigenen Lebens in dieser Welt, dann,
wenn wir einen Sinn nicht voll ins Jenseits verschieben wollen.

Dabei hat gerade meine Generation so manches miterlebt oder doch

mitbekommen, was Zweifel an einem Fortschreiten, an einem Prozess der

Eintracht, an einem Sinn der Geschichte bewirken muss-Zweifel, ja
vielleicht sogar Verzweiflung über den Rückfall in Barbarei in unseren Tagen,
durch die Erkenntnis, wie dünn die mit der Zeit aufgelagerte Schicht an

Kultur und Humanität sein kann, wie schnell sie oft verloren geht.
Man braucht also nicht Historiker zu sein, schon eben gar nicht in meiner

Generation, um sich mit solchen Fragen zu befassen. Man braucht diese

Fragen auch nicht als Soziologe anzugehen, um die gesellschaftliche
Entwicklung zu ergründen, und auch nicht als Jurist, um die Entwicklung
von individuellen Freiheits- und Menschenrechten zu beurteilen oder den

210



Kann man aus der Geschichte lernen?

Respekt vor der Menschenwürde. Unser Beweggrund mag sogar ein
spiritueller sein, derjenige eines Theologen oder eines Philosophen.

So unternehme ich heute meine Betrachtungen nicht aus der Warte eines

Fachspezialisten, sondern als ein an der Frage Interessierter, als Zweifler
zwar, aber als einer, der die Hoffnung nicht ganz aufgeben möchte, der also

hofft, dass wir Menschen aus der Geschichte doch lernen könnten, sie für uns
auch Orientierung zu sein vermag. Allerdings übersehe ich nicht die Gefahr,

so zu hoffen, nämlich einen Sinn in die Geschichte hineininterpretieren zu

wünschen, ihr also in vorbestimmter Richtung einen Sinn geben zu wollen.
Eine andere Einstellung vertritt wohl Mahatma Gandhi, der gesagt

haben soll: «Die Geschichte lehrt die Menschen, dass die Geschichte die
Menschen nichts lehrt.» Oder hat umgekehrt doch der Historiker Otto
Vossler recht, wenn er sagt: «Geschichte hat nicht einen Sinn, sondern was
mehr ist, sie ist Sinn.» Der kürzlich verstorbene Schweizer Historiker Georg

Thürer scheint in der Geschichte sogar einen Auftrag für sich zu
sehen: Der Historiker habe stets nach der Wahrheit zu streben und sich für
die Freiheit im Namen der Gerechtigkeit einzusetzen. Es scheint
verschiedene Ansichten zu geben.

Gespräche mit mir persönlich bekannten Schweizer Historikern zu
dieser Frage, also über den Sinn - oder einen Sinn - der Geschichte, helfen

mir zur Klärung allerdings nicht besonders; im Gegenteil, es wurde
mir öfter bedeutet, bei der Geschichte ginge es nur um Fakten, und einen

eindeutigen Sinn gebe es keinen. Vielleicht war das eine überspitzte
Antwort, denn somit würde ein grosses Sichbefassen mit Geschichte -
Geschichte in geisteswissenschaftlichem Sinn - für einen Historiker nicht
nur wertfrei sein, sondern wäre sogar irgendwie auch wertlos. Das leuchtet

mir nicht so recht ein, und meine Erfahrung der jüngeren Zeit zeigt mir,
dass Geschichte recht wohl Emotionen der Zustimmung und der Abwehr
auslösen kann, also zumindest etwas bewegt. Darum auch mein persönlich

hoffnungsvoller Standort.

Allerdings wird man die eigene Erinnerung und das Erforschen von
Geschichte unterscheiden müssen. Erinnerung ist vor allem, was wir selber

erlebt haben oder glauben erlebt zu haben - wir gemeinsam und
kollektiv und jeder Einzelne von uns individuell. Es sind in jeder Generation

unsere oder meine Erfahrungen, aus unserer oder meiner Perspektive, von
unserem oder meinem Standpunkt her, die mit eingebracht werden. Da
werden eben Emotionen der Zustimmung und der Abwehr eingebracht.

Erfahrung, Erinnerung kann somit auch nicht die ganze Wahrheit
darstellen. Weder vordergründig noch hintergründig können wir das Gesche-

211



Rolf Bloch

hen, seine Vorfälle und Motive, erfassen und sie gesichert in einen

Zusammenhang stellen, und dies auch noch in unserer Zeit, trotzdem wir
dank der Medien viel unmittelbarer und globaler als früher vieles miterleben

können, aber dies vielleicht doch noch zu oberflächlich und nicht
umfassend.

Geschichte dagegen will alles Vorgefallene zusammentragen,
erforschen und darstellen, auch die Akteure erfassen, damit wir das Geschehene

erkennen und verstehen können. Geschichte wäre dann doch Sinngebung.

Sie wäre zudem der Wahrheit verpflichtet.
Dies Letztere ist allerdings nicht immer voll der Fall gewesen.

Geschichte wird auch oft verklärt. Es gäbe sonst keine Sagen und Legenden
und wahrscheinlich auch keine Heldengeschichten. Völker und auch
Nationen brauchen solche, meist zu ihrer Identitätsfindung.

Neben gleicher Sprache, gleichen Sitten und Gebräuchen verbindet die

gemeinsame Geschichte zu einem Volk, und es sind Helden, Siege und

Niederlagen, ein gemeinsames Schicksal, die zu Einheit und Spezifität
führen, auch zu kollektivem Willen. Sei es der Freiheitsdrang eines
Wilhelm Teil, sei es die Tafelrunde mit Kaiser Barbarossa oder die Schlacht
auf dem Amselfeld-solche Überlieferungen einigen ein Volk, so wie es

auch das Symbol der Landesfahne tut.

Entsprechend ist vieles nicht Geschichte, sondern Mythos, den ein

Volk im Laufe der Jahrhunderte übernommen hat, eben gerade um seine

Einheit zu bewirken und sich gegen aussen abzugrenzen. Dies kann sich
auch aus einer momentanen Situation heraus später entwickeln. Der
Nationalfeiertag der Schweiz vom 1. August, in Erinnerung an den einheits-
stiftenden Bundesschwur der Eidgenossen auf dem Rütli, wurde erst 1891

eingeführt. Heute werden solche Mythen wieder als unhistorisch hinterfragt,

wie etwa die Teilsgeschichte durch Max Frisch.
Doch lassen wir diese Überlegungen, und kehren wir zur Unterscheidung

von Erinnerung und Geschichte zurück.
Da wir heute länger leben als früher, als man noch von sich ablösenden

Generationen in einer Grössenordnung von je 30 Jahren dachte, ist auch

mehr die Möglichkeit zu Parallelität, zum Nebeneinander von subjektiver
Erinnerung und erforschter Geschichte gegeben.

Dadurch wird es eben öfter möglich, dass Erinnerung und Geschichte
auseinander gehen, ja in ein Spannungsverhältnis geraten. Erinnerung
wird dann als Wahrheit wahrgenommen, die geschichtliche Aufarbeitung
als unwissenschaftlich zurückgewiesen. Durch ein solches Spannungsverhältnis

kann Erkennen und Verstehen aus der Geschichte heraus, also

212



Kann man aus der Geschichte lernen?

ein Lernen aus der Geschichte, blockiert oder gestört werden. An der

Geschichtsverarbeitung der Rolle der Schweiz im Zweiten Weltkrieg möchte

ich dies beispielhaft aufzeigen und nun vom Bericht der unabhängigen
Expertenkommission - der so genannten Bergier-Kommission, benannt
nach ihrem Präsidenten, dem Historiker Prof. Jean-François Bergier- zur
schweizerischen Flüchtlingspolitik sprechen.

Die Bergier-Kommission wurde auf Initiative des schweizerischen
Parlamentes im Dezember 1996 geschaffen und von der Landesregierung,
dem Bundesrat, daraufhin gewählt. Sie soll innert 5 Jahren über ihre
Erkenntnisse berichten, wobei sie über verschiedene komplexe Kapitel vorab

rapportiert. So hat sie bereits einen Rapport zur Goldpolitik der Nationalbank

publiziert und im Dezember 1999 eben zur schweizerischen
Flüchtlingspolitik. Die Kommission besteht mehrheitlich, aber nicht nur, aus

Historikern, wobei auch ausländische Mitglieder mitwirken. So soll eine

möglichst objektive Darstellung ohne weisse Flecken garantiert werden.
Die Asylpolitik der Schweiz zwischen 1933 und 1950 ist natürlich

bereits Gegenstand früherer Untersuchungen gewesen. Es sollte aber nun
Klarheit über alle damit in Zusammenhang stehenden Facetten geschaffen
werden, auch sollten Fragen des Rechts und finanzielle Aspekte berücksichtigt

werden — also ein Gesamtüberblick sollte gewährt werden. Auch
die Rückweisung von Flüchtlingen an der Schweizergrenze sollte ebenso
umfassend dargestellt werden wie die Lebensbedingungen von
Aufgenommenen in Schweizerlagern. Nicht nur die Dokumente aus
Staatsarchiven oder die Erinnerungen von Aktivdienstteilnehmern, sondern
auch die Perspektive und Berichte von Verfolgten sind dabei eingebracht
worden. Ziel des Berichts ist eine konstruktive und zukunftsgerichtete
Diskussion. Gerade durch die Gegenüberstellung der Erlebnisse von
Schweizern einerseits und Naziopfem andrerseits wird deutlich, wie sehr
das Bild jener Zeit sich verschieden darbietet.

Sie wissen vielleicht, zu welchen Schlussfolgerungen der Bericht der
Kommission gekommen ist. Ich zitiere ihn im Folgenden, wobei ich aus
dem französischen Text, der mir gerade vorlag, übersetze:

«Die Richtlinien der schweizerischen Politik den Flüchtlingen gegenüber

hat der Rechtsordnung jener Epoche entsprochen. Es war kraft einer

politischen Entscheidung, dass der Begriff des politischen Flüchtlings
solcher Art eingeschränkt wurde, dass die Juden kein Recht auf Asyl bekamen,

sondern vielmehr den Vorschriften der Fremdenpolizei unterstanden,
im Rahmen der Gesetzgebung über die Niederlassung von Ausländem.

213



RolfBloch

Diese beschränkende Entscheidung war weder durch das Gesetz
vorgeschrieben, noch widersprach sie den Normen des internationalen Rechts.»

Femer: «...zahlreiche Massnahmen des Bundesrates, kraft Vollmachtenrechts

getroffen, waren durch die aussergewöhnlichen Umstände des

Krieges gerechtfertigt. Die Schweiz blieb also innerhalb der Legalität.
Aber sie hat die Normen im Interesse des Staates ausgelegt und nicht im
Interesse der Flüchtlinge. Nichts hätte die Schweiz daran gehindert, über
das durch internationale Recht festgesetzte Minimum hinauszugehen,
oder das schweizerische Recht zugunsten der Verfolgten zu interpretieren,
ja abzuändern; das ist ein Punkt, der unterstrichen werden muss.»

Um diese Aussage zu illustrieren: Kein Gesetz verpflichtet mich,
einem Blinden über die Strasse zu helfen, aber, wenn ich mit dieser Situation

konfrontiert bin, werde ich es wahrscheinlich auch ohne rechtliche
Verpflichtung tun.

Was ist nun mit diesem Vergleich angesprochen, auf was zielt die an
sich doch kritische Feststellung des Bergier-Berichts? Am 13. August
1942 erliess die Fremdenpolizei ein Zirkular angesichts der grösser
werdenden Anzahl von Flüchtlingen, die sich an der Schweizergrenze präsentierten.

Darin werden die Grenzorgane angewiesen, Juden nicht als

Flüchtlinge in die Schweiz einzulassen, mit der Begründung, es handle
sich dabei um rassistisch Verfolgte und nicht um politische Flüchtlinge,
für die eine Aufnahmepraxis bestand. Dies bedeutete die Schliessung der
Grenzen zu einem Zeitpunkt, da in Frankreich die Judenverfolgung
verstärkt einsetzte. Den Behörden war die Tragweite dieser Verfolgung
durchaus bewusst. Noch am 30. Juli 1942 hielt ein hoher Beamter der

Fremdenpolizei in einem Rapport fest: «In letzter Zeit konnten wir uns für
Abweisungen nicht mehr entschliessen. Übereinstimmende und zuverlässige

Berichte über die Art und Weise, wie man zu Deportationen schreitet,
und über die Situation der Juden in Osteuropa sind derart schrecklich, dass

man die verzweifelten Versuche der Flüchtlinge verstehen muss, sich
diesem Schicksal zu entziehen, und es somit fast unmöglich wird, die
Verantwortung für eine Ausschaffung zu übernehmen.»

Trotzdem erfolgte zwei Wochen nachher die Schliessung der Grenzen
für jüdische Flüchtlinge.

Innerhalb der jüdischen Gemeinschaft der Schweiz kam es, als die
Verfolgung bekannt wurde, daraufhin zur Zerreissprobe. Hatten sich die
Zuständigen des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes (SIG) vorher

jeweils bemüht mit der zuständigen Fremdenpolizei, von der weitgehend

alles abhing, zusammenzuarbeiten und auch, was von ihr erwartet

214



Kann man aus der Geschichte lernen?

wurde, für den Aufenthalt der jüdischen Flüchtlinge selber aufzukommen,
was aber die kleine jüdische Gemeinschaft kaum schaffte, so reagierte sie

jetzt, als die Todesgefahr als geplante Endlösung für die Flüchtlinge
bekannt wurde, heftig, und der SIG wechselte Ende Jahr sogar seine

Verbandsspitze aus.
In den Medien und im Parlament gab es gegenüber der Politik der

unmenschlichen Schliessung zwar ebenfalls Kritiken, und das Vorgehen
wurde in einzelnen Punkten darauf hin etwas gemildert, aber es blieb im
Wesentlichen bis Juli 1944 in Kraft. Dass die Fremdenpolizei von allen
Interventionen ziemlich unbeeindruckt blieb, geht daraus hervor, dass im
September 1942, als die Nachrichten über Deportationen in Frankreich
weiterhin eintrafen, die schweizerischen Behörden das Dispositiv
verstärkten, um die Grenze zwischen Frankreich und der Schweiz hermetisch
abzuschliessen. Die Schweizer Gesandtschaft in Vichy sprach bei der
französischen Regierung vor, um bei ihr eine bessere Überwachung der
Grenze auf französischer Seite zu verlangen und im Sinne einer
Abschreckung in Radio und Presse, ebenso wie durch Anschläge in den

Bahnhöfen, bekannt zu geben, dass die Schweiz solche illegalen Flüchtlinge

zurückweisen würde.
Andrerseits gab es individuell mitmenschlich fühlende Zuständige an

der Grenze, die ein Auge zudrückten und Flüchtlinge nicht zurückwiesen.
Sie übten einen Ermessensspielraum aus, im Sinne ihres persönlichen
Gewissens.

Was aber hat die harte Haltung der Zuständigen veranlasst? Waren es

Befürchtungen über ein Eingreifen deutscher Amtsstellen gegenüber der
Schweiz, ja eines militärischen Angriffs, war es die Furcht vor einer
Nahrungsmittelknappheit?

Diese Gründe wurden zwar vorgegeben, aber der Bergier-Bericht
kommt zu einem anderen Schluss: Nicht die Angst vor einer deutschen

Intervention beeinflussten die Akteure, sondern die Befürchtungen der
Überfremdung bzw., wie es damals hiess, die Angst vor der «Verjudung»
der Schweiz. Der Bericht weist nach, dass die Schweiz ihre Politik gegenüber

Fremden und Flüchtlingen nicht infolge des Krieges irgendwie
geändert hatte, sondern bloss ihre seit dem Ende des Ersten Weltkrieges
verfolgte Politik weiterhin anwandte: die Abwehr eben von Überfremdung
und Verjudung. So wird die Aussage des damaligen Chefs der Fremdenpolizei,

Dr. Heinrich Rothmund, im Frühling 1939, also vor Ausbrach des

Zweiten Weltkrieges, protokolliert: «Im Jahre 1919 beginnend hat (die
Fremdenpolizei) ihre Abwehrtätigkeit nach allen Seiten durchgeführt ...»

215



RolfBloch

Femer: «Im Jahre 1933 wurde sie [die Fremdenpolizei] überrascht
durch die jüdische Emigration aus Deutschland. Sie durfte sich durch
diese Überrumpelung in ihrer Aufgabe nicht stören lassen» - d.h. also,
sich nicht stören lassen bei der Abwehr. Ebenso deutlich ist diese

Kampfansage in einem Brief des gleichen Dr. Rothmund Anfang 1939:

«Wir haben nicht seit 20 Jahren mit dem Mittel der Fremdenpolizei
gegen die Zunahme der Überfremdung und ganz besonders gegen die
Verjudung der Schweiz gekämpft, um uns heute die Emigranten aufzwingen
zu lassen.» Die Fremdenpolizei stand der Einwanderung von Juden in
die Schweiz eben schon seit Jahrzehnten negativ gegenüber, sie glaubte
nicht an eine Integration, namentlich von Ostjuden, in schweizerische
Verhältnisse, ja sie verdächtigte sie bolschewistischer, der bürgerlichen
Schweiz abträglicher Gesinnung. In der Tat lässt sich diese Haltung weit
zurückverfolgen und schon 1936 verlangte man von den Hilfsorganisationen,

sie sollten für die von ihnen betreuten Flüchtlinge während des

Aufenthaltes in der Schweiz aufkommen, was diese Hilfsorganisationen
in grosse finanzielle Schwierigkeiten führen müsste. Die Bemühungen
von 1938 um die Einführung eines J-Stempels zur Abwehr von
jüdischen Emigranten nach dem Anschluss Österreichs an Deutschland geht
in dieselbe Richtung, soll uns aber angesichts unseres eigentlichen Themas

nicht beschäftigen. Doch auch hier schon zeigte sich vor dem Kriege,

dass die Konstante der Flüchtlingspolitik eben Abwehr und nicht
Hilfe gewesen ist.

Das zeigt auch der kürzlich publizierte Bericht der Kommission Bergier

über die abweisende Politik gegenüber den Fahrenden auf, eine Politik,

die schon auf das Jahr 1913 zurückgehe.
Es bestand also Ablehnung, eine gewisse Fremdenfeindlichkeit generell,

ein latenter Antisemitismus im Besonderen, zumindest eine grosse
Indifferenz dem Schicksal der Juden gegenüber. Die Schweiz reihte sich
damit in die Haltung der meisten Länder ein. Aber 1942 hat sie die
Gelegenheit nicht benützt, ihre als Tradition angesehene Funktion einer
Zufluchtsstätte für Verfolgte auszuüben. Der Bericht meint dazu, dass durch
die Schaffung neuer Schwierigkeiten an der Grenze die Schweizer Behörden,

ob mit Absicht oder nicht, mitgeholfen haben, dass die Nazis ihre Ziele

erreichen konnten.
Diese Darstellung ist auf heftigen Widerspruch bei denen gestossen,

die eine andere Erinnerung an diese Zeit haben oder die sich von diesen

Schlussfolgerungen distanzieren wollen.
Diese Reaktionen haben mindestens zwei Quellen. Einmal reagiert

216



Kann man aus der Geschichte lernen?

man sensibel auf Kritik, und zweitens hat mancher andere Erinnerungen
an jene Zeit und damit auch ein anderes Bild. So heisst es oft:

Wir Schweizer sind mehrheitlich der Nazi-Ideologie nicht aufgesessen.

Diese war ideologisch und politisch undemokratisch. Ideologisch
teilt sie die Menschheit in Herren- und Untermenschen ein. Für sie gab es

somit keine gleiche Würde aller Menschen. Politisch war sie dem Führerprinzip

verschrieben - ebenfalls etwas Unschweizerisches.
Auch war die Unabhängigkeit unseres Landes potenziell durch die Nazis

in Frage gestellt. Die Armee, in unserem Milizsystem also eine grosse
Zahl der Bürger, war entschlossen, die Schweiz zu verteidigen - und man
wusste gegen wen. Viele sind an der Grenze gestanden, überliessen die
Arbeit zuhause den Familien, vornehmlich den Frauen. Es war eine ungewisse

und harte Zeit mit vielen Entbehrungen. Auch deswegen, so wird
eingewendet, hatte man doch keine Sympathie für die Nazis.

Ablehnung des Nazitums hiess jedoch nicht umgekehrt Unterstützung
der Juden. Ihnen gegenüber gab es viel Indifferenz, ja Ablehnung, auch

wenn man die rassistische Extermination ablehnte; dafür existierten aber,
wie seit Urzeiten, antijüdische Klischees.

Der Vorwurf, die Juden seien Gottesmörder, wurde von der Kirche
während Jahrhunderten transportiert. Sozial bestand ein anderes Feindbild:

Die Juden galten als reiche Kapitalisten, welche die neue Ära des In-
dustrialismus, den Wandel der Gesellschaft zur Moderne verkörperten,
aber paradoxerweise galten sie gleichzeitig auch als all diesen Kapitalismus

abschaffende Kommunisten. Zeiten des Umbruchs und der
Unsicherheit haben diese negative Einstellung den Juden gegenüber hervorgerufen

und die bereits bestehende verstärkt.
Es wird nun jedoch auch das Bestehen eines latenten Antisemitismus

damals in der Schweiz bestritten. Es wird etwa gesagt: «Wir hatten
seinerzeit in unserer Klasse auch jüdische Mitschüler; von Antisemitismus
ihnen gegenüber hatte ich nichts gemerkt.» Mag sein - aber wir sollten die

jüdischen Mitschüler fragen, ob sie wirklich unter keiner antisemitischen
Manifestation gelitten haben. Allfällig Betroffene können dies ja besser

bezeugen als blosse Zuschauer.
Meine eigenen Erinnerungen zu dieser Frage sind nicht ganz frei von

antisemitischen Verhaltensweisen in meiner Umwelt. Ich litt zwar nie unter

physischen Aggressionen - und mit einer Ausnahme ist mir auch keine

bei anderen jüdischen Altersgenossen der Schweiz bekannt -, auch in
der Schule gab es mir gegenüber keine antijüdischen Äusserungen. Aber
punktuell habe ich doch entsprechende Erfahrungen damals gemacht:

217



RolfBloch

Ein junger Pfadfinderkamerad, mit dem ich oft zusammen war, hatte

einen Nachbarn, der mit zu unserem Trapp gehörte. Mir fiel auf, dass die
beiden nie gemeinsam zu den Übungen kamen oder danach zusammen
nach Hause gegangen wären. Ich fragte meinen Kameraden, warum dem

so sei. Er antwortete mir: «Weisst du, er ist eben ein Jude.» Auf meine

spontane und vielleicht naive Erklärung, ich sei ja auch einer, liess er mich
umgehend stehen und vermied in Zukunft jeden Kontakt. Sicher herrschte

in seiner Familie ein latenter Antisemitismus. Übrigens wurde mir 1941

von der Abteilungsleitung nahe gelegt, bei den Pfadfindern auszutreten.
Ein weiteres Beispiel, diesmal eines der Distanzierang und des

möglichen Fallenlassens, hörte ich bezüglich des Gynäkologen, der auch mich
zur Welt bringen geholfen hatte. Er hatte seine Praxis im gleichen Haus

wie ein Apotheker sein Geschäft. Der Besitzer der Apotheke war ein Jude.

Der Gynäkologe kannte ihn gut und seit vielen Jahren. Trotzdem sagte er
am Anfang der Kriegsjahre: «Fernand, jetzt kommt vielleicht bald die

Zeit, da ich dich nicht mehr werde grüssen können.»
Aus eigenen Erlebnissen heraus und auch aus dokumentierten

Äusserungen des damaligen für die Flüchtlingspolitik zuständigen Chefs der

Fremdenpolizei bin ich der Meinung des Bergier-Berichts, nämlich dass

ein latenter Antisemitismus zu jener Zeit auch in der Schweiz bestand. Die
Politik der Abweisung und damit Rückweisung unglücklicher,
hilfesuchender jüdischer Flüchtlinge, von denen wir heute wissen, dass viele in
Auschwitz zu Tode gekommen sind, wäre ohne diesen Antisemitismus
und die Indifferenz vieler Kreise nicht möglich gewesen.

Können wir heute auf diese Politik stolz sein und sie für die Zukunft
weiterführen? Können wir guten Gewissens kein schlechtes Gewissen
haben? Ist unsere Antwort darauf ein «Nein», dann möchten wir zumindest
aus der Geschichte lernen - ob wir es auch können, ist damit noch nicht
gesagt. Aber wie denn können?

Es ginge bei jedem Einzelnen von uns darum, dass wir Antisemitismus
und Fremdenfeindlichkeit ablegen und bekämpfen. Es ginge darum, nicht
weiterhin indifferent gegenüber anderen zu sein, insbesondere gegenüber
Minderheiten. Wie Minderheiten in einer Gesellschaft behandelt werden,
ist ein Gradmesser unserer Zivilität, unserer Kultur, unserer Gemeinschaft.

Wir müssen also unser Gewissen schärfen, damit wir bei unserer Haltung

und bei unseren Entschlüssen den immer bestehenden Ermessensspielraum

positiv für die Mitmenschen einsetzen, dass wir, wie ein sei-

218



Kann man aus der Geschichte lernen?

nerzeitiger Referent des Kaiser-Vertrages, der ehemalige deutsche

Bundespräsident Roman Herzog, es gesagt hat, «Erziehung zur
Gewissensbildung und Verantwortung» betreiben. Es ist also eine Erziehungsaufgabe.

Ähnlich formuliert die Erklärung der Schweizer Bischofskonferenz
vom April 2000 zum «Verhalten der katholischen Kirche in der Schweiz

zum jüdischen Volk während des Zweiten Weltkriegs und heute»: «Unser
Wissen soll zum Gewissen werden. Wir müssen unser Gewissen von allen
Gedanken des Fremden- und Judenhasses reinigen und freihalten, damit
aus solchen geheimen Aggressionen niemals mehr verbrecherische Taten
herauswachsen. Das Herz von Verachtungs- und Vemichtungswünschen
rein zu halten, ist ein erstrangiges Gebot Gottes.»

Dies führt zu einem Auftrag an die Theologie, «welche die Verachtung
oder gar Verfolgung der Juden unmissverständlich als falsch und sündhaft
erklärt. Diese Theologie muss sich im Religionsunterricht, in Verkündigung

und Publizistik niederschlagen.» Also geht es nicht nur um eine

Erziehungsaufgabe, sondern auch um eine Aufklärungsaufgabe.
Aber wir sollten dabei nicht beim Einzel-Gewissen stehen bleiben,

auch beim Kollektiv sollte zusätzlich diese Erziehung wirken, damit es zu
dieser Frage einen Konsens gibt, ein Kollektiv-Gewissen entsteht.

War für mein Thema bisher der Bergier-Bericht ein Beispiel, wie wir
durch Kenntnis der Geschichte von einer subjektiven, durch eigenes
Erlebtes motivierten Abwehr zu entwickelter Bereitschaft zur Öffnung
kommen, so sollte dies alles noch viel mehr aus der vertieften Kenntnis
des weit schwergewichtiger anzusetzenden Holocausts, der Shoa bewirkt
werden, und zwar dadurch, dass die Shoa nicht nur als ein tief schmerzlicher,

einzigartigerer Einschnitt in der jüdischen Geschichte erlebt wird,
sondern universell als ein Teil der Menschheitsgeschichte. Shoa wird
somit zur Metapher für ein solches Verbrechen, wirkend als eine Barriere

in uns, die nicht überschritten werden darf, als automatische Bremse
für uns bei zukünftigem Handeln gegenüber jeweils aktuellen Verbrechen

gegen die Menschheit. Diese Metapher hat in unserem individuellen

Gewissen, aber auch, was besonders in einer Demokratie wichtig ist,
in unserem Kollektiv-Gewissen Einsitz zu nehmen. Wie das geschehen
soll, durch Erinnern, durch Studieren, durch Erziehung, darüber fand dieses

Jahr in Stockholm eine internationale Konferenz statt, an der die
Staatenwelt sich für ein derartiges Vorgehen als Ausdruck ihres politischen
Willens verpflichtet hat.

219



RolfBloch

An dieser Konferenz hat ein Teilnehmer den Gedanken aufgenommen,
den Dekalog durch drei weitere Gebote zu ergänzen:

Du sollst nicht Täter sein!
Du sollst nicht Opfer sein!
Du sollst nicht Zuschauer sein!

Nun ist die Shoa als erlebte Geschichte und denkbar wiederkehrende
Realität nach dem Kriege nicht einfach spurlos am Weltgewissen
vorbeigegangen. Ein neues Recht wurde entwickelt, das nicht, wie die bisherigen

Genfer-Konventionen von 1929, davon ausgeht, nur Militär- und
nicht Zivilpersonen seien bei einem Krieg in Lebensgefahr und damit zu
schützen.

Die Schweiz hatte ja, wie dargelegt, deswegen mit der Rückweisung
rassistisch Verfolger an der Grenze nicht gegen anerkanntes internationales

Recht Verstössen, weil man sich bei diesem Recht damals auf
Militärpersonen beschränkte. Auch das Recht, nicht nur, wie man oft sagt, die

Generäle, ist oft um einen Krieg zu spät.
Das internationale humanitäre Recht, wie die internationalen

Menschenrechte, entwickelte sich weiter. So folgte 1948 angesichts der
Erkenntnisse aus der Shoa die universelle Erklärung der Menschenrechte
seitens der UNO - eine Erklärung allerdings mehr im Sinne einer «declaration

of intent». Ebenfalls 1948 wurde die Konvention zur Verhinderung
und zur Strafverfolgung eines Genozids beschlossen. 1950 entstand die

europäische Menschenrechtskonvention mit einem Gericht in Strassburg
zu deren Durchsetzung, wofür jeder Bürger Beschwerde einlegen kann.
1949 wurden die neuen Genfer-Konventionen, namentlich Konvention 4,

zum Schutz der Kriegsopfer aufgestellt. Hinzuweisen ist besonders auf die
Genfer Flüchtlingskonvention von 1951, die nun auch Zivilisten bei

Verfolgung durch ihre Regierungen ein Asylrecht im Zufluchtsland einräumt,
das «Non-refoulement-Prinzip» umschreibt und einführt. Da auch die
Schweiz dieser Konvention beigetreten ist, wäre heute rechtlich nicht
mehr möglich, was bei der Schliessung unserer Grenzen 1942 noch möglich

gewesen war - man hat aus der Geschichte Konsequenzen gezogen,
in einem gewissen Sinne also doch gelernt. Eine ganze Reihe von Zusätzen

in Form von Protokollen sind übrigens auch seither zum Schutz der
Menschenrechte abgeschlossen worden.

Parallel dazu hat auch die katholische Kirche, um nochmals auf sie

zurückzukommen, in der Erklärung Nostra aetate des Zweiten Vatikanischen

Konzils ihrem jahrhundertealten Antijudaismus abgeschworen. Sie
anerkennt jetzt die Wurzeln des Christentums im Judentum, was schon

220



Kann man aus der Geschichte lernen

Paulus vertreten hat, und nimmt auch die Behauptung zurück, Gott habe

seinen Bund mit den Juden gelöst, der alte Bund existiere nicht mehr.
Antisemitismus wird zu einer Sünde wider den christlichen Glauben erklärt.

Nun bedeutet das Bestehen von internationalem Recht, ja auch dasjenige

von nationalem Recht, noch nicht, dass deren Gebote und Spielregeln
in das kollektive Bewusstsein damit schon eingegangen wären. Ist die
Gesellschaft manchmal dem Recht voraus, dann kann dessen Hinterherhinken

sogar zu einer Revolution wie der Französischen führen. Es kann aber

auch umgekehrt sein, dass der gesellschaftliche Wandel dem Recht
hinterherhinkt. Ein Mittel, dieses à jour zu bringen, ist dann nicht Revolution,
sondern Evolution durch Erziehung.

Ein solches Beispiel ist die rechtliche Gleichstellung von Mann und
Frau. Rechtlich bereits seit einigen Jahren, z.B. in der Schweiz, als Grundsatz

vorgeschrieben, bleibt diese dennoch etwas, das sich gesellschaftlich
noch nicht voll durchgesetzt hat, auch heute noch nicht. Um die wirkliche
Gleichstellung zu erreichen, braucht es zusätzliche Unterstützungen. Jede

Form der Emanzipation, wie diejenige seinerzeit der Juden, heute der

Frauen, ist eine zähe Angelegenheit; die Emanzipation der Fremden ist
noch in weiter Feme, es gehörte dazu weitere Erziehung zu Toleranz und
Selbstsicherheit.

Die internationale Völkergemeinschaft ist gegenwärtig daran, das

Institut der humanitären Intervention bei Verletzung von Menschenrechten
durch einen Staat zu entwickeln. Dies bedeutet eine Abkehr von der Nicht-
intervention in innere Angelegenheiten eines souveränen Staates, wenn
dieser die globalen Werte der Menschenrechte verletzt, wie in Bosnien,
Kosova oder Tschetschenien.

Der ganze Entwicklungsprozess um die Institution der humanitären
Interventionen befindet sich noch im Stadium der Konkretisierung. Auch
dies ist nur auf dem Hintergrund geschichtlicher Erfahrung erklärbar.

So komme ich zum Schluss, dass wir aus der Geschichte durchaus
lernen können, und ich meine, auch lernen sollen. Die Erkenntnisse aus ihr
müssen sowohl auf individueller Ebene wirken, aber auch, um voll wirksam

zu sein, in das Kollektivbewusstsein, in das kollektive Gewissen
eingehen, in Recht und Gesellschaft.

Ein jeder von uns ist aufgerufen, dabei mitzuwirken. Der Dialog, der
also nicht verschüttet zu sein braucht, bietet Gelegenheit dazu.

RolfBloch. Dr. iur (zur Person vgl. oben die Anmerkung der Redaktion)
Adresse: Pourtalèsstrasse 48. CH-3074 Muri BE. Schweiz

221


	Kann man aus der Geschichte lernen?

