
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)

Heft: 2

Artikel: Gespräch mit Kurt Stalder

Autor: Bohren, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gespräch mit Kurt Stalder1

RudolfBohren

Sein erster Satz erregte Skepsis, die sich auf weite Strecken zum Widerspruch

steigerte, während der Schluss ins Lob führte: Der Autor hatte den

Leser in die Communio sanctorum mitgenommen, wobei der sofort zu
bemerken sich bemühte: «Real existierende Heilige bleiben merkwürdige
Heilige.»

Die «Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und systematischen
Voraussetzungen für die exegetische und homiletische Arbeit» vermitteln
die Bekanntschaft mit einem eigenständigen und eigenwilligen Denker.
Sein Buch hat Seltenheitswert und ist als Basis für ein Gespräch zwischen
den Konfessionen ein sehr persönliches, ein konfessorisches Buch. Die
Spannung zwischen oft komplizierter, theoretischer Erörterung und

confessio macht die Lektüre anregend. Die Tatsache, dass es posthum einen

Herausgeber fand, verschafft dem Band eine Art Kanonizität.
Es ist Urs von Arx und seinen Mitarbeitern zu danken, dass und wie sie

Kurt Stalder Gegenwärtigkeit besorgt haben. Das Geleitwort von Heinrich
Stirnimann OP, das Vorwort des Herausgebers - und seine Ansprache beim
Trauergottesdienst erst recht - vermitteln eine erste menschliche Begegnung.

Vertieft man sich gar in das Porträt mit Unterschrift, ist man versucht
zu physiognomischen und grafologischen Weissagungen, die sich aber
erübrigen, wenn man den Beitrag des Romanisten Rudolf Engler «Stalder
und de Saussure» liest, der mit Hilfe eines neu aufgefundenen Manuskripts

1 Vgl. Kurt Stalder, Sprache und Erkenntnis der Wirklichkeit Gottes. Texte zu
einigen wissenschaftstheoretischen und systematischen Voraussetzungen für die exegetische

und homiletische Arbeit. Herausgegeben von Urs von Arx unter Mitarbeit von
Kurt Schori und Rudolf Engler. Mit einem Geleitwort von Heinrich Stirnimann OP
(Ökumenische Beihefte 38), Freiburg Schweiz (Universitätsverlag) 2000, 486 S.

[Anm. der Redaktion: Folgende weiteren Besprechungen sind bisher erschienen
oder werden erscheinen: Pierre-Luigi Dubied, Freiburger Zeitschrift für Philosophie
und Theologie 47 (2000) 507-509; Andreas Urweider, Sämann - Evangelisch-refor-
mierte Monatszeitung 116 (2000) Nr. 11, IV; Dietrich Wiederkehr, Schweizerische
Kirchen-Zeitung 169 (2001 163f. ; Elfriede Kreuzeder, Altkatholische Kirchenzeitung
[Wien] 36 (2001) Nr. 3, 7f.; Jan Visser, Oud-Katholiek 117 (2001) 34-36; Klaus
Wegenast, Zeitschrift für Pädagogik und Theologie - Der Evangelische Erzieher, 53

(2001) Heft 3; Albrecht Grözinger, Praktische Theologie; Christoph Müller, Theologische

Zeitschrift; Jan Visser, Nederlands Theologisch Tijdschrift]

158 IKZ 91 (2001) Seiten 158-174



Gespräch mit Kurt Stalder

des Linguisten zeigt, wie originell und kongenial Stalder ihn aufgenommen
hat. Mein Handicap besteht nun darin, dass ich mit dieser Linguistik nichts

anzufangen weiss und mich nur damit trösten kann, dass ein Blinder zwar
das Sonnenlicht nicht sieht, aber vielleicht dessen Wärme spürt.

Sein Buch muss man selbst lesen. Auch darum referiere ich im
Folgenden nicht seine einzelnen Beiträge, sondern greife einige Themen auf.

Das Problem des theologischen Schülers

Wir hatten die gleichen Lehrer und gehörten einer anderen Studentengeneration

an: Von Ernst Gaugler hörte ich eine Predigt über die Himmelsleiter;

sie begleitet mich ein Leben lang: Er sprach vom Grabe her und
führte ins Leben. Arnold Gilg, ein Dramaturg des grössten Dramas aller
Zeiten wie kein anderer, war für mich der eindrücklichste aller meiner
Lehrer, der mir zwischen den Zeilen nun wieder begegnet. Dann Karl
Barth: Am Verhältnis zu ihm zeigt sich der Unterschied unserer Generation,

und ich sehe den Nachlassband auch als Paradigma eines theologischen

Schülers.
Von seinen Lehrern kommt ein Theologe nie wieder los, wie auch

immer er sich im Laufe seines Lebens zu ihnen stellt. Durch Lehre entsteht
ein unauflösliches Verhältnis, wenn im Vollzug der Lehre Ewiges
aufscheint. Der Schüler gehört zum Lehrer und der Lehrer zum Schüler. Das

Hebräische hat für das Erkennen das gleiche Wort wie für den ehelichen

Vollzug. In der Lehre kommt es zur Zeugung, oder sie wird nicht Lehre.
Damm kann nur Lehrer werden, wer Schüler war: Kurt Stalder hat uns das

vorgelebt in Beifall und Widerspruch zu Karl Barth. So wird er selbst in
diesem Nachlassband aufs Neue zum Lehrer - auch derer, die ihn nie
gehört haben. Wäre es anders, bliebe Ostern eine Illusion. «Ihm leben sie
alle» (Lk 20,38) - und da sind wir wieder bei der Communio sanctorum, in
der das gründet, was Schüler bleibend von ihrem Lehrer haben.

Unsere Lehrer hinterlassen uns eine Fülle, die wir Schüler nie erreichen,

auch da nicht, wo wir sie zu überholen meinen. So wie unser
Erkennen Stückwerk bleibt, so vermögen wir nie, die Fülle eines Lehrers uns

anzueignen. Damit erklärt sich auch der fragmentarische Charakter meiner

Ausfüllrungen als frisch gebackener Schüler Stalders.
Das Schwergewicht des Bandes ruht in der von Kurt Schori vortrefflich

eingeleiteten und redigierten Vorlesung «Meine Theologie», die Stalder

nach seiner Emeritierung hielt, ein Zeugnis einer «irregulären Dog-

159



RudolfBohren

matik» (Kirchliche Dogmatik 1,1, § 5,2), die gerade in ihrem familiären
Ton, der auch erfrischend ungeschützt Bemerkungen erlaubt, und in den

jeweils eingeblendeten Frage- und Antwortspielen vor Augen führt, was
für ein begnadeter Lehrer aus dem Schüler geworden ist.

Gleich zu Beginn zeigt er sich souverän, wenn er erklärt, seine Aufgabe

«nähert sich der Dogmatik, wie Karl Barth sie sieht» (260). Die
Übereinstimmungen mit seinem Lehrer - und sein Widerspruch nicht minder -
bleiben eher implizit als explizit und doch mit Händen zu greifen. Seine

Aufgabe «nähert sich...» Er will nicht den Lehrer referieren, sondern eben
«seine» Theologie lehren, die zwar vom Lehrer nicht loskommt, hingegen
unverkennbar seine Theologie sein will und ist. Er hat selber etwas zu

sagen und will etwas sagen. Er versteht sich nicht als Epigone, sondern als

einer, der weitergezogen ist. Wenn er sich die Frage stellt, wie man das

Zeugnis des Glaubens verkündigen könne «ohne autoritär zu sein», wird
er betonen, dass er sich durch das, was er bei Karl Barth gelernt habe,

«gezwungen gefühlt hätte, einige Schritte weiterzugehen» (390 f.). Im Paradox

dieser Formulierung ist das produktive Verhältnis eines Schülers zum
theologischen Lehrer auf den Punkt gebracht. Der Schüler wird ein

Gefangener seines Lehrers, der ihn fesselt und also «zwingt» - zur Freiheit,

eben «einige Schritte weiterzugehen». Schüler bleibt einer gerade im
selbstständigen Weitergehen, indem er sich vom Lehret entfernt: Das
Problem des Schülers wird nicht die Distanz der Entfernung sein, sondern
das der Richtung, in der er weitergeht. Im Weitergehen nimmt er mit, was
er gelernt - so kann er etwa in Klammem bemerken: «Ich habe das bei ihm
gelernt.» (385)

Er gibt sich aber auch Rechenschaft darüber, warum er nicht beim Lehrer

sitzen bleibt: Weil Karl Barth «die erkenntnistheoretischen Dinge zu
sehr nur von seiner Zeit her» ansah, konnte er die Voraussetzung der
«theologia naturalis» nicht bemerken, die «auf dem Glauben an einen absoluten,

entscheidungsfreien Anfang der Erkenntnis» beruht (307). So möchte

er die bardische Ablehnung der natürlichen Theologie nicht etwa
ablehnen. Er möchte sie vertiefen.

Die Differenz zum Lehrer kann er etwa als Stilunterschied bezeichnen
und betonen, das wäre kein sachlicher Unterschied - in der Diktion der
«Kirchlichen Dogmatik» eben der eines irregulären zum regulären
Dogmatiker. So ist er fruchtbar geworden. Freilich bemängelt er, es werde bei
Barth kaum davon gesprochen, wie uns Gottes Reden begegne (306 f.).

Auf studentische Nachfrage hin wird deutlich, was ihn zum Weitergehen

zwang: Er (Barth) «untersucht nicht, was historische Forschung ist,

160



Gespräch mit Kurt Stalder

und er untersucht nicht, wie Sprache funktioniert». Darum «kann er die

Unterscheidung zwischen Ereignis und bezeugenden Sätzen nicht
durchführen». Die Lehrer zeigen uns nicht nur ihr Können, sondern ebenso ihr
Nichtkönnen, sie hinterlassen uns nicht nur ihre Fülle, die wir nie
erreichen, sie hinterlassen uns auch ihre Defizite, die uns belasten, auch wenn
wir sie nicht erkennen. Karl Barth sprach in seiner «Einführung in die

evangelische Theologie» von «Unheilsspuren», die uns auch die grossen
Theologen hinterliessen (1962, 156 f.). Vor den Unheilsspuren bemerken
wir Defizite. Stellt der Schüler ein Defizit des Lehrers fest, beinhaltet das

einen Auftrag an den Schüler. So stand ich als Student unter dem
Eindruck, Barth denke von der Kirche im Stil des 19. Jahrhunderts. Urs von
Arx bezeugt, Kurt Stalder habe in exegetischer Arbeit die Kirche neu
entdeckt, «die Kirche als den Erweis der konkreten Versöhnung Gottes mit
den Menschen und der dadurch eröffneten Gemeinschaft der Menschen
mit Gott und untereinander» (438).

Sehe ich recht, ist das, was Stalder an seinem Lehrer bemängelt, ein

Mangel in der Lehre vom Heiligen Geist. Die streng christologische
Denkstruktur ist grundsätzlich nie falsch, bleibt aber ergänzungsbedürftig.
Die Frage nach dem Wie von Gottes Reden, nach Sprache und Historie
sind letztlich Fragen, die nur pneumatologisch anzugehen sind und sich
im Ereignis des Geistes lösen. So sehe ich uns beide — auf je verschiedenen

Wegen - von Barth her zur Pneumatologie vorstossen.

Bekehrt durch die beiden Blumhardts und van Ruler kam ich dazu, die Homiletik

vom dritten Artikel her zu entwerfen: vgl. Predigtlehre, München 61993;
Vom Heiligen Geist. München 1981. Zu meinem Verhältnis zu unserem Lehrer

vgl. Karl Barth - ein menschlicher Lehrer, in: Herausgeforderte Kirche.
FS Eberhard Busch, hg. v. Christoph Dahling-Sander u.a., Wuppertal 1997,
305 ff. - Der Vortrag in Tutzing «Schüler bleiben». 1998 (Mskr.).

Das Szenarium des Seminars steht mir noch vor Augen: Rechter Hand
des Meisters sass Hans Urs von Balthasar, den wir bewunderten, linker
Hand ein Barthianer, den wir verspotteten - eine andere Studentengeneration.

Wir haben uns als Popularisatoren verstanden: Jetzt haben wir eine

gute Theologie und machen eine gute Praxis! So bin ich mit Begeisterung
Pfarrer und Prediger geworden.

Vergleicht man die Äusserungen zu seinem Lehrer mit den Kommentaren,

fällt auch hier sofort ein gewisser Stilunterschied auf. So erwähnt
Stirnimann eine Kehre vom ausgeprägten «Barthianismus» zur Hermeneutik

(13). Von Arx spricht ausdrücklich von einer «Wende» (436); Stalder

habe im Blick auf de Saussure von einer «kopernikanischen» Wende

161



RudolfBohren

gesprochen (16). «Seiner von ihm als barthianisch bezeichneten Zeit»
habe er sich «als einer theologisch armseligen geschämt» (440).

Ist der Kurt Stalder, wie er uns in seiner Vorlesung entgegentritt, ein
anderer als der, den uns die Freunde präsentieren - ähnlich wie der heilige

Antonius nach Athanasius ein anderer sein soll als der, der uns in den

Apophthegmata begegnet? - Hoffentlich ist er vor seinen Freunden kein
anderer als vor seinen Studenten, hoffentlich bleibt er beidemal derselbe!

An einer Stelle distanziert sich der Emeritus vom «guten Barthianer»
seiner Frühzeit und gibt den Kommentatoren recht, wenn er von einem

Predigtnachgespräch berichtet, in dem ein Mann ihn rühmte, er habe aus
dem Leben gepredigt, und er korrigiert: «Bitte, ich habe nicht aus dem
Leben gepredigt, ich habe aus der Bibel gepredigt in das Leben hinein.»
(327; vgl. 355)

Schon in der fünften Auflage zum «Römerbrief» sah sich der Meister mit
Barthianern gestraft. Ich meine, die Szene dokumentiere eine Armseligkeit
und illustriere das Phänomen «Barthianismus», das einerseits eine Rückfrage

an den Meister stellen lässt und andererseits nicht nur an ein
theologiegeschichtliches Faktum erinnert, auch an die zahlreichen Variationen von
Ismen, die heute im Schwange gehen. Man hat etwas Richtiges und Wichtiges
erkannt, das man verabsolutiert und das damit zum tötenden Gesetz wird.

Im Vorgriff auf seine Wissenschaftskritik lasse ich Stalder selbst
argumentieren: «Es ist sehr schwer zu wissen, was man nicht weiss. Weil wir nicht
wissen, was wir nicht wissen, bekommt das, was wir wissen, einen
Totalitätscharakter.» Daraus folgert er, dass «alte wissenschaftliche Ergebnisse leicht
einen dogmatischen Totahfätsanspruch» bekommen (355; vgl. 375. 439) -
womit die paulinische Einsicht einmal mehr bestätigt wird, dass das Wissen
aufbläht. Aber das wissen wir eben - was uns betrifft - gewöhnlich nicht.

Wo das Wissen einen dogmatischen «Totalitätsanspruch» erhebt,
entsteht ein neues Zelotentum. Man erhebt das Erkannte zur allein selig
machenden Wahrheit und wird damit gesprächsunfähig. In dieser Hinsicht
eröffnen neue Erkenntnisse auch schon neue kleine Unheilsspuren in der
Kirche. Ich verweise nur auf die neuen Erkenntnisse über den

Zusammenhang der Kirche mit Israel, über die Stellung der Frau in Kirche
und Gesellschaft und über die Bedeutung der Charismen. Die Struktur des

Barthianismus, den Stalder hinter sich liess, dürfte von gleicher Struktur
sein: Die neue Erkenntnis bekommt dann einen «dogmatischen
Totalitätsanspruch», und aus der Bereicherung wird Enge. Nicht die neue Erkenntnis,

sondern die Folgerung, die vom eigenen Nichtwissen abstrahiert, wird
zum Problem. In diesem Betracht gewinnt die theologische Wissen-

162



Gespräch mit Kurt Stalder

schaftskritik nicht nur für die akademische Forschung, sondern erst recht
für den Aufbau der Gemeinde fundamentale Bedeutung.

Erfahrung

Gezwungen, einige Schritte weiter zu gehen als sein Lehrer, sieht sich der
Schüler hinsichtlich der Erfahrung. Von Stalder her lese ich «Das Wort
Gottes und die Erfahrung» (Kirchliche Dogmatik 1,1, § 6,3) und begegne

gleich zu Beginn einem sprachlichen Abwehrgestus, in dem sich der Sprecher

oder Schreiber in dreimaliger Wiederholung isoliert: «Wir haben es

nicht nötig...» (210 ff.). Ein Unterton von dégoût klingt mit, der dann auch

die Auseinandersetzung mit den Gegnern bestimmt. Warum «wir» es nicht
nötig haben, rechtfertigt er schlussendlich grossartig mit komplementären
Aussagen von Luther und Calvin zum Fühlen und Nichtfühlen im Vollzug
des Glaubens (229 ff.).

«Wir haben es nicht nötig.» Mit seinem Pluralis majestatis wischt
Barth die Probleme vom Tisch - ähnlich, vielleicht, wie mit denen der
Historie. Aber unter den Tisch gewischte Probleme kriechen über Nacht wieder

hervor und setzen sich auf den Tisch.
Der Schüler radikalisiert das Nicht-nötig, indem er analysiert, was der

Lehrer abwehrt: Übernehmen wir den gesellschaftlich gängigen Begriff
der Erfahrung, «ist von vornherein ausgemacht, dass dabei nichts von dem
in Sicht kommen wird, was wir glauben, weil es schon bei den Voraussetzungen

ausgeschaltet wurde» (112).
Damit attackiert er die Blindheit blinder Blindenleiter, wie er sich denn

fortwährend im Clinch befindet mit dem auch in der Theologie real
existierenden Atheismus. So wird er später sagen: Meinen wir «einen neutralen

Ausgangspunkt der Erkenntnis» zu haben, heisst das, dass wir Gott
nicht dulden wollen (278; vgl. 299).

In der Behauptung von Gottes Herrsein liegt das Pathos und die Provokation

der erkenntnistheoretischen Bemühungen Stalders: Wenn Gott der

Herr aller Dinge ist, «muss darin zum Ausdruck kommen, dass uns in allen

Dingen und Ereignissen, in allem, was uns begegnet, der Anspruch Gottes

entgegentritt» (75). Ging Barth davon aus, dass die Erkenntnis des Wortes
Gottes nur in seiner Anerkennung bestehen kann (214 ff.), so weitet sein

Schüler den Horizont und verändert die Perspektive, indem er den uns

begegnenden Gott mit seinem Ansprach charakterisiert. «Gott steht in einem

ständigen Kommunikationsprozess mit uns und nimmt uns ständig in An-

163



RudolfBohren

sprach.» (305) «Ansprach» wird offenbar als Evangelium in Gestalt des
Gesetzes verstanden: «Ohne einen Ansprach gibt es keine Freiheit... keine
Partnerschaft.» Und das «Woher des Anspruchs» bezeichnet er als Gott (320).

Für Stalder wird «Erfahrung» zu einem Zentralbegriff, insofern er als

Exeget für ein «erfahrangsbezogenes Verstehen von Texten» plädiert - im
Gegensatz zu den «üblichen Weisen des Verstehens», dem «begriffs- und
gedankenbezogenen und dem vorstellungstheoretischen Interpretationsmodell»

(109 ff.), die er am Kittel'schen Wörterbuch und an Bultmann illustriert.
«Dass ein Text verstanden sei», zeigt sich in der Feststellung, «aufweichen

Komplex von Wirklichkeit darin reagiert wird und mit welchen
Interpretationen und Verhaltensweisen diese Reaktionen vollzogen sind» (78).
Wird der Text in diesem Sinn verstanden, ist zu fragen, «ob diese
Wirklichkeit in unserer heutigen Erfahrung wiederzufinden sei» (85).

Da muss ich fragen, ist es so einfach, einen Text zu verstehen? Oder
andersherum: so kompliziert? Von den Predigten her frage ich, ob der Text
verstanden sei, wenn ich ihn mit einer Banalität konfrontiere (222), oder
wenn im Gleichnis unsere heutige Erfahrung der Arbeitslosigkeit
wiedergefunden wird (227 ff.)? Ich fürchte, das erfahrungsbezogene Verstehen
werde notgedrungen zwanghaft und kaserniere das im Text möglicherweise

verborgene Novum eher im Vorfindlichen, statt dasselbe für das

Novum zu befreien. Da wir nicht wissen, was wir alles erfahren haben, und
da sein Gebot unendlich ist, setze ich im kanonischen Text dessen Unendlichkeit

voraus. So bleibt unser Verstehen imperfekt. Da scheint mir das

Wiederholen des Glücklichen aus Psalm 1 sachgemässer. Er setzt voraus,
dass der Text noch nicht begriffen, noch nicht verstanden, noch fremd und
der Leser noch nicht des Textes voll ist. Geistliche Armut setzt sich in
Hermeneutik um. Im Wiederholen erfahre ich den Text und kann auf Dauer

gar nicht anders als eigene heutige Erfahrung einzubringen. Das Verfahren

einer erfahrungsbezogenen Textauslegung illustriert Stalder an drei
Textbeispielen (87 ff.) und meint, seine Methode könnte «einen nicht
unwesentlichen Beitrag zur Überwindung des Sprachgrabens leisten, der
zwischen Theologen und Nicht-Theologen besteht» (94).

Der Brückenbauer als Provokateur

Trotz aller Einwände: Ich sehe Stalder als einen Pontifex, der über die
Ökumene hinaus zu überwinden, zu verbinden versucht, was getrennt ist.
So hält er auch «die Trennung von Philosophie und Theologie grundsätz-

164



Gespräch mit Kurt Stalder

lieh für unerlaubt», da werden sowohl Philosophie als auch Theologie
missverstanden und «letzten Endes» Gott selbst (305).

Was Barth in der «Kirchlichen Dogmatik» 1,1, § 1 anvisiert, radikalisiert
Stalder: «Es könnten alle Wissenschaften in ihrer Spitze Theologie sein»

(a.a.O., 5). Allerdings ist Stalder nicht an der Spitze, sondern an der

Voraussetzung aller Wissenschaft interessiert. «Dass wir überhaupt etwas als

etwas ansehen können», ermöglicht der Heilige Geist. So will er «den
Unterschied zwischen natürlicher und übernatürlicher Erkenntnis nicht akzeptieren»,

sonst verführen wir «die gewöhnlichen Wissenschafter zum Heidentum»

(263). «Unter dem Gesichtspunkt der Erfahrung ist alle Erkenntnis

pneumatologisch.» (265) Aus diesem Sachverhalt kann er schockierende

Folgerungen etwa bis hin zur Atombombe ziehen (295). Folgerichtig will er
auch nicht trennen zwischen Profangeschichte und Heilsgeschichte. Die
letztere ist «eine Geschichte in der Geschichte», ist ihr Licht (290).

Ist das nicht Romantik? Es ist leicht, Stalder abzulehnen, haftet doch
seinen Äusserungen das Fragmentarische allzu sehr an. Es ist schwer, ihm
zuzustimmen, denn das würde heissen, das Unerledigte, das er uns hinter-
lässt, als Aufgabe zu sehen und anzupacken!

Am 11. Februar 1775 schrieb Johann Georg Hamann: «Um uns ist

Nacht, lieber Herder, bittet Gott, dass er die Nacht wende, und was er
gewiss thun wird, in Licht aufkläre» (zit. nach Gildemeister, 2, 159). Die
Nacht um uns: wir wissen nicht, was wir nicht wissen. Harrt die Bitte
Hamanns und Herders immer noch der Erfüllung, könnte es wohl sein, dass

Stalder als Brückenbauer einem umnachteten Zeitalter ein Licht anzündet,
das erhellt und aufklärt.

Die aufregendste Passage des Buches ist für mich die «Achte
Vorlesung», die er dem Problem der Wissenschaft widmet. Hier begegnet mir der

Aufklärer, der analysiert, was die Theologie als Wissenschaft macht, und

damit Licht bringt in Räume, in denen weithin Dunkel herrscht. Das Thema

spezifiziert er als «Offenbarung, Bibel, historisch-kritische Forschung
und Wissenschaft» und situiert es sofort in die Praxis, in der seit der

Aufklärung eine Spannung besteht «zwischen der historisch-kritischen
Erforschung der Bibel und dem sogenannten gläubigen Bibelleser», die er auf
«eine mehr oder weniger totale Voraussetzungsunklarheit» zurückführt. So

gewinnt er einen brisanten wissenschaftskritischen Ansatz. «Man gibt sich

nicht Rechenschaft, worüber man eigentlich spricht und was man eigentlich
macht.» (349) Der Theologe wird hier zum Anwalt des Laien, der die eigene

Zunft und ihre exegetische Praxis in Frage stellt. Er veranschaulicht seine

Frage an dem «in seiner Art grossartigen Buch» von Werner Georg Küm-

165



RudolfBohren

mei «Das Neue Testament. Geschichte der Erforschung seiner Probleme»

(Freiburg i.Br. 21970), «das die historisch-kritische Forschung zum Thema
hat und auf fünfhundert Seiten nie sagt, was das ist... Das Buch läuft darauf

hinaus, zu sagen, was alles schon gemacht wurde, und dass das immer
noch nicht wissenschaftliche und historische Erforschung war.» (349)

Ist das nicht eine Karikatur? - Karikaturen machen das Wesen des

Karikierten oft präziser anschaulich als naturalistische Nachzeichnungen und
sind fein und sachlich dadurch, dass sie vergröbern und verzerren; darum
sollte man nicht zu schnell den Hinweis auf Kümmel als karikierende
Charakteristik abtun. Das könnte sich als Verdrängung übel auswirken.
Wo man die Frage nach der Grandlagenkritik, nach den «Voraussetzungen»

ausblendet, wird Kritik zum Syndrom, das eine Kultur der Negation
erzeugt, wie sie uns auch in vielen Kommentaren begegnet.

Schon die Rede von der historisch-kritischen Methode sei «an sich eine

Irreführung», handle es sich doch um ein offenes «Bündel von Methoden».

Das Gemeinsame aller Methoden aber sei «der kritische Punkt». Sie

hätten ein gemeinsames Prinzip, das der Analogie (349 f.) - Analogie sei

«ein sehr weiter Begriff». Sein wissenschaftskritischer Einwand: «Das

Analogieprinzip tut so, wie wenn klar wäre,was wir heute denken; aber
das ist alles andere als klar» (351), da es sehr schwierig ist, «sich bewusst

zu machen, was man meint, und beinahe unmöglich, sich bewusst zu
machen, was man nicht weiss» (ebd.) Im Hin und Her zwischen Vergangenheit

und Gegenwart - gemäss dem Analogieprinzip - weiss ich «in der
Praxis» nicht, dass meine Voraussetzungen «Gott vergessen» haben, dass

ich «mit Voraussetzungen laboriere, in denen Gott nicht vorkommt». Die
Sicht, mit der ich die Dinge sehe, ist «in der Regel die Sicht der bürgerlichen

Gesellschaft» (ebd.), die für Gott und sein Wirken blind ist. Da
kommt man zu Ergebnissen, die mit dem Glauben in Konflikt kommen
(352). Es ist zu befürchten, der Selbsterhaltungstrieb hindere die
Wissenschaften auch weiterhin, dass Stalders Einsicht zum Heil ihrer eigenen
Seele und zum Wohl der Kirche fruchtbar wird.

Versucht er zu erklären, warum «das Merkwürdige» entstehe, «dass

die Theologen, die nach der historisch-kritischen Methode forschen», «in
einen Gegensatz zum Glauben geraten», nennt er tastend zwei Gründe:
Einmal die Bildungstradition, in der wir stehen und deren Voraussetzungen

ungeklärt bleiben, zum andern unsere Abstraktion, die aus Gott einen

Begriff macht. Das müsste man «noch genauer untersuchen» (ebd.).
Darum sei noch auf eine Schieflage hingewiesen, die m.E. dadurch

entsteht, dass man den Unterschied der Strukturen im christologischen

166



Gespräch mit Kurt Stalder

und pneumatologen Denken nicht achtet. Der fleischgewordene Logos
bringt das Pneuma. Markiert dann sein Kommen die Zeitenwende, so das

Kommen des Geistes die Sammlung von Vergangenheit und Zukunft in
seiner Gegenwart. Über die Zeit wissen wir immer weniger, als wir zu
wissen meinen. Hatte seinerzeit Oscar Cullmann über «Christus und die
Zeit» (Zürich 31962) nachgedacht, hoffe ich auf das Kommen eines wahren

Israeliten, der über den Geist und die Zeit Erleuchtendes zu sagen hat.
Der Geist setzt den, der ihn brachte, in Kraft. Brachte Chrisms die Zeit

des Geistes, so bringt der Geist die Stunde des Sohnes und einen je neuen
Ostertag. Ich fürchte, das historische Wissen mache auch blind für das

doppelte «Siehe», das die Gegenwart als hochwillkommene Zeit und als Tag
des Heils charakterisiert (2Kor 6,2). Wenn die Nacht, an der Johann Georg
Hamann litt, einmal dem Morgenlicht Platz macht, brauchen die Exegeten
ihre irreführende Fahne mit dem «historisch-kritisch» nicht mehr vor ihrem
Schreibtisch aufzuziehen. Sehend geworden für das Jetzt, werden sie auch
die Vergangenheit einholen und das Historische erst recht zur Geltung bringen.

Historischer mussten die Historisch-Kritischen sein! (vgl. Jürgen
Moltmann, Perspektiven der Theologie, München 1968, 113 ff.). Ich hoffe
und denke, Kurt Stalder beschleunige den Tag, da die Augen aufgehen für
das apostolische «Siehe» und für das Geheimnis der Vergangenheit.

Allerdings verstehe ich nicht, wie er dann behaupten kann, die Konflikte

zwischen Wissenschaft und Glaube seien nicht, «wie viele Leute
meinen, in der historisch-kritischen Forschung als Methode begründet,
sondern im vorausgesetzten Welt-Mensch-Verständnis» (353). Da wäre
doch dazwischen zu fragen, ob die Methode voraussetzungsfrei sei; jede
Methode setzt doch das eben genannte Verständnis voraus.

Und wenn er dann im Frage- und Antwortspiel die Exegese und ihre
Methode verteidigt, wirkt das zwar sympathisch, es scheint mir aber die
Brisanz seiner Fragestellung abzuschwächen. Nicht die historische Arbeit
ist von Übel, wohl aber unsere Unaufgeklärtheit über unser Nichtwissen:
«Weil wir nicht wissen, was wir nicht wissen, bekommt das, was wir wissen,

einen Totalitätsanspruch.» (355)

Die Sprache

Mein Interesse am Problem des Schülers führte dazu, dass ich das
Problem «Sprache» vorerst zurückstellte. Wir haben in der Predigtanalyse
gelernt, dem ersten Satz grosse Aufmerksamkeit zu schenken, bestimmt er
doch die Richtung des Redeflusses: «In my beginning is my end.» Was für

167



Rudolf Bohren

die Predigt recht ist, mag für einen wissenschaftlichen Text billig sein.
Auch da stellt sich ein Autor im ersten Satz vor und verrät, was er sich als

Ziel seiner Untersuchung vorstellt.
Stalder beginnt mit einem Programm. Er zeigt, was er will und kann,

und präsentiert sich als einer, der den Überblick hat - respektabel: «Man
kann Sprache als ein Zeichensystem verstehen, das aus verschiedenen Arten

von Wörtern und Regeln besteht, die angeben, wie und mit welchen
Wirkungen man die einzelnen Wörter und Wortarten miteinander verbinden

kann und muss.» (23)
«Man kann die Sprache als ein Zeichensystem verstehen ...». Ich

zweifle nicht daran, dass man das kann, aber ich zweifle, ob ich das kann,
und frage, ob der Exeget, ob der Prediger mit einem solchen Verständnis
gewinnt, was ihm heutzutage fehlt - Sprache. Obwohl Stalder weiss, dass

die Sprache ein Geheimnis ist - «Das ist das Merkwürdige, dass wir etwas
von Kind an können und nicht verstehen, wie wir es machen» (310) -
reklamiert er hier von Anfang an Durchsicht. Verstehe ich recht, verweist
der Ausdruck «System», griechisch «das Zusammengestellte», auf
Abstraktion: Die Sprache hat sehr wohl ein System, eine Grammatik, und die
ist wichtig, aber sie ist m.E. nicht ein System. Wo sie mächtig wird,
braucht sie sich nicht sklavisch an Regeln zu halten; sie wird eine freie
Herrin aller Dinge und verändert das System.

Abstraktion: Wer denken kann, kann und muss abstrahieren, absehen

von der Fliege, die am Fenster hin- und herläuft. Abstrahieren ist die Askese

des Denkens, aber schon Antonius belehrt den Jäger, den Bogen nicht
zu überspannen. Ich lerne von Stalder, nach den Voraussetzungen des

Denkens zu fragen, und frage: Was macht ein Theologe, der der Askese
des Denkens huldigt? Was ist die theologische Voraussetzung seiner
Abstraktion? Zunächst: Das Evangelium kann nicht abstrahieren; es verliert
seinen Charakter, seine Macht und Kraft, wird zur allgemeinen Wahrheit.
Das Evangelium spricht auf den Kopf zu, es ist im wörtlichen Sinne
Ansprache, Zuspruch, Ansprach. Es sieht nicht ab, es sieht an. Es schliesst
ein, nicht aus. Man könnte also sagen: Wer abstrahiert, tut ein dem
Evangelium fremdes Werk, das dem Evangelium dienen soll und das dem

Evangelium fremde Werk ist das des Gesetzes. Damit ist nicht ein Verdikt
gegen eine Abstraktion ausgesprochen, höchstens gegen eine, die nicht
weiss, was sie macht.

Aber Stalder geht es hier nicht um Anrede, sondern um das Ganze der
Sprache. Die Einsicht in das Zeichensystem, «das aus verschiedenen Arten

von Wörtern und Regeln besteht, die angeben, wie und mit welchen

168



Gespräch mit Kurt Stalder

Wirkungen man die einzelnen Wörter und Wortarten miteinander verbinden

kann und muss», verheisst Wortgewalt. Wer das Zeichensystem
durchschaut, «beherrscht» die Sprache auch in dem Sinn, dass er die
Zukunft der «Wörter und Wortarten» zu bestimmen vermag. Da frage ich, ob

ein Mensch seiner Sprache je in der Weise mächtig werden kann? Ob
Sprache hier nicht einerseits der pauvreté überlassen und ob unsere
Möglichkeit nicht andererseits überschätzt werde?

Das Gefälle, die Richtung, die der erste Satz anzeigt, macht der zweite

Satz mit dem Vergleich von Sprache und Strassenverkehr anschaulich:
Die Signale entsprechen als Laut- bzw. Buchstabenbild ihrem physikalischen,

das Verkehrsgesetz ihrem geistigen Element: Der Vergleich mit
dem Strassenverkehr situiert die Sprache im Verkehrschaos und seiner
Regelung durch die Strassenverkehrsordnung. Sie steht unter dem Vorzeichen

des Gesetzes und ich spreche darum von pauvreté.
«Sprache als Zeichensystem» setzt eine Unterscheidung «von Sprache

und Wirklichkeit» voraus (285, Anm. 14). Diese Unterscheidung enthält
eine wichtige kritische Potenz und signalisiert gleichzeitig ein Leiden an
der Sprache. Sehe ich recht, liegt hier das Motiv und die Problematik der

Rezeption de Saussures. So scheint mir die Unterscheidung Stalders der

Komplexität des Geheimnisses «Sprache» nicht gerecht zu werden, was
dann dazu führt, dass er das Reden Gottes aus der Sprache als Zeichensystem

herausheben muss: «Die Modalität ist anders, das Geschehen selbst
ist das gleiche» (305) - eine Aussage, die dem zu widersprechen scheint,
was ich meine, bei ihm lernen zu können.

Die Unterscheidung von Sprache und Wirklichkeit ist m.E. eine Folge
ihres Missbrauchs, ein Produkt des homo mendax. Da stellt sich die
wissenschaftskritische Frage, ob es sachgemäss sei, erkenntnistheoretisch
vom abusus auszugehen.

Trotzdem: Auch wer sein Sprachverständnis nicht teilen kann, muss
den Mut und die Kraft dieses theologischen Denkers bewundem: Seine

Rezeption von de Saussure provoziert zu drei Fragen:
1. Kann man dem Problem Sprache gerecht werden, solange man sie

sozusagen als gefallenes Mädchen-postlapsarisch-versteht? Sprache stammt
aus Eden und der Schöpfer macht den Menschen zum Namengeber. Er bringt
alle Tiere des Feldes und alle Vögel des Himmels zum Menschen, «um zu
sehen, wie er sie nennen würde, und ganz wie der Mensch sie nennen würde,

so sollten sie heissen». Da wird Gott zum Zudiener des Menschen und
der Mensch zum Souverän der Tierwelt: «Und der Mensch gab allem Vieh
und allen Vögeln und allen Tieren des Feldes Namen.» (Gen 2,19 f.)

169



RudolfBohren

Durch das Benennen wird die Welt erst wirklich und der Mensch ist
schon da «bei den Tieren» und die Tiere sind bei ihm. Claus Westermann
erklärt: «Er gibt den Tieren Namen und in diesem Namen die Bestimmung,

die sie für ihn erhalten.» Vom Missbrauch her verstehe ich Stalders

Trennung von Sprache und Wirklichkeit. Aber der Missbrauch lag und

liegt nicht in der Absicht des Schöpfers.
Die Würde der Sprache besteht in ihrer Herkunft. Und wenn die

Cherubim den beiden den Zugang zum Baum des Lebens versperren, die Münder

der beiden verschliessen sie nicht. Sie behalten die Fähigkeit zu sprechen

und das ist - noch jenseits von Eden - ein Rest Paradies, den Mann
und Frau im Gespräch bewahren. Vom Paradies her will Liebe erklärt werden,

und Predigt wird von da her ehelich - zur je neuen Liebeserklärung.
Vom Schöpfungsbericht her verstehe ich Sprache als paradiesische

Gabe, die immer schon unterwegs ist zum neuen Himmel und zur neuen
Erde. Damit werden die Dichter zu Gärtnern auf das Paradies hin - auch

da, wo sie über Unkraut, Schnecken, Pestizide und dergleichen klagen. Im
Paradies der Wörter blüht schon jene Schönheit, die die Welt erlösen wird

- auch da noch, wo sie im Inferno unserer Zeit alle Hoffnung fahren lässt.

So freue ich mich an der Dichtung und sehe in ihr einen Widerschein
ursprünglicher und künftiger Macht der Sprache.

2. «Der Logos ist die Art und Weise der Anwesenheit Gottes in der
Welt und seiner Beteiligung an ihr, die innergöttliche Anteilnahme an der

aussergöttlichen Welt.» (266, Anm. 5) Was heisst dann, dass der Logos
Fleisch geworden und das Evangelium immer konkret ist?

Für Stalder ist «die Frage nach der Wirklichkeit... identisch mit der Frage

des Glaubens» (120). Aber dann macht er keinen Unterschied zwischen
Rede und Schreibe, und dieses Nichtunterscheiden könnte nochmals ein

Signal sein für den Abstraktionsgrad von Stalders Sprachverständnis.
«Durch mündliche Überlieferung kommt nichts zur schriftlichen hinzu.»
(380) Demgegenüber hat Luther fein differenziert: «Es ist ein gross unter-
scheyt, etwas mit lebendiger stymme odder mit todter schrifft an tag zu
bringen.» (WA 2, 166) - «Das man aber hat müssen bucher schreyben, ist
schon eyn grosser abbrach und eyn geprechen des geystes, das es die nott

entzwungen hatt, und nit die artt des neuen testaments.» (WA 10, 1,627)
Dieser Abbrach und dieses Gebrechen des Geistes wurde nötig,

erzwungen dadurch, dass der Teufel sich ins menschliche Reden einmischte.

Darum ist «mehr nötig» als die freie Rede, die Bibel, «des heiligen
geists eigen, sonderlich buch, schrift und Wort» (WA 38, 340) - und so

wird Luther zum Lobredner der Schrift.

170



Gespräch mit Kurt Stalder

Die Komplementarität von Schrift und Rede verdichtet sich in der Metapher

vom «buchstabischen zungensynn», der Marita Rödszus-Hecker eine

wichtige Arbeit widmet (Der buchstäbliche Zungensinn. Stimme und Schrift
als Paradigma der theologischen Hermeneutik, Waltrop 1991). Bliebe zu
bedenken, was unser Autor mit der Vereinerleiung gewinnt und verliert.

Möglicherweise ein in sich stimmiges System, aber die Schwierigkeiten

zeigen sich m. E. am deutlichsten, wenn er fragt, wie man es mit rein

sprachlichen Mitteln fertig bringe, «jemandem mitzuteilen», dass man
«diesen Tisch» meine, «der eine aussersprachliche Grösse» sei. Es genüge

nicht zu sagen «dieser Tisch»; das werde mit sprachlichen Mitteln nie

gelingen (359), rechnet er doch etwa «den Gestus des Zeigens» zu den

aussersprachlichen Mitteln (78). Da wird übersehen, dass kein Mensch
ohne Zunge, ohne Leib sprechen kann. Sprache gibt es nie ohne Leibhaftigkeit.

Die Schwierigkeit liegt nicht in der Sprache, sondern in ihrer Theorie.

Wenn er fragt, wie Sprache funktioniere, trennt er sie vom Sprechen
und verliert etwas, um das er sich immer wieder sorgt - Wirklichkeit.

3. Die Macht der Sprache besteht darin, dass sie in gottbestimmter
Wechselseitigkeit das Kommen Gottes vorbereiten oder es in autonomer
Eitelkeit sabotieren kann. Die Partnerschaft zwischen Gott und seinem
Volk erstreckt sich auf die Zukunft beider. Wird der Ruf zur Umkehr zur
Nähe des Reiches gehört, bedeutet die Umkehr auch etwas für den, der

souverän dessen Kommen herbeiführen wird. In der Sprache des Propheten

heisst das: Auf die Mauern sind Wächter bestellt, die Gott keine Ruhe

lassen, bis er Jerusalem als Weltstadt neu schafft (Jes 62). In der Sprache
des Gebets heisst das: «Dein Reich komme.» (Mt 6,10) Jesus engagiert die
Seinen für die Zukunft des Vaters, wenn er sie beten lehrt. Und damit bindet

er Gottes Zukunft an die Seinen. In der Sprache der apostolischen
Mahnung wird ein jüdisches Theologumenon vom Erwarten und
Beschleunigen des grossen Tages aufgenommen (2Petr 3,12). Das Problem
der Parusieverzögerung wird damit zu einem Problem der Homiletik und
der christlichen Existenz überhaupt. Die Kirche ist das Problem der immer
noch ausstehenden Parusie - und die hängt eben auch an unserer Sprache.

Der Homilet

Stalder geht aus vom Brauch (151 ff.) und befragt vom Vorfindlichen aus
die Schrift - ein sehr fruchtbares Vorgehen. Verkündigten gestern und heute

Propheten, die das Predigen nie gelernt hatten, die Zeit der Predigt sei

171



Rudolf Bohren

vorbei, zeigt Stalder an sieben Bibelstellen predigtähnliche Situationen in
der Schrift auf. Das muss man lesen!

Jede Institution der Kirche ist eine Nachricht, die das gepredigte Wort
verstärkt oder schwächt. Angesichts der Veransicherung vieler Prediger
im Blick auf ihren Auftrag sollte die Homiletik hier nicht an Stalder
vorbeigehen! Der biblisch-theologische Befund zeitigt zwei Ergebnisse:

1. «Die Predigt dient dem Vollzug des Kircheseins der Kirche.» (157)
Wenn er folgert: «Die Kirche ist immer unterwegs auf dem Weg und steht

Schritt für Schritt in neuen Situationen und Problemen, die im Lichte der
Tradition gesehen, beurteilt, entschieden und in entsprechendem Verhalten

zum Leben genutzt werden müssen» (159), umschreibt er den prophetischen
Auftrag der Kirche. Indem er aber das Licht der Tradition auf den Leuchter
stellt, wird die futurische Eschatologie ausgeblendet, wie auch beim
Lohngedanken in der Predigt über die Arbeiter im Weinberg: Wenn wir bei unserer

Arbeit «spüren, wie Gott und wir zusammengehören», ist das der grösste
Lohn für unser Tun (231 Wie ist das, wenn ich als Arbeiter im Weinberg
angefochten bin und nichts spüre? Der Lohngedanke wird hier unter eine

Bedingung gestellt und der Hörer gesetzlich überfordert. Da stellt sich die Frage,

ob das Prophetische nicht zu kurz tritt. Das zeigt sich an seinem
2. Ergebnis, das zugleich Postulat ist: «Die Predigt bringt den in der

Bibel bezeugten Gott zur Sprache durch Interpretation von Gegenwartssituationen.»

(159) Die gesetzliche Problematik erfahrangsbezogener Exegese

setzt sich damit in der Homiletik fort. Die Interpretation scheint sich

vor das Tun Gottes zu schieben. Bewegend die vita homiletica, in die er
«Das Hauptproblem der Homiletik» kleidet (187 ff.). Da spricht ein
einsamer Prediger, der sich selbst als «guten Barthianer» grell beleuchtet. Da
sehe ich Entwicklung und Reifung: «Grundsätzlich kann ich das Zeugnis
der Schrift nicht für mich allein, sondern nur in Gemeinschaft verstehen

...» (382). Auch hat er «mit interessierten Laien eine Methode für
Bibel- und Glaubensgespräche» entwickelt (438). Das Aufwühlende an

diesem Nachlassband ist, dass er gerade in seiner Widersprüchlichkeit
authentisch und anspruchsvoll bleibt.

Das homiletische Verfahren, das Stalder empfiehlt, erinnert an den

anfänglichen Vergleich von Sprache und Strassenverkehr. In fünf Listen sind
«auf einem breiten Blatt» nebeneinander zu führen:

I. Aussagen und Gedanken des Textes

II. Eine Evangeliumsliste: «Aspekte der in Christus konstituierten
Wirklichkeit»

172



Gespräch mit Kurt Stalder

III. Gesetzesliste: Alles, was bei uns «als nichtig und darum als
verboten zu betrachten ist»

IV Alles, «was als gut und folglich als geboten gelten soll»
V Alles, was von II her «als heute gegenwärtig erfahren wird»

(177-186 u.a.).
Stelle ich mir vor, ich würde mit den fünf Listen arbeiten, würde meine

Kraft nicht ausreichen, nach den fünf Listen eine Predigt sprachlich
auszuarbeiten und auszufeilen. Dass die Predigt auch den Aspekt eines

Kunstwerkes hat, dass es hier um Inspiration und Kreativität geht, scheint
mir nicht genügend beachtet, Es ehrt Urs von Arx, dass er zu Anfang
bemerkt, zahlreiche Predigtmanuskripte Stalders endeten in Stichworten,
was sich aus dem Zeitdrack erkläre, in dem er arbeiten müsste (17). Aber
vielleicht wirkte die amusische Methodik hier ursächlicher als der
Zeitdrack.

Er sei zuletzt ein geschätzter Prediger gewesen, heisst es im Nachruf
(441). Ich glaubs und möchte seine Predigten als «Weisheitsreden»
charakterisieren. Sie zeigen die Stärke und Schwäche seiner Konzeption.

Zwei Fragen vorweg: Zuerst eine Frage an den Exegeten als Prediger.
Bei Exegeten, die auf der Kanzel nicht einfach eine Exegese vortragen
wollen, begegne ich oft einer gewissen Textscham - leider ist das kein
Spezifikum der Exegeten. Das mag mit einer voreiligen Hermeneutik
zusammenhängen. Wer an biblischen Vorbildern sich den Text «Tag und
Nacht» vorgemurmelt, vorgesungen und zu Herzen genommen hat, wer
ihn «by heart» in sich wohnen lässt, wer des Textes voll wird wie von süssem

Wein, dessen Mund muss überfliessen in nüchterner Trunkenheit (vgl.
R. Bohren, Kanzelscham, GPM 51, 1997, 136-138). So tut es denn weh,
in seiner Übersetzung des Textes zu lesen: «... Gott hat uns ja seinen Geist

geschenkt und uns dadurch gezeigt, wie sehr er uns liebt»; und dann

kommt eine Banalität: «Liebe Gemeinde, es ist schönes Wetter gestern
und heute.» Diktiert da nicht das eigene Gesetz der «erfahrungsbezogenen
Interpretation» und der fünf Listen? (78 ff.)

Die zweite Frage hängt aufs engste mit der ersten zusammen und ist eine

Frage nach der Prophétie: Unser Prediger beginnt eine Predigt mit
einem Arbeitsbericht von seiner Vorbereitung: Da «fragte ich mich, was
wohl die meisten von Ihnen zur Zeit am meisten beschäftige oder beunruhige»

(227). Eine gute, eine nötige Frage und heute wohl die meistverbreitete.

Aber ist das wirklich das Erste, was ein Prediger zu fragen hat?

Wenn unser Vater weiss, was uns beschäftigt oder beunruhigt, muss doch

vor allem gefragt werden, was der dazu sagt, der um unsere Probleme

173



RudolfBohren

weiss: Der Prophet weiss, was die Menschen sagen, aber er fragt, was man
droben sagt. Lasse ich mich primär von dem leiten, «was Menschen
beschäftige oder beunruhige», kommt es zu dem, was ich voreilige Hermeneutik

nenne, und eben zu Banalitäten.

Predigtkritik darf sich nicht in Fragen an den Prediger erschöpfen. Sie

zielt aufs Lob der Predigt. So freue ich mich, wenn ich eine Predigt lese

oder höre, die mich überzeugt, gerade weil sie nicht nach meiner Rezeptur

gemacht wurde. Eine solche Predigt ist Ausdruck und Zeichen für den

Reichtum von Möglichkeiten, die die Institution «Kanzel» bietet. Auch
kann ich sein Postulat, sich mehr nach dem biblischen Vorbild und weniger

nach einer homiletischen Tradition (191) zu richten, nur unterstreichen!

Bei seiner Predigt über Uoh 2,1-5 schrieb ich beim ersten Lesen «gut
beobachtet» (237) und auf der nächsten Seite «grossartig» an den Rand.
Diese Predigt ist in ihrer Art ein Meisterwerk, was m. E. zeigt: Die Güte
einer Predigt hängt nicht an der Sprachtheorie (vgl. 54).

Predigen lernte ich im Nachahmen, Nachsprechen, Kopieren, und ich
kann diese Predigt nur zum Nachbuchstabieren empfehlen. Ein Prediger
der lutherischen Orthodoxie soll als junger Mensch eine Postille auswendig

gelernt haben, und auf diese Weise konnte er das Wort ergreifen, das

ergriff. Die Predigt über Uoh 2 verdient es gelesen, wieder gelesen,
nachgeahmt und nachgesprochen zu werden - eine Predigt zum Weitersagen.

Summa: Nicht so sehr de Saussure, sondern Stalder bringt eine koper-
nikanische Wende, wenn wir den Mut haben, ausgetretene Wege zu
verlassen, weil wir nach ihren Voraussetzungen fragen, um dann über die
Brücken zu gehen, die er in unsere Landschaft baut. Er hat uns ein
widerständiges Buch hinterlassen, das in die Zukunft weist: Wo das Nichtwissen

um das Nichtwissen aufhört, fängt in der Communio sanctorum das

Forschen an!

Rudolf Bohren (*1920 in Grindelwald BE), Prof. Dr. theol.. Studierte
théologie in Bern und Basel, war nach pfarramtlicher Tätigkeit in der
Schweiz. 1958-1972 Professor für Praktische Theologie an der Kirchlichen

Hochschule Wuppertal, danach in Berlin und von 1974—1988 an
der Universität Heidelberg, dort Aufbau einer Predigt)vrschimgsstelle.

Adresse: Im Hosend 6, D-69221 Dossenheim.

174


	Gespräch mit Kurt Stalder

