Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)

Heft: 2

Artikel: Gesprach mit Kurt Stalder

Autor: Bohren, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404933

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gesprich mit Kurt Stalder!

Rudolf Bohren

Sein erster Satz erregte Skepsis, die sich auf weite Strecken zum Wider-
spruch steigerte, wihrend der Schluss ins Lob fiihrte: Der Autor hatte den
Leser in die Communio sanctorum mitgenommen, wobei der sofort zu be-
merken sich bemiihte: «Real existierende Heilige bleiben merkwiirdige
Heilige.»

Die «Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und systematischen
Voraussetzungen fiir die exegetische und homiletische Arbeit» vermitteln
die Bekanntschaft mit einem eigenstiandigen und eigenwilligen Denker.
Sein Buch hat Seltenheitswert und ist als Basis fiir ein Gesprich zwischen
den Konfessionen ein sehr personliches, ein konfessorisches Buch. Die
Spannung zwischen oft komplizierter, theoretischer Erorterung und con-
fessio macht die Lektiire anregend. Die Tatsache, dass es posthum einen
Herausgeber fand, verschafft dem Band eine Art Kanonizitit.

Es ist Urs von Arx und seinen Mitarbeitern zu danken, dass und wie sie
Kurt Stalder Gegenwartigkeit besorgt haben. Das Geleitwort von Heinrich
Stirnimann OP, das Vorwort des Herausgebers — und seine Ansprache beim
Trauergottesdienst erst recht — vermitteln eine erste menschliche Begeg-
nung. Vertieft man sich gar in das Portridt mit Unterschrift, ist man versucht
zu physiognomischen und grafologischen Weissagungen, die sich aber er-
librigen, wenn man den Beitrag des Romanisten Rudolf Engler «Stalder
und de Saussure» liest, der mit Hilfe eines neu aufgefundenen Manuskripts

"' Vgl. Kurt Stalder, Sprache und Erkenntnis der Wirklichkeit Gottes. Texte zu ei-
nigen wissenschaftstheoretischen und systematischen Voraussetzungen fiir die exege-
tische und homiletische Arbeit. Herausgegeben von Urs von Arx unter Mitarbeit von
Kurt Schori und Rudolf Engler. Mit einem Geleitwort von Heinrich Stirnimann OP
(Okumenische Beihefte 38), Freiburg Schweiz (Universititsverlag) 2000, 486 S.

[Anm. der Redaktion: Folgende weiteren Besprechungen sind bisher erschienen
oder werden erscheinen: Pierre-Luigi Dubied, Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie
und Theologie 47 (2000) 507-509; Andreas Urweider, Simann — Evangelisch-refor-
mierte Monatszeitung 116 (2000) Nr. 11, IV; Dietrich Wiederkehr; Schweizerische
Kirchen-Zeitung 169 (2001) 163f.; Elfriede Kreuzeder, Altkatholische Kirchenzeitung
[Wien] 36 (2001) Nr. 3, 7f.; Jan Visser, Oud-Katholiek 117 (2001) 34-36; Klaus We-
genast, Zeitschrift fiir Pddagogik und Theologie — Der Evangelische Erzieher, 53
(2001) Heft 3; Albrecht Grézinger, Praktische Theologie; Christoph Miiller, Theolo-
gische Zeitschrift; Jan Visser, Nederlands Theologisch Tijdschrift]

158 IKZ 91 (2001) Seiten 158—174



Gesprich mit Kurt Stalder

des Linguisten zeigt, wie originell und kongenial Stalder ithn aufgenommen
hat. Mein Handicap besteht nun darin, dass ich mit dieser Linguistik nichts
anzufangen weiss und mich nur damit trosten kann, dass ein Blinder zwar
das Sonnenlicht nicht sieht, aber vielleicht dessen Wirme spiirt.

Sein Buch muss man selbst lesen. Auch darum referiere ich im Fol-
genden nicht seine einzelnen Beitrige, sondern greife einige Themen auf.

Das Problem des theologischen Schiilers

Wir hatten die gleichen Lehrer und gehorten einer anderen Studentenge-
neration an: Von Ernst Gaugler horte ich eine Predigt iiber die Himmels-
leiter; sie begleitet mich ein Leben lang: Er sprach vom Grabe her und
fiihrte ins Leben. Amold Gilg, ein Dramaturg des grossten Dramas aller
Zeiten wie kein anderer, war fiir mich der eindriicklichste aller meiner
Lehrer, der mir zwischen den Zeilen nun wieder begegnet. Dann Karl
Barth: Am Verhiitnis zu ihm zeigt sich der Unterschied unserer Genera-
tion, und ich sehe den Nachlassband auch als Paradigma eines theologi-
schen Schiilers.

Von seinen Lehrern kommt ein Theologe nie wieder los, wie auch im-
mer er sich im Laufe seines Lebens zu ihnen stellt. Durch Lehre entsteht
ein unauflosliches Verhiltnis, wenn im Vollzug der Lehre Ewiges auf-
scheint. Der Schiiler gehort zum Lehrer und der Lehrer zum Schiiler. Das
Hebriische hat fiir das Erkennen das gleiche Wort wie fiir den ehelichen
Vollzug. In der Lehre kommt es zur Zeugung, oder sie wird nicht Lehre.
Darum kann nur Lehrer werden, wer Schiiler war: Kurt Stalder hat uns das
vorgelebt in Beifall und Widerspruch zu Karl Barth. So wird er selbst in
diesem Nachlassband aufs Neue zum Lehrer — auch derer, die ihn nie ge-
hort haben. Wire es anders, bliebe Ostern eine Illusion. «Ihm leben sie al-
le» (Lk 20,38) — und da sind wir wieder bei der Communio sanctorum, in
der das griindet, was Schiiler bleibend von ihrem Lehrer haben.

Unsere Lehrer hinterlassen uns eine Fiille, die wir Schiiler nie errei-
chen, auch da nicht, wo wir sie zu iiberholen meinen. So wie unser Er-
kennen Stiickwerk bleibt, so vermogen wir nie, die Fiille eines Lehrers uns
anzueignen. Damit erklért sich auch der fragmentarische Charakter mei-
ner Ausfithrungen als frisch gebackener Schiiler Stalders.

Das Schwergewicht des Bandes ruht in der von Kurt Schori vortreft-
lich eingeleiteten und redigierten Vorlesung «Meine Theologie», die Stal-
der nach seiner Emeritierung hielt, ein Zeugnis einer «irreguldren Dog-

159



Rudolf Bohren

matik» (Kirchliche Dogmatik 1,1, § 5,2), die gerade in ihrem familidren
Ton, der auch erfrischend ungeschiitzt Bemerkungen erlaubt, und in den
jeweils eingeblendeten Frage- und Antwortspielen vor Augen fiihrt, was
fiir ein begnadeter Lehrer aus dem Schiiler geworden ist.

Gleich zu Beginn zeigt er sich souveridn, wenn er erklirt, seine Aufga-
be «nihert sich der Dogmatik, wie Karl Barth sie sieht» (260). Die Uber-
einstimmungen mit seinem Lehrer — und sein Widerspruch nicht minder —
bleiben eher implizit als explizit und doch mit Hinden zu greifen. Seine
Aufgabe «nidhert sich...» Er will nicht den Lehrer referieren, sondern eben
«seine» Theologie lehren, die zwar vom Lehrer nicht loskommt, hingegen
unverkennbar seine Theologie sein will und ist. Er hat selber etwas zu sa-
gen und will etwas sagen. Er versteht sich nicht als Epigone, sondern als
einer, der weitergezogen ist. Wenn er sich die Frage stellt, wie man das
Zeugnis des Glaubens verkiindigen konne «ohne autoritdr zu sein», wird
er betonen, dass er sich durch das, was er bei Karl Barth gelernt habe, «ge-
zwungen gefiihlt hitte, einige Schritte weiterzugehen» (390 f.). Im Para-
dox dieser Formulierung ist das produktive Verhiltnis eines Schiilers zum
theologischen Lehrer auf den Punkt gebracht. Der Schiiler wird ein
Gefangener seines Lehrers, der ihn fesselt und also «zwingt» — zur Frei-
heit, eben «einige Schritte weiterzugehen». Schiiler bleibt einer gerade im
selbststandigen Weitergehen, indem er sich vom Lehrer entferni: Das
Problem des Schiilers wird nicht die Distanz der Entfernung sein, sondern
das der Richtung, in der er weitergeht. Im Weitergehen nimmt er mit, was
er gelernt — so kann er etwa in Klammern bemerken: «Ich habe das bei ihm
gelernt.» (385)

Er gibt sich aber auch Rechenschaft dariiber, warum er nicht beim Leh-
rer sitzen bleibt: Weil Karl Barth «die erkenntnistheoretischen Dinge zu
sehr nur von seiner Zeit her» ansah, konnte er die Voraussetzung der «the-
ologia naturalis» nicht bemerken, die «auf dem Glauben an einen absolu-
ten, entscheidungsfreien Anfang der Erkenntnis» beruht (307). So moch-
te er die barthsche Ablehnung der natiirlichen Theologie nicht etwa ab-
lehnen. Er mochte sie vertiefen.

Die Differenz zum Lehrer kann er etwa als Stilunterschied bezeichnen
und betonen, das wire kein sachlicher Unterschied — in der Diktion der
«Kirchlichen Dogmatik» eben der eines irreguldren zum regularen Dog-
matiker. So ist er fruchtbar geworden. Freilich bemingelt er, es werde bei
Barth kaum davon gesprochen, wie uns Gottes Reden begegne (306 f.).

Auf studentische Nachfrage hin wird deutlich, was thn zum Weiterge-
hen zwang: Er (Barth) «untersucht nicht, was historische Forschung ist,

160



Gesprich mit Kurt Stalder

und er untersucht nicht, wie Sprache funktioniert». Darum «kann er die
Unterscheidung zwischen Ereignis und bezeugenden Sétzen nicht durch-
fiihren». Die Lehrer zeigen uns nicht nur ihr Kénnen, sondern ebenso ihr
Nichtkonnen, sie hinterlassen uns nicht nur ihre Fiille, die wir nie errei-
chen, sie hinterlassen uns auch ihre Defizite, die uns belasten, auch wenn
wir sie nicht erkennen. Karl Barth sprach in seiner «Einfithrung in die
evangelische Theologie» von «Unheilsspuren», die uns auch die grossen
Theologen hinterliessen (1962, 156 f.). Vor den Unheilsspuren bemerken
wir Defizite. Stellt der Schiiler ein Defizit des Lehrers fest, beinhaltet das
einen Auftrag an den Schiiler. So stand ich als Student unter dem Ein-
druck, Barth denke von der Kirche im Stil des 19. Jahrhunderts. Urs von
Arx bezeugt, Kurt Stalder habe in exegetischer Arbeit die Kirche neu ent-
deckt, «die Kirche als den Erweis der konkreten Versohnung Gottes mit
den Menschen und der dadurch eroffneten Gemeinschaft der Menschen
mit Gott und untereinander» (438).

Sehe ich recht, ist das, was Stalder an seinem Lehrer bemingelt, ein
Mangel in der Lehre vom Heiligen Geist. Die streng christologische
Denkstruktur ist grundsitzlich nie falsch, bleibt aber ergdnzungsbediirftig.
Die Frage nach dem Wie von Gottes Reden, nach Sprache und Historie
sind letztlich Fragen, die nur pneumatologisch anzugehen sind und sich
im Ereignis des Geistes losen. So sehe ich uns beide — auf je verschiede-
nen Wegen — von Barth her zur Pneumatologie vorstossen.

Bekehrt durch die beiden Blumhardts und van Ruler kam ich dazu, die Homi-
letik vom dritten Artikel her zu entwerfen: vgl. Predigtlehre, Miinchen 61993;
Vom Heiligen Geist, Miinchen 1981. Zu meinem Verhiltnis zu unserem Leh-
rer vgl. Karl Barth — ein menschlicher Lehrer, in: Herausgeforderte Kirche.
FS Eberhard Busch, hg. v. Christoph Dahling-Sander u.a., Wuppertal 1997,
305 ff. — Der Vortrag in Tutzing «Schiiler bleiben», 1998 (Mskr.).

Das Szenarium des Seminars steht mir noch vor Augen: Rechter Hand
des Meisters sass Hans Urs von Balthasar, den wir bewunderten, linker
Hand ein Barthianer, den wir verspotteten — eine andere Studentengenera-
tion. Wir haben uns als Popularisatoren verstanden: Jetzt haben wir eine
gute Theologie und machen eine gute Praxis! So bin ich mit Begeisterung
Pfarrer und Prediger geworden.

Vergleicht man die Ausserungen zu seinem Lehrer mit den Kommen-
taren, fallt auch hier sofort ein gewisser Stilunterschied auf. So erwahnt
Stirnimann eine Kehre vom ausgeprigten «Barthianismus» zur Herme-
neutik (13). Von Arx spricht ausdriicklich von einer « Wende» (436); Stal-
der habe im Blick auf de Saussure von einer «kopernikanischen» Wende

161



Rudolf Bohren

gesprochen (16). «Seiner von ihm als barthianisch bezeichneten Zeit»
habe er sich «als einer theologisch armseligen geschiamt» (440).

Ist der Kurt Stalder, wie er uns in seiner Vorlesung entgegentritt, ein
anderer als der, den uns die Freunde préisentieren — dhnlich wie der heili-
ge Antonius nach Athanasius ein anderer sein soll als der, der uns in den
Apophthegmata begegnet? — Hoffentlich ist er vor seinen Freunden kein
anderer als vor seinen Studenten, hoffentlich bleibt er beidemal derselbe!

An einer Stelle distanziert sich der Emeritus vom «guten Barthianer»
seiner Friihzeit und gibt den Kommentatoren recht, wenn er von einem
Predigtnachgesprich berichtet, in dem ein Mann ihn riihmte, er habe aus
dem Leben gepredigt, und er korrigiert: «Bitte, ich habe nicht aus dem Le-
ben gepredigt, ich habe aus der Bibel gepredigt in das Leben hinein.»
(327; vgl. 355)

Schon in der fiinften Auflage zum «R6merbrief>» sah sich der Meister mit
Barthianern gestraft. Ich meine, die Szene dokumentiere eine Armseligkeit
und illustriere das Phidnomen «Barthianismus», das einerseits eine Riickfra-
ge an den Meister stellen lasst und andererseits nicht nur an ein theologiege-
schichtliches Faktum erinnert, auch an die zahlreichen Variationen von Is-
men, die heute im Schwange gehen. Man hat etwas Richtiges und Wichtiges
erkannt, das man verabsolutiert und das damit zum toétenden Gesetz wird.

Im Vorgriff auf seine Wissenschaftskritik lasse ich Stalder seibst argu-
mentieren: «Es ist sehr schwer zu wissen, was man nicht weiss. Weil wir nicht
wissen, was wir nicht wissen, bekommt das, was wir wissen, einen Totalitéts-
charakter.» Daraus folgert er, dass «alte wissenschaftliche Ergebnisse leicht
einen dogmatischen Totalitdtsanspruch» bekommen (355; vgl. 375. 439) —
womit die paulinische Einsicht einmal mehr bestitigt wird, dass das Wissen
aufbliht. Aber das wissen wir eben — was uns betrifft — gewohnlich nicht.

Wo das Wissen einen dogmatischen «Totalitdtsanspruch» erhebt, ent-
steht ein neues Zelotentum. Man erhebt das Erkannte zur allein selig ma-
chenden Wahrheit und wird damit gespriachsunfihig. In dieser Hinsicht er-
offnen neue Erkenntnisse auch schon neue kleine Unheilsspuren in der
Kirche. Ich verweise nur auf die neuen Erkenntnisse iiber den Zu-
sammenhang der Kirche mit Israel, iiber die Stellung der Frau in Kirche
und Gesellschaft und iiber die Bedeutung der Charismen. Die Struktur des
Barthianismus, den Stalder hinter sich liess, diirfte von gleicher Struktur
sein: Die neue Erkenntnis bekommt dann einen «dogmatischen Totalitéts-
anspruch», und aus der Bereicherung wird Enge. Nicht die neue Erkennt-
nis, sondern die Folgerung, die vom eigenen Nichtwissen abstrahiert, wird
zum Problem. In diesem Betracht gewinnt die theologische Wissen-

162



Gespriach mit Kurt Stalder

schaftskritik nicht nur fiir die akademische Forschung, sondern erst recht
fiir den Aufbau der Gemeinde fundamentale Bedeutung.

Erfahrung

Gezwungen, einige Schritte weiter zu gehen als sein Lehrer, sieht sich der
Schiiler hinsichtlich der Erfahrung. Von Stalder her lese ich «Das Wort
Gottes und die Erfahrung» (Kirchliche Dogmatik I,1, § 6,3) und begegne
gleich zu Beginn einem sprachlichen Abwehrgestus, in dem sich der Spre-
cher oder Schreiber in dreimaliger Wiederholung isoliert: «Wir haben es
nicht notig...» (210 ff.). Ein Unterton von dégoiit klingt mit, der dann auch
die Auseinandersetzung mit den Gegnern bestimmt. Warum «wir» es nicht
notig haben, rechtfertigt er schlussendlich grossartig mit komplementaren
Aussagen von Luther und Calvin zum Fiihlen und Nichtfiihlen im Vollzug
des Glaubens (229 ff.).

«Wir haben es nicht notig.» Mit seinem Pluralis majestatis wischt
Barth die Probleme vom Tisch — dhnlich, vielleicht, wie mit denen der His-
torie. Aber unter den Tisch gewischte Probleme kriechen iiber Nacht wie-
der hervor und setzen sich auf den Tisch.

Der Schiiler radikalisiert das Nicht-notig, indem er analysiert, was der
Lehrer abwehrt: Ubernehmen wir den gesellschaftlich gingigen Begriff
der Erfahrung, «ist von vornherein ausgemacht, dass dabei nichts von dem
in Sicht kommen wird, was wir glauben, weil es schon bei den Vorausset-
zungen ausgeschaltet wurde» (112).

Damit attackiert er die Blindheit blinder Blindenleiter, wie er sich denn
fortwahrend im Clinch befindet mit dem auch in der Theologie real exis-
tierenden Atheismus. So wird er spéter sagen: Meinen wir «einen neutra-
len Ausgangspunkt der Erkenntnis» zu haben, heisst das, dass wir Gott
nicht dulden wollen (278; vgl. 299).

In der Behauptung von Gottes Herrsein liegt das Pathos und die Provo-
kation der erkenntnistheoretischen Bemiihungen Stalders: Wenn Gott der
Herr aller Dinge ist, «muss darin zum Ausdruck kommen, dass uns in allen
Dingen und Ereignissen, in allem, was uns begegnet, der Anspruch Gottes
entgegentritt» (75). Ging Barth davon aus, dass die Erkenntnis des Wortes
Gottes nur in seiner Anerkennung bestehen kann (214 ff.), so weitet sein
Schiiler den Horizont und verindert die Perspektive, indem er den uns be-
gegnenden Gott mit seinem Anspruch charakterisiert. «Gott steht in einem
standigen Kommunikationsprozess mit uns und nimmt uns stiandig in An-

163



Rudolf Bohren

spruch.» (305) «Anspruch» wird offenbar als Evangelium in Gestalt des Ge-
setzes verstanden: «Ohne einen Anspruch gibt es keine Freiheit ... keine Part-
nerschaft.» Und das « Woher des Anspruchs» bezeichnet er als Gott (320).

Fiir Stalder wird «Erfahrung» zu einem Zentralbegriff, insofern er als
Exeget fiir ein «erfahrungsbezogenes Verstehen von Texten» pladiert — im
Gegensatz zu den «iiblichen Weisen des Verstehens», dem «begriffs- und ge-
dankenbezogenen und dem vorstellungstheoretischen Interpretationsmo-
dell» (109 ff.), die er am Kittel’schen Worterbuch und an Bultmann illustriert.

«Dass ein Text verstanden sei», zeigt sich in der Feststellung, «auf wel-
chen Komplex von Wirklichkeit darin reagiert wird und mit welchen Inter-
pretationen und Verhaltensweisen diese Reaktionen vollzogen sind» (78).
Wird der Text in diesem Sinn verstanden, ist zu fragen, «ob diese Wirk-
lichkeit in unserer heutigen Erfahrung wiederzufinden sei» (85).

Da muss ich fragen, ist es so einfach, einen Text zu verstehen? Oder
andersherum: so kompliziert? Von den Predigten her frage ich, ob der Text
verstanden sei, wenn ich ihn mit einer Banalitdt konfrontiere (222), oder
wenn im Gleichnis unsere heutige Erfahrung der Arbeitslosigkeit wieder-
gefunden wird (227 ff.)? Ich fiirchte, das erfahrungsbezogene Verstehen
werde notgedrungen zwanghaft und kaserniere das im Text moglicher-
weise verborgene Novum eher im Vorfindlichen, statt dasselbe fiir das No-
vum zu befreien. Da wir nicht wissen, was wir alles erfahren haben, und
da sein Gebot unendlich ist, setze ich im kanonischen Text dessen Unend-
lichkeit voraus. So bleibt unser Verstehen imperfekt. Da scheint mir das
Wiederholen des Gliicklichen aus Psalm 1 sachgemisser. Er setzt voraus,
dass der Text noch nicht begriffen, noch nicht verstanden, noch fremd und
der Leser noch nicht des Textes voll ist. Geistliche Armut setzt sich in Her-
meneutik um. Im Wiederholen erfahre ich den Text und kann auf Dauer
gar nicht anders als eigene heutige Erfahrung einzubringen. Das Verfah-
ren einer erfahrungsbezogenen Textauslegung illustriert Stalder an drei
Textbeispielen (87 ff.) und meint, seine Methode konnte «einen nicht un-
wesentlichen Beitrag zur Uberwindung des Sprachgrabens leisten, der
zwischen Theologen und Nicht-Theologen besteht» (94).

Der Briickenbauer als Provokateur
Trotz aller Einwinde: Ich sehe Stalder als einen Pontifex, der iiber die

Okumene hinaus zu iiberwinden, zu verbinden versucht, was getrennt ist.
So hilt er auch «die Trennung von Philosophie und Theologie grundsitz-

164



Gesprich mit Kurt Stalder

lich fiir unerlaubt», da werden sowohl Philosophie als auch Theologie
missverstanden und «letzten Endes» Gott selbst (305).

Was Barth in der «Kirchlichen Dogmatik» 1,1, § 1 anvisiert, radikalisiert
Stalder: «Es konnten alle Wissenschaften in ihrer Spitze Theologie sein»
(a.a.0., 5). Allerdings ist Stalder nicht an der Spitze, sondern an der Vor-
aussetzung aller Wissenschaft interessiert. «Dass wir iiberhaupt etwas als et-
was ansehen konnen», ermoglicht der Heilige Geist. So will er «den Unter-
schied zwischen natiirlicher und iibernatiirlicher Erkenntnis nicht akzeptie-
ren», sonst verfiihren wir «die gewohnlichen Wissenschafter zum Heiden-
tum» (263). «Unter dem Gesichtspunkt der Erfahrung ist alle Erkenntnis
pneumatologisch.» (265) Aus diesem Sachverhalt kann er schockierende
Folgerungen etwa bis hin zur Atombombe ziehen (295). Folgerichtig will er
auch nicht trennen zwischen Profangeschichte und Heilsgeschichte. Die
letztere ist «eine Geschichte in der Geschichte», ist ihr Licht (290).

Ist das nicht Romantik? Es ist leicht, Stalder abzulehnen, haftet doch
seinen Ausserungen das Fragmentarische allzu sehr an. Es ist schwer, ihm
zuzustimmen, denn das wiirde heissen, das Unerledigte, das er uns hinter-
lasst, als Aufgabe zu sehen und anzupacken!

Am 11. Februar 1775 schrieb Johann Georg Hamann: «Um uns ist
Nacht, lieber Herder, bittet Gott, dass er die Nacht wende, und was er ge-
wiss thun wird, in Licht aufklare» (zit. nach Gildemeister, 2, 159). Die
Nacht um uns: wir wissen nicht, was wir nicht wissen. Harrt die Bitte Ha-
manns und Herders immer noch der Erfiillung, konnte es wohl sein, dass
Stalder als Briickenbauer einem umnachteten Zeitalter ein Licht anziindet,
das erhellt und aufklirt.

Die aufregendste Passage des Buches ist fiir mich die «Achte Vorle-
sung», die er dem Problem der Wissenschaft widmet. Hier begegnet mir der
Aufkldrer, der analysiert, was die Theologie als Wissenschaft macht, und
damit Licht bringt in Rdume, in denen weithin Dunkel herrscht. Das The-
ma spezifiziert er als «Offenbarung, Bibel, historisch-kritische Forschung
und Wissenschaft» und situiert es sofort in die Praxis, in der seit der Auf-
kldrung eine Spannung besteht «zwischen der historisch-kritischen Erfor-
schung der Bibel und dem sogenannten gldubigen Bibelleser», die er auf
«eine mehr oder weniger totale Voraussetzungsunklarheit» zurtickfiihrt. So
gewinnt er einen brisanten wissenschaftskritischen Ansatz. «Man gibt sich
nicht Rechenschaft, woriiber man eigentlich spricht und was man eigentlich
macht.» (349) Der Theologe wird hier zum Anwalt des Laien, der die eige-
ne Zunft und ihre exegetische Praxis in Frage stellt. Er veranschaulicht sei-
ne Frage an dem «in seiner Art grossartigen Buch» von Werner Georg Kiim-

165



Rudolf Bohren

mel «Das Neue Testament. Geschichte der Erforschung seiner Probleme»
(Freiburg 1.Br. 21970), «das die historisch-kritische Forschung zum Thema
hat und auf fiinfhundert Seiten nie sagt, was das ist ... Das Buch lauft dar-
auf hinaus, zu sagen, was alles schon gemacht wurde, und dass das immer
noch nicht wissenschaftliche und historische Erforschung war.» (349)

Ist das nicht eine Karikatur? — Karikaturen machen das Wesen des Ka-
rikierten oft préaziser anschaulich als naturalistische Nachzeichnungen und
sind fein und sachlich dadurch, dass sie vergrobern und verzerren; darum
sollte man nicht zu schnell den Hinweis auf Kiimmel als karikierende
Charakteristik abtun. Das konnte sich als Verdrangung iibel auswirken.
Wo man die Frage nach der Grundlagenkritik, nach den «Voraussetzun-
gen» ausblendet, wird Kritik zum Syndrom, das eine Kultur der Negation
erzeugt, wie sie uns auch in vielen Kommentaren begegnet.

Schon die Rede von der historisch-kritischen Methode sei «an sich ei-
ne Irrefiihrung», handle es sich doch um ein offenes «Biindel von Metho-
den». Das Gemeinsame aller Methoden aber se1 «der kritische Punkt». Sie
hitten ein gemeinsames Prinzip, das der Analogie (349 f.) — Analogie sei
«ein sehr weiter Begriff». Sein wissenschaftskritischer Einwand: «Das
Analogieprinzip tut so, wie wenn klar wiére,was wir heute denken; aber
das ist alles andere als klar» (351), da es sehr schwierig ist, «sich bewusst
zu machen, was man meint, und beinahe unméglich, sich bewusst zu ma-
chen, was man nicht weiss» (ebd.) Im Hin und Her zwischen Vergangen-
heit und Gegenwart — gemiss dem Analogieprinzip — weiss ich «in der
Praxis» nicht, dass meine Voraussetzungen «Gott vergessen» haben, dass
ich «mit Voraussetzungen laboriere, in denen Gott nicht vorkommt». Die
Sicht, mit der ich die Dinge sehe, ist «in der Regel die Sicht der biirger-
lichen Gesellschaft» (ebd.), die fiir Gott und sein Wirken blind ist. Da
kommt man zu Ergebnissen, die mit dem Glauben in Konflikt kommen
(352). Es ist zu befiirchten, der Selbsterhaltungstrieb hindere die Wissen-
schaften auch weiterhin, dass Stalders Einsicht zum Heil ihrer eigenen
Seele und zum Wohl der Kirche fruchtbar wird.

Versucht er zu erkldren, warum «das Merkwiirdige» entstehe, «dass
die Theologen, die nach der historisch-kritischen Methode forschen», «in
einen Gegensatz zum Glauben geraten», nennt er tastend zwei Griinde:
Einmai die Bildungstradition, in der wir stehen und deren Voraussetzun-
gen ungeklirt bleiben, zum andern unsere Abstraktion, die aus Gott einen
Begriff macht. Das miisste man «noch genauer untersuchen» (ebd.).

Darum sei noch auf eine Schieflage hingewiesen, die m.E. dadurch
entsteht, dass man den Unterschied der Strukturen im christologischen

166



Gesprich mit Kurt Stalder

und pneumatologen Denken nicht achtet. Der fleischgewordene Logos
bringt das Pneuma. Markiert dann sein Kommen die Zeitenwende, so das
Kommen des Geistes die Sammlung von Vergangenheit und Zukunft in
seiner Gegenwart. Uber die Zeit wissen wir immer weniger, als wir zu
wissen meinen. Hatte seinerzeit Oscar Cullmann iiber «Christus und die
Zeit» (Ziirich 31962) nachgedacht, hoffe ich auf das Kommen eines wah-
ren Israeliten, der iiber den Geist und die Zeit Erleuchtendes zu sagen hat.

Der Geist setzt den, der ihn brachte, in Kraft. Brachte Christus die Zeit
des Geistes, so bringt der Geist die Stunde des Sohnes und einen je neuen
Ostertag. Ich fiirchte, das historische Wissen mache auch blind fiir das dop-
pelte «Siehe», das die Gegenwart als hochwillkommene Zeit und als Tag
des Heils charakterisiert (2Kor 6,2). Wenn die Nacht, an der Johann Georg
Hamann litt, einmal dem Morgenlicht Platz macht, brauchen die Exegeten
ihre irrefithrende Fahne mit dem «historisch-kritisch» nicht mehr vor ihrem
Schreibtisch aufzuziehen. Sehend geworden fiir das Jetzt, werden sie auch
die Vergangenheit einholen und das Historische erst recht zur Geltung brin-
gen. Historischer miissten die Historisch-Kritischen sein! (vgl. Jiirgen
Moltmann, Perspektiven der Theologie, Miinchen 1968, 113 ff.). Ich hoffe
und denke, Kurt Stalder beschleunige den Tag, da die Augen aufgehen fiir
das apostolische «Siehe» und fiir das Geheimnis der Vergangenheit.

Allerdings verstehe ich nicht, wie er dann behaupten kann, die Kon-
flikte zwischen Wissenschaft und Glaube seien nicht, «wie viele Leute
meinen, in der historisch-kritischen Forschung als Methode begriindet,
sondern im vorausgesetzten Welt-Mensch-Verstidndnis» (353). Da wiire
doch dazwischen zu fragen, ob die Methode voraussetzungsfrei sei; jede
Methode setzt doch das eben genannte Verstindnis voraus.

Und wenn er dann im Frage- und Antwortspiel die Exegese und ihre
Methode verteidigt, wirkt das zwar sympathisch, es scheint mir aber die
Brisanz seiner Fragestellung abzuschwichen. Nicht die historische Arbeit
ist von Ubel, wohl aber unsere Unaufgeklirtheit iiber unser Nichtwissen:
«Weil wir nicht wissen, was wir nicht wissen, bekommt das, was wir wis-
sen, einen Totalitdtsanspruch.» (355)

Die Sprache

Mein Interesse am Problem des Schiilers fiihrte dazu, dass ich das Pro-
blem «Sprache» vorerst zuriickstellte. Wir haben in der Predigtanalyse ge-
lernt, dem ersten Satz grosse Aufmerksamkeit zu schenken, bestimmt er
doch die Richtung des Redeflusses: «In my beginning is my end.» Was fiir

167



Rudolf Bohren

die Predigt recht ist, mag fiir einen wissenschaftlichen Text billig sein.
Auch da stellt sich ein Autor im ersten Satz vor und verrit, was er sich als
Ziel seiner Untersuchung vorstellt.

Stalder beginnt mit einem Programm. Er zeigt, was er will und kann,
und prisentiert sich als einer, der den Uberblick hat — respektabel: «Man
kann Sprache als ein Zeichensystem verstehen, das aus verschiedenen Ar-
ten von Wortern und Regeln besteht, die angeben, wie und mit welchen
Wirkungen man die einzelnen Worter und Wortarten miteinander verbin-
den kann und muss.» (23)

«Man kann die Sprache als ein Zeichensystem verstehen ...». Ich
zwelifle nicht daran, dass man das kann, aber ich zweifle, ob ich das kann,
und frage, ob der Exeget, ob der Prediger mit einem solchen Verstiandnis
gewinnt, was ihm heutzutage fehlt — Sprache. Obwohl Stalder weiss, dass
die Sprache ein Geheimnis ist — «Das ist das Merkwiirdige, dass wir etwas
von Kind an konnen und nicht verstehen, wie wir es machen» (310) —re-
klamiert er hier von Anfang an Durchsicht. Verstehe ich recht, verweist
der Ausdruck «System», griechisch «das Zusammengestellte», auf Ab-
straktion: Die Sprache hat sehr wohl ein System, eine Grammatik, und die
ist wichtig, aber sie ist m.E. nicht ein System. Wo sie michtig wird,
braucht sie sich nicht sklavisch an Regeln zu halten; sie wird eine freie
Herrin aller Dinge und verédndert das System.

Abstraktion: Wer denken kann, kann und muss abstrahieren, absehen
von der Fliege, die am Fenster hin- und herlduft. Abstrahieren ist die Aske-
se des Denkens, aber schon Antonius belehrt den Jager, den Bogen nicht
zu liberspannen. Ich leme von Stalder, nach den Voraussetzungen des
Denkens zu fragen, und frage: Was macht ein Theologe, der der Askese
des Denkens huldigt? Was ist die theologische Voraussetzung seiner Ab-
straktion? Zunichst: Das Evangelium kann nicht abstrahieren; es verliert
seinen Charakter, seine Macht und Kraft, wird zur allgemeinen Wahrheit.
Das Evangelium spricht auf den Kopf zu, es ist im wortlichen Sinne An-
sprache, Zuspruch, Anspruch. Es sieht nicht ab, es sieht an. Es schliesst
ein, nicht aus. Man konnte also sagen: Wer abstrahiert, tut ein dem Evan-
gelium fremdes Werk, das dem Evangelium dienen soll und das dem
Evangelium fremde Werk ist das des Gesetzes. Damit ist nicht ein Verdikt
gegen eine Abstraktion ausgesprochen, hochstens gegen eine, die nicht
weiss, was sie macht.

Aber Stalder geht es hier nicht um Anrede, sondern um das Ganze der
Sprache. Die Einsicht in das Zeichensystem, «das aus verschiedenen Ar-
ten von Wortern und Regeln besteht, die angeben, wie und mit welchen

168



Gesprach mit Kurt Stalder

Wirkungen man die einzelnen Worter und Wortarten miteinander verbin-
den kann und muss», verheisst Wortgewalt. Wer das Zeichensystem
durchschaut, «beherrscht» die Sprache auch in dem Sinn, dass er die Zu-
kunft der « Worter und Wortarten» zu bestimmen vermag. Da frage ich, ob
ein Mensch seiner Sprache je in der Weise michtig werden kann? Ob
Sprache hier nicht einerseits der pauvreté iiberlassen und ob unsere Mog-
lichkeit nicht andererseits iiberschitzt werde?

Das Gefille, die Richtung, die der erste Satz anzeigt, macht der zwei-
te Satz mit dem Vergleich von Sprache und Strassenverkehr anschaulich:
Die Signale entsprechen als Laut- bzw. Buchstabenbild ihrem physikali-
schen, das Verkehrsgesetz ihrem geistigen Element: Der Vergleich mit
dem Strassenverkehr situiert die Sprache im Verkehrschaos und seiner Re-
gelung durch die Strassenverkehrsordnung. Sie steht unter dem Vorzei-
chen des Gesetzes und ich spreche darum von pauvreté.

«Sprache als Zeichensystem» setzt eine Unterscheidung «von Sprache
und Wirklichkeit» voraus (285, Anm. 14). Diese Unterscheidung enthilt
eine wichtige kritische Potenz und signalisiert gleichzeitig ein Leiden an
der Sprache. Sehe ich recht, liegt hier das Motiv und die Problematik der
Rezeption de Saussures. So scheint mir die Unterscheidung Stalders der
Komplexitit des Geheimnisses «Sprache» nicht gerecht zu werden, was
dann dazu fiihrt, dass er das Reden Gottes aus der Sprache als Zeichensys-
tem herausheben muss: «Die Modalitét ist anders, das Geschehen selbst
ist das gleiche» (305) — eine Aussage, die dem zu widersprechen scheint,
was ich meine, bei thm lernen zu konnen.

Die Unterscheidung von Sprache und Wirklichkeit ist m.E. eine Folge
ithres Missbrauchs, ein Produkt des homo mendax. Da stellt sich die wis-
senschaftskritische Frage, ob es sachgemiss sei, erkenntnistheoretisch
vom abusus auszugehen.

Trotzdem: Auch wer sein Sprachverstindnis nicht teilen kann, muss
den Mut und die Kraft dieses theologischen Denkers bewundern: Seine
Rezeption von de Saussure provoziert zu drei Fragen:

1. Kann man dem Problem Sprache gerecht werden, solange man sie so-
zusagen als gefallenes Midchen — postlapsarisch — versteht? Sprache stammt
aus Eden und der Schopfer macht den Menschen zum Namengeber. Er bringt
alle Tiere des Feldes und alle Vogel des Himmels zum Menschen, «um zu
sehen, wie er sie nennen wiirde, und ganz wie der Mensch sie nennen wiir-
de, so sollten sie heissen». Da wird Gott zum Zudiener des Menschen und
der Mensch zum Souverén der Tierwelt: «Und der Mensch gab allem Vieh
und allen Végeln und allen Tieren des Feldes Namen.» (Gen 2,19 f.)

169



Rudolf Bohren

Durch das Benennen wird die Welt erst wirklich und der Mensch ist
schon da «bei den Tieren» und die Tiere sind bei ihm. Claus Westermann
erkldrt: «Er gibt den Tieren Namen und in diesem Namen die Bestim-
mung, die sie fiir ihn erhalten.» Vom Missbrauch her verstehe ich Stalders
Trennung von Sprache und Wirklichkeit. Aber der Missbrauch lag und
liegt nicht in der Absicht des Schopfers.

Die Wiirde der Sprache besteht in ihrer Herkunft. Und wenn die Che-
rubim den beiden den Zugang zum Baum des Lebens versperren, die Miin-
der der beiden verschliessen sie nicht. Sie behalten die Féahigkeit zu spre-
chen und das ist — noch jenseits von Eden — ein Rest Paradies, den Mann
und Frau im Gespriach bewahren. Vom Paradies her will Liebe erklart wer-
den, und Predigt wird von da her ehelich — zur je neuen Liebeserkldrung.

Vom Schopfungsbericht her verstehe ich Sprache als paradiesische
Gabe, die immer schon unterwegs ist zum neuen Himmel und zur neuen
Erde. Damit werden die Dichter zu Girtnern auf das Paradies hin — auch
da, wo sie iiber Unkraut, Schnecken, Pestizide und dergleichen klagen. Im
Paradies der Worter bliiht schon jene Schonheit, die die Welt erlosen wird
—auch da noch, wo sie im Inferno unserer Zeit alle Hoffnung fahren lasst.
So freue ich mich an der Dichtung und sehe in ihr einen Widerschein ur-
spriinglicher und kiinftiger Macht der Sprache.

2. «Der Logos ist die Art und Weise der Anwesenheit Gottes in der
Welt und seiner Beteiligung an ihr, die innergottliche Anteilnahme an der
aussergottlichen Welt.» (266, Anm. 5) Was heisst dann, dass der Logos
Fleisch geworden und das Evangelium immer konkret ist?

Fiir Stalder ist «die Frage nach der Wirklichkeit... identisch mit der Fra-
ge des Glaubens» (120). Aber dann macht er keinen Unterschied zwischen
Rede und Schreibe, und dieses Nichtunterscheiden konnte nochmals ein
Signal sein fiir den Abstraktionsgrad von Stalders Sprachverstiandnis.
«Durch miindliche Uberlieferung kommt nichts zur schriftlichen hinzu.»
(380) Demgegeniiber hat Luther fein differenziert: «Es ist ein gross unter-
scheyt, etwas mit lebendiger stymme odder mit todter schrifft an tag zu
bringen.» (WA 2, 166) — «Das man aber hat mussen bucher schreyben, ist
schon eyn grosser abbruch und eyn geprechen des geystes, das es die nott
entzwungen hatt, und nit die artt des neuen testaments.» (WA 10, 1,627)

Dieser Abbruch und dieses Gebrechen des Geistes wurde notig, er-
zwungen dadurch, dass der Teufel sich ins menschliche Reden einmisch-
te. Darum ist «mehr notig» als die freie Rede, die Bibel, «des heiligen
geists eigen, sonderlich buch, schrift und Wort» (WA 38, 340) — und so
wird Luther zum Lobredner der Schrift.

170



Gesprich mit Kurt Stalder

Die Komplementaritit von Schrift und Rede verdichtet sich in der Meta-
pher vom «buchstabischen zungensynn», der Marita Rodszus-Hecker eine
wichtige Arbeit widmet (Der buchstébliche Zungensinn. Stimme und Schrift
als Paradigma der theologischen Hermeneutik, Waltrop 1991). Bliebe zu be-
denken, was unser Autor mit der Vereinerleiung gewinnt und verliert.

Moglicherweise ein in sich stimmiges System, aber die Schwierigkei-
ten zeigen sich m. E. am deutlichsten, wenn er fragt, wie man es mit rein
sprachlichen Mitteln fertig bringe, «jemandem mitzuteilen», dass man
«diesen Tisch» meine, «der eine aussersprachliche Grosse» sei. Es genii-
ge nicht zu sagen «dieser Tisch»; das werde mit sprachlichen Mitteln nie
gelingen (359), rechnet er doch etwa «den Gestus des Zeigens» zu den
aussersprachlichen Mitteln (78). Da wird iibersehen, dass kein Mensch
ohne Zunge, ohne Leib sprechen kann. Sprache gibt es nie ohne Leibhaf-
tigkeit. Die Schwierigkeit liegt nicht in der Sprache, sondern in ihrer The-
orie. Wenn er fragt, wie Sprache funktioniere, trennt er sie vom Sprechen
und verliert etwas, um das er sich immer wieder sorgt — Wirklichkeit.

3. Die Macht der Sprache besteht darin, dass sie in gottbestimmter
Wechselseitigkeit das Kommen Gottes vorbereiten oder es in autonomer
Eitelkeit sabotieren kann. Die Partnerschaft zwischen Gott und seinem
Volk erstreckt sich auf die Zukunft beider. Wird der Ruf zur Umkehr zur
Nihe des Reiches gehort, bedeutet die Umkehr auch etwas fiir den, der
souverdn dessen Kommen herbeifiihren wird. In der Sprache des Prophe-
ten heisst das: Auf die Mauern sind Wichter bestellt, die Gott keine Ruhe
lassen, bis er Jerusalem als Weltstadt neu schafft (Jes 62). In der Sprache
des Gebets heisst das: «Dein Reich komme.» (Mt 6,10) Jesus engagiert die
Seinen fiir die Zukunft des Vaters, wenn er sie beten lehrt. Und damit bin-
det er Gottes Zukunft an die Seinen. In der Sprache der apostolischen
Mahnung wird ein jiidisches Theologumenon vom Erwarten und Be-
schleunigen des grossen Tages aufgenommen (2Petr 3,12). Das Problem
der Parusieverzogerung wird damit zu einem Problem der Homiletik und
der christlichen Existenz iiberhaupt. Die Kirche ist das Problem der immer
noch ausstehenden Parusie — und die hingt eben auch an unserer Sprache.

Der Homilet
Stalder geht aus vom Brauch (151 ff.) und befragt vom Vorfindlichen aus

die Schrift — ein sehr fruchtbares Vorgehen. Verkiindigten gestern und heu-
te Propheten, die das Predigen nie gelernt hatten, die Zeit der Predigt sei

171



Rudolf Bohren

vorbel, zeigt Stalder an sieben Bibelstellen predigtdhnliche Situationen in
der Schrift auf. Das muss man lesen!

Jede Institution der Kirche ist eine Nachricht, die das gepredigte Wort
verstarkt oder schwicht. Angesichts der Verunsicherung vieler Prediger
im Blick auf ihren Auftrag sollte die Homiletik hier nicht an Stalder vor-
beigehen! Der biblisch-theologische Befund zeitigt zwei Ergebnisse:

1. «Die Predigt dient dem Vollzug des Kircheseins der Kirche.» (157)
Wenn er folgert: «Die Kirche ist immer unterwegs auf dem Weg und steht
Schritt fiir Schritt in neuen Situationen und Problemen, die im Lichte der
Tradition gesehen, beurteilt, entschieden und in entsprechendem Verhalten
zum Leben genutzt werden miissen» (159), umschreibt er den prophetischen
Auftrag der Kirche. Indem er aber das Licht der Tradition auf den Leuchter
stellt, wird die futurische Eschatologie ausgeblendet, wie auch beim Lohn-
gedanken in der Predigt iiber die Arbeiter im Weinberg: Wenn wir bei unse-
rer Arbeit «spiiren, wie Gott und wir zusammengehdoren», ist das der grosste
Lohn fiir unser Tun (231). Wie ist das, wenn ich als Arbeiter im Weinberg an-
gefochten bin und nichts spiire? Der Lohngedanke wird hier unter eine Be-
dingung gestellt und der Horer gesetzlich liberfordert. Da stellt sich die Fra-
ge, ob das Prophetische nicht zu kurz tritt. Das zeigt sich an seinem

2. Ergebnis, das zugleich Postulat ist: «Die Predigt bringt den in der
Bibel bezeugten Gott zur Sprache durch Interpretation von Gegenwartssi-
tuationen.» (159) Die gesetzliche Problematik erfahrungsbezogener Exe-
gese setzt sich damit in der Homiletik fort. Die Interpretation scheint sich
vor das Tun Gottes zu schieben. Bewegend die vita homiletica, in die er
«Das Hauptproblem der Homiletik» kleidet (187 ff.). Da spricht ein ein-
samer Prediger, der sich selbst als «guten Barthianer» grell beleuchtet. Da
sehe ich Entwicklung und Reifung: «Grundsitzlich kann ich das Zeugnis
der Schrift nicht fiir mich allein, sondern nur in Gemeinschaft verste-
hen ...» (382). Auch hat er «mit interessierten Laien eine Methode fiir Bi-
bel- und Glaubensgespriche» entwickelt (438). Das Aufwiihlende an
diesem Nachlassband ist, dass er gerade in seiner Widerspriichlichkeit
authentisch und anspruchsvoll bleibt.

Das homiletische Verfahren, das Stalder empfiehlt, erinnert an den an-
fanglichen Vergleich von Sprache und Strassenverkehr. In fiinf Listen sind
«auf einem breiten Blatt» nebeneinander zu fiihren:

I. Aussagen und Gedanken des Textes
II. Eine Evangeliumsliste: «Aspekte der in Christus konstituierten

Wirklichkeit»

172



Gespriach mit Kurt Stalder

III. Gesetzesliste: Alles, was bei uns «als nichtig und darum als ver-
boten zu betrachten ist»

IV. Alles, «was als gut und folglich als geboten gelten soll»

V. Alles, was von II her «als heute gegenwdirtig erfahren wird»
(177-186 u.a.).

Stelle ich mir vor, ich wiirde mit den fiinf Listen arbeiten, wiirde mei-
ne Kraft nicht ausreichen, nach den fiinf Listen eine Predigt sprachlich
auszuarbeiten und auszufeilen. Dass die Predigt auch den Aspekt eines
Kunstwerkes hat, dass es hier um Inspiration und Kreativitat geht, scheint
mir nicht geniigend beachtet. Es ehrt Urs von Arx, dass er zu Anfang be-
merkt, zahlreiche Predigtmanuskripte Stalders endeten in Stichworten,
was sich aus dem Zeitdruck erklare, in dem er arbeiten musste (17). Aber
vielleicht wirkte die amusische Methodik hier ursachlicher als der Zeit-
druck.

Er sei zuletzt ein geschitzter Prediger gewesen, heisst es im Nachruf
(441). Ich glaubs und mochte seine Predigten als «Weisheitsreden» cha-
rakterisieren. Sie zeigen die Stdrke und Schwiche seiner Konzeption.

Zwei Fragen vorweg: Zuerst eine Frage an den Exegeten als Prediger.
Bei Exegeten, die auf der Kanzel nicht einfach eine Exegese vortragen
wollen, begegne ich oft einer gewissen Textscham — leider ist das kein
Spezifikum der Exegeten. Das mag mit einer voreiligen Hermeneutik zu-
sammenhidngen. Wer an biblischen Vorbildern sich den Text «Tag und
Nacht» vorgemurmelt, vorgesungen und zu Herzen genommen hat, wer
ihn «by heart» in sich wohnen lisst, wer des Textes voll wird wie von siis-
sem Wein, dessen Mund muss iiberfliessen in niichterner Trunkenheit (vgl.
R. Bohren, Kanzelscham, GPM 51, 1997, 136—138). So tut es denn weh,
in seiner Ubersetzung des Textes zu lesen: «... Gott hat uns ja seinen Geist
geschenkt und uns dadurch gezeigt, wie sehr er uns liebt»; und dann
kommt eine Banalitit: «Liebe Gemeinde, es ist schones Wetter gestern
und heute.» Diktiert da nicht das eigene Gesetz der «erfahrungsbezogenen
Interpretation» und der fiinf Listen? (78 {f.)

Die zweite Frage hdngt aufs engste mit der ersten zusammen und ist ei-
ne Frage nach der Prophetie: Unser Prediger beginnt eine Predigt mit ei-
nem Arbeitsbericht von seiner Vorbereitung: Da «fragte ich mich, was
wohl die meisten von Ihnen zur Zeit am meisten beschiftige oder beunru-
hige» (227). Eine gute, eine notige Frage und heute wohl die meistver-
breitete. Aber ist das wirklich das Erste, was ein Prediger zu fragen hat?
Wenn unser Vater weiss, was uns beschiftigt oder beunruhigt, muss doch
vor allem gefragt werden, was der dazu sagt, der um unsere Probleme

173



Rudolf Bohren

weiss: Der Prophet weiss, was die Menschen sagen, aber er fragt, was man
droben sagt. Lasse ich mich primir von dem leiten, «was Menschen be-
schiftige oder beunruhige», kommt es zu dem, was ich voreilige Herme-
neutik nenne, und eben zu Banalititen.

Predigtkritik darf sich nicht in Fragen an den Prediger erschopfen. Sie
zielt aufs Lob der Predigt. So freue ich mich, wenn ich eine Predigt lese
oder hore, die mich iiberzeugt, gerade weil sie nicht nach meiner Rezep-
tur gemacht wurde. Eine solche Predigt ist Ausdruck und Zeichen fiir den
Reichtum von Maoglichkeiten, die die Institution «Kanzel» bietet. Auch
kann ich sein Postulat, sich mehr nach dem biblischen Vorbild und weni-
ger nach einer homiletischen Tradition (191) zu richten, nur unterstrei-
chen!

Bei seiner Predigt iiber 1Joh 2,1-5 schrieb ich beim ersten Lesen «gut
beobachtet» (237) und auf der nichsten Seite «grossartig» an den Rand.
Diese Predigt ist in ihrer Art ein Meisterwerk, was m. E. zeigt: Die Giite
einer Predigt hingt nicht an der Sprachtheorie (vgl. 54).

Predigen lernte ich im Nachahmen, Nachsprechen, Kopieren, und ich
kann diese Predigt nur zum Nachbuchstabieren empfehlen. Ein Prediger
der lutherischen Orthodoxie soll als junger Mensch eine Postille auswen-
dig gelernt haben, und auf diese Weise konnte er das Wort ergreifen, das
ergriff. Die Predigt iiber 1Joh 2 verdient es gelesen, wieder gelesen, nach-
geahmt und nachgesprochen zu werden — eine Predigt zum Weitersagen.

Summa: Nicht so sehr de Saussure, sondern Stalder bringt eine koper-
nikanische Wende, wenn wir den Mut haben, ausgetretene Wege zu ver-
lassen, weil wir nach ihren Voraussetzungen fragen, um dann iiber die
Briicken zu gehen, die er in unsere Landschaft baut. Er hat uns ein wider-
stindiges Buch hinterlassen, das in die Zukunft weist: Wo das Nichtwis-
sen um das Nichtwissen aufhort, fangt in der Communio sanctorum das
Forschen an!

Rudolf Bohren (*1920 in Grindelwald BE), Prof. Dr. theol., Studierte
theologie in Bern und Basel, war nach pfarramtlicher Tdtigkeit in der
Schweiz. 1958-1972 Professor fiir Praktische Theologie an der Kirch-
lichen Hochschule Wuppertal, danach in Berlin und von 1974—1988 an
der Universitit Heidelberg, dort Aufbau einer Predigtforschungsstelle.

Adresse: Im Hosend 6, D-69221 Dossenheim.

174



	Gespräch mit Kurt Stalder

