Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)

Heft: 2

Artikel: Ignaz von Doéllinger, der Altkatholizismus und die Okumene
Autor: Esser, Glnter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404932

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ignaz von Dollinger, )
der Altkatholizismus und die Okumene

Eine Nachlese zum Dollingersymposium des altkatholischen
Seminars der Universitat Bonn am 23. Oktober 1999

Giinter Esser
1. Unsere Selbstverpflichtung: Das Wirken fiir die Einheit der Kirche

Aus Anlass des 200. Geburtstags Ignaz von Dollingers hatte das Altka-
tholische Seminar der Universitdt Bonn zu einem «Internationalen Dol-
lingersymposium» eingeladen. Der Name Déllinger ist vielen ein Begriff
im Zusammenhang mit Kritik und Ablehnung der Dogmen des
I. Vatikanischen Konzils iiber Unfehlbarkeit und Universalprimat des
Papstes. Er gilt als Motor der postvatikanischen Protestbewegung gegen
diese Beschliisse und den Altkatholiken als eine Art «Kirchenvater», wenn
er auch der eigentlichen Kirchengriindung, sprich: der Schaffung eigener
(alt-)katholischer Seelsorgestrukturen nach der Exkommunikation der
Protestler, zumindest am Anfang eher kritisch gegeniiberstand!. In diesem
Zusammenhang wurde oft die Frage aufgeworfen, ob Déllinger Altkatho-
lik war oder nicht. Als letzter hat Franz Xaver Bischof versucht, in seiner
umfangreichen Habilitationsschrift Dollinger von der altkatholischen Be-

! Friedrich von Schulte, Jurist und einer der einflussreichsten Laien der altkatholi-
schen Bewegung, hatte auf dem Katholikenkongress in Miinchen im September 1871
den Antrag eingebracht, an allen Orten, an denen das Bediirfnis vorhanden war, eine re-
gelmdssige Seelsorge herzustellen. Ebenfalls sollte, «sobald der richtige Moment ge-
kommen ist», dafiir gesorgt werden, dass eine regelmdssige bischifliche Jurisdiktion
hergestellt werde (Stenografischer Bericht der Verhandlungen des Katholikenkongres-
ses, abgehalten vom 22. bis 24. September 1871 in Miinchen, 104f.; bei weiteren Zita-
ten: Verhandlungen Katholikenkongress Miinchen 1871). Im Klartext hiess das: von
Schulte wollte die Bedingungen zur altkatholischen Gemeindegriindung und zur Wahl
eines eigenen altkatholischen Bischofs schaffen. Dollinger sprach sich in der Diskussion
entschieden dagegen aus. Er wollte die Notstandssituation bewahrt wissen, nicht zuletzt
aus Angst, die staatlichen Stellen wiirden die jetzigen Protestler, die sich dann auf einen
eigenen Kirchenweg machten, nicht mehr als Katholiken betrachten. Dollinger wamnte
mit der Bemerkung, «doch nicht iiber eine so hochwichtige Frage in einem Zustand der
Erregtheit (...) einen Beschluss zu fassen». Die Sache sei nach seiner Meinung iiberhaupt
noch nicht spruchreif (Verhandlungen Katholikenkongress Miinchen 1871, 108-111,
hier: 111). Bei allem ihm entgegengebrachten Respekt schloss sich allerdings der Kon-
gress fast einstimmig der Meinung Friedrich von Schultes an (vgl. a.a.0., 144).

IKZ 91 (2001) Seiten 137-157 137



Giinter Esser

wegung bzw. von der altkatholischen Kirche zu trennen. Die Entfrem-
dung, die er glaubt feststellen zu kdnnen, gipfelte in der — nach Bischofs
Meinung — nur durch Déllingers Tod verhinderten Ausséhnung mit Rom?.

Dem Vorbereitungsteam des Symposiums war es aber nicht daran gele-
gen, diese Diskussion noch einmal aufzugreifen oder weiterzufiihren. We-
sentlich wichtiger und auch fiir uns heutige Theologinnen und Theologen
fruchtbarer schien uns die Beschiftigung mit einem anderen Thema, das den
postkonziliaren Doéllinger wohl wie kein anderes (lassen wir die Papstpro-
blematik einmal beiseite) beschiftigt hat: Die Frage nach Moglichkeiten zur
Einheit der getrennten christlichen Konfessionen. Schon 1872 hatte Déllin-
ger in sieben vielbeachteten Vortrigen «iiber die Wiedervereinigung der
christlichen Kirchen» dazu Stellung genommen?. Besonders im siebten die-
ser Vortrige mit dem Titel «Hindernisse einer Wiedervereinigung der christ-
lichen Kirchen in der Gegenwart; Hoffnung fiir die Zukunft» driickt D6llin-
ger seine grosse Zuversicht aus, die vorhandenen Differenzen in Leben und
Lehre der Kirchen auszurdumen. Dass er dabei in erster Linie die Wieder-
vereinigung mit den protestantischen Kirchen im Blick hatte, war sicher zeit-
bedingt und hatte einen politischen Hintergrund. Die nur kurze Zeit zuriick-
liegende Reichsgriindung in Versailles rief viele nationalgesinnte und libe-
ral denkende Christen auf den Plan, die in der Wiedervereinigung der beiden
grossen christlichen Konfessionen in Deutschland die Kronung der nationa-
len Einheit sahen. Auch der grosse Theologe Déllinger konnte sich dieser na-
tionalen Euphorie nicht ganz entziehen*. Konkrete Schritte auf diesen Weg

2 Franz Xaver Bischof, Theologie und Geschichte. Ignaz von Ddllinger
(1799-1890) in der zweiten Hilfte seines Lebens. Miinchener Kirchenhistorische Stu-
dien, Band 9. Stuttgart 1997; Dollingers «verhinderte» Rekonziliation, vgl. 382. Die-
se Arbeit fand Wiirdigung und Kritik in der ausfiihrlichen Besprechung von Hubert
Huppertz, Auf dem Wege zu neuen Dollingerbiographien, in: IKZ 89 (1999) 45-62.

3 Ignaz von Déllinger, Uber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen, Nord-
lingen 1888. Die Vortridge waren zuerst 1872 in London (in englischer Sprache) ver-
offentlicht worden.

4 So schreibt Déllinger ziemlich zum Schluss dieses siebten Vortrages: «Ein preussi-
scher Staatsbeamter, welcher lange in den kirchlichen Angelegenheiten beider Confes-
sionen gearbeitet, hat am Ende seiner amtlichen Laufbahn, im Jahre 1857, geschrieben:
<Es wird, dessen bin ich gewiss, die Zeit kommen, wo man in dem Kdélner Dom ein ge-
meinschaftliches Tedeum singen wird, ehe noch die demselben eingefiigten neuen Stei-
ne verfaulen.> In diesem Glauben, dieser Hoffnung will auch ich leben und sterben, und
keine bessere lohnendere Frucht meiner Vortrige konnte ich mir wiinschen, als die, dass
meine Zuhorer und Zuhérerinnen die gleiche Hoffnung in ihr Leben aufnehmen, in ihr
Verhiltnis zu Andersgldubigen iibertragen, und da, wo es gilt Zeugnis zu geben, nicht
kalt und stumm bleiben mochten ...» a.a.0., 115-140, hier: 139.

138



Ignaz von Déllinger, der Altkatholizismus und die Okumene

der Einheit hin zu unternehmen, war eine logische Konsequenz aus Déllin-
gers theologischem Denken. So kamen in den Jahren 1874/75 in den Riu-
men der Bonner Universitit, in unmittelbarer Nihe zum Festsaal, in dem
sich die Teilnehmerinnen und Teilnehmer des Symposiums im Gedenken an
Dollinger zum wissenschaftlichen Austausch und Gespriach versammelt hat-
ten, erstmals seit Jahrhunderten anglikanische und orthodoxe, protestanti-
sche und (alt-)katholische Theologen zusammen, um iiber Losungen stritti-
ger theologischer Fragen und Wege zur Einheit der Kirche nachzudenken’.

Wir Altkatholiken fiihlen uns diesem grossen Theologen verpflichtet
und verbunden. Das gilt sicher einmal in seiner Kritik und Ablehnung der
Konzilsbeschliisse von 1870, die ja der Grund fiir unsere kirchliche Eige-
nexistenz waren und bis heute sind; das gilt aber auch beziiglich Déllin-
gers Anliegen, die gespaltene Christenheit der Einheit ein Stiick niher zu
bringen.

Vom Beginn der altkatholischen Eigenexistenz an war die Sorge um die
Einheit der Kirche nicht nur ein Randthema, sondern gehorte zum Kern
altkatholischer Theologie und Praxis. Alle wichtigen Basistexte der Griin-
dungszeit haben die Einheit der Kirche zum Thema.

In der wesentlich von Dollinger verantworteten «Miinchener Pfingst-
erklarung» von 18716 wird die Hoffnung ausgedriickt, «dass der jetzt aus-
gebrochene Kampf», das heisst die Auseinandersetzung mit der Romi-
schen Kirche nach den Beschliissen des vatikanischen Konzils von 1870,
«die ldngst ersehnte und unabweisbar gewordene Reform der kirchlichen
Zustinde, sowohl in der Verfassung als auch im Leben der Kirche» an-
bahne und verwirkliche. Dollinger und seine 31 Mitunterzeichner sind
auch der Uberzeugung, dass sich die Christen auf diesem Weg der Kir-
chenreformen «und nicht durch die Vaticanischen Dekrete (...) dem hoch-
sten Ziele christlicher Entwicklung wieder ndhern, der Vereinigung der
jetzt getrennten christlichen Glaubensgenossenschaften, die von dem Stif-
ter der Kirche gewollt und verheissen ist, die mit immer steigender Kraft

5 Die «Bonner Unionskonferenzen» waren das Thema des Referates von Prof. Dr.
Christian Oeyen (vgl. IKZ 90, 2000, 176-185). Die Ergebnisse der beiden Unions-
konferenzen sind u.a. nachzulesen in: Kirche fiir Christen heute. Eine Information iiber
die Altkatholische Kirche, Berlin 1994, 189-201.

6 Vom 28. bis 30. Mai 1871 trafen sich in Miinchen auf Einladung Déllingers eine
Anzahl Minner, die eine wesentlich von ihm entworfene Erkldarung berieten und an-
nahmen, die dann in der «Augsburger Allgemeinen Zeitung» veroffentlicht wurde
(vgl. Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholicismus, Neudruck der Ausgabe
Giessen 1887: Aalen 19635, 338ff.).

139



Giinter Esser

der Sehnsucht von unzihligen Frommen, und nicht am wenigsten in
Deutschland, begehrt und herbeigerufen wird»’.

Der im September desselben Jahres in Miinchen abgehaltene erste
grosse Kongress von Katholiken, die die vatikanischen Beschliisse ab-
lehnten und gemeinsam nach Wegen suchten, ihre Protestaktionen zu biin-
deln und Auswege aus der pastoralen Krise zu finden, wollte bewusst an
die «Pfingsterklirung» ankniipfen®. Im «Programm des Miinchener Ka-
tholikenkongresses von 1871», das mit grosser Mehrheit verabschiedet
wurde, kommt dies klar zum Ausdruck.

Das «Programm» verdeutlicht die theologische und staatsbiirgerliche
Position der (Protest-)Katholiken, entwickelt aber auch Vorstellungen von
einer Kirche der Reformen und der Einheit. Zitiert sei deshalb hier der fiir
unser Thema entscheidende Punkt III des «Miinchener Programms»:

«Wir erstreben unter Mitwirkung der theologischen und canonistischen Wissenschaft
eine Reform in der Kirche, welche im Geiste der alten Kirche die heutigen Gebrechen und
Missbriuche heben und insbesondere die berechtigten Wiinsche des katholischen Volks
auf verfassungsmassig geregelte Teilnahme an den kirchlichen Angelegenheiten erfiillen
werde, wobei, unbeschadet der kirchlichen Einheit in der Lehre, die nationalen Anschau-
ungen und Bediirfnisse Beriicksichtigung finden kénnen. Wir erkliren, dass der Kirche
von Utrecht der Vorwurf des Jansenismus grundlos gemacht wird und folglich zwischen
ihr und uns kein dogmatischer Gegensatz besteht. Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung
mit der griechisch-orientalischen und russischen Kirche, deren Trennung ohne zwingen-
de Ursachen erfolgte und in keinen unausgleichbaren dogmatischen Unterschieden be-
griindet ist. Wir erwarten unter Voraussetzung der angestrebten Reformen und auf dem
Wege der Wissenschaft und der fortschreitenden christlichen Kultur allmihlich eine Ver-
stindigung mit den protestantischen und den bischoflichen Kirchen»®.

In diesem «Okumene-Programmpunkt» des Miinchener Katholiken-
kongresses wird eine Dreierabstufung deutlich, die einerseits die Nihe zur

(alt-)katholischen Kirche ausdriickt, andererseits aber auch als Hinweis
auf das 6kumenische Engagement der Zukunft zu verstehen ist. Dass sich

7 Den vollstandigen Text der «Miinchener Pfingsterkldarung» von 1871 s. bei Schul-
te, Altkatholicismus, a.a.0., 16-22; Kirche fiir Christen heute, a.a.0., 173-179.

8 Schulte verweist in seiner Eroffnungsrede als «Ehrenprisident» des Miinchener
Kongresses auf die Pfingsterkldarung von 1871: «Unser Standpunkt ist also vorzugs-
weise der Standpunkt der Abwehr. Wir haben immer in der Kirche gestanden, wir wol-
len in der Kirche stehen, wir wollen uns nicht aus der Kirche dringen lassen. (...) Die-
sen unseren Standpunkt (...) haben wir ausgesprochen zu Pfingsten. Das Programm,
welches zu Pfingsten hier in dem engeren Kreise verfasst und dann publiziert worden
ist, enthélt unser Programm ...» (Stenografischer Bericht, Katholikenkongress Miin-
chen 1871, 2).

9 Schulte, Altkatholizismus, a.a.0., 23f.; Kirche fiir Christen heute, a.a.0., 181f.

140



Ignaz von Déllinger, der Altkatholizismus und die Okumene

die okumenischen Gespriche schliesslich anders entwickelten als die hier
vorgestellte «Rangfolge» vorsah, war 1871 nicht vorhersehbar.

2. Die Kirche von Utrecht

Zuerst wurde die Kirche von Utrecht genannt, die den «Protest»-Katholi-
ken als westliche katholische Kirche am nichsten stand. Ignaz von Dol-
linger selbst hat die Kongressteilnehmer iiber die Geschichte der Kirche
von Utrecht informiert. Ihre Bedeutung fiir den sich formierenden Altka-
tholizismus driickt er dann wie folgt aus:

«Diese Kirche verwirft nun schon seit linger als einem Jahrhundert den neuen
Grundsatz, dass ein Mann in der Kirche aus eigener Vollmacht neue Glaubensartikel
machen und die Zugehorigkeit zur Kirche von der Unterwerfung unter diese neuen
Lehren abhingig machen konne. In der Wahrung ihrer Rechte und Pflichten ist uns die
Utrechter Kirche vorangegangen, wie sie denn auch jetzt selbstverstiandlich die vati-
canischen Decrete vom 18. Juli 1870 zuriickweist, und zwar aus den selben Griinden,
aus welchen wir dies thun»10.

Dollinger reiht die Kirche von Utrecht in ihrem Protest gegen die unbe-
rechtigten Rechtsanspruch des Papstes damit in die Reihe der Wegberei-
ter des Altkatholizismus ein. Ihr Interesse an der sich formierenden Pro-
testbewegung hatte die Kirche von Utrecht dadurch bekundet, dass sie drei
Vertreter des Klerus als Beobachter zum Kongress entsandt hatte, von de-
nen einer, Pfarrer van Thiel, auf der ersten 6ffentlichen Sitzung im Glas-
palast zu Miinchen!! ein Grusswort sprach. Sehr ausfiihrlich schildert er
dabei die Geschichte der schmerzhaften Trennung der Kirche von Utrecht
von Rom, um dann den versammelten «Protest»-Katholiken zu versi-
chern, dass der Herr der Kirche sich in ihnen hervorragende Zeugen «der
im Vatikan so unwiirdig unterdriickten Wahrheit» gesucht habe. Ganz zum
Schluss seiner langen Rede spricht Pfarrer von Thiel, auch im Namen sei-
ner Kollegen, die fiir die Zukunft des Verhiltnisses zwischen den Altka-
tholiken und der Kirche van Utrecht entscheidenden Sitze:

10 Stenografischer Bericht, Katholikenkongress Miinchen 1871, 9.

11 Neben den geschlossenen Delegiertenversammlungen, die das «Miinchener Pro-
gramm» zu beraten und u.a. Entscheidungen iiber kiinftige Seelsorgestrukturen der
Altkatholiken zu treffen hatten (an ihnen nahmen ca. 300 Delegierte teil), waren auch
zwei Offentliche Veranstaltungen im Glaspalast vorgesehen. Diese offentlichen Sit-
zungen dienten der Werbung fiir die altkatholische Sache und sollten ein breites Pu-
blikum erreichen. Nach Friedrich von Schulte haben an beiden Veranstaltungen zu-
sammen ca. 8000 (!) Minner teilgenommen (vgl. Schulte, Altkatholizismus, 343).

141



Giinter Esser

«Und jetzt, meine Herrn, diirfen wir, nachdem die Verhandlungen, an denen wir
theilgenommen haben, zuende gegangen sind, Thnen die Versicherung geben, dass wir
von der grossten Freude erfiillt sind, weil wir die Uberzeugung davon tragen, dass Sie
den geraden Weg der katholischen Wahrheit eingeschlagen haben und auch weiterhin
auf dem selben fortzuschreiten gesonnen sind. Auch dafiir sei Ihnen der innigste Dank
dargebracht, dass Sie uns, die in so grausamer Weise im viterlichen Namen selbst hin-
ausgestossenen Kinder, als Thre wahren Mitbriider und Glaubensgenossen auf das
herzlichste begriisst haben. In die Heimath zuriickgekehrt werden wir unsern Briidern,
die auch die Ihrigen sind, berichten konnen, dass der Herr sich noch Tausende unter Ih-
nen vorbehalten hat, die die Kniee vor Baal nicht gebeugt haben und die Wahrheit ei-
nem falschen Frieden nicht zum Opfer bringen werden»!2.

Eine Folge dieser positiven Erkldarung der niederlandischen Pfarrer war
sicher die Reise des Utrechter Erzbischofs Loos. Vom 7. bis zum 23. Juli
1872 besuchte er Bayern (einschliesslich der bayerischen Pfalz), um dort
auf Bitten des Miinchener Zentralkomitees in mehreren altkatholischen
Gemeinden zu firmen!3. Damit begann eine gemeinsame Geschichte, die
nicht mehr abreissen sollte. Es war ein Bischof der Kirche von Utrecht, der
dem am 4. Juni 1873 in K6ln vom Klerus und von Vertretern der Gemein-
den und altkatholischen Vereinen gewdhlten ersten Bischof der deutschen
Altkatholiken am 11. August 1873 in Rotterdam die Bischofsweihe spen-
dete!4. Es brauchte allerdings eine Reihe von Jahren, in denen die Altka-
tholiken ihren Weg finden mussten, einen Weg, den die Utrechter Kirche
nicht immer ohne Sorge beobachtete. So hatten es die hollindischen Bi-
schofe abgelehnt, den nach langem Ringen um die Notwendigkeit des Bi-
schofsamtes erst 1876 von der Synode der christkatholischen Kirche der
Schweiz gewidhlten Eduard Herzog zum Bischof zu weihen. Joseph Hu-
bert Reinkens, von der Katholizitat Herzogs zutiefst iiberzeugt, nahm die
Weihe in eigener Verantwortung am 18. September 1876 in der altkatho-
lischen Pfarrkirche St. Martin zu Rheinfelden vor. Und als die Synode der
deutschen Altkatholiken daran ging, nach Jahren der kontroversen Dis-
kussion 1878 den Pflichtzolibat fiir den Klerus abzuschaffen, sah sich der
Erzbischof von Utrecht im Namen seiner Kirche genotigt, im Vorfeld der
Synode heftigst zu intervenieren:

«Emstlich warmnen wir Sie daher vor unbedachtsamein Eifer in dieser Hinsicht und
bitten Sie, sich eines so gefdhrlichen Schrittes zu enthalten, der Ihre Kirche auf unsi-

12 Stenografischer Bericht, Katholikenkongress Miinchen 1871, 161-66, hier: 165f.

13 Vgl. Schulte, Altkatholizismus, 352.

14 Die Weihe nahm der Bischof von Deventer, Hermann Heykamp, vor, da Erzbi-
schof Loos, am 4. Juni 1873, dem Wahltag von Joseph Hubert Reinkens an den Folgen
einer schweren Krankheit verstorben war (vgl. Schulte, Altkatholizismus, 383-385).

142



Ignaz von Déllinger, der Altkatholizismus und die Okumene

cheren Boden bringt und weiteren noch bedenklicheren Reformen vielleicht Thiir und
Thor 6ffnen wiirde. (...) Meine Herren! Lenken Sie doch, anstatt sich mit solchem ge-
wagten Reformplane abzugeben, lieber Ihre Aufmerksamkeit auf dasjenige, was in Ih-
rer Lage nothwendig ist, auf die Wege und Mittel, um in der fast zerstorten Kirche
Christi immermehr in Wahrheit ein Hort zu werden fiir alle, die an der iibergelieferten
Wahrheit im Glauben und in den Sitten festhalten wollen, ein Sauerteig, von dem in
Gottes Hand eine belebende Kraft ausgehe in die ganze Kirche.»

Und — ziemlich zum Schluss, den Synodalen fast schon drohend:

«Wir werden es am tiefsten bedauern, wenn also eine vielversprechende Sache
kiinftig in ihrer guten Wirkung beraubt werde und nur mit Schmerzen konnten wir den
Augenblick herannahen sehen, worin wir, damit unsere Kirche kein gerechter Vorwurf
trife, gegen Ihr Verfahren uns offentlich aussprechen miissten und zuriicktreten» 5.

War die Utrechter Kirche also zu vorschnell gewesen? Erst 1889 war
der Zeitpunkt gekommen, dass die bisher nur lose in Verbindung stehen-
den altkatholischen Kirchen und die Kirche von Utrecht zu konkreten
Ubereinkiinften kamen. Was letztlich zu einem Meinungsumschwung bei
der niederldandischen Schwesterkirche gefiihrt hat, ist schwer zu sagen:
War es die Ernsthaftigkeit, mit der die Bischofe Reinkens und Herzog ihr
katholisches Bischofsamt ausiibten und ihre Bistiimer fiihrten? War es der
Besuch des anglikanischen Bischofs von Salisbury bei der Kirche von
Holland? War es ein Vortrag Herzogs am 24. Mirz 1889 in Luzern iiber die
Kirche von Utrecht, der in den Niederlanden einen sehr guten Eindruck
hinterlassen hatte!6? Jedenfalls erhielten beide Bischofe die Einladung zu
einer Bischofskonferenz, die am 24. September 1889 in der Wohnung des
Erzbischofs von Utrecht stattfand. In den ausfiihrlichen Gesprichen, an
denen neben den Bischofen auch ihre theologischen Berater teilnahmen,
versuchten Reinkens und Herzog die Sorgen der holldndischen Geist-
lichen beziiglich einiger Entwicklungen in Deutschland und in der
Schweiz auszurdumen, das Verhiltnis der altkatholischen Kirchen und de-
ren Bischofe zum Papst und seinem Primatsanspruch zu definieren sowie
andere theologische Fragen von beidseitigem Interesse abzukldren!’. Ein
Ergebnis dieser Bischofskonferenz war die «Utrechter Erklarung der Bi-

15 Beilage Nr. 4 der Verhandlungen der fiinften Synode der Altkatholiken des Deut-
schen Reiches, gehalten zu Bonn am 12., 13. und 14. Juni 1878, 174178, hier: 176,
177 u. 178. Der Brief des Erzbischofs ist vom 9. Juni 1878 datiert.

16 Vgl. dazu Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild, Laufen
1935, 195f.

17 Vgl. ausfiihrlich: Protokoll der Bischofskonferenz von Utrecht in der erzbischof-
lichen Wohnung den 24. September 1889, in: IKZ 79 (1989) 84-101.

143



Giinter Esser

schofe der altkatholischen Kirchen» vom 24. September 1889, mit der die
Utrechter Union ins Leben trat!8,

Dieser urspriinglich von den in Utrecht anwesenden Bischofen aus den
Niederlanden, Deutschland und der Schweiz unterzeichneten Erkldrung
traten im Zuge der Erweiterung der Utrechter Union auch die altkatholi-
schen Bischofe Osterreichs, der Tschechoslowakei (heute Tschechien),
der polnisch-national- katholischen Kirche in den USA und in Polen so-
wie der alt-katholischen Kirche von Jugoslawien bei!9.

Seit nunmehr iiber 100 Jahren geht die «Utrechter Union der altkatholi-
schen Kirchen» ihren Weg durch die Kirchengeschichte, nicht nur als Ge-
meinschaft selbstidndiger katholischer Ortskirchen, sondern als eine echte
Kirchengemeinschaft. Trotz mancher Spannungen und Differenzen — ge-
rade auch in jiingster Zeit — kann die Utrechter Union doch als ein gelun-
genes Beispiel lebbarer und gelebter Einheit angesehen werden.

Die Griindungsviter von 1889 waren sich der Unterschiede der Kirchen
voll bewusst, die sie vertraten und die sie in der Utrechter Union zusammen-
fithren wollten. Aber trotz ihrer unterschiedlichen Kirchengeschichte, ihrer
verschiedenen spirituellen Traditionen und sicher auch trotz so mancher dif-
ferierender theologischer Auffassung konnten die Bischofe und ihre Berater
schlussendlich in den entscheidenden Punkten katholische Gemeinschaft
feststellen, die es ihnen erlaubte, den Kirchenweg gemeinsam fortzusetzen.
Die im Laufe der Zeit zur Utrechter Union dazugestossenen Kirchen haben
dies nicht nur anerkannt, sondern bereichern ihrerseits mit ihren jeweiligen
Traditionen die Union. Wie die gesamte heilige, katholische und apostolische
Kirche ist auch die «Utrechter Union der altkatholischen Kirchen» eine Ge-
meinschaft auf dem Weg, nie fertig, und keine ihrer Mitgliedskirchen ist im
alleinigen Besitz der vollen Wahrheit. So gehort das Suchen und Ringen um
den richtigen Weg in Gottes Zukunft zur Lebendigkeit unserer Kirchen. Dies
sollte uns nicht erschrecken, sondern Mut machen, im gegenseitigen Ge-
sprach miteinander als katholische Kirchengemeinschaft unterwegs zu sein.

18 Der Text der «Utrechter Erkldarung der Bischofe der altkatholischen Kirchen»
vom 24. September 1889 wurde mehrfach publiziert. Hier sei besonders hingewiesen
auf die Veroffentlichung als Anlage des Artikels von Urs von Arx, Der ekklesiologi-
sche Charakter der Utrechter Union. Die Erkldrung wird hier zusammen mit dem «Reg-
lement» und der «Vereinbarung der in der Utrechter Union zusammengeschlossenen
altkatholischen Bischofe» in den verschiedenen Fassungen von 1889, 1952 und 1974
abgedruckt: IKZ 84 (1994) 38-61; s. auch: Kirche fiir Christen heute, a.a.0., 183—-185.

19 8. dazu ausfiihrlich: Fred Smit, Die weitere Entwicklung der Utrechter Union (der
altkatholischen Bischofe) von 1889-1909, in: IKZ 79 (1989) 104—134.

144



Ignaz von Déllinger, der Altkatholizismus und die Okumene

3. Der Weg zur Einheit fiihrt iiber Vergleich und Konsens

Das Griindungsjahr der Utrechter Union, 1889, war in vieler Hinsicht ein
Einschnitt. Wenn auch die Selbstindigkeit der Bistiimer und ihrer Syno-
den nicht angetastet ist, so ist man doch bemiiht, in wichtigen Fragen von
Lehre und Leben der altkatholischen Kirchen mit einer Stimme zu spre-
chen. Das gilt nicht zuletzt auch in Fragen der interkonfessionellen Dialo-
ge. Bezugnehmend auf Punkt sieben der Utrechter Bischofserklirung von
188920 bemiiht sich die Utrechter Union, das Gemeinsame in Glauben und
Kirchenverfassung auf dem Boden der alten und ungeteilten Kirche zu su-
chen und zu finden?!.

Der Weg zur Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft ist der von
Vergleich und Konsens. Dabei sind aus altkatholischer Sicht fiir die
gegenseitige Anerkennung einige Kriterien unaufgebbar: Gemeinsame
Glaubensbekenntnisse, kirchliche Strukturen, insbesondere die des Am-
tes??, sowie das sakramentale Leben der Kirche, besonders der Bezug zur
Eucharistiefeier als Mitte des Gemeindelebens.

Jan Visser betont zu Recht, dass es beim Riickgriff auf die «alte und unge-
teilte Kirche des ersten Jahrtausends» bei den Einheitsgesprachen zwischen
den Konfessionen nicht darum gehen kann, die alte Kirche einfach zu repri-
stinieren: « Weder darf man ihre Zustinde und Einrichtungen zur Norm, noch
einen Zeitabschnitt in threm Lehrgehalt zum Codex der Rechtglaubigkeit er-

20 «Wir hoffen, dass es den Bemiihungen der Theologen gelingen wird, unter Fest-
haltung an dem Glauben der ungeteilten Kirche eine Verstandigung iiber die seit den Kir-
chenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen. Wir ermahnen die unserer Leitung
unterstellten Geistlichen, in der Predigt und beim Unterricht die wesentlichen christ-
lichen Glaubenswahrheiten, zu welchen sich die kirchlich getrennten Konfessionen ge-
meinsam bekennen, in erster Linie zu betonen, bei der Besprechung der noch vorhande-
nen Gegensitze jede Verletzung der Wahrheit und der Liebe sorgfiltig zu vermeiden und
die Mitglieder unserer Gemeinden durch Wort und Beispiel anzuleiten, Andersgldubigen
gegeniiber sich so zu verhalten, wie es dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser al-
ler Erloser ist.» (vgl. v.a. IKZ 84, 1994 41; Kirche fiir Christen heute, a.a.0., 184).

21 Mit «alte und ungeteilte Kirche» ist immer die Kirche des ersten Jahrtausends ge-
meint, d.h. die Kirche vor dem grossen Bruch zwischen Ost und West. Dass es natiir-
lich auch im ersten Jahrtausend Kirchenspaltungen und Trennungen gegeben hat, ist
allen Theologinnen und Theologen klar, die mit diesem Begriff arbeiten.

22 Fiir die altkatholischen Kirchen als katholische Kirchen ist das dreigestufte ordi-
nierte Amt mit dem historischen Episkopat an seiner Spitze eine «conditio sine qua
non» aller Einheitsbemiihungen. Das dreigestufte ordinierte Amt gehort somit nach
unserer Auffassung nicht zur «Verfiigungsmasse» 6kumenischer Verhandlungen, es ist
eindeutig «esse» katholischen Kirchenverstandnisses.

145



Gilinter Esser

heben.» Tausend Jahre Kirchengeschichte und theologischer Entwicklungen
sind nicht einfach zu iiberspringen. Es geht vielmehr darum, wie in der alten
Kirche «auf konziliare Weise die Stimme der noch nicht in Ost und West ge-
teilten Kirche zu Gehor kommen» zu lassen; es geht darum, in den Gespra-
chen zwischen den Konfessionen immer wieder zu priifen, ob und wieweit
die je eigenen theologischen Entwicklungen und Entscheide «mit den
Grundentscheidungen der Kirche in Ubereinstimmung stehen»23. Nur so ist
nach alt-katholischer Auffassung ein ehrlicher Konsens moglich, der eine
tragfahige und vor dem Urteil der Geschichte ehrliche Einheit schaffen kann.

4. Anglikaner und Altkatholiken: Eine gelungene Beziehung

Es ist hier nicht der Ort, die Okumene-Geschichte der «Utrechter Union
der altkatholischen Kirchen» zu schreiben. Dass sich die Altkatholiken
trotz mancher Riickschlige nie haben entmutigen lassen, auf dem Weg der
Einheit weiterzugehen, mag die Glaubhaftigkeit unterstreichen, mit der
sie ihr dkumenisches Antrittsgesetz zu leben versuchen.

Immerhin konnten in den ersten hundert Jahren des Bestehens der alt-
katholischen Kirchengemeinschaft einige wichtige 6kumenische Meilen-
steine gesetzt werden:

Da ist — chronologisch gesehen — an erster Stelle das «Bonn Agree-
ment» zwischen der anglikanischen Kirche und der Utrechter Union zu
nennen, das am 2. Juli 1931 abgeschlossen wurde und volle Kirchenge-
meinschaft zwischen beiden «Kirchenfamilien» begriindete. Vorangegan-
gen waren immer wieder Erkldrungen der Lambeth-Konferenz, die ihre
Sympathie fiir die altkatholische Kirche ausdriickten und konkrete Einla-
dungen aussprachen, iiber Schritte zur Gemeinschaft mit der anglikani-
schen Kirche nachzudenken?*.

23 Vgl. hierzu ausfiihrlich: Jan Visser, Okumene—Welt—Utrechter Union: Die Auf-
gabe der altkatholischen Kirche, in: IKZ 84 (1994) 92-113, hier: 97.

24 Erkldrungen der Lambeth-Konferenzen von 1878 (vgl. Kirche fiir Christen heute,
a.a.0.,207f.); von 1888 (a.a.0.,209); von 1879 (a.a.0., 210f.) und schliesslich ganz kon-
kret die Lambeth-Konferenz von 1930. Eine von den Erzbischofen von Canterbury und
York eingesetzte Kommission fiir «Faith and Order» stellte fest, dass mit keiner anderen
christlichen Gemeinschaft eine Wiedervereinigung leichter durchgefiihrt werden konnte
als mit der altkatholischen Kirche (Text s. IKZ 21, 1931, 131-139). Am Rande dieser
Konferenz war es am 16. und 19. Juli 1930 zu Gesprichen zwischen einer altkatholi-
schen und einer von der Lambeth-Konferenz eingesetzten anglikanischen Bischofsdele-
gation gekommen, um im theologischen Gesprich den Weg fiir konkrete Verhandlungen
zu ebnen (Protokoll dieser Zusammenkiinfte: a.a.O., 139-146).

146



Ignaz von Déllinger, der Altkatholizismus und die Okumene

Am 2. Juli 1931 trafen sich dann in Bonn die Vertreter der beiden Kir-
chengemeinschaften. Das Ergebnis ihrer eintdgigen Verhandlungen bilde-
te die drei Punkte umfassende Vereinbarung, die dusserst knapp das Ge-
spriach zusammenfasste. Dieser kurze Text, der viel Raum fiir Interpreta-
tion bietet, reichte aber beiden Verhandlungspartnern aus, um «full com-
munion» herzustellen:

«1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizitdt und Selbsténdigkeit der
anderen und halt ihre eigene aufrecht. 2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulas-
sung von Mitgliedern der anderen zur Teilnahme an den Sakramenten zu. 3. Inter-
kommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Annahme aller Lehrmei-
nungen, sakramentalen Frommigkeit oder liturgischen Praxis, die der anderen eigen-
tiimlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt, die andere halte alles wesentli-
che des christlichen Glaubens fest?.»

Vorausgegangen war — als wichtige Voraussetzung — die Anerkennung
der anglikanischen Weihen durch die Kirche von Utrecht 192526, der sich
die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz (IBK) fiir die Utrech-
ter Union als Ganze bei ihrer Sitzung in Wien am 2. September 1925 an-
schloss?’.

Nachdem die IBK in ihrer Sitzung vom 7. September 1931 in Wien dem
«Bonn-Agreement» zugestimmt hatte8, kam es jetzt darauf an, wie sich
die anglikanischen Partner zur Bonner Vereinbarung stellten. Am 20. und
21. Januar 1932 fanden die Synoden (Convocations) der beiden anglika-
nischen Kirchenprovinzen Canterbury und York statt, auf denen das
«Agreement» auf der Tagesordnung stand. In beiden Kirchenprovinzen
stimmten sowohl die Bischofe als auch die Vertreter des Klerus und der
Laien einstimmig fiir die Annahme, so dass der Erzbischof von Canterbu-
ry seinem Amtsbruder von Utrecht am 29. Januar 1932 mitteilen konnte:

Vgl IKZ 21 (1931) 161; der Text s. auch u.a. bei Urs Kiiry, Die altkatholische Kir-
che, Frankfurt, 2. Aufl. 1978, 4771.; Kirche fiir Christen heute, a.a.0., 214; Protokoll
der Bonner Verhandlungen: IKZ, a.a.0., 146-161; Kiiry, a.a.0., 468-478.

26 Vgl. den lateinischen Brief des Erzbischofs von Utrecht an den Erzbischof von
Canterbury vom 2. Juni 1925, in: IKZ 15 (1925) 65; deutscher Text: «Wir glauben,
dass die Kirche von England stets die bischofliche Leitung der alten Kirche beibehal-
ten wollte und dass das Weiheformular Eduards VI. als giiltig zu betrachten ist. Wir er-
kldren daher ohne jeden Vorbehalt, dass die apostolische Sukzession in der Kirche von
England nicht unterbrochen wurde.» (S. Kiiry, a.a.0., 468; Kirche fiir Christen heute,
a.a.0,, 212).

27 Vgl. Kiiry ebd.; Kirche fiir Christen heute, a.a.0., 213.

28 Vgl. Amtliches Altkatholisches Kirchenblatt (AAkKBI) VII, Nr. 36 u. 37 vom
20. Okt. 1931.

147



Giinter Esser

«Soweit es die Kirche von England angeht, freue ich mich, dass jetzt eine Verbin-
dung wirklicher Interkommunion zwischen der Kirche von England und den altkatho-
lischen Kirchen hergestellt ist, und ich glaube, dass diese Verbindung stérker und tie-
fer wird als in den vergangenen Jahren. Es ist jetzt meine Pflicht, die Metropoliten und
die prisidierenden Bischofe der verschiedenen Kirchen der anglikanischen Gemein-
schaft auf der ganzen Erde davon zu unterrichten und ich zweifle nicht, dass ihre Syn-
oden den selben Verlauf nehmen werden, wie die Konvokationen von Canterbury und
York beziiglich der Kirche von England ...2%.»

Dass eine solche Kirchengemeinschaft, was Nihe oder Distanz angeht,
dem Laufe der Kirchen- und Profangeschichte unterworfen ist, versteht
sich von selbst. Aber diese Gemeinschaft lebt, und es gibt viele, sowohl auf
anglikanischer als auch auf altkatholischer Seite, die Manches daran set-
zen, diese Gemeinschaft mit noch mehr Leben zu erfiillen: Kontakte zwi-
schen den Studierenden der Theologie beider Kirchengemeinschaften wer-
den dabei genauso gefordert wie ein moglicher Austausch von Theologie-
lehrern geplant ist. Besuche zwischen den Gemeinden hiiben und driiben
helfen mit, einander besser zu verstehen und Fremdheit abzubauen. Am 1.
November 1999 ernannten sich die Bischofe John Hind von Gibraltar, der
anglikanische Bischof fiir Kontinentaleuropa, und Joachim Vobbe, der Bi-
schof fiir die Altkatholiken in Deutschland und gleichzeitig der Beauftrag-
te der IBK fiir die Kontakte zur anglikanischen Gemeinschaft, gegenseitig
zu «Honorary-Assistant Bishops» (Weihbischofe ehrenhalber!). Damit soll
an Einheit verwirklicht werden, was zur Zeit irgend moglich ist, ohne den
dusserst schwierigen Bereich der Jurisdiktionsfragen zu tangieren. Nur ein
Zeichen! Aber sicher ein Zeichen, das in die Zukunft weist ...

5. Der lange Weg zum Konsens: Orthodoxie und Altkatholizismus

Aufgrund der kirchlichen Nihe sollte den Gespriachen zwischen den Alt-
katholiken und der Orthodoxie ein gewisser Vorrang eingerdumt werden,
so konnen wir aus dem oben genannten «Programm des Miinchener Ka-
tholikenkongresses» von 1871 erschliessen. Bevor diese Gespriche mit
der (russisch-)orthodoxen Kirche 1892 offiziell begannen, hatten sie eine
langere Vorgeschichie, die wir in fiinf Punkten zusammenfassen konnen:

1. Mit grossem Interesse hatten filhrende Personlichkeiten aus dem Kreis
der russischen «Gesellschaft der Freunde der Geistlichen Aufkldrung»

29 C. Neuhaus, Das altkatholisch-anglikanische Interkommunionschema vor den
Konvokationen von Canterbury und York, in: IKZ 22 (1932) 28-38; Zitat aus dem
Brief des Erzbischofs von Canterbury: a.a.O., 37f.

148



Ignaz von Déllinger, der Altkatholizismus und die Okumene

an den ersten Altkatholiken-Kongressen teilgenommen. Sie unterstiitz-
ten weitgehend die sich formierende altkatholische Bewegung.

2. Grosse Bedeutung fiir das russisch-orthodoxe/altkatholische Gesprich
kam dem altkatholischen Theologen Eugene Michaud zu; seinen Publi-
kationen wurde in Russland hochste Anerkennung zuteil. Er machte
spater als langjihriger Schriftleiter die 1892 gegriindete «Revue Inter-
national de Theologie» (RITh), die heutige «Internationale Kirchliche
Zeitschrift» (IKZ), durch seine vielen, besonders auch russischen Kon-
takte zu einem wichtigen Organ westlich-ostlicher Kirchenfragen.

3. Die Erkldrung Déllingers auf der zweiten Benner Unionskonferenz von
1875, dass die Altkatholiken die Lehre des heiligen Johannes von Da-
maskus iiber den heiligen Geist anndhmen.

4. Die Tatsache, dass auf dem Kolner Altkatholiken-Kongress von 1890
das Glaubensbekenntnis ohne den widerrechtlichen Einschub des «fi-
lioque» gebetet wurde.

5. Die Erklarung des Luzerner Altkatholiken-Kongresses von 1892, dass
offizielle Gespriche mit der orthodoxen Kirche notig seien3C.

Der (russisch-)orthodoxe-altkatholische Dialog selbst ist grob in zwei
Phasen einzuteilen: Die erste Phase ist die der sogenannten Petersburger
und Rotterdamer Kommission, die 1892 ihre Arbeit aufnahm und bis zum
Zusammenbruch des alten Regimes 1917/1918 bestand.

In einer Zwischenzeit nach 1927 gab es orthodox-altkatholische Ge-
spriache unter der Federfiihrung des 6kumenischen Patriarchats, die in die
«Bonner Konferenz» von 1931 miindeten, interessanterweise am gleichen
Ort und im gleichen Jahr des «Agreement» zwischen den Altkatholiken
und den Anglikanern. Borovoy stellt jedoch fest, dass die Ergebnisse die-
ser Konferenz von 1931 nichts Neues gebracht hitten. Es se1 im Wesent-
lichen nur eine Wiederholung dessen gewesen, was im Laufe der russi-
schen Gespriche mit den Altkatholiken bis 1914 erreicht worden war3!.

30 Dies ist eine freie Wiedergabe der Zusammenfassung der Umstédnde, die schliess-
lich zur Aufnahme offizieller Verhandlungen zwischen der russisch-orthodoxen und
der altkatholischen Kirche fiihrten, wie Vitaly Borovoy sie in seinem Artikel iiber die
St. Petersburger und Rotterdamer Kommission festhilt: Vitaly Borovoy, Zum 100-
Jahr-Jubildum der Rotterdamer und Petersburger Kommission. Ein Vermachtnis fiir
die Gegenwart, in: IKZ 87 (1997) 141-183, hier: 161.

31 Vgl. Borovoy, a.a.0., 182. — Der Bericht liber die Verhandlungen dieser «Bonner
Konferenz» wurde von Bischof Adolf Kiiry publiziert in: IKZ 22 (1932) 18-27; s. auch
Urs Kiiry, a.a.0., 479-484.

149



Glinter Esser

Das Erreichte aber hitte geniigt, um eine Union zwischen beiden Kirchen
herzustellen. Zur grossen Enttduschung vieler Altkatholiken und auch Or-
thodoxer geschah dies nicht, wohl nicht zuletzt wegen der inzwischen re-
alisierten «full communion» der Altkatholiken mit den Anglikanern. Offi-
ziell wollte man die Entscheidung einer angekiindigten orthodoxen Pro-
synode abwarten, die allerdings nie zusammentrat.

Die zweite und wohl entscheidende Phase der orthodox-altkatholischen
Gespriche war die Zeit von 1975 bis 1987. Das Ergebnis konnte in einem
umfangreichen Paket gemeinsamer Texte zu fast allen Fragen von ge-
meinsamem theologischen Interesse zusammengefasst werden32.

Werfen wir einen kurzen Blick auf die erste Phase der Dialoggespriche.
Fiir die insgesamt iiber 25 Jahre dieser (schriftlich) gefiihrten Dialoge wa-
ren die Ergebnisse, wenn man liberhaupt von Ergebnissen sprechen kann,
mehr als mager. Inmer wieder diskutierte man tiber die gleichen Themen:
Uber das «filioque», die Eucharistie und nicht zuletzt iiber die Giiltigkeit
der altkatholischen Weihen. Borovoy dussert Verstindnis fiir den wach-
senden Unmut der Altkatholiken angesichts der Haltung ihrer russischen
Gesprichspartner. Sie konnten dieses fiir sie unverstidndliche und krén-
kende Zogern und das stindige Schwanken bei der Anerkennung der
Rechtglaubigkeit und der Treue der Altkatholiken gegeniiber der Tradition
der alten und ungeteilten Kirche nicht mehr verstehen. Wértlich sagt er:

«Diese Schwankungen und die immer wieder neu an die Altkatholiken gestellten
Forderungen nach Erlauterungen ihres Glaubens verschoben die von ihnen so sehr ge-
wiinschte Anerkennung ihrer Treue zur Alten Ungeteilten Kirche der Zeit der dkume-
nischen Konzile und fiihrte bei ihnen zu grosser Unsicherheit, ob die Wiederherstel-
lung der vollen Gemeinschaft mit der Orthodoxen Kirche erreicht werden konne»33.

Auf dem neunten Internationalen Altkatholiken-Kongress im Septem-
ber 1913 wurde den Altkatholiken schliesslich der vierte und letzte Bericht
der Petersburger Kommission iiberreicht. Hier nun, so Borovoy, «zeichne-
te sich die Aussicht auf einen erfolgreichen Abschluss der Gespréiche mit
den Altkatholiken in naher Zukunft ab, denn beim Meinungsaustausch zwi-
schen der Petersburger und der Rotterdamer Kommission waren im End-
ergebnis keinerlei wesentliche umstrittene Fragen iibrig geblieben ...»34.

32 Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen
Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzosischer und eng-
lischer Ubersetzung, hg. von Urs von Arx, Beiheft zur IKZ 79 (1989).

3 Borovoy, a.a.0., 175.

#Aa0, 131

150



Ignaz von Déllinger, der Altkatholizismus und die Okumene

Dieser erfolgreiche Abschluss der Gesprache und damit die Aufnahme vol-
ler Kirchengemeinschaft hitte der Heilige Synod der Russischen Kirche
aussprechen miissen. Aber dazu kam es, bedingt durch die bekannten poli-
tischen Ereignisse, nicht mehr.

Auch die zweite Phase der Dialoggespriche mit der Orthodoxie hatte
thre Vorgeschichte. Auf dem 17. Internationalen Altkatholiken-Kongress
1957 in Rheinfelden (Schweiz) schlug Urs Kiiry vor, das Gespriach mit der
orthodoxen Kirche wieder neu zu beleben®.

Als 1961 auf der Insel Rhodos die erste Panorthodoxe Konferenz zu-
sammentrat, ergriff die IBK die Initiative und sandte den dort versammel-
ten orthodoxen Bischofen eine Botschaft mit dem Tenor, die altkatholisch-
orthodoxen Gespriche wieder aufzunehmen und sie zu einem guten Ende
zu bringen. Wortlich heisst es:

«Mit der Einberufung der Pan-Orthodoxen Konferenz von Rhodos scheint uns nun
aber der Augenblick gekommen zu sein, um vor den Vertretern der orthodoxen Ge-
samtkirche unsere tiefe Sehnsucht und unsere Bereitschaft zu bekunden, die zwischen
uns bestehende und vor 30 Jahren zum Ausdruck gebrachte innere Einheit in Lehre,
Amt und Sakrament durch den baldigen Abschluss der Interkommunion auch sichtbar
zu verwirklichen. Wir sind liberzeugt, dass die Wiedervereinigung zwischen unseren
Kirchen in dieser entscheidenden Stunde im Willen des gottlichen Stifters der Kirche
liegt und nicht nur unseren beiden Kirchen zum grossen Segen gereichen, sondern
auch der okumenischen Bewegung unserer Tage wegweisend werden kann. Unsere
Hinde sind einander langst briiderlich entgegengestreckt. Gebe Gott, der Allmichtige,
dass wir sie auch zu ergreifen vermogen»36,

Die Panorthodoxe Konferenz hatte daraufhin im November 1964 die
Einsetzung einer Interorthodoxen Theologischen Kommission fiir die
Fortsetzung der theologischen Gesprache mit den Altkatholiken beschlos-
sen’’. Bis 1975, dem Beginn der eigentlichen Gespréche, bereiteten sich
beide Seiten getrennt auf dieses wichtige kumenische Ereignis vor38. Ins-
gesamt fanden sieben Vollversammlungen der gemischten altkatholisch-

35 Urs Kiiry, Unsere zukiinftige Kongress-Arbeit, in: IKZ 47 (1957) 299-304. Es
waren seine abschliessenden Bemerkungen als abtretender Sekretir des Internationa-
len Altkatholiken-Kongresses.

36 Botschaft der altkatholischen Bischofskonferenz an die erste Panorthodoxe Kon-
ferenz auf Rhodos 1961, Kiiry, a.a.0., 485 f.

37 A.a.0., 486.

38 Ich verweise hier auf den Uberblick, den Urs von Arx in seiner «Kurzen Einfiih-
rung in die Geschichte des orthodox-altkatholischen Dialogs» gibt: S. Koinonia auf
altkirchlicher Basis, a.a.0., 16-18.

151



Giinter Esser

orthodoxen Kommission statt, die abschliessende vom 12. bis 19. Oktober
1987 in Kavala/Griechenland3®.

Der Rezeptionsprozess ist noch nicht endgiiltig abgeschlossen. Es ist
allerdings zu hoffen, dass die noch offenen theologischen Fragen eine
Kldrung erfahren, so dass der baldigen endgiiltigen und offiziellen An-
nahme dieser wegweisenden okumenischen Texte durch die gesamte alt-
katholische Gemeinschaft nichts mehr im Wege steht.

6. Anndherung und Einladung : Altkatholizismus und Protestantismus

Bleibt noch ein kurzer Blick auf die Okumene zwischen den Altkatholiken
und den protestantischen Kirchen bzw. der romisch-katholischen Kirche.

Dialoggespriche zwischen den Altkatholiken und den protestantischen
Kirchen gestalten sich insoweit schwierig, da es die einzelnen Kirchen inner-
halb der Utrechter Union mit unterschiedlichen protestantischen Traditionen
zu tun haben. Wihrend die Kirchen der Niederlande und der Schweiz ihre
Gespriche mit evangelischen Kirchen calvinistischer bzw. zwinglianischer
Pragung fiihren, reicht das theologische Spektrum von den strengen Luthe-
ranern der Selbststandigen Evangelisch Lutherischen Kirche in Deutschland
(SELKD) iiber die grossen lutherischen und unierten Landeskirchen bis hin
zur kleinen reformierten Kirche. Die Freikirchen der unterschiedlichsten
Richtungen und Strémungen sind hier noch gar nicht beriicksichtigt. Einmal
abgesehen von der SELKD sind die verschiedenen Landeskirchen alle unter
dem Dach der EKD, der Evangelischen Kirche in Deutschland, vereinigt, die
von immer mehr evangelischen Christen nicht nur als Vereinigung evangeli-
scher Landeskirche, sondern als die evangelische Kirche in Deutschland an-
gesehen wird. Auf diesem Hintergrund mag verstindlich sein, warum die
«Vereinbarung iiber eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Feier
der Eucharistie», die 1985 zwischen der EKD und dem Bistum der Altka-
tholiken in Deutschland geschlossen wurde#, bei manchen, besonders auch
bei unseren orthodoxen Okumenepartnern, auf Unverstindnis oder gar auf
Unmut stiess; es wurde sogar die Gefahr heraufbeschworen, die altkatholi-
sche Kirche in Deutschland verwissere mit einer solchen Vereinbarung ihre
Katholizitdt bzw. ihr katholisches Eucharistieverstdandnis. Wer diese Verein-
barung aufmerksam liest, wird feststellen, dass dort nirgends von einer
«Interzelebration» die Rede ist, also von einer Verwischung oder Vermi-
schung der gegenseitigen Vorstellung vom ordinierten Amt. Es wird lediglich

¥ Vgl. a.a.0., 18f.
40 Text der Vereinbarung s. Kirche fiir Christen heute, a.a.O., 203-205.

152



Ignaz von Déllinger, der Altkatholizismus und die Okumene

ausgedriickt, dass die Feier der Eucharistie «der Dienst des besonderen Am-
tes ist, das der Herr seiner Kirche gegeben hat», das heisst, dass die Eucha-
ristiefeier nicht in die Beliebigkeit der Gemeinde gestellt ist. Die in diesem
Zusammenhang aufgekommene Diskussion dreht sich letztlich um die Fra-
ge, ob eine gegenseitige Einladung zur Eucharistie Folge einer vollzogenen
Kircheneinheit mit allen Konsequenzen ist oder ob sie als Ausdruck des «auf
dem Weg zur Einheit hin» verstanden werden kann, und damit als « Wegzeh-
rung» des pilgernden Gottesvolkes unterwegs, in schmerzhaftem Bewusst-
sein, dass die Einheit in ihrer Fiille noch aussteht. Wir alle miissen uns im
Klaren sein, dass es Christus selbst ist, der hier zu seinem Mahl einladt und
nicht in erster Linie die Kirchen! Die deutsche Altkathglische Kirche hat sich
fiir den zweiten Weg entschieden und steht dazu — gerade auch auf dem
Hintergrund ihrer 6kumenischen Situation.

Eine ganz andere Frage ist die Anerkennung der Amter. Hier hat eine
altkatholisch/lutherische Dialogkommission in den letzten Jahren fleissig
gearbeitet, steht aber jetzt an einem Punkt, an dem die altkatholischen Ge-
sprachsteilnehmer Klarungsbedarf in den eigenen Reihen angemeldet ha-
ben. Hier bemiiht man sich zur Zeit auf Unionsebene um ein Studium der
bisher erreichten Texte und den daraus folgenden Konsequenzen.

Von besonderem Interesse ist fiir die Altkatholiken die «Porvooer
gemeinsame Feststellung» von 1992, mit der anglikanische und evangelisch-
lutherische Kirchen Skandinaviens und des Baltikums volle Kirchenge-
meinschaft hergestellt haben; dies nicht zuletzt deshalb, weil hier die angli-
kanische Kirche, mit der die Altkatholiken selbst seit 1931 in «full commu-
nion» stehen, beteiligt ist. Die Internationale Altkatholische Theologenkon-
ferenz des Jahres 1999 in Wislikofen/Schweiz hat sich ausfiihrlich mit «Por-
voo» beschéftigt und das Abkommen einer kritischen Wiirdigung unterzo-
gen?!, Ein Ergebnis unserer Gespriche war die Anregung an die IBK, die
Moglichkeiten zur Aufnahme eines Dialogs mit den lutherischen Kirchen auf
Weltebene zu priifen und auf eine Vernetzung der bi- und multilateralen Be-
ziehungen und Dialoge, insbesondere hinsichtlich einer méglichen Einbe-
ziehung der Utrechter Union in einen anglikanisch-lutherischen Dialog, auf
Weltebene hinzuarbeiten (aus dem Abschlusscommuniqué der Konferenz)+2.

41 Vgl. Das Porvoo-Dokument als Anregung zu altkatholischer Selbstreflektion.
35. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz vom 30. August bis 4. September
1999 in Wislikofen/ Schweiz, in: IKZ 90 (2000) 1-49.

42 Vgl. dazu Giinter Esser, Ein Blick auf «Porvoo» aus altkatholischer Sicht, in:
MdKI 51 (2000) 8-10.

153



Giinter Esser

«Porvoo» ist deshalb fiir die Altkatholiken von Interesse, weil hier Angli-
kaner mit lutherischen Kirchen in eine Kirchengemeinschaft eingetreten
sind, die den historischen Episkopat iiber die Reformation hinaus beibe-
halten haben und am dreigliedrigen ordinierten Amt festhalten. Kirchen-
gemeinschaft mit voller Kanzel- und Sakramentsgemeinschaft, setzt nach
katholischem Verstidndnis das Bischofsamt unbedingt voraus. Eine Auf-
fassung, zu der auch die anglikanische Kirche unverriickbar steht, die aber
zur Zeit den protestantischen Gesprachspartnern, bei denen diese Tradi-
tion abgebrochen ist, kaum vermittelbar scheint*3.

7. Ein schwieriger Weg, wenn auch nicht ohne Hoffnung:
Romische und Altkatholiken

Die Beziehung zwischen der alt-katholischen und der romisch-katholi-
schen Kirche war bis zur 6kumenischen Offnung durch das II. Vatikani-
sche Konzil eine «Nicht-Beziehung». Das Konzil brachte hier Bewegung,
wurde doch iiber das neugeschaffene Einheitssekretariat unter der Leitung
des deutschen Kurienkardinals Augustin Bea SJ auch die altkatholische
Kirche eingeladen, Beobachter zum Konzil zu entsenden*. Bischof Urs
Kiiry aus der Schweiz driickte in einem «Wort zur Eroffnung des II. Vati-
kanischen Konzils» vom September 1962 die Hoffnung der Altkatholiken
aus, dass gerade auch beziiglich der trennenden Dogmen und mancher ro-
misch-katholischer Gebriuche ein Um- und Reformdenken Platz greifen
moge. So legte er den altkatholischen Glaubigen ans Herz, «den Verhand-
lungen des Konzils ihre volle, warme und briiderliche Anteilnahme ent-
gegenzubringen»®,

Eine erste sichtbare Frucht dieser 6kumenischen Offnung waren infor-
mative Gespriche, die, noch wihrend des Konzils, zwischen altkatholi-
schen und romisch-katholischen Theologen der Niederlande am
1. Juni 1964 im altkatholischen Seminar in Amersfoort begannen. Sie

43 Die Dialogkommission zwischen der anglikanischen Kirche und der EKD, in der
altkatholische Theologen als Beobachter vertreten sind, versucht, gerade in diesem
Punkt einen Schritt weiterzukommen. Die letzte im Friihjahr 1999 im niedersichsi-
schen Springe bei Hannover stattgefundene Konsultation hat aber gezeigt, wie schwie-
rig hier eine Verstindigung ist.

44 Offizieller Vertreter der Utrechter Union war Prof. Maan aus Utrecht, der sich
spater mit Prof. Kiippers aus Bonn auf dem Konzil abwechselte.

45 Urs Kiiry, Ein Wort zur Eroffnung des II. Vatikanischen Konzils, in: IKZ 52
(1962) 277f.

154



Ignaz von Déllinger, der Altkatholizismus und die Okumene

dienten der Orientierung iiber den Stand der gegenseitigen Beziehun-
gen*, Zuvor hatte Papst Paul VI. zum Abschluss seiner Pilgerfahrt ins
heilige Land, die zwischen dem 4. und 6. Januar 1964 stattfand, neben an-
deren auch dem altkatholischen Erzbischof von Utrecht ein Grusstele-
gramm gesandt*’. Diese informativen Theologengespriche wurden bis
1966 fortgesetzt und erreichten zweifellos ihren 6kumenischen Hohe-
punkt in der feierlichen Er6ffnung des offiziellen Dialogs zwischen bei-
den Kirchen anlisslich eines Wortgottesdienstes, dem die beiden katho-
lischen Erzbischofe von Utrecht vorstanden. Ein wesentlicher Hinde-
rungsgrund fiir ernsthafte Gespréche, die Unterschrift unter die den Jan-
senismus verurteilenden Dokumente (das Formular Alexanders VII. und
die Bulle «Unigenitus»), war von Rom nicht mehr zur Pflicht gemacht
worden*s. Ebenfalls 1966 wurde in der Schweiz der Dialog zwischen der
romisch-katholischen und der christkatholischen Kirche aufgenom-
men??, 1967 zwischen der deutschen Bischofskonferenz und dem Katho-
lischen Bistum der Altkatholiken® und 1968 in OsterreichS!. 1971 wur-
den die Protokolle der bisherigen Sitzungen der romisch-katholisch/alt-
katholischen Gespriachskommission in Deutschland verodffentlicht, die
hinsichtlich der Sakramentenlehre und des Bereiches Schrift, Tradition
und Lehramt, ausgenommen natiirlich des Jurisdiktionsprimates und des
unfehlbaren Lehramtes des Bischofs von Rom, wesentliche Uberein-
stimmung zwischen den Kirchen festgestellt haben32.

Hatten bisher die Kommissionen selbstindig gearbeitet, so richteten die
im September 1968 in Ziirich gemeinsam tagenden romisch-katholischen
Teilkommissionen an das Einheitssekretariat den Vorschlag, das vom II.
Vatikanum den orthodoxen Kirchen gemachte pastorale Angebot, eine
gegenseitige Spendung der Sakramente in Notféllen auch auf die altka-
tholischen Kirchen auszudehnen. In diesem als «Ziircher Nota» bekannt
gewordenen Dokument wird die Zulassung zur Eucharistie, Busse und
Krankensalbung genannt, des weiteren Moglichkeiten des Vorgehens bei
konfessionsverschiedenen Trauungen erldutert, sowie die Moglichkeit

46 Vgl IKZ 54 (1964) 188.

47A.a.0.,53.

48 Vgl. dazu IKZ 56 (1966) 234-244.

9 Vgl a.a.0., 246.

M Vel IKZ 57 (1967) 289.

51 Vgl. Christian Oeyen in seinem Nachtrag zu Urs Kiiry, Die altkatholische Kirche,
a.a.0., 421.

52 Vel IKZ 61 (1971) 75-78.

155



Gilinter Esser

einer gemeinsamen Nutzung von Kirchenrdumen und kirchlichen Gegen-
standen vorgeschlagen3. Leider wurde von Rom hierzu kein Plazet erteilt.
Die Linderkommissionen wurden vielmehr aufgefordert, ausfiihrliche
Abkommen unter Beriicksichtigung der ortlich wichtigen Fragen vorzule-
gen. Fiir Deutschland geschah dies, inklusive der gewiinschten Abdnde-
rungen und Ergidnzungen, bis Dezember 197454, Bis heute warten die Alt-
katholiken vergebens auf die Promulgation des Abkommens, und Christan
Oeyen vermutet wohl zu Recht, hinter dieser Zuriickhaltung der rémi-
schen Katholiken stiinden kirchenpolitische Erwidgungen oder Richtungs-
kdmpfe im Vatikan’>. Damit war — nach dem zaghaften Beginn im Umfeld
des II. Vatikanums — erst einmal wieder Stillstand eingetreten.

Immerhin: Drei Tage vor dem Weihnachtsfest 1999 kam es anlédsslich
eines Besuchs des Vorsitzenden der romisch-katholischen deutschen Bi-
schofskonferenz, des Mainzer Bischofs Karl Lehmann, und des altkatho-
lischen Bischofs Joachim Vobbe zur Unterzeichnung der «Regelung zur
Ubernahme von Amtstrigern». Dieses Dokument nimmt im Wesentlichen
den diesbeziiglichen Textabschnitt der «Ziircher Nota» auf. Es soll helfen,
«das Verhiltnis der Kirchen zueinander zu entkrampfen und den —
menschlich wie kirchlich — immer auch von Trauerarbeit begleiteten
Wechsel von ‘Amtstrigern’ moglichst ohne zusatzliche personliche und
kirchliche Verletzungen zu gestaiten», schreibt Matthias Ring, der Redak-
teur der altkatholischen Kirchenzeitung3¢. Und wenige Tage spiter konn-
te eine altkatholische Delegation, die anldsslich des 6kumenischen Ge-
betsgottesdienstes zur Eroffnung der «Heiligen Pforte» am 18. Januar
2000 in St. Paul vor den Mauern nach Rom gereist war, bei einem Ge-
sprich mit Bischof Walter Kasper vom Einheitssekretariat dariiber nach-
denken, wie «die Stagnation im Dialog zu durchbrechen» sei, «ohne die
Schwierigkeiten zu negieren». Als erster Schritt wurde an eine «interna-
tionale Konsultation» gedacht, wobei die bereits erzielten Ergebnisse der
in verschiedenen Kirchen gefiihrten Gespriche miteinbezogen werden
sollten®’. Neue Zeichen der Hoffnung?

33 Vgl. Alt-Katholischer Informationsdienst (= AKID) 1975, 1440 f.

% Vgl. a.a.0., 142-147.

35 Christian Oeyen, Nachtrag zu: Urs Kiiry, a.a.0., 421.

56 Matthias Ring, Ubernahme von Amtstriigern, in: Christen heute 44 (Feb. 2000) 38.

57 Maja Wevermann, Altkatholische Delegation in Rom, in: Christen heute 44 (April
2000) 72.

156



Ignaz von Déllinger, der Altkatholizismus und die Okumene

Wie bereits oben gesagt: Auf diesen wenigen Seiten sollte nicht der Ver-
such unternommen werden, eine «Okumene-Geschichte» des Altkatholi-
zismus zu schreiben. Es ging vielmehr darum, an einigen herausragenden
Beispielen und deren Geschichte in groben Strichen aufzuzeigen, wie sehr
die Altkatholiken bemiiht waren und sind, ihrem 6kumenischen Antritts-
gesetz treu zu bleiben, damit aber auch dem Anliegen Déllingers zu ent-
sprechen, so wie er es in einem Schreiben an Pfarrer Widmann von Todt-
nau (Schwarzwald) vom 18. Oktober 1874 darstellt, wenn er unter ande-
rem fiir die altkatholische Gemeinschaft die grosse Aufgabe sieht: «Als
Werkzeug und Vermittlungsglied einer kiinftigen grossen Wiedervereini-
gung der getrennten Christen und Kirchen zu dienen ...%%.»

Diesem geistlichen Erbe verpflichtet, hat das Altkatholische Seminar der
Universitdt Bonn am 23. Oktober 1999 dieses internationale theologische
Symposium durchgefiihrt.

Giinter Esser (* 1949 in Koln), Prof. Dr. theol., Studium der Theologie
in Bonn und Fribourg, pastorale Tdtigkeiten, seit 1998 Professor fiir alt-
katholische Theologie und Direktor des Alt-Katholischen Seminars der

Universitdt Bonn.
Adresse: Adenauerallee 33, D-53113 Bonn

58 Ignaz von Dollinger, Brief an Pfarrer Widmann in Todtnau, hier zitiert nach Jo-
hannes Finsterholzl, Ignaz von Dollinger (Wegbereiter heutiger Theologie), Graz
1969, 351.

157



	Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

