
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)

Heft: 2

Artikel: Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

Autor: Esser, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ignaz von Döllinger,
der Altkatholizismus und die Ökumene

Eine Nachlese zum Döllingersymposium des altkatholischen
Seminars der Universität Bonn am 23. Oktober 1999

Günter Esser

1. Unsere Selbstverpflichtung: Das Wirken für die Einheit der Kirche

Aus Anlass des 200. Geburtstags Ignaz von Döllingers hatte das
Altkatholische Seminar der Universität Bonn zu einem «Internationalen
Döllingersymposium» eingeladen. Der Name Döllinger ist vielen ein Begriff
im Zusammenhang mit Kritik und Ablehnung der Dogmen des

I. Vatikanischen Konzils über Unfehlbarkeit und Universalprimat des

Papstes. Er gilt als Motor der postvatikanischen Protestbewegung gegen
diese Beschlüsse und den Altkatholiken als eine Art «Kirchenvater», wenn
er auch der eigentlichen Kirchengründung, sprich: der Schaffung eigener
(alt-)katholischer Seelsorgestrukturen nach der Exkommunikation der

Protestler, zumindest am Anfang eher kritisch gegenüberstand1. In diesem

Zusammenhang wurde oft die Frage aufgeworfen, ob Döllinger Altkatholik

war oder nicht. Als letzter hat Franz Xaver Bischof versucht, in seiner

umfangreichen Habilitationsschrift Döllinger von der altkatholischen Be-

1 Friedrich von Schulte, Jurist und einer der einflussreichsten Laien der altkatholischen

Bewegung, hatte auf dem Katholikenkongress in München im September 1871

den Antrag eingebracht, an allen Orten, an denen das Bedürfnis vorhanden war, eine

regelmässige Seelsorge herzustellen. Ebenfalls sollte, «sobald der richtige Moment
gekommen ist», dafür gesorgt werden, dass eine regelmässige bischöfliche Jurisdiktion
hergestellt werde (Stenografischer Bericht der Verhandlungen des Katholikenkongresses,

abgehalten vom 22. bis 24. September 1871 in München, 104f.; bei weiteren Zitaten:

Verhandlungen Katholikenkongress München 1871). Im Klartext hiess das: von
Schulte wollte die Bedingungen zur altkatholischen Gemeindegründung und zur Wahl
eines eigenen altkatholischen Bischofs schaffen. Döllinger sprach sich in der Diskussion
entschieden dagegen aus. Er wollte die Notstandssituation bewahrt wissen, nicht zuletzt
aus Angst, die staatlichen Stellen würden die jetzigen Protestler, die sich dann auf einen
eigenen Kirchenweg machten, nicht mehr als Katholiken betrachten. Döllinger warnte
mit der Bemerkung, «doch nicht über eine so hochwichtige Frage in einem Zustand der

Erregtheit einen Beschluss zu fassen». Die Sache sei nach seiner Meinung überhaupt
noch nicht spruchreif (Verhandlungen Katholikenkongress München 1871, 108-111,
hier: 111). Bei allem ihm entgegengebrachten Respekt schloss sich allerdings der Kongress

fast einstimmig der Meinung Friedrich von Schuttes an (vgl. a.a.O., 144).

IKZ 91 (2001) Seiten 137-157 137



Günter Esser

wegung bzw. von der altkatholischen Kirche zu trennen. Die Entfremdung,

die er glaubt feststellen zu können, gipfelte in der - nach Bischofs
Meinung - nur durch Döllingers Tod verhinderten Aussöhnung mit Rom2.

Dem Vorbereitungsteam des Symposiums war es aber nicht daran gelegen,

diese Diskussion noch einmal aufzugreifen oder weiterzuführen.
Wesentlich wichtiger und auch für uns heutige Theologinnen und Theologen
fruchtbarer schien uns die Beschäftigung mit einem anderen Thema, das den

postkonziliaren Döllinger wohl wie kein anderes (lassen wir die Papstproblematik

einmal beiseite) beschäftigt hat: Die Frage nach Möglichkeiten zur
Einheit der getrennten christlichen Konfessionen. Schon 1872 hatte Döllinger

in sieben vielbeachteten Vorträgen «über die Wiedervereinigung der
christlichen Kirchen» dazu Stellung genommen3. Besonders im siebten dieser

Vorträge mit dem Titel «Hindemisse einer Wiedervereinigung der christlichen

Kirchen in der Gegenwart; Hoffnung für die Zukunft» drückt Döllinger

seine grosse Zuversicht aus, die vorhandenen Differenzen in Leben und
Lehre der Kirchen auszuräumen. Dass er dabei in erster Linie die
Wiedervereinigung mit den protestantischen Kirchen im Blick hatte, war sicher
zeitbedingt und hatte einen politischen Hintergrund. Die nur kurze Zeit
zurückliegende Reichsgründung in Versailles rief viele nationalgesinnte und liberal

denkende Christen auf den Plan, die in der Wiedervereinigung der beiden

grossen christlichen Konfessionen in Deutschland die Krönung der nationalen

Einheit sahen. Auch der grosse Theologe Döllinger konnte sich dieser
nationalen Euphorie nicht ganz entziehen4. Konkrete Schritte auf diesen Weg

2 Franz Xaver Bischof, Theologie und Geschichte. Ignaz von Döllinger
(1799-1890) in der zweiten Hälfte seines Lebens. Münchener Kirchenhistorische
Studien, Band 9. Stuttgart 1997; Döllingers «verhinderte» Rekonziliation, vgl. 382. Diese

Arbeit fand Würdigung und Kritik in der ausführlichen Besprechung von Hubert
Huppertz, Auf dem Wege zu neuen Döllingerbiographien, in: IKZ 89 (1999) 45-62.

3 Ignaz von Döllinger, Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen,
Nördlingen 1888. Die Vorträge waren zuerst 1872 in London (in englischer Sprache)
veröffentlicht worden.

4 So schreibt Döllinger ziemlich zum Schluss dieses siebten Vortrages: «Ein preussi-
scher Staatsbeamter, welcher lange in den kirchlichen Angelegenheiten beider Confessionen

gearbeitet, hat am Ende seiner amtlichen Laufbahn, im Jahre 1857, geschrieben:
<Es wird, dessen bin ich gewiss, die Zeit kommen, wo man in dem Kölner Dom ein
gemeinschaftliches Tedeum singen wird, ehe noch die demselben eingefügten neuen Steine

verfaulen.) In diesem Glauben, dieser Hoffnung will auch ich leben und sterben, und
keine bessere lohnendere Frucht meiner Vorträge könnte ich mir wünschen, als die, dass

meine Zuhörer und Zuhörerinnen die gleiche Hoffnung in ihr Leben aufnehmen, in ihr
Verhältnis zu Andersgläubigen übertragen, und da, wo es gilt Zeugnis zu geben, nicht
kalt und stumm bleiben möchten ...» a.a.O., 115-140, hier: 139.

138



Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

der Einheit hin zu unternehmen, war eine logische Konsequenz aus Döllingers

theologischem Denken. So kamen in den Jahren 1874/75 in den Räumen

der Bonner Universität, in unmittelbarer Nähe zum Festsaal, in dem
sich die Teilnehmerinnen und Teilnehmer des Symposiums im Gedenken an

Döllinger zum wissenschaftlichen Austausch und Gespräch versammelt
hatten, erstmals seit Jahrhunderten anglikanische und orthodoxe, protestantische

und (alt-)katholische Theologen zusammen, um über Lösungen strittiger

theologischer Fragen und Wege zur Einheit der Kirche nachzudenken5.

Wir Altkatholiken fühlen uns diesem grossen Theologen verpflichtet
und verbunden. Das gilt sicher einmal in seiner Kritik und Ablehnung der
Konzilsbeschlüsse von 1870, die ja der Grund für unsere kirchliche
Eigenexistenz waren und bis heute sind; das gilt aber auch bezüglich Döllingers

Anliegen, die gespaltene Christenheit der Einheit ein Stück näher zu

bringen.
Vom Beginn der altkatholischen Eigenexistenz an war die Sorge um die

Einheit der Kirche nicht nur ein Randthema, sondern gehörte zum Kern
altkatholischer Theologie und Praxis. Alle wichtigen Basistexte der
Gründungszeit haben die Einheit der Kirche zum Thema.

In der wesentlich von Döllinger verantworteten «Münchener
Pfingsterklärung» von 18716 wird die Hoffnung ausgedrückt, «dass der jetzt
ausgebrochene Kampf», das heisst die Auseinandersetzung mit der Römischen

Kirche nach den Beschlüssen des vatikanischen Konzils von 1870,
«die längst ersehnte und unabweisbar gewordene Reform der kirchlichen
Zustände, sowohl in der Verfassung als auch im Leben der Kirche»
anbahne und verwirkliche. Döllinger und seine 31 Mitunterzeichner sind
auch der Überzeugung, dass sich die Christen auf diesem Weg der
Kirchenreformen «und nicht durch die Vaticanischen Dekrete dem höchsten

Ziele christlicher Entwicklung wieder nähern, der Vereinigung der

jetzt getrennten christlichen Glaubensgenossenschaften, die von dem Stifter

der Kirche gewollt und verheissen ist, die mit immer steigender Kraft

5 Die «Bonner Unionskonferenzen» waren das Thema des Referates von Prof. Dr.
Christian Oeyen (vgl. IKZ 90, 2000, 176-185). Die Ergebnisse der beiden
Unionskonferenzen sind u.a. nachzulesen in: Kirche für Christen heute. Eine Information über
die Altkatholische Kirche, Berlin 1994, 189-201.

6 Vom 28. bis 30. Mai 1871 trafen sich in München auf Einladung Döllingers eine
Anzahl Männer, die eine wesentlich von ihm entworfene Erklärung berieten und
annahmen, die dann in der «Augsburger Allgemeinen Zeitung» veröffentlicht wurde
(vgl. Johann Friedrich von Schulte. Der Altkatholicismus, Neudruck der Ausgabe
Giessen 1887: Aalen 1965, 338ff.).

139



Günter Esser

der Sehnsucht von unzähligen Frommen, und nicht am wenigsten in
Deutschland, begehrt und herbeigerufen wird»7.

Der im September desselben Jahres in München abgehaltene erste

grosse Kongress von Katholiken, die die vatikanischen Beschlüsse
ablehnten und gemeinsam nach Wegen suchten, ihre Protestaktionen zu bündeln

und Auswege aus der pastoralen Krise zu finden, wollte bewusst an
die «Pfingsterklärung» anknüpfen8. Im «Programm des Münchener
Katholikenkongresses von 1871», das mit grosser Mehrheit verabschiedet

wurde, kommt dies klar zum Ausdruck.
Das «Programm» verdeutlicht die theologische und staatsbürgerliche

Position der (Protest-)Katholiken, entwickelt aber auch Vorstellungen von
einer Kirche der Reformen und der Einheit. Zitiert sei deshalb hier der für
unser Thema entscheidende Punkt III des «Münchener Programms»:

«Wir erstreben unter Mitwirkung der theologischen und canonistischen Wissenschaft
eine Reform in der Kirche, welche im Geiste der alten Kirche die heutigen Gebrechen und
Missbräuche heben und insbesondere die berechtigten Wünsche des katholischen Volks
auf verfassungsmässig geregelte Teilnahme an den kirchlichen Angelegenheiten erfüllen
werde, wobei, unbeschadet der kirchlichen Einheit in der Lehre, die nationalen Anschauungen

und Bedürfnisse Berücksichtigung finden können. Wir erklären, dass der Kirche
von Utrecht der Vorwurf des Jansenismus grundlos gemacht wird und folglich zwischen
ihr und uns kein dogmatischer Gegensatz besteht. Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung
mit der griechisch-orientalischen und russischen Kirche, deren Trennung ohne zwingende

Ursachen erfolgte und in keinen unausgleichbaren dogmatischen Unterschieden

begründet ist. Wir erwarten unter Voraussetzung der angestrebten Reformen und auf dem

Wege der Wissenschaft und der fortschreitenden christlichen Kultur allmählich eine

Verständigung mit den protestantischen und den bischöflichen Kirchen»9.

In diesem «Ökumene-Programmpunkt» des Münchener Katholikenkongresses

wird eine Dreierabstufung deutlich, die einerseits die Nähe zur
(alt-)katholischen Kirche ausdrückt, andererseits aber auch als Hinweis
auf das ökumenische Engagement der Zukunft zu verstehen ist. Dass sich

7 Den vollständigen Text der «Münchener Pfingsterklärung» von 1871 s. bei Schulte,

Altkatholicismus, a.a.O., 16-22; Kirche für Christen heute, a.a.O., 173-179.
8 Schulte verweist in seiner Eröffnungsrede als «Ehrenpräsident» des Münchener

Kongresses auf die Pfingsterklärung von 1871: «Unser Standpunkt ist also vorzugsweise

der Standpunkt der Abwehr. Wir haben immer in der Kirche gestanden, wir wollen

in der Kirche stehen, wir wollen uns nicht aus der Kirche drängen lassen. Diesen

unseren Standpunkt haben wir ausgesprochen zu Pfingsten. Das Programm,
welches zu Pfingsten hier in dem engeren Kreise verfasst und dann publiziert worden
ist, enthält unser Programm ...» (Stenografischer Bericht, Katholikenkongress München

1871,2).
9 Schulte, Altkatholizismus, a.a.O., 23f.; Kirche für Christen heute, a.a.O., 181 f.

140



Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

die ökumenischen Gespräche schliesslich anders entwickelten als die hier
vorgestellte «Rangfolge» vorsah, war 1871 nicht vorhersehbar.

2. Die Kirche von Utrecht

Zuerst wurde die Kirche von Utrecht genannt, die den «Protest»-Katholi-
ken als westliche katholische Kirche am nächsten stand. Ignaz von
Döllinger selbst hat die Kongressteilnehmer über die Geschichte der Kirche
von Utrecht informiert. Ihre Bedeutung für den sich formierenden
Altkatholizismus drückt er dann wie folgt aus:

«Diese Kirche verwirft nun schon seit länger als einem Jahrhundert den neuen
Grundsatz, dass ein Mann in der Kirche aus eigener Vollmacht neue Glaubensartikel
machen und die Zugehörigkeit zur Kirche von der Unterwerfung unter diese neuen
Lehren abhängig machen könne. In der Wahrung ihrer Rechte und Pflichten ist uns die
Utrechter Kirche vorangegangen, wie sie denn auch jetzt selbstverständlich die
vaticanischen Decrete vom 18. Juli 1870 zurückweist, und zwar aus den selben Gründen,
aus welchen wir dies thun»10.

Döllinger reiht die Kirche von Utrecht in ihrem Protest gegen die
unberechtigten Rechtsanspruch des Papstes damit in die Reihe der Wegbereiter

des Altkatholizismus ein. Ihr Interesse an der sich formierenden
Protestbewegung hatte die Kirche von Utrecht dadurch bekundet, dass sie drei
Vertreter des Klerus als Beobachter zum Kongress entsandt hatte, von
denen einer, Pfarrer van Thiel, auf der ersten öffentlichen Sitzung im
Glaspalast zu München" ein Grusswort sprach. Sehr ausführlich schildert er
dabei die Geschichte der schmerzhaften Trennung der Kirche von Utrecht
von Rom, um dann den versammelten «Protest»-Katholiken zu
versichern, dass der Herr der Kirche sich in ihnen hervorragende Zeugen «der
im Vatikan so unwürdig unterdrückten Wahrheit» gesucht habe. Ganz zum
Schluss seiner langen Rede spricht Pfarrer von Thiel, auch im Namen seiner

Kollegen, die für die Zukunft des Verhältnisses zwischen den
Altkatholiken und der Kirche van Utrecht entscheidenden Sätze:

10 Stenografischer Bericht, Katholikenkongress München 1871, 9.
11 Neben den geschlossenen Delegiertenversammlungen, die das «Münchener

Programm» zu beraten und u.a. Entscheidungen über künftige Seelsorgestrukturen der
Altkatholiken zu treffen hatten (an ihnen nahmen ca. 300 Delegierte teil), waren auch

zwei öffentliche Veranstaltungen im Glaspalast vorgesehen. Diese öffentlichen
Sitzungen dienten der Werbung für die altkatholische Sache und sollten ein breites
Publikum erreichen. Nach Friedrich von Schulte haben an beiden Veranstaltungen
zusammen ca. 8000 Männer teilgenommen (vgl. Schulte, Altkatholizismus, 343).

141



Günter Esser

«Und jetzt, meine Herrn, dürfen wir, nachdem die Verhandlungen, an denen wir
theilgenommen haben, zuende gegangen sind, Ihnen die Versicherung geben, dass wir
von der grössten Freude erfüllt sind, weil wir die Überzeugung davon tragen, dass Sie
den geraden Weg der katholischen Wahrheit eingeschlagen haben und auch weiterhin
auf dem selben fortzuschreiten gesonnen sind. Auch dafür sei Ihnen der innigste Dank
dargebracht, dass Sie uns, die in so grausamer Weise im väterlichen Namen selbst hin-
ausgestossenen Kinder, als Ihre wahren Mitbrüder und Glaubensgenossen auf das

herzlichste begrüsst haben. In die Heimath zurückgekehrt werden wir unsem Brüdern,
die auch die Ihrigen sind, berichten können, dass der Herr sich noch Tausende unter
Ihnen vorbehalten hat, die die Kniee vor Baal nicht gebeugt haben und die Wahrheit
einem falschen Frieden nicht zum Opfer bringen werden»12.

Eine Folge dieser positiven Erklärung der niederländischen Pfarrer war
sicher die Reise des Utrechter Erzbischofs Loos. Vom 7. bis zum 23. Juli
1872 besuchte er Bayern (einschliesslich der bayerischen Pfalz), um dort
auf Bitten des Münchener Zentralkomitees in mehreren altkatholischen
Gemeinden zu firmen13. Damit begann eine gemeinsame Geschichte, die
nicht mehr abreissen sollte. Es war ein Bischof der Kirche von Utrecht, der
dem am 4. Juni 1873 in Köln vom Klerus und von Vertretern der Gemeinden

und altkatholischen Vereinen gewählten ersten Bischof der deutschen
Altkatholiken am 11. August 1873 in Rotterdam die Bischofsweihe
spendete14. Es brauchte allerdings eine Reihe von Jahren, in denen die
Altkatholiken ihren Weg finden mussten, einen Weg, den die Utrechter Kirche
nicht immer ohne Sorge beobachtete. So hatten es die holländischen
Bischöfe abgelehnt, den nach langem Ringen um die Notwendigkeit des

Bischofsamtes erst 1876 von der Synode der christkatholischen Kirche der
Schweiz gewählten Eduard Herzog zum Bischof zu weihen. Joseph
Hubert Reinkens, von der Katholizität Herzogs zutiefst überzeugt, nahm die
Weihe in eigener Verantwortung am 18. September 1876 in der altkatholischen

Pfarrkirche St. Martin zu Rheinfelden vor. Und als die Synode der
deutschen Altkatholiken daran ging, nach Jahren der kontroversen
Diskussion 1878 den Pflichtzölibat für den Klerus abzuschaffen, sah sich der
Erzbischof von Utrecht im Namen seiner Kirche genötigt, im Vorfeld der

Synode heftigst zu intervenieren:

«Ernstlich warnen wir Sie daher vor unbedachtsamem Eifer in dieser Hinsicht und
bitten Sie, sich eines so gefährlichen Schrittes zu enthalten, der Ihre Kirche auf unsi-

12 Stenografischer Bericht, Katholikenkongress München 1871,161-66, hier: 165f.
13 Vgl. Schulte, Altkatholizismus, 352.
14 Die Weihe nahm der Bischof von Deventer, Hermann Heykamp, vor, da Erzbischof

Loos, am 4. Juni 1873, dem Wahltag von Joseph Hubert Reinkens an den Folgen
einer schweren Krankheit verstorben war (vgl. Schulte, Altkatholizismus, 383-385).

142



Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

cheren Boden bringt und weiteren noch bedenklicheren Reformen vielleicht Thür und
Thor öffnen würde. Meine Herren! Lenken Sie doch, anstatt sich mit solchem

gewagten Reformplane abzugeben, lieber Ihre Aufmerksamkeit auf dasjenige, was in
Ihrer Lage nothwendig ist, auf die Wege und Mittel, um in der fast zerstörten Kirche
Christi immermehr in Wahrheit ein Hort zu werden für alle, die an der übergelieferten
Wahrheit im Glauben und in den Sitten festhalten wollen, ein Sauerteig, von dem in
Gottes Hand eine belebende Kraft ausgehe in die ganze Kirche.»

Und - ziemlich zum Schluss, den Synodalen fast schon drohend:

«Wir werden es am tiefsten bedauern, wenn also eine vielversprechende Sache

künftig in ihrer guten Wirkung beraubt werde und nur mit Schmerzen könnten wir den

Augenblick herannahen sehen, worin wir, damit unsere Kirche kein gerechter Vorwurf
träfe, gegen Ihr Verfahren uns öffentlich aussprechen mussten und zurücktreten»15.

War die Utrechter Kirche also zu vorschnell gewesen? Erst 1889 war
der Zeitpunkt gekommen, dass die bisher nur lose in Verbindung stehenden

altkatholischen Kirchen und die Kirche von Utrecht zu konkreten
Übereinkünften kamen. Was letztlich zu einem Meinungsumschwung bei
der niederländischen Schwesterkirche geführt hat, ist schwer zu sagen:
War es die Ernsthaftigkeit, mit der die Bischöfe Reinkens und Herzog ihr
katholisches Bischofsamt ausübten und ihre Bistümer führten? War es der
Besuch des anglikanischen Bischofs von Salisbury bei der Kirche von
Holland? War es ein Vortrag Herzogs am 24. März 1889 in Luzern über die
Kirche von Utrecht, der in den Niederlanden einen sehr guten Eindruck
hinterlassen hatte16? Jedenfalls erhielten beide Bischöfe die Einladung zu
einer Bischofskonferenz, die am 24. September 1889 in der Wohnung des

Erzbischofs von Utrecht stattfand. In den ausführlichen Gesprächen, an
denen neben den Bischöfen auch ihre theologischen Berater teilnahmen,
versuchten Reinkens und Herzog die Sorgen der holländischen
Geistlichen bezüglich einiger Entwicklungen in Deutschland und in der

Schweiz auszuräumen, das Verhältnis der altkatholischen Kirchen und
deren Bischöfe zum Papst und seinem Primatsanspruch zu definieren sowie
andere theologische Fragen von beidseitigem Interesse abzuklären17. Ein

Ergebnis dieser Bischofskonferenz war die «Utrechter Erklärung der Bi-

15 Beilage Nr. 4 der Verhandlungen der fünften Synode der Altkatholiken des
Deutschen Reiches, gehalten zu Bonn am 12., 13. und 14. Juni 1878, 174—178, hier: 176,

177 u. 178. Der Brief des Erzbischofs ist vom 9. Juni 1878 datiert.
16 Vgl. dazu Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild, Laufen

1935, 195f.
17 Vgl. ausführlich: Protokoll der Bischofskonferenz von Utrecht in der erzbischöflichen

Wohnung den 24. September 1889, in: IKZ 79 (1989) 84-101.

143



Günter Esser

schöfe der altkatholischen Kirchen» vom 24. September 1889, mit der die
Utrechter Union ins Leben trat18.

Dieser ursprünglich von den in Utrecht anwesenden Bischöfen aus den

Niederlanden, Deutschland und der Schweiz unterzeichneten Erklärung
traten im Zuge der Erweiterung der Utrechter Union auch die altkatholischen

Bischöfe Österreichs, der Tschechoslowakei (heute Tschechien),
der polnisch-national- katholischen Kirche in den USA und in Polen
sowie der alt-katholischen Kirche von Jugoslawien bei19.

Seit nunmehr über 100 Jahren geht die «Utrechter Union der altkatholischen

Kirchen» ihren Weg durch die Kirchengeschichte, nicht nur als
Gemeinschaft selbständiger katholischer Ortskirchen, sondern als eine echte

Kirchengemeinschaft. Trotz mancher Spannungen und Differenzen -
gerade auch in jüngster Zeit - kann die Utrechter Union doch als ein gelungenes

Beispiel lebbarer und gelebter Einheit angesehen werden.
Die Gründungsväter von 1889 waren sich der Unterschiede der Kirchen

voll bewusst, die sie vertraten und die sie in der Utrechter Union zusammenführen

wollten. Aber trotz ihrer unterschiedlichen Kirchengeschichte, ihrer
verschiedenen spirituellen Traditionen und sicher auch trotz so mancher
differierender theologischer Auffassung konnten die Bischöfe und ihre Berater
schlussendlich in den entscheidenden Punkten katholische Gemeinschaft
feststellen, die es ihnen erlaubte, den Kirchenweg gemeinsam fortzusetzen.
Die im Laufe der Zeit zur Utrechter Union dazugestossenen Kirchen haben
dies nicht nur anerkannt, sondern bereichem ihrerseits mit ihren jeweüigen
Traditionen die Union. Wie die gesamte heilige, katholische und apostolische
Kirche ist auch die «Utrechter Union der altkathohschen Kirchen» eine
Gemeinschaft auf dem Weg, nie fertig, und keine ihrer Mitgliedskirchen ist im
alleinigen Besitz der vollen Wahrheit. So gehört das Suchen und Ringen um
den richtigen Weg in Gottes Zukunft zur Lebendigkeit unserer Kirchen. Dies
sollte uns nicht erschrecken, sondern Mut machen, im gegenseitigen
Gespräch miteinander als katholische Kirchengemeinschaft unterwegs zu sein.

18 Der Text der «Utrechter Erklärung der Bischöfe der altkatholischen Kirchen»
vom 24. September 1889 wurde mehrfach publiziert. Hier sei besonders hingewiesen
auf die Veröffentlichung als Anlage des Artikels von Urs von Arx. Der ekklesiologische

Charakter der Utrechter Union. Die Erklärung wird hier zusammen mit dem
«Reglement» und der «Vereinbarung der in der Utrechter Union zusammengeschlossenen
altkatholischen Bischöfe» in den verschiedenen Fassungen von 1889, 1952 und 1974
abgedruckt: IKZ 84 (1994) 38-61; s. auch: Kirche für Christen heute, a.a.O., 183-185.

19 S. dazu ausführlich: Fred Smit. Die weitere Entwicklung der Utrechter UJnion (der
altkatholischen Bischöfe) von 1889-1909, in: IKZ 79 (1989) 104-134.

144



Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

3. Der Weg zur Einheit führt über Vergleich und Konsens

Das Gründungsjahr der Utrechter Union, 1889, war in vieler Hinsicht ein
Einschnitt. Wenn auch die Selbständigkeit der Bistümer und ihrer Synoden

nicht angetastet ist, so ist man doch bemüht, in wichtigen Fragen von
Lehre und Leben der altkatholischen Kirchen mit einer Stimme zu
sprechen. Das gilt nicht zuletzt auch in Fragen der interkonfessionellen Dialoge.

Bezugnehmend auf Punkt sieben der Utrechter Bischofserklärung von
188920 bemüht sich die Utrechter Union, das Gemeinsame in Glauben und

Kirchenverfassung auf dem Boden der alten und ungeteilten Kirche zu
suchen und zu finden21.

Der Weg zur Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft ist der von
Vergleich und Konsens. Dabei sind aus altkatholischer Sicht für die
gegenseitige Anerkennung einige Kriterien unaufgebbar: Gemeinsame
Glaubensbekenntnisse, kirchliche Strukturen, insbesondere die des

Amtes22, sowie das sakramentale Leben der Kirche, besonders der Bezug zur
Eucharistiefeier als Mitte des Gemeindelebens.

Jan Visser betont zu Recht, dass es beim Rückgriff auf die «alte und ungeteilte

Kirche des ersten Jahrtausends» bei den Einheitsgesprächen zwischen
den Konfessionen nicht darum gehen kann, die alte Kirche einfach zu repri-
stinieren: «Weder darf man ihre Zustände und Einrichtungen zur Norm, noch
einen Zeitabschnitt in ihrem Lehrgehalt zum Codex der Rechtgläubigkeit er-

20 «Wir hoffen, dass es den Bemühungen der Theologen gelingen wird, unter
Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten Kirche eine Verständigung über die seit den

Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen. Wir ermahnen die unserer Leitung
unterstellten Geistlichen, in der Predigt und beim Unterricht die wesentlichen christlichen

Glaubenswahrheiten, zu welchen sich die kirchlich getrennten Konfessionen
gemeinsam bekennen, in erster Linie zu betonen, bei der Besprechung der noch vorhandenen

Gegensätze jede Verletzung der Wahrheit und der Liebe sorgfältig zu vermeiden und
die Mitglieder unserer Gemeinden durch Wort und Beispiel anzuleiten, Andersgläubigen
gegenüber sich so zu verhalten, wie es dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser
aller Erlöser ist.» (vgl. u.a. IKZ 84, 1994 41; Kirche für Christen heute, a.a.O., 184).

21 Mit «alte und ungeteilte Kirche» ist immer die Kirche des ersten Jahrtausends
gemeint, d.h. die Kirche vor dem grossen Bruch zwischen Ost und West. Dass es natürlich

auch im ersten Jahrtausend Kirchenspaltungen und Trennungen gegeben hat, ist
allen Theologinnen und Theologen klar, die mit diesem Begriff arbeiten.

22 Für die altkatholischen Kirchen als katholische Kirchen ist das dreigestufte
ordinierte Amt mit dem historischen Episkopat an seiner Spitze eine «conditio sine qua
non» aller Einheitsbemühungen. Das dreigestufte ordinierte Amt gehört somit nach

unserer Auffassung nicht zur «Verfügungsmasse» ökumenischer Verhandlungen, es ist

eindeutig «esse» katholischen Kirchenverständnisses.

145



Günter Esser

heben.» Tausend Jahre Kirchengeschichte und theologischer Entwicklungen
sind nicht einfach zu überspringen. Es geht vielmehr dämm, wie in der alten

Kirche «auf konziliare Weise die Stimme der noch nicht in Ost und West
geteilten Kirche zu Gehör kommen» zu lassen; es geht darum, in den Gesprächen

zwischen den Konfessionen immer wieder zu prüfen, ob und wieweit
die je eigenen theologischen Entwicklungen und Entscheide «mit den

Grundentscheidungen der Kirche in Übereinstimmung stehen»23. Nur so ist

nach alt-katholischer Auffassung ein ehrlicher Konsens möglich, der eine

tragfähige und vor dem Urteil der Geschichte ehrliche Einheit schaffen kann.

4. Anglikaner und Altkatholiken: Eine gelungene Beziehung

Es ist hier nicht der Ort, die Ökumene-Geschichte der «Utrechter Union
der altkatholischen Kirchen» zu schreiben. Dass sich die Altkatholiken
trotz mancher Rückschläge nie haben entmutigen lassen, auf dem Weg der
Einheit weiterzugehen, mag die Glaubhaftigkeit unterstreichen, mit der
sie ihr ökumenisches Antrittsgesetz zu leben versuchen.

Immerhin konnten in den ersten hundert Jahren des Bestehens der
altkatholischen Kirchengemeinschaft einige wichtige ökumenische Meilensteine

gesetzt werden:
Da ist - chronologisch gesehen - an erster Stelle das «Bonn Agreement»

zwischen der anglikanischen Kirche und der Utrechter Union zu

nennen, das am 2. Juli 1931 abgeschlossen wurde und volle Kirchengemeinschaft

zwischen beiden «Kirchenfamilien» begründete. Vorangegangen

waren immer wieder Erklärungen der Lambeth-Konferenz, die ihre

Sympathie für die altkatholische Kirche ausdrückten und konkrete
Einladungen aussprachen, über Schritte zur Gemeinschaft mit der anglikanischen

Kirche nachzudenken24.

23 Vgl. hierzu ausführlich: Jan Visser, Ökumene-Welt-Utrechter Union: Die
Aufgabe der altkatholischen Kirche, in: IKZ 84 (1994) 92-113, hier: 97.

24 Erklärungen der Lambeth-Konferenzen von 1878 (vgl. Kirche für Christen heute,
a.a.O., 207f.); von 1888 (a.a.O., 209); von 1879 (a.a.O., 21 Of.) und schliesslich ganz konkret

die Lambeth-Konferenz von 1930. Eine von den Erzbischöfen von Canterbury und
York eingesetzte Kommission für «Faith and Order» stellte fest, dass mit keiner anderen
christlichen Gemeinschaft eine Wiedervereinigung leichter durchgeführt werden könnte
als mit der altkatholischen Kirche (Text s. IKZ 21, 1931, 131-139). Am Rande dieser
Konferenz war es am 16. und 19. Juli 1930 zu Gesprächen zwischen einer altkatholischen

und einer von der Lambeth-Konferenz eingesetzten anglikanischen Bischofsdelegation

gekommen, um im theologischen Gespräch den Weg für konkrete Verhandlungen
zu ebnen (Protokoll dieser Zusammenkünfte: a.a.O., 139-146).

146



Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

Am 2. Juli 1931 trafen sich dann in Bonn die Vertreter der beiden

Kirchengemeinschaften. Das Ergebnis ihrer eintägigen Verhandlungen bildete

die drei Punkte umfassende Vereinbarung, die äusserst knapp das

Gespräch zusammenfasste. Dieser kurze Text, der viel Raum für Interpretation

bietet, reichte aber beiden Verhandlungspartnern aus, um «full
communion» herzustellen:

«1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und Selbständigkeit der
anderen und hält ihre eigene aufrecht. 2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung

von Mitgliedern der anderen zur Teilnahme an den Sakramenten zu. 3.

Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Annahme aller Lehrmeinungen,

sakramentalen Frömmigkeit oder liturgischen Praxis, die der anderen
eigentümlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt, die andere halte alles wesentliche

des christlichen Glaubens fest25.»

Vorausgegangen war - als wichtige Voraussetzung - die Anerkennung
der anglikanischen Weihen durch die Kirche von Utrecht 192526, der sich
die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz (IBK) für die Utrechter

Union als Ganze bei ihrer Sitzung in Wien am 2. September 1925 an-
schloss27.

Nachdem die IBK in ihrer Sitzung vom 7. September 1931 in Wien dem

«Bonn-Agreement» zugestimmt hatte28, kam es jetzt darauf an, wie sich
die anglikanischen Partner zur Bonner Vereinbarung stellten. Am 20. und
21. Januar 1932 fanden die Synoden (Convocations) der beiden anglikanischen

Kirchenprovinzen Canterbury und York statt, auf denen das

«Agreement» auf der Tagesordnung stand. In beiden Kirchenprovinzen
stimmten sowohl die Bischöfe als auch die Vertreter des Klerus und der

Laien einstimmig für die Annahme, so dass der Erzbischof von Canterbury

seinem Amtsbruder von Utrecht am 29. Januar 1932 mitteilen konnte:

25 Vgl.IKZ21 (1931) 161;der Texts, auchu.a. bei Urs Küry, Die altkatholische Kirche,

Frankfurt, 2. Aufl. 1978, 477f.; Kirche für Christen heute, a.a.O., 214; Protokoll
der Bonner Verhandlungen: IKZ, a.a.O., 146-161; Küry, a.a.O., 468^178.

26 Vgl. den lateinischen Brief des Erzbischofs von Utrecht an den Erzbischof von
Canterbury vom 2. Juni 1925, in: IKZ 15 (1925) 65; deutscher Text: «Wir glauben,
dass die Kirche von England stets die bischöfliche Leitung der alten Kirche beibehalten

wollte und dass das Weiheformular Eduards VI. als gültig zu betrachten ist. Wir
erklären daher ohne jeden Vorbehalt, dass die apostolische Sukzession in der Kirche von
England nicht unterbrochen wurde.» (S. Küry, a.a.O., 468; Kirche für Christen heute,
a.a.O., 212).

27 Vgl. Küry ebd.; Kirche für Christen heute, a.a.O., 213.
28 Vgl. Amtliches Altkatholisches Kirchenblatt (AAkKBl) VII, Nr. 36 u. 37 vom

20. Okt. 1931.

147



Günter Esser

«Soweit es die Kirche von England angeht, freue ich mich, dass jetzt eine Verbindung

wirklicher Interkommunion zwischen der Kirche von England und den altkatholischen

Kirchen hergestellt ist. und ich glaube, dass diese Verbindung stärker und tiefer

wird als in den vergangenen Jahren. Es ist jetzt meine Pflicht, die Metropoliten und
die präsidierenden Bischöfe der verschiedenen Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft

auf der ganzen Erde davon zu unterrichten und ich zweifle nicht, dass ihre
Synoden den selben Verlauf nehmen werden, wie die Konvokationen von Canterbury und
York bezüglich der Kirche von England ...29.»

Dass eine solche Kirchengemeinschaft, was Nähe oder Distanz angeht,
dem Laufe der Kirchen- und Profangeschichte unterworfen ist, versteht
sich von selbst. Aber diese Gemeinschaft lebt, und es gibt viele, sowohl auf
anglikanischer als auch auf altkatholischer Seite, die Manches daran

setzen, diese Gemeinschaft mit noch mehr Leben zu erfüllen: Kontakte
zwischen den Studierenden der Theologie beider Kirchengemeinschaften werden

dabei genauso gefördert wie ein möglicher Austausch von Theologielehrern

geplant ist. Besuche zwischen den Gemeinden hüben und drüben
helfen mit, einander besser zu verstehen und Fremdheit abzubauen. Am 1.

November 1999 ernannten sich die Bischöfe John Hind von Gibraltar, der

anglikanische Bischof für Kontinentaleuropa, und Joachim Vobbe, der
Bischof für die Altkatholiken in Deutschland und gleichzeitig der Beauftragte

der IBK für die Kontakte zur anglikanischen Gemeinschaft, gegenseitig
zu «Honorary-Assistant Bishops» (Weihbischöfe ehrenhalber!). Damit soll

an Einheit verwirklicht werden, was zur Zeit irgend möglich ist, ohne den

äusserst schwierigen Bereich der Jurisdiktionsfragen zu tangieren. Nur ein
Zeichen! Aber sicher ein Zeichen, das in die Zukunft weist...

5. Der lange Weg zum Konsens: Orthodoxie und Altkatholizismus

Aufgrund der kirchlichen Nähe sollte den Gesprächen zwischen den
Altkatholiken und der Orthodoxie ein gewisser Vorrang eingeräumt werden,
so können wir aus dem oben genannten «Programm des Münchener
Katholikenkongresses» von 1871 erschliessen. Bevor diese Gespräche mit
der (russisch-)orthodoxen Kirche 1892 offiziell begannen, hatten sie eine

längere Vorgeschichte, die wir in fünf Punkten zusammenfassen können:

1. Mit grossem Interesse hatten führende Persönlichkeiten aus dem Kreis
der russischen «Gesellschaft der Freunde der Geistlichen Aufklärung»

29 C. Neuhaus, Das altkatholisch-anglikanische Interkommunionschema vor den
Konvokationen von Canterbury und York, in: IKZ 22 (1932) 28-38; Zitat aus dem
Brief des Erzbischofs von Canterbury: a.a.O., 37f.

148



Ignaz von Döllinger. der Altkatholizismus und die Ökumene

an den ersten Altkatholiken-Kongressen teilgenommen. Sie unterstützten

weitgehend die sich formierende altkatholische Bewegung.
2. Grosse Bedeutung für das russisch-orthodoxe/altkatholische Gespräch

kam dem altkatholischen Theologen Eugène Michaud zu; seinen
Publikationen wurde in Russland höchste Anerkennung zuteil. Er machte

später als langjähriger Schriftleiter die 1892 gegründete «Revue
International de Theologie» (RITh), die heutige «Internationale Kirchliche
Zeitschrift» (IKZ), durch seine vielen, besonders auch russischen Kontakte

zu einem wichtigen Organ westlich-östlicher Kirchenfragen.
3. Die Erklärung Döllingers auf der zweiten Bonner Unionskonferenz von

1875, dass die Altkatholiken die Lehre des heiligen Johannes von
Damaskus über den heiligen Geist annähmen.

4. Die Tatsache, dass auf dem Kölner Altkatholiken-Kongress von 1890
das Glaubensbekenntnis ohne den widerrechtlichen Einschub des

«filioque» gebetet wurde.

5. Die Erklärung des Luzerner Altkatholiken-Kongresses von 1892, dass

offizielle Gespräche mit der orthodoxen Kirche nötig seien30.

Der (russisch-)orthodoxe-altkatholische Dialog selbst ist grob in zwei
Phasen einzuteilen: Die erste Phase ist die der sogenannten Petersburger
und Rotterdamer Kommission, die 1892 ihre Arbeit aufnahm und bis zum
Zusammenbruch des alten Regimes 1917/1918 bestand.

In einer Zwischenzeit nach 1927 gab es orthodox-altkatholische
Gespräche unter der Federführung des ökumenischen Patriarchats, die in die
«Bonner Konferenz» von 1931 mündeten, interessanterweise am gleichen
Ort und im gleichen Jahr des «Agreement» zwischen den Altkatholiken
und den Anglikanern. Borovoy stellt jedoch fest, dass die Ergebnisse dieser

Konferenz von 1931 nichts Neues gebracht hätten. Es sei im Wesentlichen

nur eine Wiederholung dessen gewesen, was im Laufe der
russischen Gespräche mit den Altkatholiken bis 1914 erreicht worden war31.

30 Dies ist eine freie Wiedergabe der Zusammenfassung der Umstände, die schliesslich

zur Aufnahme offizieller Verhandlungen zwischen der russisch-orthodoxen und
der altkatholischen Kirche führten, wie Vitaly Borovoy sie in seinem Artikel über die
St. Petersburger und Rotterdamer Kommission festhält: Vitaly Borovoy, Zum 100-

Jahr-Jubiläum der Rotterdamer und Petersburger Kommission. Ein Vermächtnis für
die Gegenwart, in: IKZ 87 (1997) 141-183, hier: 161.

31 Vgl. Borovoy, a.a.O., 182. - Der Bericht über die Verhandlungen dieser «Bonner
Konferenz» wurde von BischofAdolf Küry publiziert in: IKZ 22 1932) 18-27; s. auch

Urs Küry, a.a.O., 479^184.

149



Günter Esser

Das Erreichte aber hätte genügt, um eine Union zwischen beiden Kirchen
herzustellen. Zur grossen Enttäuschung vieler Altkatholiken und auch
Orthodoxer geschah dies nicht, wohl nicht zuletzt wegen der inzwischen
realisierten «full communion» der Altkatholiken mit den Anglikanern. Offiziell

wollte man die Entscheidung einer angekündigten orthodoxen
Prosynode abwarten, die allerdings nie zusammentrat.

Die zweite und wohl entscheidende Phase der orthodox-altkatholischen
Gespräche war die Zeit von 1975 bis 1987. Das Ergebnis konnte in einem

umfangreichen Paket gemeinsamer Texte zu fast allen Fragen von
gemeinsamem theologischen Interesse zusammengefasst werden32.

Werfen wir einen kurzen Blick auf die erste Phase der Dialoggespräche.
Für die insgesamt über 25 Jahre dieser (schriftlich) geführten Dialoge waren

die Ergebnisse, wenn man überhaupt von Ergebnissen sprechen kann,
mehr als mager. Immer wieder diskutierte man über die gleichen Themen:
Über das «filioque», die Eucharistie und nicht zuletzt über die Gültigkeit
der altkatholischen Weihen. Borovoy äussert Verständnis für den
wachsenden Unmut der Altkatholiken angesichts der Haltung ihrer russischen

Gesprächspartner. Sie konnten dieses für sie unverständliche und
kränkende Zögern und das ständige Schwanken bei der Anerkennung der

Rechtgläubigkeit und der Treue der Altkatholiken gegenüber der Tradition
der alten und ungeteilten Kirche nicht mehr verstehen. Wörtlich sagt er:

«Diese Schwankungen und die immer wieder neu an die Altkatholiken gestellten
Forderungen nach Erläuterungen ihres Glaubens verschoben die von ihnen so sehr
gewünschte Anerkennung ihrer Treue zur Alten Ungeteilten Kirche der Zeit der
ökumenischen Konzile und führte bei ihnen zu grosser Unsicherheit, ob die Wiederherstellung

der vollen Gemeinschaft mit der Orthodoxen Kirche erreicht werden könne»33.

Auf dem neunten Internationalen Altkatholiken-Kongress im September

1913 wurde den Altkatholiken schliesslich der vierte und letzte Bericht
der Petersburger Kommission überreicht. Hier nun, so Borovoy, «zeichnete

sich die Aussicht auf einen erfolgreichen Abschluss der Gespräche mit
den Altkatholiken in naher Zukunft ab, denn beim Meinungsaustausch
zwischen der Petersburger und der Rotterdamer Kommission waren im
Endergebnis keinerlei wesentliche umstrittene Fragen übrig geblieben ...»34.

32 Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen
Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer und
englischer Übersetzung, hg. von Urs von Arx, Beiheft zur IKZ 79 (1989).

33 Borovoy, a.a.O., 175.
34 A.a.O., 131.

150



Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

Dieser erfolgreiche Abschluss der Gespräche und damit die Aufnahme voller

Kirchengemeinschaft hätte der Heilige Synod der Russischen Kirche
aussprechen müssen. Aber dazu kam es, bedingt durch die bekannten
politischen Ereignisse, nicht mehr.

Auch die zweite Phase der Dialoggespräche mit der Orthodoxie hatte

ihre Vorgeschichte. Auf dem 17. Internationalen Altkatholiken-Kongress
1957 in Rheinfelden (Schweiz) schlug Urs Küry vor, das Gespräch mit der
orthodoxen Kirche wieder neu zu beleben35.

Als 1961 auf der Insel Rhodos die erste Panorthodoxe Konferenz
zusammentrat, ergriff die IBK die Initiative und sandte den dort versammelten

orthodoxen Bischöfen eine Botschaft mit dem Tenor, die altkatholisch-
orthodoxen Gespräche wieder aufzunehmen und sie zu einem guten Ende

zu bringen. Wörtlich heisst es:

«Mit der Einberufung der Pan-Orthodoxen Konferenz von Rhodos scheint uns nun
aber der Augenblick gekommen zu sein, um vor den Vertretern der orthodoxen
Gesamtkirche unsere tiefe Sehnsucht und unsere Bereitschaft zu bekunden, die zwischen
uns bestehende und vor 30 Jahren zum Ausdruck gebrachte innere Einheit in Lehre,
Amt und Sakrament durch den baldigen Abschluss der Interkommunion auch sichtbar

zu verwirklichen. Wir sind überzeugt, dass die Wiedervereinigung zwischen unseren
Kirchen in dieser entscheidenden Stunde im Willen des göttlichen Stifters der Kirche
liegt und nicht nur unseren beiden Kirchen zum grossen Segen gereichen, sondern
auch der ökumenischen Bewegung unserer Tage wegweisend werden kann. Unsere
Hände sind einander längst brüderlich entgegengestreckt. Gebe Gott, der Allmächtige,
dass wir sie auch zu ergreifen vermögen»36.

Die Panorthodoxe Konferenz hatte daraufhin im November 1964 die

Einsetzung einer Interorthodoxen Theologischen Kommission für die

Fortsetzung der theologischen Gespräche mit den Altkatholiken beschlossen37.

Bis 1975, dem Beginn der eigentlichen Gespräche, bereiteten sich
beide Seiten getrennt auf dieses wichtige ökumenische Ereignis vor38.

Insgesamt fanden sieben Vollversammlungen der gemischten altkatholisch-

35 Urs Küry, Unsere zukünftige Kongress-Arbeit, in: IKZ 47 (1957) 299-304. Es

waren seine abschliessenden Bemerkungen als abtretender Sekretär des Internationalen

Altkatholiken-Kongresses.
36 Botschaft der altkatholischen Bischofskonferenz an die erste Panorthodoxe

Konferenz auf Rhodos 1961, Küry, a.a.O., 485 f.
37 A.a.O., 486.
38 Ich verweise hier auf den Überblick, den Urs von Arx in seiner «Kurzen Einführung

in die Geschichte des orthodox-altkatholischen Dialogs» gibt: S. Koinonia auf
altkirchlicher Basis, a.a.O., 16-18.

151



Günter Esser

orthodoxen Kommission statt, die abschliessende vom 12. bis 19. Oktober
1987 in Kavala/Griechenland39.

Der Rezeptionsprozess ist noch nicht endgültig abgeschlossen. Es ist
allerdings zu hoffen, dass die noch offenen theologischen Fragen eine

Klärung erfahren, so dass der baldigen endgültigen und offiziellen
Annahme dieser wegweisenden ökumenischen Texte durch die gesamte
altkatholische Gemeinschaft nichts mehr im Wege steht.

6. Annäherung und Einladung: Altkatholizismus und Protestantismus

Bleibt noch ein kurzer Blick auf die Ökumene zwischen den Altkatholiken
und den protestantischen Kirchen bzw. der römisch-katholischen Kirche.

Dialoggespräche zwischen den Altkatholiken und den protestantischen
Kirchen gestalten sich insoweit schwierig, da es die einzelnen Kirchen innerhalb

der Utrechter Union mit unterschiedlichen protestantischen Traditionen
zu tun haben. Während die Kirchen der Niederlande und der Schweiz ihre

Gespräche mit evangelischen Kirchen calvinistischer bzw. zwinglianischer
Prägung führen, reicht das theologische Spektrum von den strengen Lutheranern

der Selbstständigen Evangelisch Lutherischen Kirche in Deutschland

(SELKD) über die grossen lutherischen und unierten Landeskirchen bis hin
zur kleinen reformierten Kirche. Die Freikirchen der unterschiedlichsten

Richtungen und Strömungen sind hier noch gar nicht berücksichtigt. Einmal
abgesehen von der SELKD sind die verschiedenen Landeskirchen alle unter
dem Dach der EKD, der Evangelischen Kirche in Deutschland, vereinigt, die

von immer mehr evangelischen Christen nicht nur als Vereinigung evangelischer

Landeskirche, sondern als die evangelische Kirche in Deutschland
angesehen wird. Auf diesem Hintergrund mag verständlich sein, warum die

«Vereinbarung über eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Feier
der Eucharistie», die 1985 zwischen der EKD und dem Bistum der
Altkatholiken in Deutschland geschlossen wurde40, bei manchen, besonders auch
bei unseren orthodoxen Ökumenepartnern, auf Unverständnis oder gar auf
Unmut stiess; es wurde sogar die Gefahr heraufbeschworen, die altkatholische

Kirche in Deutschland verwässere mit einer solchen Vereinbarung ihre
Katholizität bzw. ihr katholisches Eucharistieverständnis. Wer diese Vereinbarung

aufmerksam liest, wird feststellen, dass dort nirgends von einer
«Interzeiebration» die Rede ist, also von einer Verwischung oder
Vermischung der gegenseitigen Vorstellung vom ordinierten Amt. Es wird lediglich

39 Vgl. a.a.O., 18f.
40 Text der Vereinbarung s. Kirche für Christen heute, a.a.O., 203-205.

152



Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

ausgedrückt, dass die Feier der Eucharistie «der Dienst des besonderen Amtes

ist, das der Herr seiner Kirche gegeben hat», das heisst, dass die
Eucharistiefeier nicht in die Beliebigkeit der Gemeinde gestellt ist. Die in diesem

Zusammenhang aufgekommene Diskussion dreht sich letztlich um die Frage,

ob eine gegenseitige Einladung zur Eucharistie Folge einer vollzogenen
Kircheneinheit mit allen Konsequenzen ist oder ob sie als Ausdruck des «auf
dem Weg zur Einheit hin» verstanden werden kann, und damit als «Wegzehrung»

des pilgernden Gottesvolkes unterwegs, in schmerzhaftem Bewusstsein,

dass die Einheit in ihrer Fülle noch aussteht. Wir alle müssen uns im
Klaren sein, dass es Christus selbst ist, der hier zu seinem Mahl einlädt und

nicht in erster Linie die Kirchen! Die deutsche Altkatholische Kirche hat sich

für den zweiten Weg entschieden und steht dazu - gerade auch auf dem

Hintergrund ihrer ökumenischen Situation.
Eine ganz andere Frage ist die Anerkennung der Ämter. Hier hat eine

altkatholisch/lutherische Dialogkommission in den letzten Jahren fleissig
gearbeitet, steht aber jetzt an einem Punkt, an dem die altkatholischen
Gesprächsteilnehmer Klärungsbedarf in den eigenen Reihen angemeldet
haben. Hier bemüht man sich zur Zeit auf Unionsebene um ein Studium der
bisher erreichten Texte und den daraus folgenden Konsequenzen.

Von besonderem Interesse ist für die Altkatholiken die «Porvooer

gemeinsame Feststellung» von 1992, mit der anglikanische und evangelischlutherische

Kirchen Skandinaviens und des Baltikums volle Kirchengemeinschaft

hergestellt haben; dies nicht zuletzt deshalb, weil hier die
anglikanische Kirche, mit der die Altkatholiken selbst seit 1931 in «full communion»

stehen, beteiligt ist. Die Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

des Jahres 1999 in Wislikofen/Schweiz hat sich ausführlich mit «Porvoo»

beschäftigt und das Abkommen einer kritischen Würdigung unterzogen41.

Ein Ergebnis unserer Gespräche war die Anregung an die IBK, die

Möglichkeiten zurAufnahme eines Dialogs mit den lutherischen Kirchen auf
Weltebene zu prüfen und auf eine Vernetzung der bi- und multilateralen
Beziehungen und Dialoge, insbesondere hinsichtlich einer möglichen
Einbeziehung der Utrechter Union in einen anglikanisch-lutherischen Dialog, auf
Weltebene hinzuarbeiten (aus dem Abschlusscommuniqué der Konferenz)42.

41 Vgl. Das Porvoo-Dokument als Anregung zu altkatholischer Selbstreflektion.
35. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz vom 30. August bis 4. September
1999 in Wislikofen/ Schweiz, in: IKZ 90 (2000) 1-49.

42 Vgl. dazu Günter Esser. Ein Blick auf «Porvoo» aus altkatholischer Sicht, in:
MdKI51 (2000)8-10.

153



Günter Esser

«Porvoo» ist deshalb für die Altkatholiken von Interesse, weil hier Anglikaner

mit lutherischen Kirchen in eine Kirchengemeinschaft eingetreten
sind, die den historischen Episkopat über die Reformation hinaus beibehalten

haben und am dreigliedrigen ordinierten Amt festhalten.
Kirchengemeinschaft mit voller Kanzel- und Sakramentsgemeinschaft, setzt nach
katholischem Verständnis das Bischofsamt unbedingt voraus. Eine
Auffassung, zu der auch die anglikanische Kirche unverrückbar steht, die aber

zur Zeit den protestantischen Gesprächspartnern, bei denen diese Tradition

abgebrochen ist, kaum vermittelbar scheint43.

7. Ein schwieriger Weg. wenn auch nicht ohne Hoffnung:
Römische und Altkatholiken

Die Beziehung zwischen der alt-katholischen und der römisch-katholischen

Kirche war bis zur ökumenischen Öffnung durch das II. Vatikanische

Konzil eine «Nicht-Beziehung». Das Konzil brachte hier Bewegung,
wurde doch über das neugeschaffene Einheitssekretariat unter der Leitung
des deutschen Kurienkardinals Augustin Bea SJ auch die altkatholische
Kirche eingeladen, Beobachter zum Konzil zu entsenden44. Bischof Urs

Küry aus der Schweiz drückte in einem «Wort zur Eröffnung des II.
Vatikanischen Konzils» vom September 1962 die Hoffnung der Altkatholiken
aus, dass gerade auch bezüglich der trennenden Dogmen und mancher
römisch-katholischer Gebräuche ein Um- und Reformdenken Platz greifen
möge. So legte er den altkatholischen Gläubigen ans Herz, «den Verhandlungen

des Konzils ihre volle, warme und brüderliche Anteilnahme
entgegenzubringen»45

Eine erste sichtbare Frucht dieser ökumenischen Öffnung waren
informative Gespräche, die, noch während des Konzils, zwischen altkatholischen

und römisch-katholischen Theologen der Niederlande am
1. Juni 1964 im altkatholischen Seminar in Amersfoort begannen. Sie

43 Die Dialogkommission zwischen der anglikanischen Kirche und der EKD, in der
altkatholische Theologen als Beobachter vertreten sind, versucht, gerade in diesem
Punkt einen Schritt weiterzukommen. Die letzte im Frühjahr 1999 im niedersächsischen

Springe bei Hannover stattgefundene Konsultation hat aber gezeigt, wie schwierig

hier eine Verständigung ist.
44 Offizieller Vertreter der Utrechter Union war Prof. Maan aus Utrecht, der sich

später mit Prof. Küppers aus Bonn auf dem Konzil abwechselte.
45 Urs Küry, Ein Wort zur Eröffnung des II. Vatikanischen Konzils, in: IKZ 52

(1962) 277f.

154



Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

dienten der Orientierung über den Stand der gegenseitigen Beziehungen46.

Zuvor hatte Papst Paul VI. zum Abschluss seiner Pilgerfahrt ins

heilige Land, die zwischen dem 4. und 6. Januar 1964 stattfand, neben
anderen auch dem altkatholischen Erzbischof von Utrecht ein Grusstelegramm

gesandt47. Diese informativen Theologengespräche wurden bis
1966 fortgesetzt und erreichten zweifellos ihren ökumenischen Höhepunkt

in der feierlichen Eröffnung des offiziellen Dialogs zwischen beiden

Kirchen anlässlich eines Wortgottesdienstes, dem die beiden
katholischen Erzbischöfe von Utrecht vorstanden. Ein wesentlicher
Hinderungsgrund für ernsthafte Gespräche, die Unterschrift unter die den
Jansenismus verurteilenden Dokumente (das Formular Alexanders VII. und
die Bulle «Unigenitus»), war von Rom nicht mehr zur Pflicht gemacht
worden48. Ebenfalls 1966 wurde in der Schweiz der Dialog zwischen der
römisch-katholischen und der christkatholischen Kirche aufgenommen49,

1967 zwischen der deutschen Bischofskonferenz und dem
Katholischen Bistum der Altkatholiken50 und 1968 in Österreich51. 1971 wurden

die Protokolle der bisherigen Sitzungen der römisch-kathoüsch/alt-
katholischen Gesprächskommission in Deutschland veröffentlicht, die
hinsichtlich der Sakramentenlehre und des Bereiches Schrift, Tradition
und Lehramt, ausgenommen natürlich des Jurisdiktionsprimates und des

unfehlbaren Lehramtes des Bischofs von Rom, wesentliche
Übereinstimmung zwischen den Kirchen festgestellt haben52.

Hatten bisher die Kommissionen selbständig gearbeitet, so richteten die
im September 1968 in Zürich gemeinsam tagenden römisch-katholischen
Teilkommissionen an das Einheitssekretariat den Vorschlag, das vom II.
Vatikanum den orthodoxen Kirchen gemachte pastorale Angebot, eine

gegenseitige Spendung der Sakramente in Notfällen auch auf die
altkatholischen Kirchen auszudehnen. In diesem als «Zürcher Nota» bekannt

gewordenen Dokument wird die Zulassung zur Eucharistie, Busse und

Krankensalbung genannt, des weiteren Möglichkeiten des Vorgehens bei
konfessionsverschiedenen Trauungen erläutert, sowie die Möglichkeit

46 Vgl. IKZ 54 (1964) 188.
47 A.a.O.. 53.
48 Vgl. dazu IKZ 56 (1966) 234-244.
49 Vgl. a.a.O., 246.
50 Vgl. IKZ 57 (1967) 289.
51 Vgl. Christian Oeyen in seinem Nachtrag zu Urs Küry, Die altkatholische Kirche,

a.a.O., 421.
52 Vgl. IKZ 61 (1971)75-78.

155



Günter Esser

einer gemeinsamen Nutzung von Kirchenräumen und kirchlichen
Gegenständen vorgeschlagen53. Leider wurde von Rom hierzu kein Plazet erteilt.
Die Länderkommissionen wurden vielmehr aufgefordert, ausführliche
Abkommen unter Berücksichtigung der örtlich wichtigen Fragen vorzulegen.

Für Deutschland geschah dies, inklusive der gewünschten Abänderungen

und Ergänzungen, bis Dezember 197454. Bis heute warten die
Altkatholiken vergebens auf die Promulgation des Abkommens, und Christan
Oeyen vermutet wohl zu Recht, hinter dieser Zurückhaltung der
römischen Katholiken stünden kirchenpolitische Erwägungen oder Richtungskämpfe

im Vatikan55. Damit war- nach dem zaghaften Beginn im Umfeld
des II. Vatikanums - erst einmal wieder Stillstand eingetreten.

Immerhin: Drei Tage vor dem Weihnachtsfest 1999 kam es anlässlich
eines Besuchs des Vorsitzenden der römisch-katholischen deutschen
Bischofskonferenz, des Mainzer Bischofs Karl Lehmann, und des altkatholischen

Bischofs Joachim Vobbe zur Unterzeichnung der «Regelung zur
Übernahme von Amtsträgern». Dieses Dokument nimmt im Wesentlichen
den diesbezüglichen Textabschnitt der «Zürcher Nota» auf. Es soll helfen,
«das Verhältnis der Kirchen zueinander zu entkrampfen und den -
menschlich wie kirchlich - immer auch von Trauerarbeit begleiteten
Wechsel von 'Amtsträgem' möglichst ohne zusätzliche persönliche und
kirchliche Verletzungen zu gestalten», schreibt Matthias Ring, der Redakteur

der altkatholischen Kirchenzeitung56. Und wenige Tage später konnte

eine altkatholische Delegation, die anlässlich des ökumenischen
Gebetsgottesdienstes zur Eröffnung der «Heiligen Pforte» am 18. Januar
2000 in St. Paul vor den Mauern nach Rom gereist war, bei einem
Gespräch mit Bischof Walter Kasper vom Einheitssekretariat darüber
nachdenken, wie «die Stagnation im Dialog zu durchbrechen» sei, «ohne die

Schwierigkeiten zu negieren». Als erster Schritt wurde an eine «internationale

Konsultation» gedacht, wobei die bereits erzielten Ergebnisse der
in verschiedenen Kirchen geführten Gespräche miteinbezogen werden
sollten57. Neue Zeichen der Hoffnung?

53 Vgl. Alt-Katholischer Informationsdienst AKID) 1975. 1440 f.

»Vgl. a.a.O.. 142-147.
55 Christian Oeyen. Nachtrag zu: Urs Küry, a.a.O., 421.
56 Matthias Ring. Übernahme von Amtsträgern, in: Christen heute 44 (Feb. 2000) 38.
57 Maja Wevermann, Altkatholische Delegation in Rom, in: Christen heute 44 (April

2000) 72.

156



Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

Wie bereits oben gesagt: Auf diesen wenigen Seiten sollte nicht der
Versuch unternommen werden, eine «Ökumene-Geschichte» des Altkatholizismus

zu schreiben. Es ging vielmehr dämm, an einigen herausragenden
Beispielen und deren Geschichte in groben Strichen aufzuzeigen, wie sehr

die Altkatholiken bemüht waren und sind, ihrem ökumenischen Antrittsgesetz

treu zu bleiben, damit aber auch dem Anliegen Döllingers zu
entsprechen, so wie er es in einem Schreiben an Pfarrer Widmann von Todt-

nau (Schwarzwald) vom 18. Oktober 1874 darstellt, wenn er unter anderem

für die altkatholische Gemeinschaft die grosse Aufgabe sieht: «Als
Werkzeug und Vermittlungsglied einer künftigen grossen Wiedervereinigung

der getrennten Christen und Kirchen zu dienen ...58.»

Diesem geistlichen Erbe verpflichtet, hat das Altkatholische Seminar der
Universität Bonn am 23. Oktober 1999 dieses internationale theologische
Symposium durchgeführt.

Günter Esser (* 1949 in Köln), Prof. Dr. theol., Studium der Theologie
in Bonn und Fribourg, pastorale Tätigkeiten, seit 1998 Professor für
altkatholische Theologie und Direktor des Alt-Katholischen Seminars der
Universität Bonn.

Adresse: Adenauerallee 33, D-53113 Bonn

58 Ignaz von Döllinger. Brief an Pfarrer Widmann in Todtnau, hier zitiert nach
Johannes Finsterhölzl. Ignaz von Döllinger (Wegbereiter heutiger Theologie), Graz

1969,351.

157


	Ignaz von Döllinger, der Altkatholizismus und die Ökumene

