
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)

Heft: 2

Artikel: Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen
Beziehungen

Autor: Köger, Michaela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Koptische Orthodoxe Kirche
mit ihren interkonfessionellen Beziehungen *

Michaela Koger

Durch vielfältige Verflechtungen scheinen die Menschen dieser Welt
näher zusammenzurücken. Wirtschaftliche Beziehungen und das Internet
leisten das jeweils ihrige in diesem Prozess der Annäherung.

Im Raum der Kirche tauschen sich Vertreter und Vertreterinnen der
verschiedenen Konfessionen seit langem aus, um sich besser kennen- und
verstehen zu lernen. Sie engagieren sich im interkonfessionellen Dialog.

Im vergangenen Jahr feierte der Ökumenische Rat der Kirchen sein 50-
Jahr-Jubiläum. Seine Anfänge sind in den ökumenischen Bewegungen
des ausgehenden 19. Jahrhunderts zu sehen. Heute zeichnen sich in ihm
wiederum Veränderungen und neue Aufbrüche ab.

Ein anderes Beispiel gibt die römisch-katholische Kirche. Mitte der
60er Jahre - im Anschluss an das 2. Vatikanum - öffnete sie sich anderen
Konfessionen und nahm den Dialog mit anderen Religionen auf.

Orthodoxe Kirchen liessen sich in den 20er Jahren bewusst auf Kontakte

zu anderen Konfessionen ein. Das Ökumenische Patriarchat in
Konstantinopel sandte damals ein Sendschreiben «an die Kirchen Christi
allenthalben», in dem es eine gegenseitige Annäherung wünschte. Dieses
Schreiben markiert die Aufnahme ökumenischer Kontakte von orthodoxer

Seite mit anderen Konfessionen'.
Die Koptische Orthodoxe Kirche ist seit Jahrzehnten in der Ökumene

engagiert und hat sich auf diesem Gebiet profiliert.

Seit ihrem Bestehen leben im Nahen Osten orientalische orthodoxe
Gemeinden mit denen byzantinischer Prägung auf engstem Raum zusammen.

Die katholische Kirche ist seit dem 17. Jahrhundert dort heimisch
geworden, evangelische Denominationen sind seit Mitte des 19. Jahrhunderts

in den Nahen Osten gekommen.

'Der Beitrag wurde im Februar 1999 geschrieben und im Dezember 1999 überarbeitet.

1 Vgl. Sendschreiben des Ökumenischen Patriarchats in Konstantinopel «an die
Kirchen Christi allenthalben» (1920), in: H. A. Obermann; A. M. Ritter, H-W. Krum-
wiede (Hrsg.): Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen, Band IV/2 Neuzeit,
Neukirchen-Vluyn 1980, 93 f.

1KZ91 (2001) Seiten 101-136 101



Michaela Köger

Kenntnisse über die Entwicklung innerhalb der Koptischen Orthodoxen
Kirche des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts erleichtern

das Verstehen heutiger interkonfessioneller Beziehungen und erklären

die Aufnahme von offiziellen Dialogen. Im genannten Zeitraum
erfolgte ein Reformprozess innerhalb der Koptischen Orthodoxen Kirche,
der eine entscheidende Rolle in der Öffnung zur weltweiten Kirche bis
heute spielt.

Beziehungen der Koptischen Orthodoxen Kirche zu und Dialoge mit
anderen Konfessionen sind gewachsen. Letztere werden sowohl bilateral
als auch an der Seite der anderen orientalischen orthodoxen Schwesterkirchen

geführt.
Am wenigsten bekannt und beachtet sind bislang die interreligiösen

Beziehungen der Koptischen Orthodoxen Kirche in Ägypten.

Auf dem Weg der Öffnung

Die Öffnung der Koptischen Orthodoxen Kirche steht mit der Entwicklung

innerhalb der Kirche seit Ende des 19. bzw. Beginn des 20. Jahrhunderts

in Verbindung. Als Erneuerungsbewegung ist sie bekannt geworden.
Die Bewegung erfasste alle kirchlichen Bereiche. Die Arbeit mit Kindern
und Jugendlichen entstand, ein Bildungswesen wurde aufgebaut, und
zahlreiche sozial-diakonische Projekte wurden initiiert. Das monastische
Leben blühte auf. Junge Menschen weihten in traditionsreichen Klöstern
und in neuen Formen ihr Leben Gott.

Vor diesen Aufbrüchen lebte die Koptische Orthodoxe Kirche
«isoliert». Die orthodoxe Kirche byzantinischer Prägung und die römisch-katholische

Kirche erlebte sie als vereinnahmende Kirchen. Evangelische
Missionen kamen Mitte des 19. Jahrhundert ins Land. Ihre Aktivitäten
und ihr Motto, «das Christentum dorthin zu bringen, wo es einst begann»,
zeigen an, dass es ihnen darum ging, Kirchen ihrer Prägung und ihres
Verständnisses von Christentum zu gründen.

Da Muslime für christliche Missionare kaum erreichbar waren und sind,
rekrutierten auch evangelische Gemeinschaften ihre Mitglieder aus der

Koptischen Orthodoxen Kirche. Eine Abwehrhaltung ihnen gegenüber
zeichnete sich verständlicherweise ab.

Jedoch nahmen engagierte Laien in der koptischen Reformbewegung
dieses Jahrhunderts bewusst Kontakte zur weltweiten Kirche auf.

Durch ägyptische Christen, die einen Auslandsstudienaufenthalt
wahrnahmen, und durch Emigranten hörten viele in Europa und Nordamerika

102



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

zum ersten Mal von den Kopten. Beziehungen werden seither geknüpft
und koptische Auslandsgemeinden gegründet. Bis 1993 waren es 120,
heute gibt es mehr als 150 Gemeinden2. Die koptischen Auslandsgemeinden

engagieren sich wiederum in lokalen ökumenischen Zusammenschlüssen

der Länder, in denen sie heimisch geworden sind.
Mancher Auslandsstipendiat kehrte in seine Heimat zurück und brachte

seine Erfahrungen mit anderen Konfessionen als Laie in die kirchliche
Arbeit ein. Andere gar wurden Priester oder traten in Klöster ein.

Die Anfangsjahre der ökumenischen Bewegung in der Koptischen
Orthodoxen Kirche prägte hauptsächlich eine Person. Sie war als Jurist unter

dem bürgerlichen Namen Saad Aziz (Sa'ad 'AzTz3) bekannt. Als Abuna

Makary (Abvtna Makärr) wurde er Mönchspriester im Syrer-Kloster. Im
September 1962 wurde er zum Allgemeinen Bischof für Ökumenische

Beziehungen und für Soziale Dienste geweiht, sein Name lautete fortan
Bischof Anba Samuel (Anba Samutl). Während seiner Kairiner Studienjahre

engagierte er sich stark in der SonntagsschuL/Kinderkircharbeit. Er
entwarf mit anderen zusammen das Konzept der Sonntagsschule von Gi-
zeh (Al-Grza). Helfer fuhren an den Wochenenden auf die Dörfer, um
Kinder und Jugendliche religiös zu unterweisen. Bald jedoch merkten sie,

dass die Christen auf dem Land weder von einer kirchlichen Infrastruktur
noch von einer entwicklungspolitischen erfasst waren. Ziel des
Sonntagsschulzentrums in Gizeh wurde es, eine «ländliche Diakonie» aufzubauen.

Bischof Anba Samuel war ihr Architekt.
Zugleich lenkten seine zahlreichen Auslandsaufenthalte seinen Blick

auf die weltweite Kirche.
Er war einer derjenigen, die den «Dialog mit Muslimen» wagten. Diese

Beziehungen pflegte er sogar über die politisch gespannte Zeit der

ausgehenden 70er und beginnenden 80er Jahre. Gesellschaftspolitische
Zusammenhänge liessen ihn das gesamte Volk der Ägypter wahrnehmen.

Bischof Anba Samuel baute eine interkonfessionelle Zusammenarbeit
im sozialen Bereich auf und versuchte, allen zu helfen, die von Not
betroffen waren. Dieser Weg wurde eingeschlagen, um das Klima in der

ägyptischen Gesellschaft zu verbessern.

2 Mündliche Angabe von Jugendbischof Anba Moussa im Mai 1998.
3 Anmerkung zur Umschrift im Text: Bei Namen von Persönlichkeiten, die sich in

der Ökumene einen Namen geschaffen haben, wird auf die Umschrift verzichtet. Bei
ihrer ersten Nennung erscheint jedoch die Umschrift in Klammern. Das gleiche gilt für
Ortsnamen.

103



Michaela Köger

Interkonfessionelle Beziehungen und Dialoge

Die Koptische Orthodoxe Kirche und der ÖRK

Die Koptische Orthodoxe Kirche ist «'Adw mu'assis» - Gründungsmitglied

- des ÖRK4. Sie ist seither an vielen multilateralen Dialogen der
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung beteiligt und in anderen
Untereinheiten engagiert.

Die Delegation auf den ersten ökumenischen Treffen leitete Abuna Ma-
kary, der spätere Bischof Anba Samuel. Die Gespräche und der

Dialog mit den byzantinischen orthodoxen Kirchen sollen auf Initiative
der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung zustande gekommen

sein5.

Bei der Vollversammlung in Uppsala 1968 wurde Bischof Anba
Samuel Mitglied des Zentralausschusses. Mitglied der Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung wurde Bischof Anba Gregorius (Anbä
GrrgOrTus), einstmals Helfer in der Sonntagsschularbeit und seit 1967

Allgemeiner Bischof für Höhere Studien, Koptische Kultur und
Wissenschaftliche Forschung. Durch ihn gestaltete die Koptische Orthodoxe Kirche

die Arbeit der Untereinheit «Glauben und Kirchenverfassung». In Nairobi

1975 wurde Bischof Anba Samuel ein weiteres Mal in den
Zentralausschuss gewählt. Im Oktober 1981 fiel Bischof Anba Samuel einem
Attentat zum Opfer. Er befand sich während der Militärparade in der Nähe
des mit ihm ermordeten Präsidenten Anwar as-Sadat (Anwar As-Sadat).

Nach der Vollversammlung in Vancouver 1983 vertrat Metropolit Anba

Athanasius (Anba Atanäsms) die Koptische Orthodoxe Kirche im
Zentralausschuss und im Exekutivkomitee. Andere Kopten arbeiteten in
Subkommissionen des ÖRK mit, wie z. B. Dr. Maurice Assad (MürTs Assa'd)

4 Für eine Gründungsmitgliedschaft seit 1948 drücken sich Bischof Serapion (Al-
gami'yya al-'umümiyya al-tämina li-Maglis al-Kanä'is al-'Älaml - die 8.

Vollversammlung des ÖRK, in: Al-Kiräza, 26. Jg., Heft 23/24, Kairo, 12. Juni 1998, 14) und
D. W. Winkler aus (Koptische Kirche und Reichskirche. Altes Schisma und neuer
Dialog, Innsbruck, Wien 1997, 204), anders W. Reiss (in: Erneuerung in der Koptisch-
Orthodoxen Kirche. Die Geschichte der koptisch-orthodoxen Sonntagsschulbewegung

und die Aufnahme ihrer Reformansätze in der Erneuerungsbewegung der
Koptisch-Orthodoxen Kirche der Gegenwart, Hamburg 1998, XXXII: «... seit 1953 im
Ökumenischen Rat der Kirchen vertreten ist», vgl. 105 u. 115; 216: «1954 erfolgte der
Beitritt in den Ökumenischen Rat der Kirchen, in dem die Koptische Kirche seitdem
in verschiedenen Gremien mitarbeitet.»). Er nennt das Jahr 1953 bzw. 1954.

5 Vgl. D. W. Winkler, Koptische Kirche und Reichskirche, 204 f.

104



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

im Erziehungsbereich und Mary Assad (Man Assa'd) im Büro des
Generalsekretärs.

Seit Mitte der 80er Jahre übernahmen Bischof Anba Bishoi (Anba
BTäüi) und Bischof Anba Serapion (Anba Sarabiyyon) die Arbeit in den

theologischen Kommissionen des ÖRK und in anderen ökumenischen
Gremien.

Bischof Anba Bishoi, der 1990 zum Metropoliten von Damiette (Da-
miyyat) geweiht wurde, ist derzeit Generalsekretär der Heiligen Synode
und Ko-Präsident der Gemischten Kommission für den Theologischen
Dialog. Bischof Anba Serapion war von 1985-1995 Allgemeiner Bischof
für Soziale Dienste und Ökumene. Seit Ende 1995 ist er Bischof der Diözese

Los Angeles, Southern California and Hawaii.
1991 wurde Papst Shenouda III. (Sinuda III.) auf der Vollversammlung

in Canberra zu einem der sieben Präsidenten des ÖRK gewählt. Bischof
Anba Serapion wurde Mitglied des Zentralausschusses. Zur achten

Vollversammlung reisten 13 koptische Delegierte nach Harare, darunter vier
Laien (2 Frauen)6. Die Bischöfe Anba Serapion und Anba Joannes (Anbâ
Yu'anis) sind in den Zentralausschuss gewählt worden7. Auf der konstituierenden

Sitzung des Zentralausschusses vom 26. August-3. September
1999 wurde Metropolit Anba Bishoi in die Untereinheiten «Faith and
Order» und «Church and Ecumenical Relations» gewählt, zusätzlich ist er

Mitglied dei speziellen Gesprächskommission zwischen den Orthodoxen
und den Protestanten. Sie trifft sich vom 6.-8. Dezember 1999 zum ersten
Mal und soll eine Brücke zwischen orthodoxem und protestantischem
Verständnis schlagen. Bischof Anba Joannes nimmt an der Arbeit des

Ausschusses «Regional Relations and Ecumenical Sharing» teil, Bischof
Anba Boulos (Anba Bulus) an der des Ausschusses «World Mission and

Evangelism». Ferner engagiert sich Frau Marian Adii Rufail (Märiyyän
'Adii RüfaTl) im Ausschuss für Jugendarbeit und Frau Dr. Nahid Fahim
(Nahid Fahim) im Sonderausschuss für das Gespräch mit pfingstlerischen
und charismatischen Gruppen8.

6 Vgl. Bericht über die 8. Vollversammlung in Al-Kiraza, 26. Jg. 1998, Heft 49/50,
Kairo, 25. Dezember 98, 24.

7 Vgl. ebd.: 5.
8 Vgl. Igtimä'at al-lagna li-Maglis al-Kanä'is al-'ÄlamT (Sitzungen des Zentralausschusses

des ÖRK), in: Al-Kiräza, 27. Jg., Heft 31/32, Kairo, 17. September 1999,17;
vgl. U. Jaenicke: Hoffnung auf Brückenbau im Weltkirchenrat. Kommission soll
Konflikt zwischen Orthodoxen und Protestanten lösen, in: epd-Wochenspiegel. Ausgabe

Südwest 36/1999, 20.

105



Michaela Köger

Das sozialpolitische Engagement, der interreligiöse Dialog, wie er im
ÖRK geführt wird, Fragen einer neuen kontextuellen Theologie, das
Problem der Inkulturation des Evangeliums, die Frauenordination und die
Behandlung des Themas der Homosexualität sorgen derzeit für Spannungen
zwischen den Kirchen der orthodoxen Konfessionsfamilie und dem
ÖRK9.

Die Koptische Orthodoxe Kirche und der Middle East Council
ofChurches!der Nahöstliche Kirchenrat

Der Nahöstliche Kirchenrat (heute MECC) wurde im Jahre 1974 unter
Mitwirkung der Koptischen Orthdoxen Kirche gegründet. Ihm gehören
die orientalischen orthodoxen Kirchen des Mittleren Ostens (Armenische
Apostolische Kirche, Koptische Orthodoxe Kirche und Syrische Orthodoxe

Kirche), die byzantinischen orthodoxen und die evangelischen
Kirchen im Nahen Osten an. Seit 1989/90 sind die katholischen Kirchen im
Nahen Osten Mitglied.

Seit 1994 ist Papst Shenouda III. einer der vier Präsidenten des MECC.
Derzeitiger Ko-Generalsekretär des MECC ist der Ägypter Samir Murqos
(SamTr Murqus).

Die Koptische Orthodoxe Kirche beteiligt sich an allen drei Untereinheiten

(Education and Renewal, Faith and Unity, Life and Service).
Schwerpunktmässig arbeiten die Kirchen im Bereich der religiösen Erziehung

zusammen. Im Juli 1997 trafen sich die Vertreter der nahöstlichen
Kirchen in Damaskus (Dimasq) und im August 1998 in Kairo (al-Oähira).

Die Untereinheit «Faith und Unity» traf sich vom 16.-19. Februar 1999
im Kloster der Antoniusschwestern im Libanon. Ihr Thema war das Erbe
der Jungfrau Maria in der anderen Kirche10. Die Festlichkeiten zum
25-jährigen Bestehen fanden Ende April 1999 im Libanon statt. Am
22. April 1999 tagte die 7. Vollversammlung des Nahöstlichen Kirchen-

9 Vgl. den Artikel von BischofAnba Serapion zum Thema «Homosexuality and the
Church. A Coptic Orthodox Perspective», in: The Ecumenical Review, Volume 50,
Nr. 1, Genf, Januar 1999, 78-85. Er gibt dort einen Vortrag von Papst Shenouda III.,
den dieser im November 1990 vor hauptsächlich anglikanischen Geistlichen in
Grossbritannien hielt, wieder.

10 Vgl. Qism al-Tman wal-wahda bi-Maglis Kanä'is aä-Sarq al-Ausaf (Die Untereinheit

Glaube und Einheit im nahöstlichen Kirchenrat), in: Al-Kiräza, 27. Jg., Heft 9/10,
Kairo, 12. März 1999, 3.

106



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

rates1 '. Papst Shenouda III. wird wiederum zum Präsidenten gewählt.
Metropolit Anba Bishoi ist Mitglied des Exekutivausschusses des MECC.
Das erste offizielle Treffen des MECC nach der Wahl fand am 2./3.
August 1999 in Kairo statt12. Samir Murqos wird als Ko-Generalsekretär
bestätigt. Ihm obliegt das Ressort Öffentlichkeitsarbeit und Kommunikation.

Bischof Anba Moussa (Anbâ Musa) ist verantwortlich für den
Ausschuss christliche Erziehung.

Die Koptische Orthodoxe Kirche und der All Africa Council
of Churches (AACC)

Seit 1963 ist die Koptische Orthodoxe Kirche Mitglied im All Africa
Council of Churches. Bischof Anba Samuel war lange Zeit Vizepräsident.
Nach ihm übernahm Bischof Anba Serapion als Vizepräsident seinen
Platz. Nachdem Bischof Anba Boulos im Juni 1995 zum Allgemeinen
Bischof für Missionsaufgaben in Afrika geweiht worden war, engagierte er
sich im AACC. Da Bischof Anba Serapion im November 1995 zum
Diözesanbischof von Los Angeles, Southern California and Hawaii geweiht
wurde, beendete er seine Mitarbeit. Bischof Anba Boulos ist neuer
Vizepräsident des AACC.

Orientalische orthodoxe Kirchen

Die orientalischen orthodoxen Kirchen bestehen zwar jurisdiktioneil
unabhängig voneinander, stehen jedoch in voller kirchlicher und sakramentaler

Gemeinschaft.
1961 besuchte der damalige Papst Cyrill VI. (Klrillus VI.) die Syrische

Orthodoxe Schwesterkirche.
Auf der Konferenz der orientalischen orthodoxen Kirchen 1965 in

Addis Abeba wurde der Grundstein für intensive Kontakte der orthodoxen

Kirchen der drei Konzilien untereinander gelegt. Lange Zeit waren
kontinuierliche Beziehungen innerhalb dieser Kirchenfamilie aufgrund

11 Vgl. Al-gam'iyya al-'ämma as-säbia1 Ii-Maglis Kanä'is a§-Sarq al-Ausat (7.
Generalversammlung des Nahöstlichen Kirchenrates), in: Al-Kiräza, 27. Jg., Heft 17/18,
Kairo 28 Mai 1999, 9.

12 Vgl. Bericht von Metropolit Anba Bishoi: Igtimä' al-lagna at-tanfrdiyya li-Maglis
Kanä'is aS-Sarq al-Ausat (Sitzung des Exekutivkomitees des Nahöstlichen Kirchenrates),

in: Al-Kiräza. 27. Jg., Heft 29/30, Kairo, 20. August 1999, lf.

107



Michaela Köger

der geographischen Lage und der politischen Verhältnisse nicht möglich.

Die Annäherung der orientalischen orthodoxen Kirchen war von dem

gespannten Verhältnis zwischen der Koptischen und der Äthiopischen
Kirche überschattet.

Bis 1951 war das Bischofsamt innerhalb der Äthiopischen Orthodoxen
Kirche einem ägyptischen Kopten vorbehalten. Der Ablösungsprozess der
Äthiopier von Ägypten dauerte bis 1959. Seit den 60er Jahren nehmen
Vertreter aller orientalischen orthodoxen Kirchen als gemeinsame
Delegation an Gesprächen und an den offiziellen Dialogen teil.

Durch die interkonfessionellen Dialoge treffen sich Vertreter der
orientalischen orthodoxen Kirchen des öfteren. Dies wirkt sich positiv auf das

gegenseitige Kennenlernen aus und gibt Gelegenheit, die Einheit der
orientalischen orthodoxen Christen und ihre Zusammenarbeit zu
demonstrieren13.

Im März 1998 unterzeichneten Papst Shenouda III., Patriarch Mar
Ignatius Zakka I. Iwas (Mär IgnätTus Zakä I. Twas) und Katholikos-Patriarch

Aram I. von Kilikien in Ägypten eine gemeinsame Erklärung über
ihren gemeinsamen Glauben. Die Erklärung umfasst 11 Punkte. Die Punkte

\-A nennen das gemeinsame Glaubensfundament, die Punkte 5-8 nennen

Wege, dieses Fundament in theologischen Gesprächen mit anderen
Kirchen zu bewahren, und Möglichkeiten, wie Beziehungen zwischen den
orientalischen Kirchen vertieft werden können, die Punkte 9-11 sprechen
von gemeinsamen Projekten und Plänen14.

In Punkt 5 betonen die Unterzeichner, «Wir stimmen in der Notwendigkeit

überein, dass wir in allen theologischen Dialogen gemeinsame
dogmatische Positionen beziehen müssen. Daher soll jeder theologische
Dialog, der mit anderen Kirchen und christlichen Gruppierungen der Welt

13 Vgl. W. Schwaigert: Früchte der Dialoge für das Verhältnis der Orientalischen
Orthodoxen Kirchen untereinander, in: Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen
1993-1997, IKZ, 88. Jahrgang, Bern Oktober-Dezember 1998, Heft 4,436.

14 Vgl. Batärikat kanä'isinä aS-Sarqiyya al-urtoduksiyya wa-gtimä'uhum fr 1-Qähira
wa fr d-Dair (jaumi 10,11.3.98) (Die Patriarchen unserer orientalisch-orthodoxen
Kirchen und ihre Sitzung in Kairo und im Kloster (10,11.3.98) in: Al-Kiräza, 26. Jg.,
Heft 11/12, Kairo, 27. März 1998, Iff. bzw. vgl. Die Lehre Cyrills als Massstab-Gemeinsame

Erklärungen der orientalisch-orthodoxen Patriarchen, in: Der Christliche
Osten. Amtliches Mitteilungsblatt der Catholica Unio Deutschlands, Österreichs und
der Schweiz, 53. Jahrgang Würzburg 1998, Heft 2, 129f.

108



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

geführt wird, von nun an auf der Ebene der orientalisch-orthodoxen
Familie im Nahen Osten besprochen werden. Wir hoffen, dass dieses

Prinzip weltweit von allen Kirchen der Familie übernommen wird, wie es

gegenwärtig in vielen Dialogen bereits getan wird.»15
Das zweite Treffen der drei Patriarchen und ein Austausch des Stehenden

Ausschusses fanden vom 10.-12. Februar 1999 in Syrien statt16.

Die orientalischen orthodoxen Kirchen/
die Koptische Orthodoxe Kirche und die orthodoxen Kirchen
der sieben ökumenischen Konzilien

Mitte des 19. Jh. suchte bereits Papst Cyrill IV. (Kirillûs IV.) Verbindung
zu den orthodoxen Kirchen byzantinischer Prägung. Zu einer Festigung
der Beziehungen kam es aber erst in den 60er Jahren dieses Jahrhunderts.
1961 nahmen Beobachter der orientalischen orthodoxen Kirchen an der
ersten Panorthodoxen Konferenz auf Rhodos teil.

Initiatoren eines Dialogs zwischen den orthodoxen Familien waren
zwei Mitarbeiter in der Zentrale des ÖRK in Genf bzw. des Ökumenischen

Instituts in Bossey: die damaligen Ökumeniker Paul Verghese (später

Metropolit Paulus Mar Gregorius von Delhi und dem Norden; inzwischen

verstorben) und Nikos Nissiotis. Die Annäherung geschah unter der
Schirmherrschaft der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung.

Das erste inoffizielle Dialogtreffen fand 1964 in Aarhus/Dänemark
statt. Die Bezeichnung «orthodox» wurde beiden Familien zugestanden;
aber 1989 erst offiziell geklärt. Des weiteren wurde eine christologische
Übereinkunft in Anlehnung an Cyrill getroffen. 1967 wurde in Bristol/GB
über die Frage der Christologie in den liturgischen Texten verhandelt. Es

kam zu einer gemeinsamen Erklärung. 1970 tagten die Vertreter in Genf.
Die Rezeption bzw. die Nichtrezeption der sieben Konzilien erweist sich
als schwierigster Punkt, weitere Divergenzpunkte sind die Aufhebung der

gegenseitigen Anathemata (keine Verurteilung von Kirchenlehrern, die in
der anderen Tradition als Heilige gelten) und die Jurisdiktion (sind
aufgrund des traditionellen Systems der territorialen Autonomie oder
Autokephalie mehrere Bischöfe an einem Ort möglich?). Das letzte inoffizielle

Gespräch fand 1971 in Addis Abeba statt. Verketzerungen sollten an-

15 Die Lehre Cyrills, 130.
16 Vgl. Liqä' al-äba' al-batarika aMaläta. (Treffen der drei Patriarchen). In: Al-

Kiräza, 27. Jg, Heft 7/8, Kairo, 26. Februar 1999, lf.

109



Michaela Köger

nulliert, praktische ekklesiologische Probleme gelöst und eine offizielle
Gemeinsame Kommission eingesetzt werden, die ein «statement of
reconciliation» ausarbeiten sollte. Im August 1971 traf sich die byzantinische

orthodoxe Vorbereitungskommission, im Juli 1972 der Ständige
Ausschuss der orientalischen orthodoxen Kirchen. Beide Unterkommissionen

trafen sich dreimal, um den offiziellen Dialog vorzubereiten.
Im Vorfeld herrschte Uneinigkeit darüber, inwieweit die orientalischen

orthodoxen Kirchen in Gesprächen mit anderen Konfessionen neue
christologische Formeln verfassen dürfen. Konkreter Anlass war die bilaterale

christologische Erklärung zwischen Kopten und Katholiken im Jahre
197117.

Die erste Vollversammlung der Gemischten Theologischen Kommission

fand vom 10.-15. Dezember 1985 in Chambésy bei Genf statt.
Kopräsidenten waren der griechische Metropolit Chrysostomos Konstantini-
dis von Myra und der koptische Bischof Anba Bishoi von Damiette. Als
Ziel wurde die Aufhebung der Anathemata und die Wiederherstellung der
vollen Kirchengemeinschaft zwischen den beiden orthodoxen Kirchenfamilien

formuliert.
Das nächste Treffen sollte unter dem Motto «Auf dem Weg zu einer

gemeinsamen Christologie» stehen. 1987 traf sich die Unterkommission
zur Vorbereitung von Dokumenten in Korinth. Eine Übereinstimmung
wurde durch Abgrenzung zu anderen erreicht.

Auf der zweiten Plenarsitzung im Juni 1989 im Kloster Anba Bishoi im
Wadi Natrun (Wadln-Natron) wurden die orientalischen Kirchen offiziell
als Kirchen der orthodoxen Tradition anerkannt. Den Ko-Vorsitz hatten

Metropolit Damaskinos Papandreou, Schweiz, und Bischof Anba Bishoi,
Damiette, inne. Eine Glaubenserklärung wurde verabschiedet, die als

christologischen Kernpunkt das Bekenntnis zum fleischgewordenen Logos

enthält.
Die Subkommission traf sich ein weiteres Mal im Januar und Februar

1990 im Kloster Anba Bishoi.
Vom 23.-28. September 1990 traf sich die Gemischte Kommission zur

dritten Sitzung in Chambesy/Schweiz. Die Zweite Gemeinsame Erklärung

(Second Agreed Statement)18 wurde verabschiedet. Die Überein-

17 Siehe unten Seiten 113 u. 115 f.: Die Koptische Orthodoxe Kirche und die
römischkatholische Kirche.

1810 Punkte: 1. Verdammung der Häresie des Eutyches. 2. Verdammung der Häresie

von Nestorius. 3. Vereinigung der göttlichen und menschlichen Natur. 4. Beide

110



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

Stimmung im Glauben wurde in zehn Punkten bekräftigt, siebzehn
Empfehlungen zu pastoralen Fragen und Massnahmen zur Festigung der

gegenseitigen Beziehungen folgten19, «da die <Wiederherstellung> der
Gemeinschaft unserer Kirchen einer Zeit der intensiven Vorbereitung
unserer Gläubigen bedarf»20. Die gemeinsame Erklärung wurde den einzelnen

Kirchen zur Umsetzung und zum Studium unterbreitet.
Im November 1993 traf sich die Gemischte Kommission des theologischen

Dialogs ein drittes Mal. Das Communiqué beinhaltete Vorschläge
für die Aufhebung der Anathemata, welche von beiden Seiten einstimmig
durch die Kirchenoberhäupter vollzogen werden muss. Fragen der

Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft wurden weiter erörtert.
Der Dialog ist somit in eine neue Phase der praktischen Verwirklichung
der sichtbaren Einheit der Kirche getreten.

Durch den Dialog ist deutlich geworden, dass beide orthodoxe
Kirchenfamilien die authentische christologische Lehre und die apostolische
Tradition aufrechterhalten haben, obwohl sie christologische Termini

Naturen mit ihren Willen und Energien haben sich vereinigt, «without division, without

separation». 5. Die eine Hypostase des fleischgewordenen Logos handelt. 6.

Verdammung aller von 431 und 433 (Brief Cyrills an Johannes von Antiochien)
abweichenden Lehren. 7. Die orientalischen orthodoxen Kirchen behalten ihre Terminolgie
«One nature of the incarnate Logos» bei. Die Orthodoxen behalten ihre ebenso bei
(Zwei-Naturen-Formel). 8. Anerkennung der drei ersten Konzilien. Für die Orthodoxen

byzantinischer Prägung gehören die Punkte 1-7 ebenso zu den Lehren der späteren

vier Konzilien. Für die orientalischen Orthodoxen sind sie Aussagen der orthodoxen

Interpretationen der ersten drei Konzilien. Die Lehre zur Anbetung der Ikonen, die
während des letzten Konzils verhandelt wurde, stimmt mit der Lehre der Orientalen
überein. 9. Beide orthodoxe Familien haben immer den einen wirklichen orthodoxen
Christusglauben und die apostolische Tradition bewahrt, obwohl sie christologische
Ausdrücke verschieden verwendet haben. 10. Alle Anathemata und gegenseitige
Verdammungen sind aufzuheben, (zitiert bzw. übersetzt aus Joint Commission of the
Theological Dialogue between the Orthodox Church and the Oriental Orthodox Churches,
in: Eastern Churches Journal, Volume 1, Number 1, Winter 1993/1994, 118-130).

19 D. W. Winkler, Koptische Kirche, 257 nennt wechselseitige Besuche der
Kirchenoberhäupter, Priester und Laien, Austausch von Theologieprofessoren und
-Studenten, die Möglichkeit der wechselseitigen Teilnahme an der Eucharistiefeier,
gemeinsame Publikationen zwecks Verbreitung des Glaubenskonsens, gegenseitige
Anerkennung der Taufe, beiderseitige Verwendung von kirchlichen Räumlichkeiten,
Korrektur der theologischen Ausbildung und Literatur hinsichtlich der Ergebnisse des

Dialoges.
20Zitiert nach D. W. Winkler, Koptische Kirche, 257.

111



Michaela Köger

unterschiedlich verwendet haben. Die byzantinisch geprägten Orthodoxen

stimmten zu, dass die orientalischen Orthodoxen weiter ihre traditionelle

Terminologie der einen Natur des fleischgewordenen Logos beibehalten

dürfen, dafür können die Orthodoxen die Zwei-Naturen-Formel
verwenden. Hinsichtlich der Bewahrung der kirchlichen Tradition wurde
eine Ähnlichkeit festgehalten. Die Subkommission für liturgische Fragen
traf sich im Dezember 1994 im Kloster Anba Bishoi.

Im Januar 1996 fand ein orthodoxes Symposium zum Thema Mission
in Addis Abeba statt. Es sollte der Vorbereitung der Weltmissionskonferenz

in Salvador de Bahia im Dezember 1996 dienen. Vertreter der
orientalischen orthodoxen Kirchen waren anwesend.

Im Februar 1998 trafen sich Vertreter der orientalischen orthodoxen
und byzantinischen orthodoxen Kirchen zu einer Fortsetzung des Dialogs
in Damaskus. Sowohl theoretische als auch praktische Fragen hinsichtlich
Liturgie und Pastoraltheologie wurden erörtert. Jede Kirche wird ihre

eigene Liturgie behalten, so wie es vor der Trennung der Fall war. Gastgeber

war das Patriarchat der Rum-Orthodoxen Kirche von Antiochien.

Der Dialog zwischen den orientalischen orthodoxen und den byzantinischen

orthodoxen Kirchen zählt zu den zeitlich kürzesten und gleichzeitig
erfolgreichsten Dialogen zwischen zwei Kirchenfamilien. Der offizielle
Dialog wurde 1985 begonnen und schon 1990 abgeschlossen. Schwerpunkt

der Gespräche bildete die Frage der Christologie - ausgehend von
den christologischen Formeln von Chalcedon 451. Die daran beteiligten
Kirchen stehen in der Phase der Rezeption der von einer gemischten
Kommission ausgearbeiteten Dokumente. Die Aufhebung der gegenseitigen
Anathemata und die Wiederherstellung der vollen kirchlichen Gemeinschaft

ist noch zu vollziehen. Ebenso die Erstellung einer Liste der Diptychen

mit den kirchlichen Oberhäuptern für den liturgischen Gebrauch.

Die Koptische Orthodoxe Kirche und die römisch-katholische Kirche

Der inoffizielle Dialog ist untrennbar mit der Stiftung Pro Oriente
verbunden. Es ist eine Begegnung, die hauptsächlich bilateral, zwischen
Kopten und Katholiken, stattfindet. Der koptische orthodoxe Patriarch,
Papst Shenouda HJ., engagierte sich besonders in diesem Dialog.

- Erste Pro-Oriente-Konsultation in Wien im September 1971:

Dieses erste Treffen führte zur Erkenntnis, dass beide Kirchen in der

112



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

apostolischen Tradition und im nizäno-konstantinopolitanischen Credo
übereinstimmen. Die Wiener christologische Formel wurde verfasst21.

Die gemeinsame Übereinkunft schliesst aber nicht aus, dass weitere

Möglichkeiten der Interpretation des Christusgeheimnisses gefunden
werden können. Die Formel ist stark von vorchalzedonensischer Theologie

geprägt! Der damalige Anba Shenouda, Bischof für Erziehungsfragen,

und heutige Patriarch, Papst Shenouda III., der inzwischen
verstorbene Paul Verghese, späterer Metropolit Paulus Mar Gregorius von
Delhi und dem Norden, Mar Ostathios, Metropolit von Niranam,
Dr. V.C.Samuel, damaliger Dekan der theologischen Fakultät der Hai-
le-Selassie-Universität in Addis Abeba, arbeiteten von orientalischer
orthodoxer Seite aus mit.

Bischof Shenouda war massgeblich an der schriftlichen Fixierung
der Formel beteiligt. Sie hat Anklänge an das postanaphorische Gebet
der Basileios- bzw. Gregoriusanaphora und an Aussagen in der
syrischen Vita Dioscori22.

Zweite Pro-Oriente-Konsultation in Wien-Lainz 1973:

Gemeinsamkeit herrschte weiterhin in der Frage der Christologie.
Theologische Unterschiede tauchten im ekklesiologischen Bereich auf. Eine

Einigung über die Aufhebung der Anathemata und die Anerkennung
der wichtigsten Konzilien war schnell zu erreichen, die Frage des

Verständnisses des Amtes Petri trennt bis heute!

Dritte Pro-Oriente-Konsultation in Wien-Lainz 1976:

Ekklesiologische Fragen standen im Vordergrund («die eine und
dieselbe Kirche,..., manifestiert sich sowohl lokal als auch universal als eine

Koinonia der Wahrheit und der Liebe...»23). Dennoch kam es zu keiner

Einigung, den Stellenwert der Konzilien zu erörtern und die Frage
des Papstprimats zu lösen.

211. Wir glauben, dass unser Gott und Erlöser, Jesus Chrisms, Gottes fleischgewordener

Sohn ist; vollkommen in seiner Gottheit und vollkommen in seiner Menschheit.
2. Seine Gottheit war von seiner Menschheit nicht einen Augenblick getrennt. 3. Seine

Menschheit ist eins mit seiner Gottheit, ohne Vermischung, ohne Vermengung, ohne

Teilung, ohne Trennung (Communiqué der ersten Konsultation 274; zitiert nach
D. W. Winkler: Koptische Kirche und Reichskirche, 264).

22 Vgl. D. W. Winkler: Koptische Kirche und Reichskirche, 267.
23D. W. Winkler: Koptische Kirche und Reichskirche, 276.

113



Michaela Köger

— Vierte Pro-Ökumene-Konsultation 1978:

Das Thema Primat stand wiederum im Mittelpunkt. Die orientalischen
orthodoxen Kirchen können im Primat lediglich eine historische, kulturelle

und Jurisdiktionelle Institution erkennen. Zum ersten Mal sind
Vertreter der katholischen Ostkirchen anwesend.

- Fünfte Pro-Oriente-Konsultation 1988:

Nach einer 10jährigen Pause fanden die inoffiziellen Gespräche eine

Fortsetzung. Ergebnisse der vorherigen Treffen, die theologische
Implikation der liturgischen Texte, die Einheit der Kirche und das Petrusamt

wurden erörtert.

Das erste Study Seminar fand 1991 in Wien zum Thema Primat statt.
Als mögliche Gestalt der sichtbaren Einheit schlugen Vertreter der
orientalischen orthodoxen Kirchen eine Vielzahl von Primatssitzen vor,
entsprechend der Anzahl der autokephalen Kirchen. Die Einheit wäre durch
die eucharistische Gemeinschaft ausgedrückt.

1992 folgt das zweite Study Seminar in Wien zum Thema Konzil und
Konziliarität24. Die theologische Beurteilung des Petrusamtes blieb
weiterhin umstritten.

Drittes Study Seminar 1994 in Wien zum Themenkomplex «Ekklesiologie

und Einheit der Kirche»: Im Zentrum standen die katholischen
Ostkirchen, deren Status als mit Rom unierte Kirchen kein Modell für die
gewünschte Einheit liefert.

Viertes Study Seminar 1996 zum Thema «Autorität und Jurisdiktion».
Ekklesiologische Themen gewinnen weiter an Bedeutung. Im Vordergrund

steht die Frage nach «the nature and the exercise of authority and
jurisdiction in the tradition of different Churches represented by different
theologians»25. Wiederum tauchen unterschiedliche Positionen hinsicht-

24 «The Church is by its very nature conciliar, being an icon in the created order of
the ineffable Holy Trinity, three Persons in one ousia, bound together in the perfect
communion of love...Conciliarity is communio (koinonia).» (Zitiert nach D. W. Winkler:

Koptische Kirche und Reichskirche, 293, Original: Statement of the Second Study

Seminar, 58).
25A. StirnemannIG. Wilfinger: The Vienna Dialogue. Jurisdiction, Booklet No 9.

137 (der Natur und der Ausübung der Autorität und Jurisdiktion in der Tradition von
verschiedenen Kirchen, die von unterschiedlichen Theologen repräsentiert werden).

114



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

lieh des Primates auf. Jede Kirche legt Wert darauf, ihre Art der
Autoritätsausübung den anderen gegenüber verständlich zu machen.

Vier Regionalsymposien fanden im Wadi Natrun (1991), in Kottayam,
Kerala (1993), Kaslik, Libanon (1994) und im St.-Antonius-Kloster in
Waldsolms-Kröffelbach (1997) statt. Sie trugen dazu bei, die Ergebnisse
der Konsultationen und des Dialogs vor einem grösseren Forum publik zu
machen. Ebenso wurden praktische Fragen und Schwierigkeiten
(bikonfessionelle Eheschliessungen, gemeinsamer Festkalender, landesspezifische

Probleme etc.) angesprochen.

Der offizielle Dialog der Koptischen Orthodoxen Kirche
und der römisch-katholischen Kirche

Mit zwei der orientalischen orthodoxen Kirchen konnte Rom bisher einen

offiziellen, bilateralen Dialog aufnehmen. Seit 1974 ist er mit den Kopten
und seit 1989 mit der autokephalen indischen Kirche (Malankara Syrisch-
Orthodoxen Kirche) möglich. Mit der Syrischen Kirche des Patriarchats

von Antiochien wurde 1984 in einem Dokument Gastfreundschaft bei den

Sakramenten der Busse, Kommunion und Krankensalbung vereinbart.
1990 wurde zwischen Rom und der Malankara Syrisch-Orthodoxen Kirche

eine Gemeinsame Kommission eingesetzt. Mit den Armeniern
unterzeichnete Rom 1970 und 1983 Communiqués.

Anlässlich der Begegnung der beiden Päpste, Paul VI. und Shenouda

III., im Jahre 1973 wurde eine Gemeinsame Gemischte Kommission
für den offiziellen Dialog eingesetzt. Seither kam es zu acht Gesprächsrunden26.

Im Mai 1973 besuchte Papst Shenouda III. Papst Paul VI.

26 März 1974/Kairo - Bischof Anba Gregorius, Bischof für koptische Kultur und
höhere theologische Studien, Delegationsleiter; Bischof Anba Athanasius von Beni
Suef und Bahnasa - ab 1975 Metropolit; Bischof Anba Samuel, Bischof für Öffentliche,

Ökumenische und Soziale Dienste; Bischof Anba Johannes von Gharbieh;
Dr. Maurice Tadros, Prof. für NT; Oktober 1975/Kairo; August 1976/Wien; März
1978/Kairo - Bischof Anba Gregorius; Bischof Anba Samuel; Pater Abuna Antonius
Ragheb; Dr. George Habib Bebawi, Prof. für Patristik; Dr. Maurice Tadros; Amin
Fakhry Abdelnour, Laienvorstand in kirchlichen, sozialen und zivilen Institutionen;
verhindert: Metropolit Anba Athanasius und Bischof Anba Johannes; Februar
1988/St.-Bishoi-Kloster; April I990/St.-Bishoi-Kloster - Metropolit Anba Bishoi von
Damiette, Delegationsleiter; Metropolit Anba Athanasius; Bischof Anba Arsanios

115



Michaela Köger

Beide verabschiedeten eine Gemeinsame Erklärung mit christologischer
Übereinstimmung. Der Text lehnt sich stark an die auf der ersten
ProOriente-Konsultation getroffenen Glaubensübereinstimmung an27. Die
offiziellen bilateralen Gespräche begannen 1974 in Kairo. Die
christologische Formel von 1973 wurde mit dem Zusatz aufgenommen, dass

eine weitere Formel gesucht werden müsse, die vorchalzedonensische
und chalzedonensische Positionen miteinander versöhne. Das zweite
offizielle Treffen fand 1975 in Kairo zu ekklesiologischen Fragen statt.
Die Frage der Autorität von Konzilien und der des Primats blieben offen.
1976 kam es zur dritten offiziellen Begegnung in Wien. Eine Erklärung
zur Christologie wurde erarbeitet. Sie kam einer wechselseitigen
Anerkennung der jeweiligen christologischen Hauptformulierungen gleich28.
Es blieben dennoch auf der Seite der Kopten die Angst vor Proselytismus
und auf katholischer die Empörung über die Wiedertaufe von Konverti-

von Minya und Abu Qurqas; Bischof Anba Benjamin von Munufiya; Bischof Anba
Moussa, Jugendbischof; Bischof Anba Boutrus, Allgemeiner Bischof; Priester Abuna
Tadros Malaty aus Alexandria; Dr. Emil Mäher Ishak, kopt.-theol. Fakultät, Kairo;
Februar 1992/St.-Bishoi-Kloster; April 1993/St.-Bishoi-Kloster.

27 «Wir bekennen, dass unser Herr und Gott und Erlöser und König aller, Jesus Christus,

vollkommener Gott in bezug auf seine Gottheit und vollkommener Mensch in
bezug auf seine Menschheit ist. In ihm ist seine Gottheit vereint mit seiner Menschheit
in einer wirklichen vollkommenen Einheit ohne Vermischung, ohne Vermengung, ohne

Verschmelzung, ohne Veränderung, ohne Teilung, ohne Trennung. Seine Gottheit
hat sich nie von seiner Menschheit getrennt, nicht für einen Moment, nicht für einen

Augenblick. Er, der ewige und unsichtbare Gott, wurde sichtbar im Fleisch und nahm

Knechtsgestalt an. In ihm sind alle Eigenschaften der Gottheit und alle Eigenschaften
der Menschheit zugleich in einer wirklichen, vollkommenen, unteilbaren und
untrennbaren Einheit bewahrt.» (Zitiert nach D. W. Winkler: Koptische Kirche und
Reichskirche, 305.)

28 Vgl. die Formulierungen der Erklärung von Chambésy. Es entspricht einer
Anerkennung Chalzedons durch die Kopten. «Wenn die Orthodoxen bekennen, dass die
Gottheit und Menschheit unseres Herrn in einer Natur vereinigt sind, so verstehen sie

unter <Natur> nicht schlechthin eine einfache Natur, sondern eher eine einzige
zusammengesetzte Natur, in der Gottheit und Menschheit ungetrennt und unvermischt
vereinigt sind. - Und wenn die Katholiken Jesus Christus als einen in zwei Naturen
bekennen, so trennen sie nicht die Gottheit von der Menschheit, auch nicht für einen

einzigen Augenblick; sie bemühen sich vielmehr, die Vermengung, Vermischung,
Verfälschung oder Veränderung des einen durch das andere auszuschliessen... Darin
stimmen wir alle überein.» (Zitiert nach D. W. Winkler: Koptische Kirche und Reichskirche,

309.)

116



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

ten29. Auf dem Sektor der Pastoral-, gemeinsamen Bildungs- und Sozialarbeit

kam es zu Fortschritten.
Im März 1978 trafen sich Vertreter beider Kirchen zur vierten offiziellen

Begegnung in Kairo. Die Rolle der Konzilien und die Frage der
Sakramente wurden erörtert. Ein Klima gegenseitigen Vertrauens sollte
geschaffen werden. Im Juni 1979 weilte eine koptische Delegation in Rom,
um den neu eingesetzten Papst Johannes Paul II. zu besuchen. Es wurden
zwölf Prioritäten für den Prozess der Annäherung festgelegt und die

Schaffung neuer Kommissionen angeregt. Dadurch dass Anwar as-Sadat

Papst Shenouda III. unter Hausarrest gestellt hatte, war der Dialog von
1981-1985 unterbrochen. 1986 entschied die Heilige Synode der Kopten,
ihn wieder aufzunehmen. Sie nannte Punkte, die diskutiert werden mussten.

Neben den vorherigen Themen tauchten weitere auf, so z. B. die Frage

nach der Lehre des Fegefeuers, der Rechtfertigung, den zeitlichen
Sündenstrafen und den Ablässen. 1988 wurde der Dialog in einem fünften
Treffen wieder aufgenommen. Eine kurze christologische Formel wurde
auf Vorschlag der Kopten angenommen30. Das sechste offizielle Treffen
fand 1990 im Kloster Anba Bishoi statt. Bei der Frage nach dem Filioque
kam es zu keiner Einigung. 1991 standen beim siebten Treffen eschatologische

und pneumatologische Themen im Vordergrund. Das Gemeinsame
Lokale Komitee wurde revitalisiert. Die achte Zusammenkunft im Wadi
Natrun 1992 zeigte keinen Fortschritt in der theologischen Diskussion. Im
Juni 1992 besuchte Kardinal Cassidy Papst Shenouda III.

Die Koptische Orthodoxe Kirche und die Kirchen der Reformation

Die Praxis der Frauenordination und die in evangelischen Kirchen
geführte Debatte um Homosexualität belasten immer wieder die Gespräche

29 Vgl. zur heutigen Praxis den Artikel von Ätif HUmT: Zauwäg al-urtuduksT min
kafjlkiyya... haräm! Harb al-fatäwibaina t-tawä'if al-masThiyya. (Eine Eheschliessung
eines/r Orthodoxen mit einer/m Katholikin/en ist verboten! Rechtsgutachterlicher
Streit zwischen den christlichen Konfessionen), in: Rose el-Youssef No. 3689,
74. Jahrgang vom 22. 2. 1999, Kairo, 29ff.

30 «We believe that our Lord, God and Saviour Jesus Christ, the Incarnate-Logos is

perfect in His Divinity and perfect in His Humanity. He made His Humanity one with
His Divinity without mixture nor mingling nor confusion. His Divinity was not separated

from His Humanity even for a moment or twinkling of an eye. At the same time,
we Anathematize the Doctrines of both Nestorius and Eutyches.» (Zitiert nach D. W.

Winkler: Koptische Kirche und Reichskirche, 316.)

117



Michaela Köger

der Kirchen der Reformation mit den orientalischen orthodoxen Kirchen,
auch mit der Koptischen Orthodoxen Kirche. Zum letztgenannten Thema
veröffentlichte Bischof Anba Serapion Anfang 1998 einen Artikel in der

vierteljährlich erscheinenden Genfer «Ecumenical Review», der die

Haltung von Papst Shenouda III. wiedergibt. Der Patriarch kann sich nicht
vorstellen, dass «...such a matter which is so shameful and against nature
has become such an important matter of discussion in the church...»31. Er
bzw. Bischof Anba Serapion lehnen eindeutig Homosexualität als

unchristlich ab.

- Reformierter Weltbund
Im Mai 1993 trafen sich Vertreter des Reformierten Weltbundes und
der orientalischen orthodoxen Kirchen zum ersten Mal im Kloster Anba

Bishoi. Vorausgegangen war ein Besuch von Papst Shenouda III. in
Genf. Diese erste Begegnung in Ägypten sollte primär einem ersten
Kennenlernen dienen. Ferner wurden die Themen «Schrift und Tradition»

und «Mission der Kirchen» behandelt. Ein gutes Jahr später, im
September 1994, wurde in Driebergen/Niederlande ein «Agreed Statement

on Christology» von den beiden Ko-Vorsitzenden, Metropolit Anba

Bishoi und Milan Opocensky, unterzeichnet. Der Konsens schliesst
ein falsches Verständnis der Person Jesu Christi aus, ohne dass die
Namen von Personen, die diese Sonderlehre in der Kirchengeschichte
vertreten hatten, genannt wurden32. Pate für diese Erklärung waren Vorarbeiten

anderer theologischer Dialoge in der Ökumene.

"Siehe Anmerkung9; Zitat: Bischof Anba Serapion: Homosexuality and the

Church, 80.
32 «The four adverbs used to qualify the mystery of the hypostatic union belonging

to our common Christological tradition: «without commingling» (or confusion) (asyn-
chytos), <without change> (atreptos), <without separation (achoristos), and <without
division> (adiairetos). Those among us who speak of two natures in Christ are justified
in doing so since they do not thereby deny their inseparable, indivisible union;
similarly, those among us who speak of one united divine-human nature in Christ are
justified in doing so since they do not thereby deny the continuing dynamic presence in
Christ of the divine and the human, without change, without confusion.»

«Both sides agree in rejecting the teaching which separates or divides the human
nature, both soul and body in Christ, from His divine nature or reduces the union of the

natures to the level of conjoining. Both sides agree in rejecting the teaching which
confuses the human nature in Christ with the divine nature so that the former is absorbed
in the latter and thus ceases to exist.» (Zitiert nach: D. W. Winkler: Koptische Kirche
und Reichskirche, 220f).

118



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

- Anglikanische Kirche
Im Oktober 1985 fand in St. Albans/Grossbritannien eine Begegnung
von Repräsentanten der Anglikaner mit Vertretern der orientalischen
orthodoxen Kirchen statt. Fragen der praktischen Zusammenarbeit und
der theologischen Ausbildung standen im Vordergrund. Für einen

regelmässigen Austausch wurde ein Forum der Anglikaner und orientalischen

Orthodoxen ins Leben gerufen. Im Oktober 1987 unterzeichneten

Papst Shenouda III. und der frühere Erzbischofvon Canterbury, Robert
Runcie, im Kloster Anba Bishoi eine gemeinsame, bilaterale Erklärung
(Common Declaration). Ihr Inhalt ist ein christologisches Zeugnis.
Gemeinsame Glaubensbasis ist das nizäno-konstantinopolitanische
Bekenntnis. Inhalt und Struktur der Erklärung erinnern an die Wiener
christologische Formel33. Die Erklärung mündet in eine «Verständigung»
in bezug auf die Anrufung von Heiligen, speziell derer, die zur koptischen

Tradition gehören, und die Nennung der Gottesmutter.
Der Dialog zwischen beiden Kirchen geriet vor und während der
Lambeth-Konferenz 1988 in eine schwierige Phase. Bischof Anba Bishoi
verlas auf ihr eine Botschaft von Papst Shenouda III., in der er sich
vehement gegen die Frauenordination wandte. Beim zweiten
anglikanisch/orientalischen orthodoxen Forum im März 1990 im Kloster Anba
Bishoi standen die Themen Frauenordination, Homosexualität und

Polygamie durch die Eröffnungsrede des Papstes im Vordergrund.
Andere Diskussionspunkte betrafen die Pneumatologie und die Ekklesiologie.

Das Forum traf sich ein drittes Mal in Wimbledon im Mai 1993.

Der Gebrauch der Heiligen Schrift, die Christologie und der Austausch

von Studenten und von theologischer Literatur standen auf dem

Programm. Die Frauenordination wurde ein weiteres Mal angesprochen.

33 «Trotz der Missverständnisse in der Vergangenheit bekennen die Anglikaner und
die Koptisch-Orthodoxen gemeinsam ihren Glauben, dass unser Herr und Gott, der
Erlöser und Herrscher über alles, Jesus Christus, vollkommen ist seiner Gottheit nach
und vollkommen seiner Menschheit nach. In ihm ist seine Gottheit vereinigt mit seiner

Menschheit in einer wirklich vollkommenen Einheit ohne Verschmelzung oder

Vermischung, ohne Verwechslung oder Veränderung, ohne Teilung oder Trennung.
Seine Gottheit trennte sich auch nicht für einen Moment von seiner Menschheit; Er,
der Gott ist, ewig und unsichtbar, wurde sichtbar im Fleisch und nahm Knechtsgestalt
an. In ihm sind alle Eigenschaften seiner Gottheit und alle Eigenschaften seiner
Menschheit bewahrt, zusammen in einer wirklichen, vollständigen, unsichtbaren und
untrennbaren Einheit.» In: D. W. Winkler: Koptische Kirche und Reichskirche, 214

(dort zitiert nach Dokumente wachsender Übereinstimmung II, Paderborn. Frankfurt
1992, S. 95).

119



Michaela Köger

Das nächste Forum soll auf Einladung von Patriarch Mar Ignatius
Zakka I. Iwas in Damaskus stattfinden. Im Zentrum wird die Diskussion

um die Annahme des «Common Statement on Christology» stehen.

Konsultationen mit der EKD
Begegnungen und Gespräche mit der EKD werden multilateral geführt,
d. h., die Koptische Orthodoxe Kirche führt ihre Gespräche zusammen
mit den anderen orientalischen orthodoxen Schwesterkirchen. Die EKD
vertritt ihrerseits lutherische, reformierte und unierte Mitgliedskirchen.
Es ist kein offizieller Dialog! Deshalb sollte von Konsultationen,
Begegnungen und Gesprächen die Rede sein.

In den frühen 80er Jahren führte Prof. Dr. Heyer im St.-Antonius-Klo-
ster der Koptischen Orthodoxen Kirche in Waldsolms-Kröffelbach
Tagungen zwischen Theologen westlicher und östlicher Prägung durch.
Die Tagungen waren sehr gut besucht. 1991 fand zum ersten Mal eine

zweigeteilte Tagung statt, eine für Studierende und die andere für
Experten. Das Gespräch sollte einen offizielleren Charakter erhalten.
Die erste Konsultation im St.-Antonius-Kloster fand im Februar 1983

zum Thema «Die Christusfrage - Damals und Heute» statt. Aussagen
des Neuen Testaments, der Kirchenväter und von Luther wurden
konsultiert. Die zweite inoffizielle Begegnung zwischen der EKD und
theologischen Vertretern der fünf orientalischen orthodoxen Kirchen fand
im März 1988 statt. Das Thema «Christus im liturgischen Lobpreis und
in der theologischen Reflexion» führte in gewisser Weise die erste
Konsultation weiter. Die Bedeutung der Christologie Cyrills wurde gewürdigt.

Von evangelischer Seite wurde wiederum die Christologie
Luthers, die von Cyrill geprägt ist, und die Konkordienformel eingebracht.
Fortschritte und Ergebnisse der Gespräche mit byzantinischer orthodoxer

und katholischer Seite wurden in die Diskussion eingebracht. Im
Schlussprotokoll wurde die Übereinstimmung der 2. Konsultation der
beiden orthodoxen Traditionen in Bristol von 1967 zitiert34. Eine wei-

34 «Some of us affirm two natures, wills and energies hypostatically united in the
One Lord Jesus Christ. Some of us affirm one united divine-human nature, will and

energy in the same Christ. But both sides speak of a union without confusion, without
change, without division, without separation. The four adverbs belong to our common
tradition. Both affirm the dynamic permanence of the Godhood and the Manhood, with
all their natural properties and faculties, in the one Christ. Those who speak in terms
of <two> do not thereby divide or separate. Those who speak in terms of <one> do

120



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

tere theologische Arbeit wurde gewünscht. Die dritte Begegnung
zwischen Theologen der EKD und der orientalischen Kirchen fand im
November 1991 im Kloster Wennigsen statt. Beeinfiusst von den Dialogen
der orientalischen orthodoxen Kirchen mit anderen Kirchenfamilien
stand erneut ein christologisches Thema «Chrisms, der seine Kirche
erbaut» zur Diskussion. Inhalt der Beratungen war das im September
1990 von orientalischer orthodoxer und byzantinischer orthodoxer Seite

unterzeichnete Second Agreed Statement. Gemeinsam wird bekannt,
dass «Jesus Christus Gottes eingeborener Sohn (ist), unser Herr, aus
dem Vater geboren vor aller Zeit; er ist für uns Menschen und zu unserem

Heil vom Himmel gekommen und hat Fleisch angenommen durch
den Heiligen Geist von der Jungfrau Maria. Jesus Christus ist wahrer
Gott und wahrer Mensch (perfect in his divinity and perfect in his
humanity); Mia fysis tou theou logou sesarkomene (eine fleischgewordene

Natur des göttlichen Logos).»35 Unterschiedliche theologische
Begriffe werden genannt, gegenseitig anerkannt und gemeinsam bekannt!
Ein Fortschritt im Gespräch!
Die vierte Evangelisch/Orientalisch-Orthodoxe Theologische Konsultation

fand im Dezember 1994 in Herrenberg statt. Das Thema «Überleben

in schwieriger Zeit» zeigte einen Wandel an. Im Vordergrund
standen nicht länger rein theologische Fragen, sondern historische,
politische und praktisch-diakonische Gesichtspunkte gewannen an
Bedeutung. Die weiteren Konsultationen nahmen bzw. nehmen diesen
Trend auf. In Herrenberg wurde beschlossen, sich ab 1996 jährlich zu
treffen. Eine Kontaktgesprächsgruppe wurde eingerichtet. Im März
1996 war das nächste Treffen in Herrenberg. Die Konsultation mit
orientalischen orthodoxen Kirchenvertretern stand unter dem Motto des

«Sich-besser-Kennenlernens»36. Fragen des Zusammenlebens in

not thereby commingle or confuse. The <without division, without separation), of those
who say <two>, and the < without change, without confusion> of those who say <one> need

to be specially underlined, in order that we may understand each other.» Aus: Does
Chalcedon Divide or Unite? Hrsg. P.GregoriuslW.LazarethIN.Nissiotis, Genf 1981,5f.

35 Dokumente: IV Gespräche zwischen den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen und
der Evangelischen Kirche in Deutschland, in: A. Gerhards/H. Brakmann (Hrsg.), Die
koptische Kirche. Einführung in das ägyptische Christentum, Stuttgart, Berlin, Köln,
1994, 192.

36 Vgl. H. Klautke: Konsultation mit altorientalischen Kirchenvertretem, in:
Mitteilungen aus Ökumene und Auslandsarbeit (Hrsg. Kirchenamt der EKD), Frankfurt
1996.

121



Michaela Köger

Deutschland wurden erörtert. Im Oktober 1997 hatte die Evangelische
Kirche in Hessen-Nassau zu einer Begegnung mit Vertretern orientalischer

orthodoxer Kirchen unter dem Motto «Zusammenleben von Christen

und Muslimen» eingeladen. Anfang Juni fand das letztjährige
«Herrenberger Treffen» statt. Im Oktober 1999 werden sich Vertreter
beider kirchlicher Traditionen zum Altorientalen-Treffen im Kloster
der Syrischen Orthodoxen Kirche in Warburg wiedersehen.
Der Beginn der orientalischen orthodoxen und evangelischen
Begegnungen war vom theologischen Ringen um ein rechtes Verständnis Jesu

Christi geprägt. Die theologisch fruchtbare Auseinandersetzung hat

einem «Dialog der praktischen, pastoralen und diakonischen Fragen»
Platz gemacht. Nahmen zu Beginn theologische Vertreter der orientalischen

orthodoxen Kirchen sowohl aus ihren angestammten Heimatländern

als auch aus den jungen Gemeinden in Deutschland teil, so hat sich
das Gewicht auf die hier lebenden Vertreter der betreffenden Kirchen
verschoben.

Die Koptische Orthodoxe Kirche und die ACK in Deutschland
Seit den 90er Jahren hat die Koptische Orthodoxe Kirche Gast- und
Beobachterstatus in der ACK. Hinsichtlich der Wahrnehmung der

Vollmitgliedschaft hat sich im vergangenen und in diesem Jahr einiges
sowohl auf Bundes-, Landes- als auch regionaler Ebene getan37.

Lutherische Kirche Schwedens
Seit 1994 besteht ein offizieller Dialog der Koptischen Orthodoxen Kirche

mit der Lutherischen Kirche Schwedens. Im November 1994 fand
das erste Treffen im Kloster Anba Bishoi statt. Die koptische Seite wurde

von Bischof Anba Serapion, dem damaligen Bischof für Soziale
Dienste und Ökumene vertreten. Weitere Treffen waren im Juni 1995 in
Schweden, im Dezember 1995 in Ägypten und im Mai 1996 wiederum
in Schweden. Die Treffen dienen in erster Linie dem gegenseitigen
Vorstellen beider kirchlicher Traditionen und dem Austausch über
ökumenische Erfahrungen und Dialoge. Die theologische Diskussion
umfasst verschiedene Punkte (die Schrift und ihre Autorität, das

Schriftverständnis, die Tradition, Heiligentradition, Liturgie und Messordnung,

SakramentsVerständnis, Taufe, Hindernisse der gemeinsamen
Kommunion, Schöpfung und Heil, Pneumatologie, Eschatologie, Ordi-

37 Mündliche Bemerkung von Bischof Anba Damian am 24. Februar 1999.

122



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

nation und Frauenordination). Höchstes Ziel soll die vollkommene
christliche Einheit beider Kirchen sein.

- Koptische Evangelische Kirche
Die Geschichte der evangelischen Kirche in Ägypten begann mit der
Ankunft von Missionaren aus Nordamerika und Europa Mitte des
19. Jahrhunderts. Die grösste Gruppierung gehörte zur Presbyterianischen

Kirche der USA. Es wurde bald deutlich, dass sie eine eigene Kirche

gründen wollte. Ihre Gläubigen rekrutierten sie aus den koptischen
orthodoxen Gemeinden, da nicht zu erwarten war, dass Muslime das

Christentum annahmen. Heute sind 16 evangelische Kirchen offiziell in
der Synode am Nil registriert38. Zusätzlich befinden sich noch weitere
pfingstlerische und charismatische Gruppierungen im Land. Die
presbyterianische Kirche hat die meisten Mitglieder. Seit Ende 1997 ist
Pfarrer Dr. Safwat Al-Bayadi (Safwat al-Bayädr) Kirchenpräsident.
Auf Einladung des koptischen Patriarchen fand im November 1988 ein
vorbereitendes Treffen für einen bilateralen Dialog zwischen der
orthodoxen und der evangelischen Kirche statt. Das erste offizielle Treffen
wurde Januar 1989 zum Thema «Heil» abgehalten. Den Vorsitz hatten

Papst Shenouda III. und Pfr. Dr. Samuel Habib (Samuïl Habib), der bis

zu seinem Tod 1997 Kirchenpräsident war.
Im Juni 1989 und im Februar 1990 fanden weitere Treffen zum Thema
«Taufe» statt. An wichtigen Punkten stimmten Vertreter beider Kirchen
überein. Vielfältige Gründe führten jedoch zu einem Abbruch der
Gespräche. Die begonnene Zusammenarbeit im sozial-diakonischen
Bereich endete und die gemeinsam herausgegebene Zeitschrift «al-Kar-
ma» wurde wieder eingestellt.
Papst Shenouda III. und Pfr. Dr. Safwat Al-Bayadi treffen sich bei
verschiedenen Anlässen. Es lässt auf eine Fortsetzung des Dialogs hoffen.
In der Jugendarbeit bestehen weiterhin ökumenische Jugendgruppen.

Nebenschauplätze:

- Multilateraler Dialog in den USA

Seit 1976 befinden sich die orientalischen orthodoxen Kirchen, die in
den USA Heimat gefunden haben, in einem ökumenischen Dialog. Er
geht auf die Initiative der römisch-katholischen Kirche zurück.

38 Vgl. Ikrsm Lama'r(Ekram L. Henawie): Brutistant wa-Misriyyun aidan (Sie sind
Protestanten und auch Ägypter), Al-Ahräm. Kairo. 25. August 1998. 10.

123



Michaela Köger

Treffen mit Vertretern sämtlicher Kirchen in Schottland (katholische
und anglikanische Kirche, schottische Freikirche, orthodoxe Kirchen
byzantinischer Prägung)
Am 24. Oktober 1998 lud die Koptische Orthodoxe Kirche sämtliche
Kirchen Schottlands zum gemeinsamen Gebet für die Einheit der Christen

ein39.

Apostolische Assyrische Kirche des Ostens
Verschiedene Initiativen sind bemüht, den Dialog mit der Kirche des

Ostens wiederherzustellen. Seit September 1991 ist die Kommission
«Faith and Unity» des MECC im offiziellen Dialog. Im Jahre 1994

festigten sich die Verbindungen zur römisch-katholischen Kirche und zu
den Kirchen syrischer Tradition. Im September 1994 fand die konstituierende

Sitzung der «Commission on Dialogue within the Syriac Tradition»

im Libanon statt. Im November 1994 unterzeichneten Papst
Johannes Paul II. und Mar Dinkha IV. eine «Gemeinsame christologische
Erklärung». Der offiziell geführte theologische Dialog begann im
Oktober 1995. Die 6. Generalversammlung des MECC nahm im November
1994 die Übereinkunft zwischen der Apostolischen Kirche des Ostens

und der römisch-katholischen Kirche mit Freude zur Kenntnis. Während

dieser Sitzung schlug der koptische Papst Shenouda III. dem
assyrischen Beobachter Mar Bawai Soro ein theologisches Gespräch vor.
Ein erstes Treffen fand im Kloster Anba Bishoi im Januar 1995 statt.
Ein gemeinsamer Entwurf für eine christologische Erklärung wurde
versucht, jedoch abgelehnt. Am 20. August 1998 entschieden sich die
Kirchen des MECC bei ihrem Treffen in Kairo erneut gegen eine

Mitgliedschaft der Assyrer40.

Orthodoxe Kirche Eritreas
Seit 1993 sind die Beziehungen der Koptischen zur Äthiopischen Kirche

wegen Eritrea getrübt. Nach der politischen Unabhängigkeit Eritreas

versuchte auch die Orthodoxe Kirche in Eritrea sich von Äthiopien
zu lösen. Da die Äthiopische Kirche 1959 in die Autokephalie entlassen

wurde, wollte sie selbst die Gründung der Eritreischen Orthodoxen Kirche

begleiten. Im Juli 1993 baten jedoch der damals für die eritreische

»Bericht in Al-Kiräza, 26. Jg., Heft 47/48 vom 11. Dezember 1998, 5.
40 Ablehnung der Assyrer, in Al-Kiräza, 26. Jg., Heft 35/36 vom 4. September

1998,2.

124



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

Diaspora zuständige äthiopische orthodoxe Bischof Abuna Philipos
und der neue Staatspräsident Afewerki Papst Shenouda III. um
Unterstützung. Nachdem bereits 1991 zwei eritreische Mönche zu Bischöfen
geweiht wurden, folgten am orthodoxen Pfingstfest 1994 fünf weitere
Bischofsweihen für die Orthodoxe Kirche Eritreas. Am 8. Mai 1998

wurde ein Patriarch für Eritrea geweiht41. Seither ist Abuna Philipos I.
Patriarch der Eritreischen Orthodoxen Kirche.
Noch im März 1994 unterzeichneten und besiegelten der koptische
orthodoxe Patriarch, Papst Shenouda III., und der äthiopische orthodoxe
Patriarch, Abba Paulos, ein Versöhnungsdokument, das von beiden
Synoden angenommen worden war42.

Metropolit Anba Bishoi schreibt in seinem Bericht über die Ereignisse
in Harare, dass die Äthiopische Orthodoxe Kirche und die Eritreische
Orthodoxe Kirche Kontakte aufnehmen werden. Papst Shenouda hat
diesem Ansinnen zugestimmt43.

Orthodox-Evangelikale-Konsultationen
Während der 7. Vollversammlung des ÖRK in Canberra 1991 kam es

zu Gesprächen zwischen Vertretern orthodoxer Kirchen und evangelikalen

Christen. Beiden Seiten wurde klar, dass sie gemeinsame
Ansichten hätten. Im Februar 1993 kam es zu einem ersten Treffen einer
Delegation des Ökumenischen Patriarchats mit evangelikalen Vertretern

in Stuttgart. Während der Sitzung des Zentralausschusses in
Johannesburg 1994 wurde vereinbart, dass unter dem Dach des ÖRK eine
Konsultation von Orthodoxen und Evangelikalen für 1995 vorbereitet
werden sollte. Das vorbereitende Komitee legte das Thema «Proclaiming

Christ Today - Heute Christus verkündigen» fest und nannte das

Anliegen der Konsultation «The consultation should explore concerns
that are common to Orthodox and Evangelicals for the good of the ecu-

41 Vgl. Tatwig auwal Batrak li-Aritriyya (Krönung des ersten Patriarchen für
Eritrea), in: Al-Kiräza, 26. Jg., Heft 19/20 vom 15. Mai 1998, 1 ff.

42 Protocol between the Coptic Orthodox Church (COC) and the Ethiopian Orthodox

Tewahido Church (EOTC) - Engl. Text in: Überleben in schwieriger Zeit. 4.

Evangelisch/Orientalisch-Orthodoxe Theologische Konsultation vom 7.-10. 12. 1994

im Haus der Evang. Diakonieschwesternschaft Herrenberg, Hannover 1995, 97-102.
Dieses Protokoll bestätigt die Autokephalie der Äthiopischen Kirche.

43 Metropolit Anba Bishoi: Ft 1-gam'iyya al-'amma aHämina li-Maglis al-Kana'is
al-'ÄlamT ft Harära. (Auf der 8. Vollversammlung des ÖRK in Harare), in: Al-Kiräza,
26. Jg. 1999, Heft 49/50, vom 25. Dezember 1998, 6.

125



Michaela Köger

menical movement, with the aim of strengthening Orthodox-Evangelical

understanding on vital issues and joining hands for the welfare of the

WCC and its member churches»44. 40 Teilnehmer aus zwölf byzantinischen

orthodoxen und orientalischen orthodoxen Kirchen und Evangelikaie

aus allen protestantischen Grosskirchen und Freikirchen kamen
auf Einladung des koptischen orthodoxen Patriarchen nach Alexandria.
Die Botschaft der Konsultation zeigt Wege eines weiteren Dialogs und
der Zusammenarbeit (gemeinsames Zeugnis in der Zivilgesellschaft)
auf, aber auch Differenzen und Schwierigkeiten (Mission, Proselytismus,

Taufpraxis) zwischen den ökumenischen Partnern wurden
angesprochen.

Bischof Anba Moussa, Bischof Anba Serapion und Dr. Mahfouz Adeeb
Mitri (Mahfüz Adrb Mitri) (heute Priester in Paris) nahmen von koptischer

Seite teil.
In Hamburg kam es 1998 zu einem weiteren Gespräch zwischen Orthodoxen

und Evangelikalen. An diesem Treffen nahm von koptischer Seite

niemand teil. Die Kopten wären aber weiterhin an Konsultationen
interessiert45.

Interreligiöse Beziehungen der Koptischen Orthodoxen Kirche

Interreligiose Beziehungen sind Schritte auf dem Weg, ein gutes
Zusammenleben in der ägyptischen Gesellschaft zu fördern. Die Gesprächspartner

erörtern sozial-gesellschaftliche Fragen.
Die interreligiösen Beziehungen der Kopten - hauptsächlich die von

Vertretern der Koptischen Orthodoxen Kirche mit Muslimen - sind im
Ausland kaum bekannt, da die Gesprächspartner Ägypter sind und sie diesen

Dialog im Land für das Wohl der Gesellschaft führen46.

""Die Konsultation soll das gemeinsame Anliegen der Orthodoxen und Evangelikalen

zum Wohle der ökumenischen Bewegung untersuchen, mit dem Ziel, dass das

gegenseitige Verständnis von Orthodoxen und Evangelikalen hinsichtlich gewichtiger
Themen gefördert wird und dass ein Zusammenschluss zum Wohle des ÖRK und seiner

Mitgliedskirchen erfolgt, Zitat aus H.van Beek. G. Lemopoulus (Hrsg.): Proclaiming

Christ Today. Orthodox-Evangelical Consultation. Alexandria, 10—15 July
1995, Genf, Bialystok 1995, 7.

45 Mündlicher Hinweis von KR A. Hauser, Stuttgart. Er hat an Gesprächsrunden
teilgenommen.

46 Einen anders gearteten Dialog versucht die Presbyterianische Kirche zu führen.
Diesen Dialog beschreibt Pfr. Dr. Ekram L. Henawie (Interview), er ist ferner von

126



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

Wenn sich Probleme zwischen Christen und Muslimen ergeben, möchten

Papst Shenouda III. und die Betroffenen sie selbst lösen. Eine
Einmischung vom Ausland hatte oftmals zur Folge, dass die Lage eskalierte. Die
Unkenntnis Dritter hat sich oftmals als schwierig gezeigt. Der Dialog des

Lebens braucht keine Bevormundung von aussen, sondern will sich an
seinem Ort - in der ägyptischen Gesellschaft - entfalten47.

Papst Shenouda III. nimmt sehr viele Gesprächstermine mit Vertretern
auf islamischer Seite wahr. Mit dem Grossscheich der al-Azhar, Mohammed

Said Tantawi (Muhammad Said TantäwT), pflegt Papst Shenouda III.
gute Beziehungen. Seit Mitte der 80er Jahre lädt Papst Shenouda III. während

des Fastenmonats Ramadan muslimische Vertreter zum Fitar (fitr),
zum ersten Essen am Abend, ein.

Dr. Hamdi Zaqzug (HamdT Zaqzaq) lud Papst Shenouda III. zur
11. Islamischen Generalkonferenz in Ägypten vom 22.-25. Juni 1999 als

Redner des Podiums ein. Motto der Konsultation war «Towards a Civilized

Project for the Renaissance of the Islamic World»48.

Die interreligiösen Beziehungen und der Dialog der Koptischen Orthodoxen

Kirche sind so gut wie nirgends schriftlich festgehalten. Die
folgenden Ausführungen basieren auf Interviews, die ich im Sommer 1998

geführt habe. Meine Gesprächspartner waren Bischof Anba Thomas

(Anbä Tüma) (seit November 1988 Bischof der Diözese al-Qüsiyya in der
Provinz Assiüt; das Interview fand am 10. August 1998 statt), Herr Samir

Murqos (Kanzler im St.-Markus-Zentrum und Leiter der Abteilung soziale

Entwicklung, MECC Ko-Generalsekretär; das Interview fand am
31. Juli 1998 statt), Herr Dr. Josef Faltas (Mitglied in der Kommission des

Panorthodoxen Dialoges, Mitarbeiter im Patristischen Zentrum und Leiter
der Abteilung für den ökumenischen Dialog im St.-Markus-Zentrum;

J. Lähnemann dokumentiert. Vgl. J. Lähnemann: Christlich-Islamischer Dialog in
Ägypten, in: Deutsches Pfarrerblatt, 99. Jg., Heft 6, Speyer Juni 1999, 326-328. Er
weiss von einer Initiative zwischen Christen Ägyptens, Deutschlands und Muslimen
zu berichten. Die Initiative wird auf ägyptischer Seite von CEOSS (Coptic Evangelical

Organization for Social Services) koordiniert. Ansprechpartner ist Pfr. Andriyya
ZakT (Andrea Zaki).

47 Mündliche Aussage von Dr. Josef Faltas.
48 Vgl. Ma' 1-mu'tamar al-islämT (Auf der Islamischen Konferenz), in: Al-Kiräza.

27. Jg., Heft 23/24 vom 9. Juli 1999, 2.

127



Michaela Köger

erstes Interview am 5. August 1998, zweites Interview am 24.

August 1998) und Pfr. Dr. Ekram L. Henawie (Ikräm Lama'T HinäwT - Leiter
des Evangelisch-Theologischen Seminars in Kairo: Interview am
7. August 1998).

Die ersten interreligiösen Kontakte gehen auf Bischof Anba Samuel
Ende der 70er und zu Beginn der 80er Jahre zurück. Er versuchte das

gesellschaftliche Klima durch Kontakte zu Muslimen und durch
Unterstützung aller Notleidenden zu verbessern. Anba Samuel war Bischof
für Soziale Dienste und Ökumene in der Koptischen Orthodoxen Kirche.
Es ist nicht verwunderlich, dass heute der «Dialog mit dem Islam» im
St.-Markus-Zentrum geführt wird, das zu eben diesem Bischofsamt
gehört. Das Gespräch ist im Coptic Center for Social Studies angelegt.

Der andere Zweig, an den der interreligiöse Dialog angegliedert ist, ist
das Jugendbischofsamt. Dieses Amt schuf Papst Shenouda III. als er
1978 Bischof Anba Moussa zum Chorbischof und 1980 zum Allgemeinen

Bischof für Jugendarbeit weihte. Zuvor oblag das Ressort Erziehung,

das die Betreuung der Jugendlichen und des Priesternachwuchses
umfasste, dem in ökumenischen Beziehungen sehr engagierten Bischof
Anba bzw. Papst Shenouda III. Das Jugendbischofsamt betreut die

Jugendlichen in hervorragender Weise. Vor seiner Weihe verbrachte
Bischof Moussa lange Jahre in der Diözese Beni Suef und Bahnasa (Barn
SüTf wa-Bahnasa). Dort arbeitete er mit einer anderen ökumenischen
Grösse zusammen - mit Metropolit Anba Athanasius. Auch er versuchte

wie Bischof Anba Samuel in kritischer Zeit, Kontakte mit muslimischer

Seite aufzubauen. In der Diözese Beni Suef und Bahnasa unterhält
seine Eminenz zahlreiche soziale Projekte, deren Ziel es ist, zum einen
die Kirche zu fördern und zu erbauen, Notleidenden zu helfen und zum
anderen einen Beitrag zum besseren Zusammenleben von Muslimen und
Christen in der ägyptischen Gesellschaft zu leisten.

Dieses Ziel verfolgt ebenso Bischof Anba Thomas aus al-Qusiyya. Seine

«Dialogarbeit» soll gemeinsame Schritte in einer koptischen orthodoxen

Diözese des Südens aufzeigen.
Der interreligiöse Dialog erörtert soziale und gesellschaftliche Fragen.

Ein theologischer Dialog kann nicht geführt werden, da sonst der Vorwurf
der versuchten christlichen Mission von seiten der Muslime laut werden
würde.

128



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

Der Dialog unter dem Dach des Jugendbischofsamtes
und der akademisch geführte Dialog im St.-Markus-Zentrum

Seit Ende der 80er Jahre ist die Koptische Orthodoxe Kirche bemüht, den

interreligiösen Dialog voranzutreiben. Auf koptisch-evangelischer Seite
ist die Idee eines interreligiösen Dialogs neueren Datums und nicht
offiziell49.

Die Koptische Orthodoxe Kirche strebt einen intellektuellen Dialog an.

Die Themen, die berührt werden, sind gesellschaftspolitische und soziale.
1994 war das Jahresthema die Staatsbürgerschaft50. In zahlreichen
Veranstaltungen, die unter dem Dach des Jugendbischofsamtes und des

Bischofsamtes für Soziale Dienste und Ökumene stattfanden, wurde darüber
diskutiert. 1994 fand eine ökumenische Jugendkonferenz zu diesem Thema

statt51.

Jugendbischof Anba Moussa hatte bereits 1988 Samir Murqos beauftragt,

diese Veranstaltungen ins Leben zu rufen. Die Abendveranstaltungen

des Jugendbischofsamts finden einmal im Monat in der Villa Sh.

(sari') al-Hieäz/Sh. al-Murganl bzw. im Gebäude Anba Samuel auf dem

Patriarchatsgelände statt. Dem Referat folgt eine Aussprache. Sowohl die
christliche als auch die muslimische Seite sprechen frei über ihr
Verständnis und ihre Sicht einer Angelegenheit. Als Referenten werden
Vertreter aller muslimischen Gruppen eingeladen, so z. B. Tanq Bishri, der in
der Regierung Sadats mitarbeitete, auch Vertreter konservativer muslimischer

Kreise, wie die Muslimbrüder.

49 Interview mit Pfr. Dr. Ekram L. Henawie. Er nennt die Jahre 1991 und 1992, in
denen ein Interesse an einem christlich-islamischen Dialog entstand. Muslimische
Studenten benutzten damals die Bibliothek im Evangelischen Theologischen Seminar
in Kairo.

CEOSS (Coptic Organization for Social Services) führt seit längerer Zeit Gespräche

mit verschiedenen gesellschaftlichen und religiösen Gruppen im Land. Offiziell
kann dieser Dialog nicht bezeichnet werden (Aussage von Dr. Josef Faltas).

50 Dokumentation der Themenreihe zur Staatsbürgerschaft: Al-muwäfana. Ta'rrhan,
dusturiyyan, fiqhiyyan (Staatsbürgerschaft. Geschichte, Gesetze, Wissenschaft).
Hrsg. Kopt. Soziales Studienzentrum. Mit Vorträgen von Dr. IsmäTl SabrT'Abdallah,
Dr. William Sulaimän Qiläda, Dr. Muhammad Sallm al-'Auwä, Kairo 1998.

51 Titel der ökumenischen Jugendkonferenz: «al-MasThiyya, Huriyya, Infitäh,
Musäraka» (die Christenheit, Freiheit, Toleranz und Teilnahme) al-mu'tamar as-sana-

wiyya al-maskuniyya li 1-äabäb (jährliche ökumenische Konferenz für Jugendliche
(vom 29.1.-6. 8. 1994).

129



Michaela Köger

Weder christliche noch muslimische religiöse Würdenträger werden als

Referenten geladen, da die Veranstaltungen keinen missionarischen Charakter

erhalten dürfen, wenn Menschen beider Religionen anwesend sind.

Durch diese Veranstaltungen sollen Brücken zwischen der Kirche und
der mehrheitlich islamisch geprägten Gesellschaft geschlagen werden.
Menschen verschiedener Religion sollen sich besser verstehen lernen.

Im St.-Markus-Zentrum, der Aussensteile des Bischofsamts für Soziale

Dienste und Ökumene, gibt es seit zwei Jahren eine Vortragsreihe zur
Geschichte der Kopten. Referenten sind Muslime, die aus ihrer Sicht
berichten, welche Rolle Christen in der Gesellschaft gespielt haben, derzeit

spielen und spielen werden. Die Vortragsreihe möchte sowohl eine christliche

als auch muslimische Zuhörerschaft aus intellektuellen Kreisen
ansprechen52.

In der Zwischenzeit bestehen innerhalb der Koptischen Orthodoxen
Kirche fünf Gesprächskreise mit festgelegten Themen zum «interreligiösen

Dialog». Ungefähr 50 Symposien wurden veranstaltet und sieben

interreligiöse Konferenzen im Abstand von je einem Jahr durchgeführt.
Der seit Jahren geführte Dialog zeigt positive Auswirkungen auf Kirche

und Gesellschaft. Christen werden angeregt, aktiv an der Gesellschaft
teilzunehmen53.

Interreligiöse Beziehungen aufDiözesanebene - Schritte praktischer
Zusammenarbeit

Vorweg möchte ich betonen, dass nicht in allen Diözesen ein gutes
Einvernehmen zwischen muslimischen und christlichen Vertretern einer
Stadt- bzw. Dorfgemeinschaft besteht, wie dies in al-Qusiyya der Fall ist.

52Eine ähnliche Rolle spielt die Veranstaltungsreihe des Ausschusses für
Geschichte und Altertümer «Ad-daur al-watanT li 1-kanTsa fT 1-maglis al-a'lä liMaqäfa»
(Die Rolle des Vaterlandes für die Kirche im hohen Rat für Bildung) 18.-20. April
1999, in: Rose el Youssuf, No. 3695, 64. Jahrgang vom 3.-9. April 1999, 4. Auch an
diesem Ort wird die Einheit von Christen und Muslimen in Ägypten thematisiert.

53 Dieses Ziel verfolgt auch eine Initiative von Bischof Anba Moussa. Er ermutigt
junge Menschen, sich eine Wahlkarte ausstellen zu lassen und sowohl das aktive als
auch passive Wahlrecht zu nützen. Kopt. Soziales Studienzentrum (Hisg.)lSamir Mur-
qos: Muäärakat aS-Sabäb al-qibtTfrl-hayyät as-siyäsiyya baina 1-muhaddadät al-'ämma
was-su'übät al-hässa, Studienblätter 4 (Teilnahme der koptischen Jugendlichen am
politischen Leben zwischen allgemeinen Begrenzungen und persönlichen Schwierigkeiten),

Kairo - ohne Jahresangabe.

130



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

In den Diözesen al-Minyä und Assiüt wird zwar auch zusammen gesprochen,

dennoch ist die Situation angespannt, da politische Vertreter offen
mit der Muslimbruderschaft sympathisieren und in Assiut und Minya
Zentren der öam'iyya al-Islamiyya und von al-Gihad sind.

In Ägypten herrscht Freiheit in bezug auf den Gottesdienst, aber man
kann nicht von einer generellen Religionsfreiheit sprechen54. Grundproblem

des Dialoges sei ein «islamisch dogmatisches» Problem, da es auf
muslimischer Seite keine festgelegte Gleichheit der Religionen gäbe.

Bischof Anba Thomas steht seit zehn Jahren der Diözese al-Qusiyya
mit 29 Priestern vor. Seit langem initiiert er hier einen Graswurzel-Dialog.
Einmal im Monat lädt er Gäste ein, um über aktuelle soziale Themen zu
diskutieren. Eingeladen sind Interessierte und Intellektuelle unter den
Christen und unter den Muslimen. Femer hat er einen runden Tisch gebildet,

um über konkrete Probleme in der Region zu sprechen. Die Teilnehmer

dieser Gespräche werden speziell geladen. Von muslimischer Seite
werden sowohl religiöse Führer, Familien und Verantwortliche geladen.
Die an den Gesprächen teilnehmenden Christen sind ebenfalls speziell
ausgewählt. Für ein gutes Einvernehmen ist es Bischof Anba Thomas

wichtig, Vertreter aller am Ort ansässigen Konfessionen einzuladen.
Ziel der Begegnungen ist, das Zusammenleben der verschieden geprägten

Menschen zu fördern. Bischof Anba Thomas möchte gerne den
unterschiedlichen Gruppen Schulter sein, auf der eine gemeinsame Verständigung

erreicht werden kann.
In diesem Graswurzel-Dialog geht es nicht darum, Unterschiede unter

den Teppich zu kehren, sondern gerade Gegensätze zu erkennen und zu

akzeptieren. Dieser Dialog des Lebens kann nur gelingen, wenn sich beide

Seiten mit ihrer jeweiligen Identität - auch mit ihrer Glaubensidentität

- einbringen.

Interessanterweise bemängelt Bischof Anba Thomas am
christlichislamischen Dialog, wie er in Nordeuropa und -amerika geführt wird, dass

die dortigen Christen im Gegensatz zu den Muslimen keine eigene
Glaubensidentität hätten bzw. einbrächten. Ernennt die fortschreitende
Globalisierung als Grund für die religiöse Auflösungstendenz im Westen.

54 Ein Gesprächspartner im August 1998.

131



Michaela Köger

Schlussbemerkung

Die Ausführungen über interkonfessionelle Beziehungen der Koptischen
Orthodoxen Kirche zeigen, wie vielfältig diese waren und sind. Die
Koptische Kirche hat sich seit Ende der 40er Jahre intensiv um ökumenische
Kontakte bemüht. Manche der Dialogbemühungen scheinen zu einem
Stillstand gekommen zu sein (so der Dialog mit der römisch-katholischen
Kirche, der anglikanischen Kirche und der koptischen evangelischen
Kirche). Dennoch ist es wichtig, in beidseitigem Einvernehmen weiterhin
Kontakte zu pflegen. Gespräche müssen ohne Schärfe geführt werden und
der andere muss gehört werden.

Theologische Gespräche und der Dialog sind wichtig, um nicht das
gemeinsame Ziel unseres Glaubens aus den Augen zu verlieren. Ein jeder
Partner kann von der Begegnung mit dem Bruder und der Schwester
profitieren.

Der interreligiose Dialog ist ein Dialog des Lebens. Jesus Christus
selbst weist den Menschen in Liebe an seinen Nachbarn. Ein Dialog kann
die gesellschaftliche Situation im Land verbessern und Brücken zwischen
Kirche und der mehrheitlich islamischen Gesellschaft schlagen helfen.

Beide Dialoge verlangen, dass Kopten ihre Identität und ihren Glauben
einbringen. Für Gesprächspartner kann dies ein Gewinn sein, den anderen
verstehen zu lernen und die eigene Tradition neu zu überdenken.

Diesen Weg gilt es, weiter zu beschreiten.

Michaela Köger, Pfarrerin der Evangelischen Landeskirche in Wärt
temberg im Dienst für Mission, Ökumene und Entwicklung. Studium der
Evangelischen Theologie, im Nebenfach Islam-Wissenschaft, in Tübingen
und Berlin. 1994 postgraduiertes Studienjahr in den Einrichtungen der
Koptischen Orthodoxen Kirche und der Koptischen Evangelischen Kirche
in Ägypten als Stipendiatin des ÖRK, zahlreiche längere Aufenthalte in
Ägypten in den Jahren vor 1994 und danach.

Adresse: Weyermannweg 10, D-89077 Ulm.

132



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

Verwendete Literatur:

Zeitschriften/Zeitungen :

Al-Ahräm:
Ikräm Lama'T (Ekram L. Henawie): Brutistänt wa-Misriyyun aidan (Sie sind

Protestanten und auch Ägypter), Al-Ahräm, Kairo, 25. August 1998, 10.

Der Christliche Osten
Die Lehre Cyrills als Massstab - Gemeinsame Erklärungen der orientalisch-orthodoxen

Patriarchen, in: Der Christliche Osten. Amtliches Mitteilungsblatt der Catholica

Unio Deutschlands, Österreichs und der Schweiz, 53. Jahrgang Würzburg 1998,
Heft 2 (Übersetzung W. Reiss).

Deutsches Pfarrerblatt. Zeitschrift für Pfarrerinnen und Pfarrer
Johannes Lähnemann: Christlich-Islamischer Dialog in Ägypten, in: Deutsches

Pfarrerblatt, 99. Jg., Heft 6, Speyer, Juni 1999, 326-328.

Eastern Churches Journal
Übersetzung der Joint Commission of the Theological Dialogue between the

Orthodox Church and the Oriental Orthodox Churches, in: Eastern Churches Journal,
Volume 1, Number 1, Winter 1993/1994, 118-130.

The Ecumenical Review
Bischof Anba Serapion: Homosexuality and the Church. A Coptic Orthodox

Perspective, in: the ecumenical review, Volume 50, Nr. 1, Genf Januar 1999, 78-85.

epd-Wochenspiegel. Ausgabe Südwest:
UllaJaenicke: Hoffnung auf Brückenbau im Weltkirchenrat. Kommission soll

Konflikt zwischen Orthodoxen und Protestanten lösen, in: epd-Wochenspiegel. Ausgabe

Südwest Nr. 36, Karlsruhe, 10. September 1999, 20.

IKZ
Wolfgang Schwaigert: Früchte der Dialoge für das Verhältnis der Orientalischen

Orthodoxen Kirchen untereinander, in: Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen
1993-1997, IKZ, 88. Jahrgang, Bern, Oktober-Dezember 1998, Heft 4, 436.

Al-Kiräza
1998
Batärikat kanä'isinä as-5arqiyya al-urtnduksiyya wa-gtimä'uhum ft 1-Qahira wa-ft

d-Dair (jaumi 10,11.3.98) Die Patriarchen unserer orientalisch-orthodoxen Kirchen.
Und ihre Sitzung in Kairo und im Kloster (10,11.3.98), in: Al-Kiräza, 26. Jg., Heft
11/12, Kairo 27. März 1998, Iff.

TatwTg auwal Batrark li-Aritriyya (Krönung des ersten Patriarchen für Eritrea), in:

Al-Kiraza, 26. Jg., Heft 19/20, Kairo, 15. Mai 1998, Iff.

133



Michaela Köger

Bischof Anba Serapion: Al-gam'iyya al-'umümiyya al-tämina li-Maglis al-Kana'is
al-'ÄlamT- die 8. Vollversammlung des ÖRK, in: Al-Kiräza, 26. Jg., Heft 23/24, Kairo,

12. Juni 1998, 14.

Ablehnung einer Mitgliedschaft der Assyrer durch den MECC, in: Al-Kiräza,
26. Jg., Heft 35/36, Kairo, 4. September 1998, 2.

Bericht über die Gebetswoche für die Einheit der Christen in Schottland, in: Al-
Kiräza, 26. Jg., Heft 47/48 Kairo 11. Dezember 1998, 5.

Metropolit Anba Bishoi: Frl-gam'iyya al-'amma at-tämina li-Maglis al-Kana'is al-
'ÄlamT fr Harära. (Auf der 8. Vollversammlung des ÖRK in Harare), in: Al-Kiräza, 26.

Jg., Heft 49/50, Kairo, 25. Dezember 1998, 6.

Bericht über die 8. Vollversammlung, in: Al-Kiräza, 26. Jg. 1998, Heft 49/50,
Kairo, 25. Dezember 1998, 5, 24.

1999

Liqa' al-abä' al-batärika at-talata. (Treffen der drei Patriarchen), in: Al-Kiräza,
27. Jg., Heft 7/8, Kairo, 26. Februar 1999, 1.

Qism al-Tman wal-wahda bi-Maglis Kanä'is aä-Sarq al-Ausat (Die Untereinheit
Glaube und Einheit im Nahöstlichen Kirchenrat), in: Al-Kiräza, 27. Jg., Heft 9/10,
Kairo, 12. März 1999, 3.

Al-gam'iyya al-'ämma as-säbia' li-Maglis Kanä'is aS-Sarq al-Ausat (7. Generalversammlung

des Nahöstlichen Kirchenrates), in: Al-Kiräza, 27. Jg., Heft 17/18, Kairo,
28. Mai 1999, 9.

Ma' 1-mu'tamar al-islamr (Auf der Islamischen Konferenz), in: Al-Kiräza 27. Jg.,
Heft 23/24, Kairo, 9. Juli 1999, 2.

Metropolit Anba Bishoi: Igtimä' al-lagna at-tanftdiyya li-Maglis Kanä'is aS-Sarq al-
Ausat (Sitzung des Exekutivkomitees des Nahöstlichen Kirchenrates), in: Al-Kiräza,
27. Jg., Heft 29/30, Kairo, 20. August 1999, 1 f.

Igtimä'at al-lagna li-Maglis al-Kana'is al-'Älaml (Sitzungen des Zentralausschusses
des ÖRK), in: Al-Kiräza, 27. Jg., Heft 31/32, Kairo, 17. September 1999, 17.

Mitteilungen aus Ökumene und Auslandsarbeit
Heinz Klautke: Konsultation mit altorientalischen Kirchenvertretern, in: Mitteilungen

aus Ökumene und Auslandsarbeit (Hrsg. Kirchenamt der EKD), Frankfurt 1996.

Rose el-Youssef/Ruz al-YDsuf
'Ätif HilmT: Zauwäg al-urtnduksT min katllkiyya haräm! Harb al-fatäwi baina f-

tawä'if al-masThiyya. (Eine Eheschliessung eines/r Orthodoxen mit einer/m Katholi-

134



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

kin/en ist verboten! Rechtsgutachterlicher Streit zwischen den christlichen Konfessionen),

in: Rose el-Youssef No. 3689, 74. Jg., Kairo, 22. 2. 1999, 29ff.

Ad-daur al-watanT li 1-kanTsa ft l-maglis al-a'la lit-taqäfa (Die Rolle des Vaterlandes
für die Kirche im hohen Rat für Bildung) 18.-20. April 1999, in: Rose el-Youssuf, No.
3695, 74. Jg., Kairo, 3. 4. 1999,4.

Bücher:
Huibert van Beek/Georges Lemopoulus (Hrsg.): Proclaiming Christ Today.

Orthodox-Evangelical Consultation. Alexandria, 10-15 July 1995, Genf, Bialystok
1995.

Albert Gerhards!Heinzgerd Brakmann (Hrsg.): Die koptische Kirche. Einführung
in das ägyptische Christentum, Stuttgart, Berlin, Köln 1994.

Paulos GregoriuslWilliam H. LazarethlNikos Nissiotis (Hrsg.): Does Chalcedon
Divide or Unite? Towards Convergence in Orthodox Christology, Genf 1981.

Heiko A. Obermann IAdolfMartin Ritten'Hans-Walter Krumwiede (Hrsg.):
Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen, Band IV/2 Neuzeit, Neukirchen-Vluyn
1980, 93 f.

Sendschreiben des Ökumenischen Patriarchats in Konstantinopel «an die Kirchen
Christi allenthalben» (1920).

Wolfram Reiss: Erneuerung in der Koptisch-Orthodoxen Kirche. Die Geschichte
der koptisch-orthodoxen Sonntagsschulbewegung und die Aufnahme ihrer Reformansätze

in der Emeuerungsbewegung der Koptisch-Orthodoxen Kirche der Gegenwart,
Hamburg 1998.

Alfred StirnemannlGerhard Wilfinger (Hrsg. im Auftrag der Stiftung Pro Oriente):
Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck, Wien 1998 - Pro Oriente, Bd. 20.

Alfred StirnemannIGerhard Wilfinger (Hrsg. im Auftrag der Stiftung Pro Oriente):
The Vienna Dialogue: Five Pro Oriente Consultations with Oriental Orthodoxy.
Jurisdiction. Fourth Study Seminar. July 1996. Booklet No9, Wien 1998.

Kopt. Soziales Studienzentrum (Hrsg.): Al-muwätana. Ta'rThan, dustnriyyan, fiq-
hiyyan (Staatsbürgerschaft. Geschichte, Gesetze, Wissenschaft). Mit Vorträgen von
Dr. Ismätl Sabrr 'Abdallah, Dr. William Sulaimän Qiläda, Dr. Muhammad SalTm al-
'Auwä, Kairo 1998.

Kopt. Soziales Studienzentrum (¥hsg.)ISamir Murqos: MuSarakat aS-Sabäb al-qibp"
fr 1-hayyät as-siyäsiyya baina 1-muhaddadät al-'ämma was-su'ubat al-hässa, Studienblätter

4 (Teilnahme der koptischen Jugendlichen am politischen Leben zwischen
allgemeinen Begrenzungen und persönlichen Schwierigkeiten), Kairo - ohne
Jahresangabe.

135



Michaela Köger

Überleben in schwieriger Zeit. 4. Evangelisch/Orientalisch-Orthodoxe Theologische

Konsultation vom 7.-10. 12. 1994 im Haus der Evang. Diakonieschwestern-
schaft Herrenberg. Hannover 1995.

Dietmar W. Winkler Koptische Kirche und Reichskirche. Altes Schisma und neuer
Dialog, Innsbruck, Wien 1997.

Programmheft:
Nabli Munir Habib Quzmän (Mitglied des ökumenischen Ausschusses für die

Jugend) (Hrsg.): Al-Maslhiyya, Hurriyya, Infitäh, Musäraka. Al-mu'tamar as-sanawiyya
al-maskuniyya li 1-sabäb (die Christenheit, Freiheit, Toleranz und Teilnahme. Jährliche

ökumenische Konferenz für Jugendliche), 29. 7.-6. 8. 1994.

136


	Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

