Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 91 (2001)

Heft: 2

Artikel: Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen
Beziehungen

Autor: Kdger, Michaela

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404931

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Koptische Orthodoxe Kirche
mit ihren interkonfessionellen Beziehungen *

Michaela Koger

Durch vielfiltige Verflechtungen scheinen die Menschen dieser Welt ni-
her zusammenzuriicken. Wirtschaftliche Beziehungen und das Internet
leisten das jeweils ihrige in diesem Prozess der Anniherung.

Im Raum der Kirche tauschen sich Vertreter und Vertreterinnen der ver-
schiedenen Konfessionen seit langem aus, um sich besser kennen- und
verstehen zu lernen. Sie engagieren sich im interkonfessionellen Dialog.

Im vergangenen Jahr feierte der Okumenische Rat der Kirchen sein 50-
Jahr-Jubildum. Seine Anfinge sind in den 6kumenischen Bewegungen
des ausgehenden 19. Jahrhunderts zu sehen. Heute zeichnen sich in ihm
wiederum Verdnderungen und neue Aufbriiche ab.

Ein anderes Beispiel gibt die rémisch-katholische Kirche. Mitte der
60er Jahre — im Anschluss an das 2. Vatikanum — 6ffnete sie sich anderen
Konfessionen und nahm den Dialog mit anderen Religionen auf.

Orthodoxe Kirchen liessen sich in den 20er Jahren bewusst auf Kon-
takte zu anderen Konfessionen ein. Das Okumenische Patriarchat in Kon-
stantinopel sandte damals ein Sendschreiben «an die Kirchen Christi al-
lenthalben», in dem es eine gegenseitige Annidherung wiinschte. Dieses
Schreiben markiert die Aufnahme 6kumenischer Kontakte von orthodo-
xer Seite mit anderen Konfessionen!.

Die Koptische Orthodoxe Kirche ist seit Jahrzehnten in der Okumene
engagiert und hat sich auf diesem Gebiet profiliert.

Seit ihrem Bestehen leben im Nahen Osten orientalische orthodoxe Ge-
meinden mit denen byzantinischer Priagung auf engstem Raum zusammen.

Die katholische Kirche ist seit dem 17. Jahrhundert dort heimisch ge-
worden, evangelische Denominationen sind seit Mitte des 19. Jahrhun-
derts in den Nahen Osten gekommen.

* Der Beitrag wurde im Februar 1999 geschrieben und im Dezember 1999 iiberar-
beitet.

1'Vgl. Sendschreiben des Okumenischen Patriarchats in Konstantinopel «an die
Kirchen Christi allenthalben» (1920), in: H. A. OQbermann; A. M. Ritter, H-W. Krum-
wiede (Hrsg.): Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen, Band 1V/2 Neuzeit,
Neukirchen-Vluyn 1980, 93 f.

IKZ 91 (2001) Seiten 101-136 101



Michaela Koger

Kenntnisse iiber die Entwicklung innerhalb der Koptischen Orthodoxen
Kirche des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts erleich-
tern das Verstehen heutiger interkonfessioneller Beziehungen und erkla-
ren die Aufnahme von offiziellen Dialogen. Im genannten Zeitraum er-
folgte ein Reformprozess innerhalb der Koptischen Orthodoxen Kirche,
der eine entscheidende Rolle in der Offnung zur weltweiten Kirche bis
heute spielt.

Beziehungen der Koptischen Orthodoxen Kirche zu und Dialoge mit
anderen Konfessionen sind gewachsen. Letztere werden sowohl bilateral
als auch an der Seite der anderen orientalischen orthodoxen Schwester-
kirchen gefiihrt.

Am wenigsten bekannt und beachtet sind bislang die interreligiosen Be-
ziehungen der Koptischen Orthodoxen Kirche in Agypten.

Auf dem Weg der Offnung

Die Offnung der Koptischen Orthodoxen Kirche steht mit der Entwick-
lung innerhalb der Kirche seit Ende des 19. bzw. Beginn des 20. Jahrhun-
derts in Verbindung. Als Erneuerungsbewegung ist sie bekannt geworden.
Die Bewegung erfasste alle kirchlichen Bereiche. Die Arbeit mit Kindern
und Jugendlichen entstand, ein Bildungswesen wurde aufgebaut, und
zahlreiche sozial-diakonische Projekte wurden initiiert. Das monastische
Leben bliihte auf. Junge Menschen weihten in traditionsreichen Kldstern
und in neuen Formen ihr Leben Gott.

Vor diesen Aufbriichen lebte die Koptische Orthodoxe Kirche «iso-
liert». Die orthodoxe Kirche byzantinischer Prigung und die rémisch-ka-
tholische Kirche erlebte sie als vereinnahmende Kirchen. Evangelische
Missionen kamen Mitte des 19. Jahrhundert ins Land. Thre Aktivititen
und ihr Motto, «das Christentum dorthin zu bringen, wo es einst begann»,
zeigen an, dass es ihnen darum ging, Kirchen ihrer Pragung und ihres Ver-
standnisses von Christentum zu griinden.

Da Muslime fiir christliche Missionare kaum erreichbar waren und sind,
rekrutierten auch evangelische Gemeinschaften ihre Mitglieder aus der
Koptischen Orthodoxen Kirche. Eine Abwehrhaltung ihnen gegeniiber
zeichnete sich verstidndlicherweise ab.

Jedoch nahmen engagierte Laien in der koptischen Reformbewegung
dieses Jahrhunderts bewusst Kontakte zur weltweiten Kirche auf.

Durch dgyptische Christen, die einen Auslandsstudienaufenthalt wahr-
nahmen, und durch Emigranten horten viele in Europa und Nordamerika

102



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

zum ersten Mal von den Kopten. Beziehungen werden seither gekniipft
und koptische Auslandsgemeinden gegriindet. Bis 1993 waren es 120,
heute gibt es mehr als 150 Gemeinden?. Die koptischen Auslandsgemein-
den engagieren sich wiederum in lokalen dkumenischen Zusammen-
schliissen der Lénder, in denen sie heimisch geworden sind.

Mancher Auslandsstipendiat kehrte in seine Heimat zuriick und brach-
te seine Erfahrungen mit anderen Konfessionen als Laie in die kirchliche
Arbeit ein. Andere gar wurden Priester oder traten in Kloster ein.

Die Anfangsjahre der kumenischen Bewegung in der Koptischen Or-
thodoxen Kirche préagte hauptsidchlich eine Person. Sie war als Jurist un-
ter dem biirgerlichen Namen Saad Aziz (Sa‘ad ‘Aziz?) bekannt. Als Abuna
Makary (Abuna MakarT) wurde er Monchspriester im Syrer-Kloster. Im
September 1962 wurde er zum Allgemeinen Bischof fiir Okumenische
Beziehungen und fiir Soziale Dienste geweiht, sein Name lautete fortan
Bischof Anba Samuel (Anba Samu'tl). Wihrend seiner Kairiner Studien-
jahre engagierte er sich stark in der Sonntagsschul-/Kinderkircharbeit. Er
entwarf mit anderen zusammen das Konzept der Sonntagsschule von Gi-
zeh (Al-Giza). Helfer fuhren an den Wochenenden auf die Dérfer, um
Kinder und Jugendliche religios zu unterweisen. Bald jedoch merkten sie,
dass die Christen auf dem Land weder von einer kirchlichen Infrastruktur
noch von einer entwicklungspolitischen erfasst waren. Ziel des Sonntags-
schulzentrums in Gizeh wurde es, eine «ldndliche Diakonie» aufzubauen.
Bischof Anba Samuel war ihr Architekt.

Zugleich lenkten seine zahlreichen Auslandsaufenthalte seinen Blick
auf die weltweite Kirche.

Er war einer derjenigen, die den «Dialog mit Muslimen» wagten. Die-
se Beziehungen pflegte er sogar iiber die politisch gespannte Zeit der aus-
gehenden 70er und beginnenden 80er Jahre. Gesellschaftspolitische Zu-
sammenhinge liessen ihn das gesamte Volk der Agypter wahrnehmen.

Bischof Anba Samuel baute eine interkonfessionelle Zusammenarbeit
im sozialen Bereich auf und versuchte, allen zu helfen, die von Not be-
troffen waren. Dieser Weg wurde eingeschlagen, um das Klima in der
agyptischen Gesellschaft zu verbessern.

2 Miindliche Angabe von Jugendbischof Anba Moussa im Mai 1998.

3 Anmerkung zur Umschrift im Text: Bei Namen von Personlichkeiten, die sich in
der Okumene einen Namen geschaffen haben, wird auf die Umschrift verzichtet. Bei
ihrer ersten Nennung erscheint jedoch die Umschrift in Klammern. Das gleiche gilt fiir
Ortsnamen.

103



Michaela Kéger

Interkonfessionelle Beziehungen und Dialoge

Die Koptische Orthodoxe Kirche und der ORK

Die Koptische Orthodoxe Kirche ist «'Adw mu'assis» — Griindungsmit-
glied — des ORK®*. Sie ist seither an vielen multilateralen Dialogen der
Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung beteiligt und in anderen
Untereinheiten engagiert.

Die Delegation auf den ersten 6kumenischen Treffen leitete Abuna Ma-
kary, der spitere Bischof Anba Samuel. Die Gesprache und der
Dialog mit den byzantinischen orthodoxen Kirchen sollen auf Initiative
der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung zustande gekom-
men sein’.

Bei der Vollversammlung in Uppsala 1968 wurde Bischof Anba
Samuel Mitglied des Zentralausschusses. Mitglied der Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung wurde Bischof Anba Gregorius (Anba
Grigurius), einstmals Helfer in der Sonntagsschularbeit und seit 1967 All-
gemeiner Bischof fiir Hohere Studien, Koptische Kultur und Wissen-
schaftliche Forschung. Durch ihn gestaltete die Koptische Orthodoxe Kir-
che die Arbeit der Untereinheit «Glauben und Kirchenverfassung». In Nai-
robi 1975 wurde Bischof Anba Samuel ein weiteres Mal in den Zentral-
ausschuss gewihlt. Im Oktober 1981 fiel Bischof Anba Samuel einem At-
tentat zum Opfer. Er befand sich wéhrend der Militidrparade in der Nihe
des mit ihm ermordeten Prisidenten Anwar as-Sadat (Anwar As-Sadat).

Nach der Vollversammlung in Vancouver 1983 verirai Metropolit An-
ba Athanasius (Anba Atanastus) die Koptische Orthodoxe Kirche im Zen-
tralausschuss und im Exekutivkomitee. Andere Kopten arbeiteten in Sub-
kommissionen des ORK mit, wie z. B. Dr. Maurice Assad (MurTs Assa‘d)

4 Fiir eine Griindungsmitgliedschaft seit 1948 driicken sich Bischof Serapion (Al-
gami‘yya al-‘umumiyya at-tamina li-Maglis al-Kana'is al-‘Alamt — die 8. Vollver-
sammlung des ORK, in: Al-Kiraza, 26.J g., Heft 23/24, Kairo, 12. Juni 1998, 14) und
D. W. Winkler aus (Koptische Kirche und Reichskirche. Altes Schisma und neuer Di-
alog, Innsbruck, Wien 1997, 204), anders W. Reiss (in: Erneuerung in der Koptisch-
Orthodoxen Kirche. Die Geschichte der koptisch-orthodoxen Sonntagsschulbewe-
gung und die Aufnahme ihrer Reformansitze in der Emeuerungsbewegung der Kop-
tisch-Orthodoxen Kirche der Gegenwart, Hamburg 1998, XXXII: «... seit 1953 im
Okumenischen Rat der Kirchen vertreten ist», vgl. 105 u. 115; 216: «1954 erfolgte der
Beitritt in den Okumenischen Rat der Kirchen, in dem die Koptische Kirche seitdem
in verschiedenen Gremien mitarbeitet.»). Er nennt das Jahr 1953 bzw. 1954,

3Vgl. D. W. Winkler, Koptische Kirche und Reichskirche, 204 f.

104



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

im Erziehungsbereich und Mary Assad (MarT Assa‘d) im Biiro des Gene-
ralsekretérs.

Seit Mitte der 80er Jahre iibernahmen Bischof Anba Bishoi (Anba
Bisui) und Bischof Anba Serapion (Anba Sarabiyyun) die Arbeit in den
theologischen Kommissionen des ORK und in anderen 6kumenischen
Gremien.

Bischof Anba Bishoi, der 1990 zum Metropoliten von Damiette (Da-
miyyat) geweiht wurde, ist derzeit Generalsekretir der Heiligen Synode
und Ko-Prisident der Gemischten Kommission fiir den Theologischen
Dialog. Bischof Anba Serapion war von 1985-1995 Allgemeiner Bischof
fiir Soziale Dienste und Okumene. Seit Ende 1995 ist er Bischof der Di6-
zese Los Angeles, Southern California and Hawaii.

1991 wurde Papst Shenouda III. (Sinuda II1.) auf der Vollversammlung
in Canberra zu einem der sieben Priisidenten des ORK gewiihlt. Bischof
Anba Serapion wurde Mitglied des Zentralausschusses. Zur achten Voll-
versammlung reisten 13 koptische Delegierte nach Harare, darunter vier
Laien (2 Frauen)®. Die Bischiéfe Anba Serapion und Anba Joannes (Anba
Yu'anis) sind in den Zentralausschuss gewéhlt worden’. Auf der konstitu-
ierenden Sitzung des Zentralausschusses vom 26. August—3. September
1999 wurde Metropolit Anba Bishoi in die Untereinheiten «Faith and Or-
der» und «Church and Ecumenical Relations» gewdhlt, zusitzlich ist er
Mitglied der speziellen Gesprichskommission zwischen den Orthodoxen
und den Protestanten. Sie trifft sich vom 6.—8. Dezember 1999 zum ersten
Mal und soll eine Briicke zwischen orthodoxem und protestantischem
Verstidndnis schlagen. Bischof Anba Joannes nimmt an der Arbeit des
Ausschusses «Regional Relations and Ecumenical Sharing» teil, Bischof
Anba Boulos (Anba Bulus) an der des Ausschusses «World Mission and
Evangelism». Ferner engagiert sich Frau Marian Adil Rufail (Mariyyan
‘Adil Rufa'fl) im Ausschuss fiir Jugendarbeit und Frau Dr. Nahid Fahim
(Nahid Fahtm) im Sonderausschuss fiir das Gesprich mit pfingstlerischen
und charismatischen Gruppens.

6Vgl. Bericht iiber die 8. Vollversammlung in Al-Kiraza, 26. Jg. 1998, Heft 49/50,
Kairo, 25. Dezember 98, 24.

7Vgl. ebd.: 5.

8 Vgl. Igtima‘at al-lagna li-Maglis al-Kana'is al-‘AlamT (Sitzungen des Zentralaus-
schusses des ORK), in: Al-Kiraza, 27. Jg., Heft 31/32, Kairo, 17. September 1999, 17;
vgl. U. Jaenicke: Hoffnung auf Briickenbau im Weltkirchenrat. Kommission soll
Konflikt zwischen Orthodoxen und Protestanten 10sen, in: epd-Wochenspiegel. Aus-
gabe Siidwest 36/1999, 20.

105



Michaela Kéger

Das sozialpolitische Engagement, der interreligiose Dialog, wie er im
ORK gefiihrt wird, Fragen einer neuen kontextuellen Theologie, das Pro-
blem der Inkulturation des Evangeliums, die Frauenordination und die Be-
handlung des Themas der Homosexualitit sorgen derzeit fiir Spannungen
zwischen den Kirchen der orthodoxen Konfessionsfamilie und dem
ORK®.

Die Koptische Orthodoxe Kirche und der Middle East Council
of Churches/der Nahostliche Kirchenrat

Der Nahostliche Kirchenrat (heute MECC) wurde im Jahre 1974 unter
Mitwirkung der Koptischen Orthdoxen Kirche gegriindet. Ihm gehoren
die orientalischen orthodoxen Kirchen des Mittleren Ostens (Armenische
Apostolische Kirche, Koptische Orthodoxe Kirche und Syrische Ortho-
doxe Kirche), die byzantinischen orthodoxen und die evangelischen Kir-
chen im Nahen Osten an. Seit 1989/90 sind die katholischen Kirchen im
Nahen Osten Mitglied.

Seit 1994 ist Papst Shenouda III. einer der vier Prisidenten des MECC.
Derzeitiger Ko-Generalsekretir des MECC ist der Agypter Samir Murqos
(Samir Murqus).

Die Koptische Orthodoxe Kirche beteiligt sich an alien drei Unterein-
heiten (Education and Renewal, Faith and Unity, Life and Service).
Schwerpunktmissig arbeiten die Kirchen im Bereich der religidsen Erzie-
hung zusammen. Im Juli 1997 trafen sich die Vertreter der nahostlichen
Kirchen in Damaskus (Dimasq) und im August 1998 in Kairo (al-Qahira).

Die Untereinheit «Faith und Unity» traf sich vom 16.—19. Februar 1999
im Kloster der Antoniusschwestern im Libanon. Ihr Thema war das Erbe
der Jungfrau Maria in der anderen Kirche!?. Die Festlichkeiten zum
25-jahrigen Bestehen fanden Ende April 1999 im Libanon statt. Am
22. April 1999 tagte die 7. Vollversammlung des Nahostlichen Kirchen-

?Vel. den Artikel von Bischof Anba Serapion zum Thema «Homosexuality and the
Church. A Coptic Orthodox Perspective», in: The Ecumenical Review, Volume 50,
Nr. 1, Genf, Januar 1999, 78-85. Er gibt dort einen Vortrag von Papst Shenouda II1.,
den dieser im November 1990 vor hauptsichlich anglikanischen Geistlichen in Gross-
britannien hielt, wieder.

10Vgl. Qism al-tman wal-wahda bi-Maglis Kan#'is as-Sarq al-Ausat (Die Unterein-
heit Glaube und Eirheit im nahostlichen Kirchenrat), in: Al-Kiraza, 27. Jg., Heft 9/10,
Kairo, 12. Mirz 1999, 3.

106



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

rates!!. Papst Shenouda III. wird wiederum zum Prisidenten gewdéhlt. Me-
tropolit Anba Bishoi ist Mitglied des Exekutivausschusses des MECC.
Das erste offizielle Treffen des MECC nach der Wahl fand am 2./3. Au-
gust 1999 in Kairo statt!2. Samir Murqos wird als Ko-Generalsekretar be-
stitigt. Thm obliegt das Ressort Offentlichkeitsarbeit und Kommunika-
tion. Bischof Anba Moussa (Anba Musa) ist verantwortlich fiir den Aus-
schuss christliche Erziehung.

Die Koptische Orthodoxe Kirche und der All Africa Council
of Churches (AACC)

Seit 1963 ist die Koptische Orthodoxe Kirche Mitglied im All Africa
Council of Churches. Bischof Anba Samuel war lange Zeit Vizeprasident.
Nach ihm iibernahm Bischof Anba Serapion als Vizeprisident seinen
Platz. Nachdem Bischof Anba Boulos im Juni 1995 zum Allgemeinen Bi-
schof fiir Missionsaufgaben in Afrika geweiht worden war, engagierte er
sich im AACC. Da Bischof Anba Serapion im November 1995 zum D16-
zesanbischof von Los Angeles, Southern California and Hawaii geweiht
wurde, beendete er seine Mitarbeit. Bischof Anba Boulos ist neuer Vize-
prasident des AACC.

Orientalische orthodoxe Kirchen

Die orientalischen orthodoxen Kirchen bestehen zwar jurisdiktionell un-
abhingig voneinander, stehen jedoch in voller kirchlicher und sakramen-
taler Gemeinschaft.

1961 besuchte der damalige Papst Cyrill VI. (Kirillus VI.) die Syrische
Orthodoxe Schwesterkirche.

Auf der Konferenz der orientalischen orthodoxen Kirchen 1965 in
Addis Abeba wurde der Grundstein fiir intensive Kontakte der orthodo-
xen Kirchen der drei Konzilien untereinander gelegt. Lange Zeit waren
kontinuierliche Beziehungen innerhalb dieser Kirchenfamilie aufgrund

11Vgl. Al-gam‘yya al-amma as-sabia‘ li-Maglis Kana'is as-Sarq al-Ausat (7. Ge-
neralversammlung des Nahostlichen Kirchenrates), in: Al-Kiraza, 27. Jg., Heft 17/18,
Kairo 28 Mai 1999, 9.

12Vgl. Bericht von Metropolit Anba Bishoi: Igtima‘ al-lagna at-tanfidiyya li-Maglis
Kana'is as-Sarq al-Ausat (Sitzung des Exekutivkomitees des Nahostlichen Kirchenra-
tes), in: Al-Kiraza, 27. Jg., Heft 29/30, Kairo, 20. August 1999, If.

107



Michaela Kéger

der geographischen Lage und der politischen Verhiltnisse nicht mog-
lich.

Die Anndherung der orientalischen orthodoxen Kirchen war von dem
gespannten Verhiltnis zwischen der Koptischen und der Athiopischen
Kirche iiberschattet.

Bis 1951 war das Bischofsamt innerhalb der Athiopischen Orthodoxen
Kirche einem dgyptischen Kopten vorbehalten. Der Ablosungsprozess der
Athiopier von Agypten dauerte bis 1959. Seit den 60er Jahren nehmen
Vertreter aller orientalischen orthodoxen Kirchen als gemeinsame Dele-
gation an Gesprachen und an den offiziellen Dialogen teil.

Durch die interkonfessionellen Dialoge treffen sich Vertreter der orien-
talischen orthodoxen Kirchen des ofteren. Dies wirkt sich positiv auf das
gegenseitige Kennenlernen aus und gibt Gelegenheit, die Einheit der
orientalischen orthodoxen Christen und ihre Zusammenarbeit zu demon-
strieren!3.

Im Mirz 1998 unterzeichneten Papst Shenouda III., Patriarch Mar Ig-
natius Zakka I. Iwas (Mar Ignattus Zaka I. ‘iwﬁs) und Katholikos-Pa-
triarch Aram I. von Kilikien in Agypten eine gemeinsame Erklidrung iiber
ihren gemeinsamen Glauben. Die Erkldarung umfasst 11 Punkte. Die Punk-
te 1-4 nennen das gemeinsame Glaubensfundament, die Punkte 5-8 nen-
nen Wege, dieses Fundament in theologischen Gesprichen mit anderen
Kirchen zu bewahren, und Moglichkeiten, wie Beziehungen zwischen den
orientalischen Kirchen vertieft werden kénnen, die Punkte 9—11 sprechen
von gemeinsamen Projekten und Plidnen!4.

In Punkt5 betonen die Unterzeichner, « Wir stimmen in der Notwen-
digkeit iiberein, dass wir in allen theologischen Dialogen gemeinsame
dogmatische Positionen beziehen miissen. Daher soll jeder theologische
Dialog, der mit anderen Kirchen und christlichen Gruppierungen der Welt

BVgl. W. Schwaigert: Friichte der Dialoge fiir das Verhaltnis der Orientalischen
Orthodoxen Kirchen untereinander, in: Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen
1993-1997, IKZ, 88. Jahrgang, Bern Oktober—Dezember 1998, Heft 4, 436.

14Vgl. Batarikat kana‘isina as-3arqiyya al-urtoduksiyya wa-gtima‘uhum f1 1-Qahira
wa T d-Dair (jaumi 10,11.3.98) (Die Patriarchen unserer orientalisch-orthodoxen Kir-
chen und ihre Sitzung in Kairo und im Kloster (10,11.3.98) in: Al-Kiraza, 26. Jg.,
Heft 11/12, Kairo, 27. Mirz 1998, 1ff. bzw. vgl. Die Lehre Cyrills als Massstab — Ge-
meinsame Erkldrungen der orientalisch-orthodoxen Patriarchen, in: Der Christliche
Osten. Amtliches Mitteilungsblatt der Catholica Unio Deutschlands, Osterreichs und
der Schweiz, 53. Jahrgang Wiirzburg 1998, Heft 2, 129f.

108



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

gefiihrt wird, von nun an auf der Ebene der orientalisch-orthodoxen Fa-
milie im Nahen Osten (!) besprochen werden. Wir hoffen, dass dieses
Prinzip weltweit von allen Kirchen der Familie iibernommen wird, wie es
gegenwirtig in vielen Dialogen bereits getan wird.»!5

Das zweite Treffen der drei Patriarchen und ein Austausch des Stehen-
den Ausschusses fanden vom 10.—12. Februar 1999 in Syrien statt!®,

Die orientalischen orthodoxen Kirchen/
die Koptische Orthodoxe Kirche und die orthodoxen Kirchen
der sieben okumenischen Konzilien

Mitte des 19. Jh. suchte bereits Papst Cyrill IV. (Kirillus IV.) Verbindung
zu den orthodoxen Kirchen byzantinischer Prigung. Zu einer Festigung
der Beziehungen kam es aber erst in den 60er Jahren dieses Jahrhunderts.
1961 nahmen Beobachter der orientalischen orthodoxen Kirchen an der
ersten Panorthodoxen Konferenz auf Rhodos teil.

Initiatoren eines Dialogs zwischen den orthodoxen Familien waren
zwei Mitarbeiter in der Zentrale des ORK in Genf bzw. des Okumeni-
schen Instituts in Bossey: die damaligen Okumeniker Paul Verghese (spi-
ter Metropolit Paulus Mar Gregorius von Delhi und dem Norden; inzwi-
schen verstorben) und Nikos Nissiotis. Die Anndherung geschah unter der
Schirmherrschaft der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung.

Das erste inoffizielle Dialogtreffen fand 1964 in Aarhus/Ddnemark
statt. Die Bezeichnung «orthodox» wurde beiden Familien zugestanden;
aber 1989 erst offiziell geklirt. Des weiteren wurde eine christologische
Ubereinkunft in Anlehnung an Cyrill getroffen. 1967 wurde in Bristol/GB
iiber die Frage der Christologie in den liturgischen Texten verhandelt. Es
kam zu einer gemeinsamen Erkldrung. 1970 tagten die Vertreter in Genf.
Die Rezeption bzw. die Nichtrezeption der sieben Konzilien erweist sich
als schwierigster Punkt, weitere Divergenzpunkte sind die Aufhebung der
gegenseitigen Anathemata (keine Verurteilung von Kirchenlehrern, die in
der anderen Tradition als Heilige gelten) und die Jurisdiktion (sind auf-
grund des traditionellen Systems der territorialen Autonomie oder Auto-
kephalie mehrere Bischofe an einem Ort moglich?). Das letzte inoffiziel-
le Gesprich fand 1971 in Addis Abeba statt. Verketzerungen sollten an-

15 Die Lehre Cyrills, 130.
16Vgl. Liqa’ al-aba' al-batarika at-talata. (Treffen der drei Patriarchen). In: Al-
Kiraza, 27. Jg, Heft 7/8, Kairo, 26. Februar 1999, 1f.

109



Michaela Koger

nulliert, praktische ekklesiologische Probleme gelost und eine offizielle
Gemeinsame Kommission eingesetzt werden, die ein «statement of re-
conciliation» ausarbeiten sollte. Im August 1971 traf sich die byzantini-
sche orthodoxe Vorbereitungskommission, im Juli 1972 der Stidndige
Ausschuss der orientalischen orthodoxen Kirchen. Beide Unterkommis-
sionen trafen sich dreimal, um den offiziellen Dialog vorzubereiten.

Im Vorfeld herrschte Uneinigkeit dariiber, inwieweit die orientalischen
orthodoxen Kirchen in Gespridchen mit anderen Konfessionen neue chri-
stologische Formeln verfassen diirfen. Konkreter Anlass war die bilatera-
le christologische Erkldrung zwischen Kopten und Katholiken im Jahre
197117,

Die erste Vollversammlung der Gemischten Theologischen Kommis-
sion fand vom 10.—15. Dezember 1985 in Chambesy bei Genf statt. Ko-
Prasidenten waren der griechische Metropolit Chrysostomos Konstantini-
dis von Myra und der koptische Bischof Anba Bishoi von Damiette. Als
Ziel wurde die Aufhebung der Anathemata und die Wiederherstellung der
vollen Kirchengemeinschaft zwischen den beiden orthodoxen Kirchenfa-
milien formuliert.

Das nichste Treffen sollte unter dem Motto «Auf dem Weg zu einer
gemeinsamen Christologie» stehen. 1987 traf sich die Unterkommission
zur Vorbereitung von Dokumenten in Korinth. Eine Ubereinstimmung
wurde durch Abgrenzung zu anderen erreicht.

Auf der zweiten Plenarsitzung im Juni 1989 im Kloster Anba Bishoi im
Wadi Natrun (Wadt n-Natrun) wurden die orientalischen Kirchen offiziell
als Kirchen der orthodoxen Tradition anerkannt. Den Ko-Vorsitz hatten
Metropolit Damaskinos Papandreou, Schweiz, und Bischof Anba Bishoi,
Damiette, inne. Eine Glaubenserkldrung wurde verabschiedet, die als
christologischen Kernpunkt das Bekenntnis zum fleischgewordenen Lo-
gos enthilt.

Die Subkommission traf sich ein weiteres Mal im Januar und Februar
1990 im Kloster Anba Bishoi.

Vom 23.-28. September 1990 traf sich die Gemischte Kommission zur
dritten Sitzung in Chambesy/Schweiz. Die Zweite Gemeinsame Erkli-
rung (Second Agreed Statement)!® wurde verabschiedet. Die Uberein-

17 Siehe unten Seiten 113 u. 115 f.: Die Koptische Orthodoxe Kirche und die rémisch-
katholische Kirche.

18 10 Punkte: 1. Verdammung der Hiresie des Eutyches. 2. Verdammung der Hire-
sie von Nestorius. 3. Vereinigung der gottlichen und menschlichen Natur. 4. Beide

110



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

stimmung im Glauben wurde in zehn Punkten bekriftigt, siebzehn Emp-
fehlungen zu pastoralen Fragen und Massnahmen zur Festigung der
gegenseitigen Beziehungen folgten!®, «da die «Wiederherstellung> der
Gemeinschaft unserer Kirchen einer Zeit der intensiven Vorbereitung un-
serer Glaubigen bedarf»20. Die gemeinsame Erkldarung wurde den einzel-
nen Kirchen zur Umsetzung und zum Studium unterbreitet.

Im November 1993 traf sich die Gemischte Kommission des theologi-
schen Dialogs ein drittes Mal. Das Communiqué beinhaltete Vorschldge
fiir die Authebung der Anathemata, welche von beiden Seiten einstimmig
durch die Kirchenoberhdupter vollzogen werden muss. Fragen der
Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft wurden weiter erdrtert.
Der Dialog ist somit in eine neue Phase der praktischen Verwirklichung
der sichtbaren Einheit der Kirche getreten.

Durch den Dialog ist deutlich geworden, dass beide orthodoxe Kir-
chenfamilien die authentische christologische Lehre und die apostolische
Tradition aufrechterhalten haben, obwohl sie christologische Termini

Naturen mit ihren Willen und Energien haben sich vereinigt, «without division, with-
out separation». 5. Die eine Hypostase des fleischgewordenen Logos handelt. 6. Ver-
dammung aller von 431 und 433 (Brief Cyrills an Johannes von Antiochien) abwei-
chenden Lehren. 7. Die orientalischen orthodoxen Kirchen behalten ihre Terminolgie
«One nature of the incarnate Logos» bei. Die Orthodoxen behalten ihre ebenso bei
(Zwei-Naturen-Formel). 8. Anerkennung der drei ersten Konzilien. Fiir die Orthodo-
xen byzantinischer Prigung gehoéren die Punkte 1-7 ebenso zu den Lehren der spite-
ren vier Konzilien. Fiir die orientalischen Orthodoxen sind sie Aussagen der orthodo-
xen Interpretationen der ersten drei Konzilien. Die Lehre zur Anbetung der Ikonen, die
wihrend des letzten Konzils verhandelt wurde, stimmt mit der Lehre der Orientalen
iiberein. 9. Beide orthodoxe Familien haben immer den einen wirklichen orthodoxen
Christusglauben und die apostolische Tradition bewahrt, obwohl sie christologische
Ausdriicke verschieden verwendet haben. 10. Alle Anathemata und gegenseitige Ver-
dammungen sind aufzuheben. (zitiert bzw. iibersetzt aus Joint Commission of the The-
ological Dialogue between the Orthodox Church and the Oriental Orthodox Churches,
in: Eastern Churches Journal, Volume 1, Number 1, Winter 1993/1994, 118-130).

19D. W. Winkler, Koptische Kirche, 257 nennt wechselseitige Besuche der Kir-
chenoberhiupter, Priester und Laien, Austausch von Theologieprofessoren und -stu-
denten, die Moglichkeit der wechselseitigen Teilnahme an der Eucharistiefeier, ge-
meinsame Publikationen zwecks Verbreitung des Glaubenskonsens, gegenseitige An-
erkennung der Taufe, beiderseitige Verwendung von kirchlichen Ridumlichkeiten,
Korrektur der theologischen Ausbildung und Literatur hinsichtlich der Ergebnisse des
Dialoges.

20Zitiert nach D. W. Winkler, Koptische Kirche, 257.

111



Michaela Kéger

unterschiedlich verwendet haben. Die byzantinisch geprigten Orthodo-
xen stimmten zu, dass die orientalischen Orthodoxen weiter ihre traditio-
nelle Terminologie der einen Natur des fleischgewordenen Logos beibe-
halten diirfen, dafiir konnen die Orthodoxen die Zwei-Naturen-Formel
verwenden. Hinsichtlich der Bewahrung der kirchlichen Tradition wurde
eine Ahnlichkeit festgehalten. Die Subkommission fiir liturgische Fragen
traf sich im Dezember 1994 im Kloster Anba Bishoi.

Im Januar 1996 fand ein orthodoxes Symposium zum Thema Mission
in Addis Abeba statt. Es sollte der Vorbereitung der Weltmissionskonfe-
renz in Salvador de Bahia im Dezember 1996 dienen. Vertreter der orien-
talischen orthodoxen Kirchen waren anwesend.

Im Februar 1998 trafen sich Vertreter der orientalischen orthodoxen
und byzantinischen orthodoxen Kirchen zu einer Fortsetzung des Dialogs
in Damaskus. Sowohl theoretische als auch praktische Fragen hinsichtlich
Liturgie und Pastoraltheologie wurden erortert. Jede Kirche wird ihre ei-
gene Liturgie behalten, so wie es vor der Trennung der Fall war. Gastge-
ber war das Patriarchat der Rum-Orthodoxen Kirche von Antiochien.

Der Dialog zwischen den orientalischen orthodoxen und den byzantini-
schen orthodoxen Kirchen zihlt zu den zeitlich kiirzesten und gleichzeitig
erfolgreichsten Dialogen zwischen zwei Kirchenfamilien. Der offizielle
Dialog wurde 1985 begonnen und schon 1990 abgeschlossen. Schwer-
punkt der Gespriche bildete die Frage der Christologie — ausgehend von
den christologischen Formeln von Chalcedon 451. Die daran beteiligten
Kirchen stehen in der Phase der Rezeption der von einer gemischten Kom-
mission ausgearbeiteten Dokumente. Die Aufhebung der gegenseitigen
Anathemata und die Wiederherstellung der vollen kirchlichen Gemein-
schaft ist noch zu vollziehen. Ebenso die Erstellung einer Liste der Dipty-
chen mit den kirchlichen Oberhduptern fiir den liturgischen Gebrauch.

Die Koptische Orthodoxe Kirche und die romisch-katholische Kirche

Der inoffizielle Dialog ist untrennbar mit der Stiftung Pro Oriente ver-
bunden. Es ist eine Begegnung, die hauptsachlich bilateral, zwischen
Kopten und Katholiken, stattfindet. Der koptische orthodoxe Patriarch,
Papst Shenouda III., engagierte sich besonders in diesem Dialog.

— Erste Pro-Oriente-Konsultation in Wien im September 1971:
Dieses erste Treffen fiihrte zur Erkenntnis, dass beide Kirchen in der

112



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

apostolischen Tradition und im nizdno-konstantinopolitanischen Credo
tibereinstimmen. Die Wiener christologische Formel wurde verfasst?!.
Die gemeinsame Ubereinkunft schliesst aber nicht aus, dass weitere
Moglichkeiten der Interpretation des Christusgeheimnisses gefunden
werden konnen. Die Formel ist stark von vorchalzedonensischer Theo-
logie geprigt! Der damalige Anba Shenouda, Bischof fiir Erziehungs-
fragen, und heutige Patriarch, Papst Shenouda IlI., der inzwischen ver-
storbene Paul Verghese, spiterer Metropolit Paulus Mar Gregorius von
Delhi und dem Norden, Mar Ostathios, Metropolit von Niranam,
Dr. V.C.Samuel, damaliger Dekan der theclogischen Fakultit der Hai-
le-Selassie-Universitit in Addis Abeba, arbeiteten von orientalischer
orthodoxer Seite aus mit.

Bischof Shenouda war massgeblich an der schriftlichen Fixierung
der Formel beteiligt. Sie hat Ankldnge an das postanaphorische Gebet
der Basileios- bzw. Gregoriusanaphora und an Aussagen in der syri-
schen Vita Dioscori?2.

Zweite Pro-Oriente-Konsultation in Wien-Lainz 1973:
Gemeinsamkeit herrschte weiterhin in der Frage der Christologie. The-
ologische Unterschiede tauchten im ekklesiologischen Bereich auf. Ei-
ne Einigung iiber die Aufhebung der Anathemata und die Anerkennung
der wichtigsten Konzilien war schnell zu erreichen, die Frage des Ver-
standnisses des Amtes Petri trennt bis heute!

Dritte Pro-Oriente-Konsultation in Wien-Lainz 1976:
Ekklesiologische Fragen standen im Vordergrund («die eine und die-
selbe Kirche, ..., manifestiert sich sowohl lokal als auch universal als ei-
ne Koinonia der Wahrheit und der Liebe...»23). Dennoch kam es zu kei-
ner Einigung, den Stellenwert der Konzilien zu erortern und die Frage
des Papstprimats zu losen.

211, Wir glauben, dass unser Gott und Erloser, Jesus Christus, Gottes fleischgewor-

dener Sohn ist; vollkommen in seiner Gottheit und vollkommen in seiner Menschheit.
2. Seine Gottheit war von seiner Menschheit nicht einen Augenblick getrennt. 3. Sei-
ne Menschheit ist eins mit seiner Gottheit, ohne Vermischung, ohne Vermengung, oh-
ne Teilung, ohne Trennung (Communiqué der ersten Konsultation 274; zitiert nach
D. W. Winkler: Koptische Kirche und Reichskirche, 264).

2Vgl. D. W. Winkler: Koptische Kirche und Reichskirche, 267.
B D. W. Winkler: Koptische Kirche und Reichskirche, 276.

113



Michaela Kéger

— Vierte Pro-Okumene-Konsultation 1978:
Das Thema Primat stand wiederum im Mittelpunkt. Die orientalischen
orthodoxen Kirchen konnen im Primat lediglich eine historische, kultu-
relle und jurisdiktionelle Institution erkennen. Zum ersten Mal sind
Vertreter der katholischen Ostkirchen anwesend.

— Fiinfte Pro-Oriente-Konsultation 1988:
Nach einer 10jidhrigen Pause fanden die inoffiziellen Gespriche eine
Fortsetzung. Ergebnisse der vorherigen Treffen, die theologische Im-
plikation der liturgischen Texte, die Einheit der Kirche und das Petrus-
amt wurden erortert.

Das erste Study Seminar fand 1991 in Wien zum Thema Primat statt.
Als mogliche Gestalt der sichtbaren Einheit schlugen Vertreter der orien-
talischen orthodoxen Kirchen eine Vielzahl von Primatssitzen vor, ent-
sprechend der Anzahl der autokephalen Kirchen. Die Einheit wire durch
die eucharistische Gemeinschaft ausgedriickt.

1992 folgt das zweite Study Seminar in Wien zum Thema Konzil und
Konziliaritdat?*. Die theologische Beurteilung des Petrusamtes blieb
weiterhin umstritten.

Drittes Study Seminar 1994 in Wien zum Themenkomplex «Ekklesio-
logie und Einheit der Kirche»: Im Zentrum standen die katholischen Ost-
kirchen, deren Status als mit Rom unierte Kirchen kein Modell fiir die ge-
wiinschte Einheit liefert.

Viertes Study Seminar 1996 zum Thema «Autoritat und Jurisdiktion».
Ekklesiologische Themen gewinnen weiter an Bedeutung. Im Vorder-
grund steht die Frage nach «the nature and the exercise of authority and ju-
risdiction in the tradition of different Churches represented by different
theologians»?3. Wiederum tauchen unterschiedliche Positionen hinsicht-

2 «The Church is by its very nature conciliar, being an icon in the created order of
the ineffable Holy Trinity, three Persons in one ousia, bound together in the perfect
communion of love...Conciliarity is communio (koinonia).» (Zitiert nach D. W. Wink-
ler: Koptische Kirche und Reichskirche, 293, Original: Statement of the Second Stu-
dy Seminar, 58).

B A. Stirnemann/G. Wilfinger: The Vienna Dialogue. Jurisdiction, Booklet No 9,
137 (der Natur und der Ausiibung der Autoritat und Jurisdiktion in der Tradition von
verschiedenen Kirchen, die von unterschiedlichen Theologen reprisentiert werden).

114



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

lich des Primates auf. Jede Kirche legt Wert darauf, ihre Art der Autori-
titsausiibung den anderen gegeniiber verstidndlich zu machen.

Vier Regionalsymposien fanden im Wadi Natrun (1991), in Kottayam,
Kerala (1993), Kaslik, Libanon (1994) und im St.-Antonius-Kloster in
Waldsolms-Kroffelbach (1997) statt. Sie trugen dazu bei, die Ergebnisse
der Konsultationen und des Dialogs vor einem grosseren Forum publik zu
machen. Ebenso wurden praktische Fragen und Schwierigkeiten (bikon-
fessionelle Eheschliessungen, gemeinsamer Festkalender, landesspezifi-
sche Probleme etc.) angesprochen.

Der offizielle Dialog der Koptischen Orthodoxen Kirche
und der rémisch-katholischen Kirche

Mit zwei der orientalischen orthodoxen Kirchen konnte Rom bisher einen
offiziellen, bilateralen Dialog aufnehmen. Seit 1974 ist er mit den Kopten
und seit 1989 mit der autokephalen indischen Kirche (Malankara Syrisch-
Orthodoxen Kirche) moglich. Mit der Syrischen Kirche des Patriarchats
von Antiochien wurde 1984 in einem Dokument Gastfreundschaft bei den
Sakramenten der Busse, Kommunion und Krankensalbung vereinbart.
1990 wurde zwischen Rom und der Malankara Syrisch-Orthodoxen Kir-
che eine Gemeinsame Kommission eingesetzt. Mit den Armeniern unter-
zeichnete Rom 1970 und 1983 Communiqués.

Anlidsslich der Begegnung der beiden Pépste, Paul VI. und Shenou-
da III., im Jahre 1973 wurde eine Gemeinsame Gemischte Kommission
fiir den offiziellen Dialog eingesetzt. Seither kam es zu acht Gesprichs-
runden?®. Im Mai 1973 besuchte Papst Shenouda III. Papst Paul VI

26 Mirz 1974/Kairo — Bischof Anba Gregorius, Bischof fiir koptische Kultur und
hohere theologische Studien, Delegationsleiter; Bischof Anba Athanasius von Beni
Suef und Bahnasa — ab 1975 Metropolit; Bischof Anba Samuel, Bischof fiir Offentli-
che, Okumenische und Soziale Dienste; Bischof Anba Johannes von Gharbieh;
Dr. Maurice Tadros, Prof. fiir NT; Oktober 1975/Kairo; August 1976/Wien; Mirz
1978/Kairo — Bischof Anba Gregorius; Bischof Anba Samuel; Pater Abuna Antonius
Ragheb; Dr. George Habib Bebawi, Prof. fiir Patristik; Dr. Maurice Tadros; Amin
Fakhry Abdelnour, Laienvorstand in kirchlichen, sozialen und zivilen Institutionen;
verhindert: Metropolit Anba Athanasius und Bischof Anba Johannes; Februar
1988/St.-Bishoi-Kloster; April 1990/St.-Bishoi-Kloster — Metropolit Anba Bishoi von
Damiette, Delegationsleiter; Metropolit Anba Athanasius; Bischof Anba Arsanios

115



Michaela Koger

Beide verabschiedeten eine Gemeinsame Erkldrung mit christologischer
Ubereinstimmung. Der Text lehnt sich stark an die auf der ersten Pro-
Oriente-Konsultation getroffenen Glaubensiibereinstimmung an?’. Die
offiziellen bilateralen Gespriche begannen 1974 in Kairo. Die christo-
logische Formel von 1973 wurde mit dem Zusatz aufgenommen, dass
eine weitere Formel gesucht werden miisse, die vorchalzedonensische
und chalzedonensische Positionen miteinander versohne. Das zweite
offizielle Treffen fand 1975 in Kairo zu ekklesiologischen Fragen statt.
Die Frage der Autoritit von Konzilien und der des Primats blieben offen.
1976 kam es zur dritten offiziellen Begegnung in Wien. Eine Erklidrung
zur Christologie wurde erarbeitet. Sie kam einer wechselseitigen Aner-
kennung der jeweiligen christologischen Hauptformulierungen gleich?8.
Es blieben dennoch auf der Seite der Kopten die Angst vor Proselytismus
und auf katholischer die Emporung iiber die Wiedertaufe von Konverti-

von Minya und Abu Qurqas; Bischof Anba Benjamin von Munufiya; Bischof Anba
Moussa, Jugendbischof; Bischof Anba Boutrus, Allgemeiner Bischof; Priester Abuna
Tadros Malaty aus Alexandria; Dr. Emil Maher Ishak, kopt.-theol. Fakultit, Kairo; Fe-
bruar 1992/St.-Bishoi-Kloster; April 1993/St.-Bishoi-Kloster.

27 «Wir bekennen, dass unser Herr und Gott und Erléser und Konig aller, Jesus Chri-
stus, vollkommener Gott in bezug auf seine Gottheit und vollkommener Mensch in be-
zug auf seine Menschheit ist. In ihm ist seine Gottheit vereint mit seiner Menschheit
in einer wirklichen vollkommenen Einheit ohne Vermischung, ohne Vermengung, oh-
ne Verschmelzung, ohne Verdanderung, ohne Teilung, ohne Trennung. Seine Gottheit
hat sich nie von seiner Menschheit getrennt, nicht fiir einen Moment, nicht fiir einen
Augenblick. Er, der ewige und unsichtbare Gott, wurde sichtbar im Fleisch und nahm
Knechtsgestalt an. In ihm sind alle Eigenschaften der Gottheit und alle Eigenschaften
der Menschheit zugleich in einer wirklichen, vollkommenen, unteilbaren und un-
trennbaren Einheit bewahrt.» (Zitiert nach D. W. Winkler: Koptische Kirche und
Reichskirche, 305.)

28 Vgl. die Formulierungen der Erkldarung von Chambesy. Es entspricht einer Aner-
kennung Chalzedons durch die Kopten. «Wenn die Orthodoxen bekennen, dass die
Gottheit und Menschheit unseres Herrn in einer Natur vereinigt sind, so verstehen sie
unter <Natur> nicht schlechthin eine einfache Natur, sondern eker eine einzige zu-
sammengesetzte Natur, in der Gottheit und Menschheit ungetrennt und unvermischt
vereinigt sind. — Und wenn die Katholiken Jesus Christus als einen in zwei Naturen
bekennen, so trennen sie nicht die Gottheit von der Menschheit, auch nicht fiir einen
einzigen Augenblick; sie bemiihen sich vielmehr, die Vermengung, Vermischung,
Verfilschung oder Veridnderung des einen durch das andere auszuschliessen... Darin
stimmen wir alle iiberein.» (Zitiert nach D. W. Winkler: Koptische Kirche und Reichs-
kirche, 309.)

116



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

ten?®. Auf dem Sektor der Pastoral-, gemeinsamen Bildungs- und Sozial-
arbeit kam es zu Fortschritten.

Im Mirz 1978 trafen sich Vertreter beider Kirchen zur vierten offiziel-
len Begegnung in Kairo. Die Rolle der Konzilien und die Frage der Sa-
kramente wurden erortert. Ein Klima gegenseitigen Vertrauens sollte ge-
schaffen werden. Im Juni 1979 weilte eine koptische Delegation in Rom,
um den neu eingesetzten Papst Johannes Paul II. zu besuchen. Es wurden
zwOlf Prioritdten fiir den Prozess der Anndherung festgelegt und die
Schaffung neuer Kommissionen angeregt. Dadurch dass Anwar as-Sadat
Papst Shenouda III. unter Hausarrest gestellt hatte, war der Dialog von
1981-1985 unterbrochen. 1986 entschied die Heilige Synode der Kopten,
ihn wieder aufzunehmen. Sie nannte Punkte, die diskutiert werden miiss-
ten. Neben den vorherigen Themen tauchten weitere auf, so z. B. die Fra-
ge nach der Lehre des Fegefeuers, der Rechtfertigung, den zeitlichen Siin-
denstrafen und den Ablédssen. 1988 wurde der Dialog in einem fiinften
Treffen wieder aufgenommen. Eine kurze christologische Formel wurde
auf Vorschiag der Kopten angenommen’®. Das sechste offizielle Treffen
fand 1990 im Kloster Anba Bishoi statt. Bei der Frage nach dem Filioque
kam es zu keiner Einigung. 1991 standen beim siebten Treffen eschatolo-
gische und pneumatologische Themen im Vordergrund. Das Gemeinsame
Lokale Komitee wurde revitalisiert. Die achte Zusammenkunft im Wadi
Natrun 1992 zeigte keinen Fortschritt in der theologischen Diskussion. Im
Juni 1992 besuchte Kardinal Cassidy Papst Shenouda III.

Die Koptische Orthodoxe Kirche und die Kirchen der Reformation

Die Praxis der Frauenordination und die in evangelischen Kirchen ge-
fiihrte Debatte um Homosexualitédt belasten immer wieder die Gespriche

29Vgl. zur heutigen Praxis den Artikel von Atif Hilmr: Zauwag al-urtndukst min
katlikiyya ... haram! Harb al-fatawT baina t-tawa’if al-masthiyya. (Eine Eheschliessung
eines/r Orthodoxen mit einer/m Katholikin/en ist verboten! Rechtsgutachterlicher
Streit zwischen den christlichen Konfessionen), in: Rose el-Youssef No. 3689,
74. Jahrgang vom 22. 2. 1999, Kairo, 29ff.

30 «We believe that our Lord, God and Saviour Jesus Christ, the Incarnate-Logos is
perfect in His Divinity and perfect in His Humanity. He made His Humanity one with
His Divinity without mixture nor mingling nor confusion. His Divinity was not sepa-
rated from His Humanity even for a moment or twinkling of an eye. At the same time,
we Anathematize the Doctrines of both Nestorius and Eutyches.» (Zitiert nach D. W.
Winkler: Koptische Kirche und Reichskirche, 316.)

117



Michaela Kdger

der Kirchen der Reformation mit den orientalischen orthodoxen Kirchen,
auch mit der Koptischen Orthodoxen Kirche. Zum letztgenannten Thema
veroffentlichte Bischof Anba Serapion Anfang 1998 einen Artikel in der
vierteljahrlich erscheinenden Genfer «Ecumenical Review», der die Hal-
tung von Papst Shenouda III. wiedergibt. Der Patriarch kann sich nicht
vorstellen, dass «...such a matter which is so shameful and against nature
has become such an important matter of discussion in the church...»3!. Er
bzw. Bischof Anba Serapion lehnen eindeutig Homosexualitit als un-
christlich ab.

— Reformierter Weltbund

Im Mai 1993 trafen sich Vertreter des Reformierten Weltbundes und
der orientalischen orthodoxen Kirchen zum ersten Mal im Kloster An-
ba Bishoi. Vorausgegangen war ein Besuch von Papst Shenouda II1. in
Genf. Diese erste Begegnung in Agypten sollte primir einem ersten
Kennenlernen dienen. Ferner wurden die Themen «Schrift und Tradi-
tion» und «Mission der Kirchen» behandelt. Ein gutes Jahr spiter, im
September 1994, wurde in Driebergen/Niederlande ein «Agreed State-
ment on Christology» von den beiden Ko-Vorsitzenden, Metropolit An-
ba Bishoi und Milan Opocensky, unterzeichnet. Der Konsens schliesst
ein falsches Verstdndnis der Person Jesu Christi aus, ohne dass die Na-
men von Personen, die diese Sonderlehre in der Kirchengeschichte ver-
treten hatten, genannt wurden?2. Pate fiir diese Erklarung waren Vorar-
beiten anderer theologischer Dialoge in der Okumene.

31 Siehe Anmerkung9; Zitat: Bischof Anba Serapion: Homosexuality and the
Church, 80.

32 «The four adverbs used to qualify the mystery of the hypostatic union belonging
to our common Christological tradition: «without commingling» (or confusion) (asyn-
chytos), <without change> (atreptos), <without separation> (achoristos), and <without
division> (adiairetos). Those among us who speak of two natures in Christ are justified
in doing so since they do not thereby deny their inseparable, indivisible union; simi-
larly, those among us who speak of one united divine-human nature in Christ are ju-
stified in doing so since they do not thereby deny the continuing dynamic presence in
Christ of the divine and the human, without change, without confusion.»

«Both sides agree in rejecting the teaching which separates or divides the human na-
ture, both soul and body in Christ, from His divine nature or reduces the union of the
natures to the level of conjoining. Both sides agree in rejecting the teaching which con-
fuses the human nature in Christ with the divine nature so that the former is absorbed
in the latter and thus ceases to exist.» (Zitiert nach: D. W. Winkler: Koptische Kirche
und Reichskirche, 220f).

118



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

— Anglikanische Kirche

Im Oktober 1985 fand in St. Albans/Grossbritannien eine Begegnung
von Reprisentanten der Anglikaner mit Vertretern der orientalischen
orthodoxen Kirchen statt. Fragen der praktischen Zusammenarbeit und
der theologischen Ausbildung standen im Vordergrund. Fiir einen re-
gelmissigen Austausch wurde ein Forum der Anglikaner und orientali-
schen Orthodoxen ins Leben gerufen. Im Oktober 1987 unterzeichneten
Papst Shenouda III. und der friihere Erzbischof von Canterbury, Robert
Runcie, im Kloster Anba Bishoi eine gemeinsame, bilaterale Erklarung
(Common Declaration). Ihr Inhalt ist ein christologisches Zeugnis. Ge-
meinsame Glaubensbasis ist das nizdno-konstantinopolitanische Be-
kenntnis. Inhalt und Struktur der Erkldrung erinnern an die Wiener chri-
stologische Formei?3. Die Erkldarung miindet in eine «Verstindigung»
in bezug auf die Anrufung von Heiligen, speziell derer, die zur kopti-
schen Tradition gehoren, und die Nennung der Gottesmutter.

Der Dialog zwischen beiden Kirchen geriet vor und wihrend der Lam-
beth-Konferenz 1988 in eine schwierige Phase. Bischof Anba Bishoi
verlas auf ihr eine Botschaft von Papst Shenouda IIL., in der er sich ve-
hement gegen die Frauenordination wandte. Beim zweiten anglika-
nisch/orientalischen orthodoxen Forum im Mirz 1990 im Kloster Anba
Bishoi standen die Themen Frauenordination, Homosexualitdt und
Polygamie durch die Eréffnungsrede des Papstes im Vordergrund. An-
dere Diskussionspunkte betrafen die Pneumatologie und die Ekklesio-
logie. Das Forum traf sich ein drittes Mal in Wimbledon im Mai 1993.
Der Gebrauch der Heiligen Schrift, die Christologie und der Austausch
von Studenten und von theologischer Literatur standen auf dem Pro-
gramm. Die Frauenordination wurde ein weiteres Mal angesprochen.

3 «Trotz der Missverstidndnisse in der Vergangenheit bekennen die Anglikaner und
die Koptisch-Orthodoxen gemeinsam ihren Glauben, dass unser Herr und Gott, der Er-
loser und Herrscher iiber alles, Jesus Christus, vollkommen ist seiner Gottheit nach
und vollkommen seiner Menschheit nach. In ihm ist seine Gottheit vereinigt mit sei-
ner Menschheit in einer wirklich vollkommenen Einheit ohne Verschmelzung oder
Vermischung, ohne Verwechslung oder Veridnderung, ohne Teilung oder Trennung.
Seine Gottheit trennte sich auch nicht fiir einen Moment von seiner Menschheit; Er,
der Gott ist, ewig und unsichtbar, wurde sichtbar im Fleisch und nahm Knechtsgestalt
an. In ihm sind alle Eigenschaften seiner Gottheit und alle Eigenschaften seiner
Menschheit bewahrt, zusammen in einer wirklichen, vollstindigen, unsichtbaren und
untrennbaren Einheit.» In: D. W. Winkler: Koptische Kirche und Reichskirche, 214
(dort zitiert nach Dokumente wachsender ﬁbereinstimmung II, Paderborn, Frankfurt
1992, 8. 95).

119



Michaela Kéger

Das ndchste Forum soll auf Einladung von Patriarch Mar Ignatius
Zakka I. Iwas in Damaskus stattfinden. Im Zentrum wird die Diskussion
um die Annahme des «Common Statement on Christology» stehen.

— Konsultationen mit der EKD

Begegnungen und Gespriache mit der EKD werden multilateral gefiihrt,
d. h., die Koptische Orthodoxe Kirche fiihrt ihre Gespriche zusammen
mit den anderen orientalischen orthodoxen Schwesterkirchen. Die EKD
vertritt ihrerseits lutherische, reformierte und unierte Mitgliedskirchen.
Es ist kein offizieller Dialog! Deshalb sollte von Konsultationen, Be-
gegnungen und Gespréichen die Rede sein.

In den frithen 80er Jahren fiihrte Prof. Dr. Heyer im St.-Antonius-Klo-
ster der Koptischen Orthodoxen Kirche in Waldsolms-Kroffelbach Ta-
gungen zwischen Theologen westlicher und ostlicher Pragung durch.
Die Tagungen waren sehr gut besucht. 1991 fand zum ersten Mal eine
zweigeteilte Tagung statt, eine fiir Studierende und die andere fiir Ex-
perten. Das Gesprich sollte einen offizielleren Charakter erhalten.

Die erste Konsultation im St.-Antonius-Kloster fand im Februar 1983
zum Thema «Die Christusfrage — Damals und Heute» statt. Aussagen
des Neuen Testaments, der Kirchenviter und von Luther wurden kon-
sultiert. Die zweite inoffizielle Begegnung zwischen der EKD und theo-
logischen Vertretern der fiinf orientalischen orthodoxen Kirchen fand
im Mirz 1988 statt. Das Thema «Christus im liturgischen Lobpreis und
in der theologischen Reflexion» fiihrte in gewisser Weise die erste Kon-
sultation weiter. Die Bedeutung der Christologie Cyrills wurde gewiir-
digt. Von evangelischer Seite wurde wiederum die Christologie Lu-
thers, die von Cyrill geprigt ist, und die Konkordienformel eingebracht.
Fortschritte und Ergebnisse der Gesprédche mit byzantinischer orthodo-
xer und katholischer Seite wurden in die Diskussion eingebracht. Im
Schlussprotokoll wurde die Ubereinstimmung der 2. Konsultation der
beiden orthodoxen Traditionen in Bristol von 1967 zitiert**. Eine wei-

34 «Some of us affirm two natures, wills and energies hypostatically united in the
One Lord Jesus Christ. Some of us affirm one united divine-human nature, will and
energy in the same Christ. But both sides speak of a union without confusion, without
change, without division, without separation. The four adverbs belong to our common
tradition. Both affirm the dynamic permanence of the Godhood and the Manhood, with
all their natural properties and faculties, in the one Christ. Those who speak in terms
of «two> do not thereby divide or separate. Those who speak in terms of <one> do

120



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

tere theologische Arbeit wurde gewiinscht. Die dritte Begegnung zwi-
schen Theologen der EKD und der orientalischen Kirchen fand im No-
vember 1991 im Kloster Wennigsen statt. Beeinflusst von den Dialogen
der orientalischen orthodoxen Kirchen mit anderen Kirchenfamilien
stand erneut ein christologisches Thema «Christus, der seine Kirche er-
baut» zur Diskussion. Inhalt der Beratungen war das im September
1990 von orientalischer orthodoxer und byzantinischer orthodoxer Sei-
te unterzeichnete Second Agreed Statement. Gemeinsam wird bekannt,
dass «Jesus Christus Gottes eingeborener Sohn (ist), unser Herr, aus
dem Vater geboren vor aller Zeit; er ist fiir uns Menschen und zu unse-
rem Heil vom Himmel gekommen und hat Fleisch angenommen durch
den Heiligen Geist von der Jungfrau Maria. Jesus Christus ist wahrer
Gott und wahrer Mensch (perfect in his divinity and perfect in his hu-
manity); Mia fysis tou theou logou sesarkomene (eine fleischgeworde-
ne Natur des gottlichen Logos).»35 Unterschiedliche theologische Be-
griffe werden genannt, gegenseitig anerkannt und gemeinsam bekannt!
Ein Fortschritt im Gesprich!

Die vierte Evangelisch/Orientalisch-Orthodoxe Theologische Konsul-
tation fand im Dezember 1994 in Herrenberg statt. Das Thema «Uber-
leben in schwieriger Zeit» zeigte einen Wandel an. Im Vordergrund
standen nicht ldnger rein theologische Fragen, sondern historische, po-
litische und praktisch-diakonische Gesichtspunkte gewannen an Be-
deutung. Die weiteren Konsultationen nahmen bzw. nehmen diesen
Trend auf. In Herrenberg wurde beschlossen, sich ab 1996 jahrlich zu
treffen. Eine Kontaktgesprichsgruppe wurde eingerichtet. Im Mirz
1996 war das nichste Treffen in Herrenberg. Die Konsultation mit
orientalischen orthodoxen Kirchenvertretern stand unter dem Motto des
«Sich-besser-Kennenlernens»3. Fragen des Zusammenlebens in

not thereby commingle or confuse. The <without division, without separation», of those
who say «two>, and the «without change, without confusion> of those who say <one> need
to be specially underlined, in order that we may understand each other.» Aus: Does
Chalcedon Divide or Unite? Hrsg. P.Gregorius/W.Lazareth/N.Nissiotis, Genf 1981, 5f.

3 Dokumente: IV Gespriche zwischen den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen und

der Evangelischen Kirche in Deutschland, in: A. Gerhards/H. Brakmann (Hrsg.), Die
koptische Kirche. Einfiihrung in das dgyptische Christentum, Stuttgart, Berlin, Koln,
1994, 192.

6 Vel H. {(Iautke: Konsultation mit altorientalischen Kirchenvertretern, in: Mittei-
lungen aus Okumene und Auslandsarbeit (Hrsg. Kirchenamt der EKD), Frankfurt

1996.

121



Michaela Koger

Deutschland wurden erortert. Im Oktober 1997 hatte die Evangelische
Kirche in Hessen-Nassau zu einer Begegnung mit Vertretern orientali-
scher orthodoxer Kirchen unter dem Motto «Zusammenleben von Chri-
sten und Muslimen» eingeladen. Anfang Juni fand das letztjahrige
«Herrenberger Treffen» statt. Im Oktober 1999 werden sich Vertreter
beider kirchlicher Traditionen zum Altorientalen-Treffen im Kloster
der Syrischen Orthodoxen Kirche in Warburg wiedersehen.

Der Beginn der orientalischen orthodoxen und evangelischen Begeg-
nungen war vom theologischen Ringen um ein rechtes Verstiandnis Je-
su Christi gepragt. Die theologisch fruchtbare Auseinandersetzung hat
einem «Dialog der praktischen, pastoralen und diakonischen Fragen»
Platz gemacht. Nahmen zu Beginn theologische Vertreter der orientali-
schen orthodoxen Kirchen sowohl aus ihren angestammten Heimatlin-
dern als auch aus den jungen Gemeinden in Deutschland teil, so hat sich
das Gewicht auf die hier lebenden Vertreter der betreffenden Kirchen
verschoben.

— Die Koptische Orthodoxe Kirche und die ACK in Deutschland
Seit den 90er Jahren hat die Koptische Orthodoxe Kirche Gast- und Be-
obachterstatus in der ACK. Hinsichtlich der Wahrnehmung der Voll-
mitgliedschaft hat sich im vergangenen und in diesem Jahr einiges so-
wohl auf Bundes-, Landes- als auch regionaler Ebene getan?’.

— Lutherische Kirche Schwedens
Seit 1994 besteht ein offizieller Dialog der Koptischen Orthodoxen Kir-
che mit der Lutherischen Kirche Schwedens. Im November 1994 fand
das erste Treffen im Kloster Anba Bishoi statt. Die koptische Seite wur-
de von Bischof Anba Serapion, dem damaligen Bischof fiir Soziale
Dienste und Okumene vertreten. Weitere Treffen waren im Juni 1995 in
Schweden, im Dezember 1995 in Agypten und im Mai 1996 wiederum
in Schweden. Die Treffen dienen in erster Linie dem gegenseitigen
Vorstellen beider kirchlicher Traditionen und dem Austausch tiber 6ku-
menische Erfahrungen und Dialoge. Die theologische Diskussion um-
fasst verschiedene Punkte (die Schrift und ihre Autoritit, das Schrift-
verstandnis, die Tradition, Heiligentradition, Liturgie und Messord-
nung, Sakramentsverstindnis, Taufe, Hindernisse der gemeinsamen
Kommunion, Schépfung und Heil, Pneumatologie, Eschatologie, Ordi-

37Miindliche Bemerkung von Bischof Anba Damian am 24. Februar 1999.

122



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

nation und Frauenordination). Hochstes Ziel soll die vollkommene
christliche Einheit beider Kirchen sein.

— Koptische Evangelische Kirche
Die Geschichte der evangelischen Kirche in Agypten begann mit der
Ankunft von Missionaren aus Nordamerika und Europa Mitte des
19. Jahrhunderts. Die grosste Gruppierung gehorte zur Presbyteriani-
schen Kirche der USA. Es wurde bald deutlich, dass sie eine eigene Kir-
che griinden wollte. Ihre Glaubigen rekrutierten sie aus den koptischen
orthodoxen Gemeinden, da nicht zu erwarten war, dass Muslime das
Christentum annahmen. Heute sind 16 evangelische Kirchen offiziell in
der Synode am Nil registriert38. Zusitzlich befinden sich noch weitere
pfingstlerische und charismatische Gruppierungen im Land. Die pres-
byterianische Kirche hat die meisten Mitglieder. Seit Ende 1997 ist
Pfarrer Dr. Safwat Al-Bayadi (Safwat al-Bayadr) Kirchenprisident.
Auf Einladung des koptischen Patriarchen fand im November 1988 ein
vorbereitendes Treffen fiir einen bilateralen Dialog zwischen der ortho-
doxen und der evangelischen Kirche statt. Das erste offizielle Treffen
wurde Januar 1989 zum Thema «Heil» abgehalten. Den Vorsitz hatten
Papst Shenouda III. und Pfr. Dr. Samuel Habib (Samu'tl Habib), der bis
zu seinem Tod 1997 Kirchenprisident war.
Im Juni 1989 und im Februar 1990 fanden weitere Treffen zum Thema
«Taufe» statt. An wichtigen Punkten stimmten Vertreter beider Kirchen
iiberein. Vielféltige Griinde fiihrten jedoch zu einem Abbruch der Ge-
sprache. Die begonnene Zusammenarbeit im sozial-diakonischen Be-
reich endete und die gemeinsam herausgegebene Zeitschrift «al-Kar-
ma» wurde wieder eingestellt.
Papst Shenouda III. und Pfr. Dr. Safwat Al-Bayadi treffen sich bei ver-
schiedenen Anlédssen. Es ldsst auf eine Fortsetzung des Dialogs hoffen.
In der Jugendarbeit bestehen weiterhin 6kumenische Jugendgruppen.

Nebenschauplitze:

— Multilateraler Dialog in den USA
Seit 1976 befinden sich die orientalischen orthodoxen Kirchen, die in
den USA Heimat gefunden haben, in einem 6kumenischen Dialog. Er
geht auf die Initiative der romisch-katholischen Kirche zuriick.

3¥Vgl. Ikram LamaT(Ekram L. Henawie): Bratistant wa-Misriyytn aidan (Sie sind
Protestanten und auch Agypter), Al-Ahram, Kairo, 25. August 1998, 10.

123



Michaela Kéger

— Treffen mit Vertretern samtlicher Kirchen in Schottland (katholische
und anglikanische Kirche, schottische Freikirche, orthodoxe Kirchen
byzantinischer Prigung)

Am 24. Oktober 1998 lud die Koptische Orthodoxe Kirche simtliche
Kirchen Schottlands zum gemeinsamen Gebet fiir die Einheit der Chri-
sten ein?,

— Apostolische Assyrische Kirche des Ostens

Verschiedene Initiativen sind bemiiht, den Dialog mit der Kirche des
Ostens wiederherzustellen. Seit September 1991 ist die Kommission
«Faith and Unity» des MECC im offiziellen Dialog. Im Jahre 1994 fe-
stigten sich die Verbindungen zur romisch-katholischen Kirche und zu
den Kirchen syrischer Tradition. Im September 1994 fand die konstitu-
ierende Sitzung der «Commission on Dialogue within the Syriac Tradi-
tion» im Libanon statt. Im November 1994 unterzeichneten Papst Jo-
hannes Paul II. und Mar Dinkha IV. eine «Gemeinsame christologische
Erklarung». Der offiziell gefiihrte theologische Dialog begann im Okt-
ober 1995. Die 6. Generalversammlung des MECC nahm im November
1994 die Ubereinkunft zwischen der Apostolischen Kirche des Ostens
und der romisch-katholischen Kirche mit Freude zur Kenntnis. Wih-
rend dieser Sitzung schlug der koptische Papst Shenouda II1. dem assy-
rischen Beobachter Mar Bawai Soro ein theologisches Gesprich vor.
Ein erstes Treffen fand im Kloster Anba Bishoi im Januar 1995 statt.
Ein gemeinsamer Entwurf fiir eine christologische Erkldarung wurde
versucht, jedoch abgelehnt. Am 20. August 1998 entschieden sich die
Kirchen des MECC bei ihrem Treffen in Kairo erneut gegen eine Mit-
gliedschaft der Assyrer40.

— Orthodoxe Kirche Eritreas
Seit 1993 sind die Beziehungen der Koptischen zur Athiopischen Kir-
che wegen Eritrea getriibt. Nach der politischen Unabhéngigkeit Eritre-
as versuchte auch die Orthodoxe Kirche in Eritrea sich von Athiopien
zu 16sen. Da die Athicpische Kirche 1959 in die Autokephalie entlassen
wurde, wollte sie selbst die Griindung der Eritreischen Orthodoxen Kir-
che begleiien. Im Juli 1993 baten jedoch der damals fiir die eriireische

3 Bericht in Al-Kiraza, 26. Jg., Heft 47/48 vom 11. Dezember 1998, 5.
40 Ablehnung der Assyrer, in Al-Kiraza, 26. Jg., Heft 35/36 vom 4. September
1998, 2.

124



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

Diaspora zustindige &dthiopische orthodoxe Bischof Abuna Philipos
und der neue Staatsprédsident Afewerki Papst Shenouda III. um Unter-
stiitzung. Nachdem bereits 1991 zwei eritreische Monche zu Bischofen
geweiht wurden, folgten am orthodoxen Pfingstfest 1994 fiinf weitere
Bischofsweihen fiir die Orthodoxe Kirche Eritreas. Am 8. Mai 1998
wurde ein Patriarch fiir Eritrea geweiht*!, Seither ist Abuna Philipos I.
Patriarch der Eritreischen Orthodoxen Kirche.

Noch im Mirz 1994 unterzeichneten und besiegelten der koptische or-
thodoxe Patriarch, Papst Shenouda III., und der &dthiopische orthodoxe
Patriarch, Abba Paulos, ein Versohnungsdokument, das von beiden
Synoden angenommen worden war*2,

Metropolit Anba Bishoi schreibt in seinem Bericht iiber die Ereignisse
in Harare, dass die Athiopische Orthodoxe Kirche und die Eritreische
Orthodoxe Kirche Kontakte aufnehmen werden. Papst Shenouda hat
diesem Ansinnen zugestimmt*3,

Orthodox-Evangelikale-Konsultationen

Wiihrend der 7. Vollversammlung des ORK in Canberra 1991 kam es
zu Gesprichen zwischen Vertretern orthodoxer Kirchen und evangeli-
kalen Christen. Beiden Seiten wurde klar, dass sie gemeinsame An-
sichten hitten. Im Februar 1993 kam es zu einem ersten Treffen einer
Delegation des Okumenischen Patriarchats mit evangelikalen Vertre-
tern in Stuttgart. Wihrend der Sitzung des Zentralausschusses in Jo-
hannesburg 1994 wurde vereinbart, dass unter dem Dach des ORK eine
Konsultation von Orthodoxen und Evangelikalen fiir 1995 vorbereitet
werden sollte. Das vorbereitende Komitee legte das Thema «Proclai-
ming Christ Today — Heute Christus verkiindigen» fest und nannte das
Anliegen der Konsultation «The consultation should explore concerns
that are common to Orthodox and Evangelicals for the good of the ecu-

41'Vgl. Tatw1g auwal Batrak li-Aritriyya (Kronung des ersten Patriarchen fiir Er-

itrea), in: Al-Kiraza, 26. Jg., Heft 19/20 vom 15. Mai 1998, 1 ff.

42 Protocol between the Coptic Orthodox Church (COC) and the Ethiopian Ortho-
dox Tewahido Church (EOTC) — Engl. Text in: Uberleben in schwieriger Zeit. 4.

Evangelisch/Orientalisch-Orthodoxe Theologische Konsultation vom 7.-10. 12. 1994
im Haus der Evang. Diakonieschwesternschaft Herrenberg, Hannover 1995, 97-102.

Dieses Protokoll bestitigt die Autokephalie der Athiopischen Kirche.
+3 Metropolit Anba Bishoi: FI I-Bam‘lyya al-amma at-tamina li-Maglis al-Kana'is
al-‘Alam fT Harara. (Auf der 8. Vollversammlung des ORK in Harare), in: Al-Kiraza,

26. Jg. 1999, Heft 49/50, vom 25. Dezember 1998, 6.

125



Michaela Koger

menical movement, with the aim of strengthening Orthodox-Evangeli-
cal understanding on vital issues and joining hands for the welfare of the
WCC and its member churches»*. 40 Teilnehmer aus zwolf byzantini-
schen orthodoxen und orientalischen orthodoxen Kirchen und Evange-
likale aus allen protestantischen Grosskirchen und Freikirchen kamen
auf Einladung des koptischen orthodoxen Patriarchen nach Alexandria.
Die Botschaft der Konsultation zeigt Wege eines weiteren Dialogs und
der Zusammenarbeit (gemeinsames Zeugnis in der Zivilgesellschaft)
auf, aber auch Differenzen und Schwierigkeiten (Mission, Prosely-
tismus, Taufpraxis) zwischen den 6kumenischen Partnern wurden an-
gesprochen.

Bischof Anba Moussa, Bischof Anba Serapion und Dr. Mahfouz Adeeb
Mitri (Mahfuz Adib MitrT) (heute Priester in Paris) nahmen von kopti-
scher Seite teil.

In Hamburg kam es 1998 zu einem weiteren Gesprich zwischen Ortho-
doxen und Evangelikalen. An diesem Treffen nahm von koptischer Sei-
te niemand teil. Die Kopten wiren aber weiterhin an Konsultationen
interessiert®.

Interreligiose Beziehungen der Koptischen Orthodoxen Kirche

Interreligiose Beziehungen sind Schritte auf dem Weg, ein gutes Zu-
sammenleben in der dgyptischen Gesellschaft zu fordern. Die Gespréchs-
partner erortern sozial-gesellschaftliche Fragen.

Die interreligiosen Beziehungen der Kopten — hauptsichlich die von
Vertretern der Koptischen Orthodoxen Kirche mit Muslimen — sind im
Ausland kaum bekannt, da die Gesprichspartner Agypter sind und sie die-
sen Dialog im Land fiir das Wohl der Gesellschaft fiihren*®.

#“Die Konsultation soll das gemeinsame Anliegen der Orthodoxen und Evangeli-
kalen zum Wohle der 6kumenischen Bewegung untersuchen, mit dem Ziel, dass das
gegenseitige Verstiandnis von Orthodoxen und Evangelikalen hinsichtlich gewichtiger
Themen gefordert wird und dass ein Zusammenschluss zum Wohle des ORK und sei-
ner Mitgliedskirchen erfolgt, Zitat aus H.van Beek, G. Lemopoulus (Hrsg.): Proclai-
ming Christ Today. Orthodox-Evangelical Consultation. Alexandria, 10-15 July
1995, Genf, Bialystok 1995, 7.

45 Miindlicher Hinweis von KR A. Hauser, Stuttgart. Er hat an Gesprachsrunden
teilgenommen.

46 Einen anders gearteten Dialog versucht die Presbyterianische Kirche zu fiihren.
Diesen Dialog beschreibt Pfr. Dr. Ekram L. Henawie (Interview), er ist ferner von

126



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

Wenn sich Probleme zwischen Christen und Muslimen ergeben, mochten
Papst Shenouda III. und die Betroffenen sie selbst losen. Eine Einmi-
schung vom Ausland hatte oftmals zur Folge, dass die Lage eskalierte. Die
Unkenntnis Dritter hat sich oftmals als schwierig gezeigt. Der Dialog des
Lebens braucht keine Bevormundung von aussen, sondern will sich an
seinem Ort — in der dgyptischen Gesellschaft — entfalten*’.

Papst Shenouda III. nimmt sehr viele Gesprichstermine mit Vertretern
auf islamischer Seite wahr. Mit dem Grossscheich der al-Azhar, Moham-
med Said Tantawi (Muhammad Said Tantawi), pflegt Papst Shenouda III.
gute Beziehungen. Seit Mitte der 80er Jahre 1ddt Papst Shenouda III. wih-
rend des Fastenmonats Ramadan muslimische Vertreter zum Fitar (fitr),
zum ersten Essen am Abend, ein.

Dr. Hamdi Zaqzug (Hamdi Zaqzuq) lud Papst Shenouda III. zur
11. Islamischen Generalkonferenz in Agypten vom 22.-25. Juni 1999 als
Redner des Podiums ein. Motto der Konsultation war «Towards a Civili-
zed Project for the Renaissance of the Islamic World»*8.

Die interreligiosen Beziehungen und der Dialog der Koptischen Ortho-
doxen Kirche sind so gut wie nirgends schriftlich festgehalten. Die fol-
genden Ausfiihrungen basieren auf Interviews, die ich im Sommer 1998
gefiihrt habe. Meine Gesprachspartner waren Bischof Anba Thomas
(Anba Tuma) (seit November 1988 Bischof der Diozese al-Qusiyya in der
Provinz Assiut; das Interview fand am 10. August 1998 statt), Herr Samir
Murqos (Kanzler im St.-Markus-Zentrum und Leiter der Abteilung sozia-
le Entwicklung, MECC Ko-Generalsekretir; das Interview fand am
31. Juli 1998 statt), Herr Dr. Josef Faltas (Mitglied in der Kommission des
Panorthodoxen Dialoges, Mitarbeiter im Patristischen Zentrum und Leiter
der Abteilung fiir den 6kumenischen Dialog im St.-Markus-Zentrum;

J. Lahnemann dokumentiert. Vgl. J. Ldhnemann: Christlich-Islamischer Dialog in
Agypten, in: Deutsches Pfarrerblatt, 99. Jg., Heft 6, Speyer Juni 1999, 326-328. Er
weiss von einer Initiative zwischen Christen Agyptens, Deutschlands und Muslimen
zu berichten. Die Initiative wird auf dgyptischer Seite von CEOSS (Coptic Evangeli-
cal Organization for Social Services) koordiniert. Ansprechpartner ist Pfr. Andriyya
Zaki (Andrea Zaki).

47 Miindliche Aussage von Dr. Josef Faltas.

¥ Vgl. Ma‘ I-mu'tamar al-islamT (Auf der Islamischen Konferenz), in: Al-Kiraza,
27.Jg., Heft 23/24 vom 9. Juli 1999, 2.

127



Michaela Koger

erstes Interview am 5. August 1998, zweites Interview am 24. Au-
gust 1998) und Pfr. Dr. Ekram L. Henawie (Ikram Lama‘T HinawT — Leiter
des Evangelisch-Theologischen Seminars in Kairo: Interview am
7. August 1998).

Die ersten interreligiosen Kontakte gehen auf Bischof Anba Samuel
Ende der 70er und zu Beginn der 80er Jahre zuriick. Er versuchte das ge-
sellschaftliche Klima durch Kontakte zu Muslimen und durch Unter-
stiitzung aller Notleidenden zu verbessern. Anba Samuel war Bischof
fiir Soziale Dienste und Okumene in der Koptischen Orthodoxen Kirche.
Es ist nicht verwunderlich, dass heute der «Dialog mit dem Islam» im
St.-Markus-Zentrum gefiihrt wird, das zu eben diesem Bischofsamt ge-
hort. Das Gesprich ist im Coptic Center for Social Studies angelegt.

Der andere Zweig, an den der interreligiose Dialog angegliedert ist, ist
das Jugendbischofsamt. Dieses Amt schuf Papst Shenouda III. als er
1978 Bischof Anba Moussa zum Chorbischof und 1980 zum Allgemei-
nen Bischof fiir Jugendarbeit weihte. Zuvor oblag das Ressort Erzie-
hung, das die Betreuung der Jugendlichen und des Priesternachwuchses
umfasste, dem in 6kumenischen Beziehungen sehr engagierten Bischof
Anba bzw. Papst Shenouda III. Das Jugendbischofsamt betreut die Ju-
gendlichen in hervorragender Weise. Vor seiner Weihe verbrachte Bi-
schof Moussa lange Jahre in der Diozese Beni Suef und Bahnasa (Bant
Suif wa-Bahnasa). Dort arbeitete er mit einer anderen 6kumenischen
Grosse zusammen — mit Metropolit Anba Athanasius. Auch er versuch-
te wie Bischof Anba Samuel in kritischer Zeit, Kontakte mit muslimi-
scher Seite aufzubauen. In der Didzese Beni Suef und Bahnasa unterhilt
seine Eminenz zahlreiche soziale Projekte, deren Ziel es ist, zum einen
die Kirche zu férdern und zu erbauen, Notleidenden zu helfen und zum
anderen einen Beitrag zum besseren Zusammenleben von Muslimen und
Christen in der agyptischen Gesellschaft zu leisten.

Dieses Ziel verfolgt ebenso Bischof Anba Thomas aus al-Qusiyya. Sei-
ne «Dialogarbeit» soll gemeinsame Schritte in einer koptischen orthodo-
xen Diozese des Siidens aufzeigen.

Der interreligiose Dialog erortert soziale und gesellschaftliche Fragen.
Ein theologischer Dialog kann nicht gefiihrt werden, da sonst der Vorwurf
der versuchten christlichen Mission von seiten der Muslime laut werden
wiirde.

128



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

Der Dialog unter dem Dach des Jugendbischofsamtes
und der akademisch gefiihrte Dialog im St.-Markus-Zentrum

Seit Ende der 80er Jahre 1st die Koptische Orthodoxe Kirche bemiiht, den
interreligiosen Dialog voranzutreiben. Auf koptisch-evangelischer Seite
ist die Idee eines interreligiosen Dialogs neueren Datums und nicht offi-
ziell*.

Die Koptische Orthodoxe Kirche strebt einen intellektuellen Dialog an.
Die Themen, die beriihrt werden, sind gesellschaftspolitische und soziale.
1994 war das Jahresthema die Staatsbiirgerschaft®. In zahlreichen Veran-
staltungen, die unter dem Dach des Jugendbischofsamtes und des Bi-
schofsamtes fiir Soziale Dienste und Okumene stattfanden, wurde dariiber
diskutiert. 1994 fand eine 6kumenische Jugendkonferenz zu diesem The-
ma statt3!,

Jugendbischof Anba Moussa hatte bereits 1988 Samir Murqos beauf-
tragt, diese Veranstaltungen ins Leben zu rufen. Die Abendveranstaltun-
gen des Jugendbischofsamts finden einmal im Monat in der Villa Sh.
(8ar‘) al-Higaz/Sh. al-Murgant bzw. im Gebdude Anba Samuel auf dem
Patriarchatsgeldnde statt. Dem Referat folgt eine Aussprache. Sowohl die
christliche als auch die muslimische Seite sprechen frei iiber ihr Ver-
standnis und ihre Sicht einer Angelegenheit. Als Referenten werden Ver-
treter aller muslimischen Gruppen eingeladen, so z. B. Tariq Bishri, der in
der Regierung Sadats mitarbeitete, auch Vertreter konservativer muslimi-
scher Kreise, wie die Muslimbriider.

4 Interview mit Pfr. Dr. Ekram L. Henawie. Er nennt die Jahre 1991 und 1992, in
denen ein Interesse an einem christlich-islamischen Dialog entstand. Muslimische
Studenten benutzten damals die Bibliothek im Evangelischen Theologischen Seminar
in Kairo.

CEOSS (Coptic Organization for Social Services) fiihrt seit lingerer Zeit Gespri-
che mit verschiedenen gesellschaftlichen und religiosen Gruppen im Land. Offiziell
kann dieser Dialog nicht bezeichnet werden (Aussage von Dr. Josef Faltas).

30 Dokumentation der Themenreihe zur Staatsbiirgerschaft: Al-muwatana. Ta'rthan,
dustoriyyan, fighiyyan (Staatsbiirgerschaft. Geschichte, Gesetze, Wissenschaft).
Hrsg. Kopt. Soziales Studienzentrum. Mit Vortragen von Dr. Isma'tl SabrT ‘Abdallah,
Dr. William Sulaiman Qilada, Dr. Muhammad Salim al-‘Auwa, Kairo 1998.

31 Titel der okumenischen Jugendkonferenz: «al-Masthiyya, Huriyya, Infitah,
Musaraka» (die Christenheit, Freiheit, Toleranz und Teilnahme) al-mu'tamar as-sana-
wiyya al-maskDniyya li 1-sabab (jahrliche 6kumenische Konferenz fiir Jugendliche
(vom 29. 7.-6. 8. 1994).

129



Michaela Kéger

Weder christliche noch muslimische religiose Wiirdentriager werden als
Referenten geladen, da die Veranstaltungen keinen missionarischen Char-
akter erhalten diirfen, wenn Menschen beider Religionen anwesend sind.

Durch diese Veranstaltungen sollen Briicken zwischen der Kirche und
der mehrheitlich islamisch geprigten Gesellschaft geschlagen werden.
Menschen verschiedener Religion sollen sich besser verstehen lernen.

Im St.-Markus-Zentrum, der Aussenstelle des Bischofsamts fiir Sozia-
le Dienste und Okumene, gibt es seit zwei Jahren eine Vortragsreihe zur
Geschichte der Kopten. Referenten sind Muslime, die aus ihrer Sicht be-
richten, welche Rolle Christen in der Gesellschaft gespielt haben, derzeit
spielen und spielen werden. Die Vortragsreihe mochte sowohl eine christ-
liche als auch muslimische Zuhorerschaft aus intellektuellen Kreisen an-
sprechen?.

In der Zwischenzeit bestehen innerhalb der Koptischen Orthodoxen
Kirche fiinf Gesprichskreise mit festgelegten Themen zum «interreligio-
sen Dialog». Ungefdhr 50 Symposien wurden veranstaltet und sieben
interreligiose Konferenzen im Abstand von je einem Jahr durchgefiihrt.

Der seit Jahren gefiihrte Dialog zeigt positive Auswirkungen auf Kirche
und Gesellschaft. Christen werden angeregt, aktiv an der Gesellschaft teil-
zunehmend3.

Interreligiose Beziehungen auf Diozesanebene — Schritte praktischer
Zusammenarbeit

Vorweg mochte ich betonen, dass nicht in allen Didzesen ein gutes Ein-
vernehmen zwischen muslimischen und christlichen Vertretern einer
Stadt- bzw. Dorfgemeinschaft besteht, wie dies in al-Qusiyya der Fall ist.

2Eine dhnliche Rolle spielt die Veranstaltungsreihe des Ausschusses fiir Ge-
schichte und Altertiimer «Ad-daur al-watanT li 1-kanTsa fT l-maglis al-a‘la lit-taqafa»
(Die Rolle des Vaterlandes fiir die Kirche im hohen Rat fiir Bildung) 18.-20. April
1999, in: Rose el Youssuf, No. 3695, 64. Jahrgang vom 3.-9. April 1999, 4. Auch an
diesem Ort wird die Einheit von Christen und Muslimen in Agypten thematisiert.

3 Dieses Ziel verfolgt auch eine Initiative von Bischof Anba Moussa. Er ermutigt
junge Menschen, sich eine Wahlkarte ausstellen zu lassen und sowohl das aktive als
auch passive Wahlrecht zu niitzen. Kopt. Soziales Studienzentrum (Hrsg.)/Samir Mur-
qos: Musarakat as-3abab al-qibi1 fTI-hayyat as-siyasiyya baina 1-muhaddadat al-amma
was-su‘nbat al-hassa, Studienblitter 4 (Teilnahme der koptischen Jugendlichen am po-
litischen Leben zwischen allgemeinen Begrenzungen und personlichen Schwierigkei-
ten), Kairo — ohne Jahresangabe.

130



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

In den Didzesen al-Minya und Assiut wird zwar auch zusammen gespro-
chen, dennoch ist die Situation angespannt, da politische Vertreter offen
mit der Muslimbruderschaft sympathisieren und in Assiut und Minya
Zentren der Gam°iyya al-Islamiyya und von al-Gihad sind.

In Agypten herrscht Freiheit in bezug auf den Gottesdienst, aber man
kann nicht von einer generellen Religionsfreiheit sprechen’*. Grundpro-
blem des Dialoges sei ein «islamisch dogmatisches» Problem, da es auf
muslimischer Seite keine festgelegte Gleichheit der Religionen gibe.

Bischof Anba Thomas steht seit zehn Jahren der Ditzese al-Qusiyya
mit 29 Priestern vor. Seit langem initiiert er hier einen Graswurzel-Dialog.
Einmal im Monat l4dt er Giste ein, um iiber aktuelle soziale Themen zu
diskutieren. Eingeladen sind Interessierte und Intellektuelle unter den
Christen und unter den Muslimen. Ferner hat er einen runden Tisch gebil-
det, um liber konkrete Probleme in der Region zu sprechen. Die Teilneh-
mer dieser Gespriache werden speziell geladen. Von muslimischer Seite
werden sowohl religiose Fiihrer, Familien und Verantwortliche geladen.
Die an den Gesprichen teilnehmenden Christen sind ebenfalls speziell
ausgewihlt. Fir ein gutes Einvernehmen ist es Bischof Anba Thomas
wichtig, Vertreter aller am Ort ansidssigen Konfessionen einzuladen.

Ziel der Begegnungen ist, das Zusammenleben der verschieden geprig-
ten Menschen zu fordern. Bischof Anba Thomas mochte gerne den unter-
schiedlichen Gruppen Schulter sein, auf der eine gemeinsame Verstindi-
gung erreicht werden kann.

In diesem Graswurzel-Dialog geht es nicht darum, Unterschiede unter
den Teppich zu kehren, sondern gerade Gegensitze zu erkennen und zu
akzeptieren. Dieser Dialog des Lebens kann nur gelingen, wenn sich bei-
de Seiten mit ihrer jeweiligen Identitdt — auch mit ihrer Glaubensidentitit
— einbringen.

Interessanterweise bemidngelt Bischof Anba Thomas am christlich-
islamischen Dialog, wie er in Nordeuropa und -amerika gefiihrt wird, dass
die dortigen Christen im Gegensatz zu den Muslimen keine eigene Glau-
bensidentitit hdtten bzw. einbrachten. Er nennt die fortschreitende Globa-
lisierung als Grund fiir die religiose Auflosungstendenz im Westen.

3 Ein Gesprachspartner im August 1998.

131



Michaela Koger

Schlussbemerkung

Die Ausfiihrungen iiber interkonfessionelle Beziehungen der Koptischen
Orthodoxen Kirche zeigen, wie vielfiltig diese waren und sind. Die Kop-
tische Kirche hat sich seit Ende der 40er Jahre intensiv um 6kumenische
Kontakte bemiiht. Manche der Dialogbemiihungen scheinen zu einem
Stillstand gekommen zu sein (so der Dialog mit der romisch-katholischen
Kirche, der anglikanischen Kirche und der koptischen evangelischen Kir-
che). Dennoch ist es wichtig, in beidseitigem Einvernehmen weiterhin
Kontakte zu pflegen. Gespriche miissen ohne Schirfe gefiihrt werden und
der andere muss gehort werden.

Theologische Gespriache und der Dialog sind wichtig, um nicht das ge-
meinsame Ziel unseres Glaubens aus den Augen zu verlieren. Ein jeder
Partner kann von der Begegnung mit dem Bruder und der Schwester pro-
fitieren.

Der interreligiose Dialog ist ein Dialog des Lebens. Jesus Christus
selbst weist den Menschen in Liebe an seinen Nachbarn. Ein Dialog kann
die gesellschaftliche Situation im Land verbessern und Briicken zwischen
Kirche und der mehrheitlich islamischen Gesellschaft schlagen helfen.

Beide Dialoge verlangen, dass Kopten ihre Identitdt und ihren Glauben
einbringen. Fiir Gesprichspartner kann dies ein Gewinn sein, den anderen
verstehen zu lernen und die eigene Tradition neu zu iiberdenken.

Diesen Weg gilt es, weiter zu beschreiten.

Mickaela Kéger, Pfarrerin der Evangelischen Landeskirche in Wiirt-
temberg im Dienst fiir Mission, Okumene und Entwicklung. Studium der
Evangelischen Theologie, im Nebenfach Islam-Wissenschaft, in Tiibingen
und Berlin. 1994 postgraduiertes Studienjahr in den Einrichtungen der
Koptischen Orthodoxen Kirche und der Koptischen Evangelischen Kirche
in Agypten als Stipendiatin des ORK, zahlreiche lingere Aufenthalte in
Agypten in den Jahren vor 1994 und danach.

Adresse: Weyermannweg 10, D-89077 Ulm.

132



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

Verwendete Literatur:

Zeitschriften/Zeitungen:

Al-Ahram:
Ikram Lama‘T (Ekram L. Henawie): Br atistant wa-Misriyyun aidan (Sie sind Prote-
stanten und auch Agypter), Al-Ahram, Kairo, 25. August 1998, 10.

Der Christliche Osten

Die Lehre Cyrills als Massstab — Gemeinsame Erklarungen der orientalisch-ortho-
doxen Patriarchen, in: Der Christliche Osten. Amtliches Mitteilungsblatt der Catholi-
ca Unio Deutschlands, Osterreichs und der Schweiz, 53. Jahrgang Wiirzburg 1998,
Heft 2 (Ubersetzung W. Reiss).

Deutsches Pfarrerblatt. Zeitschrift fiir Pfarrerinnen und Pfa:_rrer
Johannes Lihnemann: Christlich-Islamischer Dialog in Agypten, in: Deutsches
Pfarrerblatt, 99. Jg., Heft 6, Speyer, Juni 1999, 326-328.

Eastern Churches Journal

Ubersetzung der Joint Commission of the Theological Dialogue between the Or-
thodox Church and the Oriental Orthodox Churches, in: Eastern Churches Journal,
Volume 1, Number 1, Winter 1993/1994, 118-130.

The Ecumenical Review
Bischof Anba Serapion: Homosexuality and the Church. A Coptic Orthodox Per-
spective, in: the ecumenical review, Volume 50, Nr. 1, Genf Januar 1999, 78-85.

epd-Wochenspiegel. Ausgabe Siidwest:

Ulla Jaenicke: Hoffnung auf Briickenbau im Weltkirchenrat. Kommission soll
Konflikt zwischen Orthodoxen und Protestanten losen, in: epd-Wochenspiegel. Aus-
gabe Siidwest Nr. 36, Karlsruhe, 10. September 1999, 20.

IKZ

Wolfgang Schwaigert: Friichte der Dialoge fiir das Verhiltnis der Orientalischen
Orthodoxen Kirchen untereinander, in: Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen
1993-1997, IKZ, 88. Jahrgang, Bern, Oktober—Dezember 1998, Heft 4, 436.

Al-Kiraza

1998

Batarikat kana'isina a3-3arqiyya al-urtoduksiyya wa-gtima‘uhum f1 1-Qahira wa-ft
d-Dair (jaumi 10,11.3.98) Die Patriarchen unserer orientalisch-orthodoxen Kirchen.
Und ihre Sitzung in Kairo und im Kloster (10,11.3.98), in: Al-Kiraza, 26. Jg., Heft
11/12, Kairo 27. Mirz 1998, 1ff.

Tatwig auwal Batrark li-Aritriyya (Kronung des ersten Patriarchen fiir Eritrea), in:
Al-Kiraza, 26. Jg., Heft 19/20, Kairo, 15. Mai 1998, 1ff.

133



Michaela Koger

Bischof Anba Serapion: Al-gam‘iyya al-‘umtmiyya at-famina li-Maglis al-Kana'is
al-‘Alam1 — die 8. Vollversammlung des ORK, in: Al-Kiraza, 26. Jg., Heft 23/24, Kai-
ro, 12. Juni 1998, 14.

Ablehnung einer Mitgliedschaft der Assyrer durch den MECC, in: Al-Kiraza,
26. Jg., Heft 35/36, Kairo, 4. September 1998, 2.

Bericht iiber die Gebetswoche fiir die Einheit der Christen in Schottland, in: Al-
Kiraza, 26. Jg., Heft 47/48 Kairo 11. Dezember 1998, 5.

Metropolit Anba Bishoi: F1 I-gam‘iyya al-‘amma at-tamina li-Maglis al-Kana'is al-
‘Alamf fi Harara. (Auf der 8. Vollversammlung des ORK in Harare), in: Al-Kiraza, 26.
Jg., Heft 49/50, Kairo, 25. Dezember 1998, 6.

Bericht iiber die 8. Vollversammlung, in: Al-Kiraza, 26. Jg. 1998, Heft 49/50,
Kairo, 25. Dezember 1998, 5, 24.

1999
Liga’ al-aba' al-batarika at-talata. (Treffen der drei Patriarchen), in: Al-Kiraza,
27. Jg., Heft 7/8, Kairo, 26. Februar 1999, 1.

Qism al-Tman wal-wahda bi-Maglis Kana'is as-Sarq al-Ausat (Die Untereinheit
Glaube und Einheit im Nahostlichen Kirchenrat), in: Al-Kiraza, 27. Jg., Heft 9/10,
Kairo, 12. Mirz 1999, 3.

Al-gam‘iyya al-‘amma as-sabia‘ li-Maglis Kana'is as-Sarq al-Ausat (7. Generalver-
sammlung des Nahostlichen Kirchenrates), in: Al-Kiraza, 27. Jg., Heft 17/18, Kairo,
28. Mai 1999, 9.

Ma“ I-mu'tamar al-islamt (Auf der Islamischen Konferenz), in: Al-Kiraza , 27. Jg.,
Heft 23/24, Kairo, 9. Juli 1999, 2.

Metropolit Anba Bishoi: I§tima‘ al-lagna at-tanfidiyya li-Maglis Kana'is as-Sarq al-
Ausat (Sitzung des Exekutivkomitees des Nahostlichen Kirchenrates), in: Al-Kiraza,
27. Jg., Heft 29/30, Kairo, 20. August 1999, 1 f.

Igtima‘at al-lagna li-Maglis al-Kana'is al-‘Alamt (Sitzungen des Zentralausschusses
des ORK), in: Al-Kiraza, 27. Jg., Heft 31/32, Kairo, 17. September 1999, 17.

Mitteilungen aus Okumene und Auslandsarbeit
Heinz Klautke: Konsultation mit altorientalischen Kirchenvertretern, in: Mitteilun-
gen aus Okumene und Auslandsarbeit (Hrsg. Kirchenamt der EKD), Frankfurt 1996.

Rose el-Youssef/Ruz al-Yusuf

‘Atif HilmT: Zauwag al-urtoduksT min kathkiyya ... haram! Harb al-fatawt baina t-
tawa'if al-masthiyya. (Eine Eheschliessung eines/r Orthodoxen mit einer/m Katholi-

134



Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

kin/en ist verboten! Rechtsgutachterlicher Streit zwischen den christlichen Konfessio-
nen), in: Rose el-Youssef No. 3689, 74. Jg., Kairo, 22. 2. 1999, 29ff.

Ad-daur al-watant li 1-kanisa fT I-maglis al-a‘la lit-taqafa (Die Rolle des Vaterlandes
fiir die Kirche im hohen Rat fiir Bildung) 18.-20. April 1999, in: Rose el-Youssuf, No.
3695, 74. Jg., Kairo, 3. 4. 1999, 4.

Biicher:

Huibert van Beek/Georges Lemopoulus (Hrsg.): Proclaiming Christ Today. Or-
thodox-Evangelical Consultation. Alexandria, 10-15 July 1995, Genf, Bialystok
1995.

Albert Gerhards/Heinzgerd Brakmann (Hrsg.): Die koptische Kirche. Einfiihrung
in das dgyptische Christentum, Stuttgart, Berlin, Kéln 1994,

Paulos Gregorius/William H. Lazareth/Nikos Nissiotis (Hrsg.): Does Chalcedon
Divide or Unite? Towards Convergence in Orthodox Christology, Genf 1981.

Heiko A. Obermann/Adolf Martin Ritter/Hans-Walter Krumwiede (Hrsg.): Kir-
chen- und Theologiegeschichte in Quellen, Band IV/2 Neuzeit, Neukirchen-VIuyn
1980, 93f.

Sendschreiben des Okumenischen Patriarchats in Konstantinopel «an die Kirchen
Christi allenthalben» (1920).

Wolfram Reiss: Erneuerung in der Koptisch-Orthodoxen Kirche. Die Geschichte
der koptisch-orthodoxen Sonntagsschulbewegung und die Aufnahme ihrer Reforman-
sdtze in der Emeuerungsbewegung der Koptisch-Orthodoxen Kirche der Gegenwart,
Hamburg 1998.

Alfred Stirnemann/Gerhard Wilfinger (Hrsg. im Auftrag der Stiftung Pro Oriente):
Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck, Wien 1998 — Pro Oriente, Bd. 20.

Alfred Stirnemann/Gerhard Wilfinger (Hrsg. im Auftrag der Stiftung Pro Oriente):
The Vienna Dialogue: Five Pro Oriente Consultations with Oriental Orthodoxy. Juris-
diction. Fourth Study Seminar. July 1996. Booklet No9, Wien 1998.

Kopt. Soziales Studienzentrum (Hrsg.): Al-muwatana. Ta'rihan, dustoriyyan, fig-
hiyyan (Staatsbiirgerschaft. Geschichte, Gesetze, Wissenschaft). Mit Vortrigen von
Dr. Isma'tl Sabrt ‘Abdallah, Dr. William Sulaiman Qilada, Dr. Muhammad Saltm al-
‘Auwa, Kairo 1998.

Kopt. Soziales Studienzentrum (Hrsg.)/Samir Murgos: Musarakat ag-3abab al-qibtt
f1 I-hayyat as-siyasiyya baina l-muhaddadat al-‘amma was-su‘ubat al-hassa, Studien-
blitter 4 (Teilnahme der koptischen Jugendlichen am politischen Leben zwischen all-
gemeinen Begrenzungen und personlichen Schwierigkeiten), Kairo — ohne Jahres-
angabe.

135



Michaela Koger

Uberleben in schwieriger Zeit. 4. Evangelisch/Orientalisch-Orthodoxe Theologi-
sche Konsultation vom 7.-10. 12. 1994 im Haus der Evang. Diakonieschwestern-
schaft Herrenberg, Hannover 1995.

Dietmar W. Winkler Koptische Kirche und Reichskirche. Altes Schisma und neuer
Dialog, Innsbruck, Wien 1997.

Programmbheft:

Nabil Munir Habtb Quzman (Mitglied des 6kumenischen Ausschusses fiir die Ju-
gend) (Hrsg.): Al-Masthiyya, Hurriyya, Infitah, Mu3araka. Al-mu'tamar as-sanawiyya
al-maskuniyya li 1-3abab (die Christenheit, Freiheit, Toleranz und Teilnahme. Jéhrli-
che 6kumenische Konferenz fiir Jugendliche), 29. 7.—-6. 8. 1994.

136



	Die Koptische Orthodoxe Kirche mit ihren interkonfessionellen Beziehungen

