
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 2

Artikel: Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen [Fortsetzung]

Autor: Schwaigert, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen II.

I. Fortsetzung der Dialoge und Begegnungen

Auch im Berichtszeitraum nach 1997 wurden die Dialoge und

Begegnungen fortgesetzt1. Genannt seien zunächst die Begegnungen
zwischen einzelnen orientalischen orthodoxen Kirchenführern. Dabei
kristallisiert sich immer deutlicher die Führungsrolle der drei Altorientalen,

der Kopten, Syrer und Armenier unter den Orientalischen Orthodoxen

Kirchen heraus. Vom 14. 1.-18. 1. 1998 weilte KarekinL, Oberster

Patriarch und Katholikos aller Armenier, zu einem Pastoralbesuch
in Ägypten. Dabei traf das Oberhaupt der Armenischen Apostolischen
Kirche am 18. 1. 1998 mit Papst und Patriarch Schenuda III. zusammen.
Beide unterzeichneten eine Gemeinsame Erklärung, in welcher sie ihren
gemeinsamen Glauben hervorhoben, der auf der Heiligen Schrift und
den ersten drei Konzilien basiere. Beide sahen als wichtige Aufgabe für
die Zukunft die enge Zusammenarbeit beider Kirchen im Schosse der

orientalisch-orthodoxen Familie sowie das Engagement in der
örtlichen, regionalen und weltweiten ökumenischen Bewegung2. Vom
10.-11. 3. 1998 trafen sich im Kloster Amba Bishoy im Wadi Na-

trun/Ägypten die Patriarchen Papst Schenuda III. und Mor Ignatius

Lit.: Xavier Koodapuzha, Oriental churches: an introduction. Kottayam, India 1996

Pontifical Oriental Institute of Religious Studies 180), 196 S. - Jean-Michel Bil-
lioud. Les chrétiens d'Orient en France. Paris 1997, 259 S. - Stanley M. Burgess, The

Holy Spirit: Eastern Christian Traditions. Peabody, Massachusetts 1997, XII u. 260 S.

-John Madey, Churches of Eastern and Oriental Traditions in Western Europe. In: ETJ
7 (1997) 27^12. - POC 47 (1997), Fase. 1-3, 415S.: Les communautés chrétiennes
dans le monde musulman arabe: le défi de l'avenir (16 Verfasser). - Wolfgang Hage,
Geschichte und Gegenwart der orientalischen Kirchen (Teil II). In: ThR 63 (1998)
403-433 (Literaturschau). - Garbed D. Kochakian, Oriental Orthodox: Modalities of
One Faith in Diverse Expression. In: ECJ 5, Noi (Spring 1998) 5-20. - Mesrob

K. Krikorian, Der Primat des Nachfolgers des Apostels Petrus aus der Sicht der

orientalisch-orthodoxen Kirchen. In: ThQ 77« (1998) 84-97. - Wolfgang Schwaigert, Die
Orientalischen Orthodoxen Kirchen. In: Reinhard Thöle (Hg.), Zugänge zur Orthodoxie

(mit 41 Abb.). 3., neubearb. Aufl. Göttingen 1998 Bensheimer Hefte 68 295-318.

1 Zu den Dialogen und Begegnungen der Jahre 1993-1997 siehe meinen ersten
Bericht in: IKZ &3 (1998) 418^*60.

2 Iren. 77 (1998) 112-114. - ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 252-253. -Al-Kiraza 26,

Nr. 5-6 vom 30. 1. 1998,2-3.

73



Zakka I. Ivas sowie Katholikos Aram I. Ergebnis dieses Treffens war
u. a. eine Gemeinsame Erklärung, die von einem Ausschuss vorbereitet
worden war3. Die Erklärung umfasst 11 Punkte. In den Punkten 1^4
wird die Christologie als Grund des gemeinsamen Glaubens genannt.
Sie basiert auf den ersten drei ökumenischen Konzilien Nizäa (325),
Konstantinopel (381) und Ephesus (431) sowie auf den Vätern der drei
Kirchen. Als für alle drei Kirchen wegweisender Kirchenvater wird Cyrill

von Alexandrien («der Grosse») genannt. Als Häresien verworfen
werden erneut die Lehren von Arius, Sabellius, Apollinarius, Makedo-
nius, Paulus von Samosata, Diodor von Tarsus, Theodor von Mopsuestia,

Nestorius und Eutychius. Die Punkte 5-6 geben Hinweise für die

Vorgehensweise bei theologischen Gesprächen mit anderen Kirchen.
Als notwendig wird dabei die gemeinsame dogmatische Position und
die Absprache untereinander vor theologischen Gesprächen mit anderen
Kirchen gesehen. Ferner wird die Notwendigkeit hervorgehoben, sich

regelmässig jährlich zu treffen, in den Dialogen dogmatisch einheitlich
aufzutreten, in den Weltgremien Mittelöstlicher Kirchenrat, ÖRK und
bei PRO ORIENTE mit einer Zunge zu reden und den Austausch von
theologischer Forschung, Professoren, Studenten, von theologischen
Publikationen sowie von praktischer Gemeindearbeit zu pflegen. Ferner
werden die Geistlichkeit sowie die Gläubigen im Mittleren Osten wie in
der Diaspora zur Kooperation ermutigt. In den Fragen Gerechtigkeit,
Frieden und Menschenrechte wird eine einheitliche Position der drei
Kirchen als notwendig angesehen. Die Punkte 7 und 8 geben der Hoffnung

Ausdruck, den Dreierkreis auf die anderen orientalischen orthodoxen

Kirchen auszuweiten und den Dialog mit der byzantinischen
orthodoxen Kirchenfamilie zu verstärken. Nachdem Punkt 9 noch im
innerkirchlichen Bereich bleibt und kurz auf gemeinsame Aktionen zur 2000-
Jahr-Feier von Christi Geburt eingeht, betreten die drei Kirchenführer
mit Punkt 10 den Boden mittelöstlicher Kirchenpolitik, indem sie die

«gestohlenen» arabischen Rechte auf Jerusalem, Palästina, den Golan
und den Südlibanon einklagen und zur Aufhebung der Blockade und
der Sanktionen gegen den Irak auffordern. Punkt 11 berichtet von der

Einrichtung eines «Ständigen Ausschusses» zur Umsetzung der gefass-

3 Al-Kiraza 26, Nr. 11-12 vom 27. 3. 1998, 1-4 3^4- Text der «Common Declaration»),

- Dtsche Übersetzung des arab. Textes der Gemeinsamen Erklärung bei Wolfram

Reiss in: KNA-ÖKI, Nr. 17 vom 21. 4. 1998, 22-24, abgedruckt auch in: COst 53
(1998) 129-130 und OrthFor 12 (1998) 259-261. -Kurze Zusammenfassung in: ECJ
5. No 1 (Spring 1998) 249-250.

74



ten Beschlüsse, der sich zweimal im Jahr treffen soll4. Bei der
Tagung des Heiligen Synods der Syrischen Orthodoxen Kirche vom
22.-26. 9. 1998 war die Gemeinsame Erklärung Gegenstand der
Beratungen5.

Anlässlich der Tagung des Mittelöstlichen Kirchenrates (MECC) trafen

sich die im Rat vertretenen orientalischen orthodoxen Oberhäupter
am 9. 10. 1998 in der Residenz des armenischen Katholikos Aram I. in
Antelias. Besprochen wurde die Haltung zum ÖRK und die Einladung
an die Eritreische Orthodoxe Kirche, in Zukunft zur Familie der
Orientalischen Orthodoxen Kirchen zu gehören. Im Gesamtgremium des

MECC war zuvor unter Vorsitz von Papst und Patriarch Schenuda III.
die Aufnahme der Assyrischen Kirche des Ostens in eine der vier Familien

(Orthodoxe; Orientalische Orthodoxe; Katholiken; Protestanten)
abgelehnt worden, da die Kirche nestorianisch sei6. Die Ablehnung
entsprach der im Kloster Amba Bishoy am 11.3. 1998 unterschriebenen
Gemeinsamen Erklärung.

Brüderliche Verbundenheit innerhalb der Familie der Orientalischen
Orthodoxen Kirchen kam auch zum Ausdruck, als 15 Bischöfe aus diesen

Kirchen am 21./22. 11. 1998 an der Inthronisation von Erzbischof
Mesrob Mutafyan zum 84. Patriarchen von Konstantinopel mitwirkten7.

Vom 10.-12. 2. 1999 fand das 2. Treffen der drei mittelöstlichen
orthodoxen Kirchenführer Papst Schenuda HL, Patriarch Mor Ignatius
Zakka I. Ivas und Katholikos Aram I. im syrisch-orthodoxen Kloster
Mar Ephrem in Ma'arat Saydnaya bei Damaskus statt. Das Treffen war
in der Gemeinsamen Erklärung am 11. 3. 1998 angekündigt und vom
Ständigen Ausschuss vorbereitet worden. Zunächst wurden Glückwünsche

ausgesprochen: an den syrisch-orthodoxen Patriarchen für seine

Wahl zu einem der acht Präsidenten des ÖRK bei der 8. Vollversammlung

in Harare im Dezember 1998 und an den armenisch- apostolischen
Katholikos Arami, für seine Wiederwahl in den Zentral- und Exeku-
tivausschuss des ÖRK. Beschlossen wurde die erneute Kandidatur von
Papst Schenuda III. als Präsident der Familie der Orientalischen Orthodoxen

Kirchen im MECC. Die verschiedenen theologischen Dialoge

4 Der Ausschuss gab sich den Namen «Middle East Oriental Orthodox Common

Standing Committee». Von den drei Kirchen wurden je zwei Vertreter zu

Kommissionsmitgliedern ernannt.
5 ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 253.

6A1-Kiraza26, Nr. 41-42 vom 30. 10. 1998, 4.-ECJ J, No3 (Autumn 1998)242.
7 ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 247-248.

75



mit der byzantinisch-orthodoxen Familie, mit den evangelischen
Kirchen, dem Reformierten Weltbund und mit Pro Oriente wurden
gutgeheissen. Weitere Themen waren die Eigenständigkeit der Eritreischen
Orthodoxen Kirche, Berichte aus dem MECC und dem ÖRK, die
Kooperation zwischen den Gemeinden in den einzelnen Kirchen sowie die
Festlichkeiten zur 2000-Jahr-Feier, also Themen, die schon beim 1.

Treffen Gegenstand der Beratungen waren8.

Auch zu verschiedenen Begegnungen zwischen Kirchenführern
der Orthodoxen Kirchen der Sieben Ökumenischen Konzilien und
den Orientalischen Orthodoxen Kirchen kam es9. Am 28. 10. 1997
trafen sich in Watertown, Massachusetts/USA, der Ökumenische Patriarch

Bartholomaios I. und Katholikos Aram I. In seiner Rede betonte der
Ökumenische Patriarch die Nähe beider Kirchen. Das, was beide
verbinde, sei grösser als das Trennende. Wichtig sei für die Zukunft die

Begegnung von Studenten beider Kirchen durch das wechselseitige
Studium an den theologischen Seminaren beider Kirchen10. Als Geste grosser

Wertschätzung und tiefen Mitgefühls ist der Besuch zu werten, den
der Ökumenische Patriarch dem schwer erkrankten armenisch-apostolischen

Patriarchen von Konstantinopel, Karekin II, am 5. 12. 1997 in
Istanbul abstattete. Wie schwierig die Lage für die angestammten Christen

in der Türkei geworden war, wurde durch das Bombenattentat auf
das Ökumenische Patriarchat zwei Tage zuvor deutlich".

Vom 2.-5. 2. 1998 traf sich auf Einladung des griechisch-orthodoxen
Patriarchen von Antiochien, Ignatios IV. Hazim, und seines syrisch-orthodoxen

Amtsbruders, Patriarch Mor Ignatius Zakka I. Ivas, in den Ho-

8 Al-Kiraza 27, Nr. 7-8 vom 26. 2. 1999, 1 und 7-9 (Verf.: Metrop. Amba Bishoy.
eines der Mitglieder des Ständigen Ausschusses).

9Lit.: Ron Roberson. The Visit of the Ecumenical Patriarch to the United States. In:
ECJ 4. No3 (Autumn 1997) 133-166. - Peter Bouteneff, Chalcedonians and non-
Chalcedonians: Realizing unity. In: SVTQ 42 (1998) 153-169. -John H. Erickson,
Eastern Orthodox - Oriental Orthodox Dialogue and its Implications for Christians
Unity Today. In: ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 21-34. - Bishoy M. Mikhail. Committed
to Christian Unity. Oriental Orthodox Reflection on the Theological Dialogue with
Catholics and Eastern Orthodox. In: ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 35^14. - Theodor Nikolaou.

Die Einheit der Kirchen angesichts des dritten Jahrtausends. In: OrthFor 72

(1998) 73-85. -J. Robert Wright. La signification des quatre adverbes chalcédoniens
dans des accords œcuméniques récents. In: Irén. 71 (1998) 5-16.

I0ECJ 4. No 3 (Autumn 1997) 156-158. - Bei den theolog. Seminaren sind die Holy

Cross Greek Orthodox School of Theology und das Theologische Seminar von
Antelias gemeint.

11 ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 250.

76



ly-Cross-Halls in Damaskus die Gemischte Kommission für den
Theologischen Dialog. 28 Personen aus beiden Kirchenfamilien nahmen an
dem Treffen teil, das von den beiden Kommissionspräsidenten Metropolit

Damaskinos und Metropolit Amba Bishoy geleitet wurde. Bei dem
Treffen handelte es sich um die Fortsetzung der Begegnung vom
1 .-6.11.1993 in Chambésy. Im gemeinsamen Communiqué stellten die
Teilnehmer den gleichen Glauben an Jesus Christus heraus, trotz des

verschiedenen Gebrauchs christologischer Termini. Theologischer
Schwerpunkt der Tagung war die Liturgie in den verschiedenen
kirchlichen Ausprägungen, deren Gemeinsamkeit in den theologischen
Kernaussagen besonders hervorgehoben wurde. Erneut wurde die Notwendigkeit

betont, die Gläubigen beider Kirchenfamilien über die
Dialogergebnisse zu informieren12.

Im Mar Ephrem-Kloster in Ma' arat Saydnaya bei Damaskus, das der

syrisch-orthodoxen Kirche auch als neues theologisches Seminar dient,
trafen sich vom 7.-13. 5. 1998 33 Vertreter aus der Orthodoxen Kirche
und aus den Orientalischen Orthodoxen Kirchen, um eine gemeinsame
Haltung hinsichtlich der 8. Vollversammlung des ÖRK vom
3.-14. 12. 1998 in Harare/Zimbabwe zu besprechen. Zu diesem
«Orthodox Pre-Assembly Meeting» hatte der ÖRK eingeladen13. Vorausgegangen

war ein Treffen von 39 Vertretern aus 15 orthodoxen Kirchen in
Thessaloniki/Griechenland, das wegen seiner scharfen Äusserungen im
Abschlussdokument gegen Positionen des ÖRK und wegen seiner

Haltung, in Harare nicht an ökumenischen Gottesdiensten und gemeinsamen

Gebeten teilzunehmen, für grosses Aufsehen in der Weltchristenheit

gesorgt hatte14.

12SOP226,mars 1998, 6-7.-ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 249.-OrthFor 72 (1998)
291.

13 Das Damaskus-Dokument liegt mir in Kopie in Englisch vor: Report of the

Orthodox Pre-Assembly Meeting: Introduction/Part I: Turn to God - Rejoice in Hope. An
Orthodox Approach to the Assembly Theme/Part II: Some Observations and

Concerns. - Eine gekürzte Wiedergabe findet sich in SOP 229, juin 1998, 28-32 (Les églises

orthodoxes et le conseil oecuménique des églises: La consultation de Damas). -
Irén. 71 (1998) 306-311. -SOP229, juin 1998,6.

14 Das Thessaloniki-Papier ist mehrmals in Übersetzung dokumentiert. Aus dem

Russischen in: Orthodoxie aktuell 5/1998,20-22 (Abschlussdokument des Interorthodoxen

Treffens «Bewertung neuer Fakten in den Beziehungen zwischen der Orthodoxie

und der Ökumenischen Bewegung»); Stimme der Orthodoxie 2/1998, 8-9
(tendenziell stark gekürzt und zusammengefasst). -Aus dem Griechischen in: KNA-ÖKI,
Nr. 36 vom 1.9. 1998, 1-4 (Dok. Nr. 10), wiedergegeben in: OrthFor 72 (1998)

262-264; Episkepsis 557 vom 31.5. 1998, 4-8. - Zusammenfassungen in: SOP 229,

juin 1998, 4-5; Iren. 77 (1998) 301-306 und KNA-ÖKI, Nr. 20 vom 12. 5. 1998, 4. -

77



In seiner Grussadresse beim Treffen in Saydnaya äusserte Patriarch

Ignatios IV. Hazim seine Hoffnung, «we may arrive at a formula in
which we can be with the World Council of Churches - I say with the

World Council - very seriously and not just present a kind of re-reading
of the past». Die Bedeutung des ÖRK für die Bemühungen der Kirchen

Schärfste Kritik an der orthodoxen Position in Thessaloniki kam von einem der
profiliertesten Vertreter der Orthodoxie, Anastasios Kallis. Kallis ist Professor für Orthodoxe

Theologie an der Universität Münster und in zahlreichen Gremien der deutschen
Orthodoxie tätig. Auf die Verlautbarung in Thessaloniki angesprochen, fragt er in
einem Interview mit der KNA: «Ist denn in der orthodoxen Kirche alles in Ordnung?
Reaktionäre werden kritisiert und der ÖRK. Wo ist ein Hauch von Selbstkritik zu den
innerorthodoxen Problemen nach dem Zusammenbruch des <real existierenden
Sozialismus^» (KNA-ÖKI, Nr. 26 vom 23. 6. 1998, 12-13, hier: 12). Ausführlicher nimmt
Kallis zu Thessaloniki Stellung in: KNA-ÖKI, Nr. 36 vom 1. 9. 1998, 17-20 («Trennung

von Arbeitstisch und Gebet». Orthodoxe und Ökumenische Bewegung. Anmerkungen

zur interorthodoxen Thessaloniki-Erklärung). Nach Kallis haben die
Delegierten in Thessaloniki «mit ihren übertriebenen Attacken gegen den Ökumenischen
Rat der Kirchen (ÖRK) und ihren teilweise falschen Behauptungen der orthodoxen
Kirche einen schlechten Dienst erwiesen.» (S. 17) Bei der Ablehnung angeblich rein
protestantischer Themen wie Frauenordination, inklusiver Sprache und den Rechten

sogenannter sexueller Minderheiten fragt Kallis an, ob die Weisung des Apostel Paulus

in Gal. 6,2 nicht auch für Orthodoxe gelte, und hebt sehr deutlich hervor, «dass es

Orthodoxen schwer fällt, sich mit tabuisierten Überlieferungen vorurteilsfrei
auseinanderzusetzen.» (S. 18) Die Erklärung von Thessaloniki hält Kallis für «ein
uneinheitliches, dürftiges Dokument der Selbstverteidigung anti-ökumenischen und
fundamentalistischen Gruppen gegenüber, die in einigen orthodoxen Kirchen spalterisch
wirken». (S. 19) Erneut fragt er nach der Selbstkritik, «ohne die weder
Vergangenheitsbewältigung noch Dialog möglich sind.» Es würde der Orthodoxie nicht zur
Schande gereichen, sich in ihren Handlangerdiensten für sozialistische Regierungen in
der Vergangenheit zu bekennen. Scharf verurteilt Kallis das Vorhaben der Orthodoxen,
zwar teilzunehmen, aber nicht gemeinsam zu beten: «Wenn es so ist, worin besteht
eigentlich ihre Teilnahme an einer Vollversammlung, die doch als Ganzes eine religiöse

Zeremonio ist?» (S. 20) - Zu Äusserungen von Kallis im Rheinischen Merkur vom
31. 7. 1998 siehe: Iren. 71 (1998) 313-315. -Zu weiteren Stellungnahmen zu Thessaloniki

siehe: SOP 230, juillet-août 1998, 8-9; Irén. 77 (1998) 315 (Georges Tsetsis u.

Georges Lemopoulos). - In Brookline, Massachusetts/USA, haben sich bei einem Treffen

am 4.-5. 6. 1998 orthodoxe und orientalisch-orthodoxe Theologen mit dem
Thessaloniki-Dokument auseinandergesetzt. In ihrer Abschlusserklärung stellen sie fest:
«Pour nous, l'unité de l'Eglise n'est pas une option, mais une nécessité impérieuse,
voire un commandement divin» (§ 2). In § 9 wird festgestellt: «Nous déclarons fermement

que l'unité visible des Eglises demande que nous parvenions à une confession
commune de la foi apostolique». Und selbstkritisch ermahnen sich die Vertreter aus
beiden Kirchenfamilien in § 10: «Il arrive que nous soyons incapables d'arriver à une
position commune entre Orthodoxes, parce que nous-mêmes n'avons pas encore résolu

certaines questions ecclésiologiques. Nous devons nous imposer une autodiscipline
interne qui fasse justice à notre propre ecclésiologie». (Irén. 77 (1998) 311-313)

78



auf dem Weg zur Einheit und die Notwendigkeit der Mitgliedschaft der
orthodoxen Kirchen im Weltbund kommt im Abschlussbericht von
Saydnaya deutlich zum Ausdruck. Die vom Thessaloniki-Dokument
gebrandmarkten Positionen des ÖRK zu ethischen Fragen werden im
Damaskuspapier sehr viel differenzierter betrachtet. Erwähnung findet
auch der schon in Thessaloniki gemachte Vorschlag, zur Klärung der
Differenzen eine Gemischte Theologische Kommission einzurichten15.

15 Zur baldigen Einsetzung einer solchen Gemischten Theologischen Kommission
hatte am 8. 5. 1998 auch Katholikos Arami, in einem Schreiben an alle orthodoxen
und orientalisch-orthodoxen Vorsteher aufgerufen (Hinweis im Damaskus-Dokument,
S. 2). - Stellungnahmen zum Thessaloniki- und Damaskusdokument finden sich in:
ECJ 5, No2 (Summer 1998) 174-181 (Orthodox Involvement in World Council of
Churches); KNA-ÖKI, Nr. 26 vom 23. 6. 1998, 12-13 (Interview mit Kallis) und bei
Ulrich Ruh, Orthodoxie: Rückzug aus dem Ökumenischen Rat? In: HerKorr 52 (1998)
334-336. - Der bislang weitestgehende Vorschlag zu einem Neuanfang in der
Ökumene kommt vom armenisch-apostolischen Erzbischof von Wien und Patriarchal-De-
legat für Mitteleuropa und Schweden, Mesrob Krikorian. In einem Gespräch mit der

österreichischen katholischen Presseagentur am 17. 2. 1999 sprach er sich für die
Auflösung des ÖRK aus. «Wenn es so weiter geht, dann fürchte ich, dass der Weltkirchenrat

aus einem Dialogzentrum zu einem Streitforum wird, das die erreichte
Annäherung zerstören kann». Anstelle des ÖRK plädiert er für eine provisorische Kommission,

die sich eine Neugründung eines <Ökumenischen Zentrums> zum Ziele setzen
solle. (KNA-ÖKI, Nr. 9 vom 23. 2. 1999,18 und SOP237, avril 1999,11. Zitate nach

KNA-ÖKI). - Im Mai 1997 trat die Georgische Orthodoxe Kirche aus dem ÖRK aus,
am 9. 4. 1998 vollzog die Bulgarische Orthodoxe Kirche diesen Schritt, die Bestätigung

durch den Heiligen Synod in Sofia folgte am 22. 7. 1998, so Iren. 71 (1998)
316-317; ECJ 5, No2 (Summer 1998) 183-185. In Harare nahmen, so ECJ 5, No3
(Autumn 1998) 158-159, die Russische Orthodoxe Kirche und die Griechische
Orthodoxe Kirche nicht an den Gottesdiensten teil. Mittlerweile hat die Russische
Orthodoxe Kirche ihre Mitarbeit im ÖRK ausgesetzt (NZZ, Nr. 13 vom 18. 1. 1999,4).

Aus der Fülle der Berichterstattungen zur ÖRK-VerSammlung in Harare seien

folgende Hinweise gegegeben: SOP 234, janvier 1999, 1-6. - ECJ 5, No 3 (Autumn
1998) 156-159. - SOP236, mars 1999, 23-30. - Sob. 21:1 (1999) 52-54. -Das
Verhältnis der Orthodoxen Kirche (einschliesslich der Orientalischen Orthodoxen
Kirchen) zum ÖRK wird in einigen aufschlussreichen Artikeln behandelt: Peter Bouteneff,

Heilige Arbeit: Die orthodoxen Kirchen, der ÖRK und die kommende Versammlung.
In: Orthodoxie aktuell 5/1998, 2-5. - Martin Hauser und Heinz Rüegger. Zwischen
Westen und Osten. Der Ökumenische Rat der Kirchen und die Orthodoxie. In: NZZ,
Nr. 278 vom 30. 11. 1998, 26. - Anastasios Kallis, Von Canberra nach Harare. Die

Entwicklung der Beziehungen zwischen dem ÖRK und den orthodoxen Kirchen, In:

KNA-ÖKI, Nr. 49 vom 1. 12. 1998, 5-11. -Arami., Report of the Moderator to the

WCC's eight assembly, Harare, 3-14 December 1998. In: ER 57 (1999) 52-79, vor
allem 70-72. - Peter Bouteneff, Notes and Comments. The Orthodox at the Harare

Assembly. In: SVTQ 43 (1999) 79-84. -Metrop. Damaskinos, Réponse au pasteur Konrad

Raiser. In: 1st. 44 (1999) 122-128. - Adelbert Davids, Von Canberra tot Harare:

Het traject van de Orthodoxe Kerken. In: CO 51 (1999) 1-1$.-Bert Groen, De deel-

79



Die gegenseitige Wertschätzung von orthodoxen und orientalisch-orthodoxen

Kirchenführern zeigte sich exemplarisch auch am Antrittsbesuch

des Ökumenischen Patriarchen Bartholomaios I. bei dem
neugewählten armenisch-apostolischen Patriarchen von Konstantinopel Mesrob

Mutafiyan am 19. 10. 1998. Als Gastgeschenk überreichte Bartholomaios

I. einen silbernen Patriarchenstab. Gemeinsam gedachten die beiden

Patriarchen im Gebet des am 10. 3. 1998 verstorbenenVorgängers
Karekin IL und des an Krebs erkrankten armenischen Patriarchen-Ka-
tholikos Karekin I.16. Ebenso nahm der Ökumenische Patriarch beim
Inthronisationsgottesdienst für Mesrob IL (Mutafyan) am 21 ./22. 11. 1998

mitwirkend teil17. Patriarch Mesrob IL erwiderte die Teilnahme durch
einen Gegenbesuch mit grosser Delegation im Ökumenischen Patriarchat

am 23. 11. 199818.

Anlässlich seines Antrittsbesuches bei der Griechischen Orthodoxen
Kirche von Alexandrien vom 21.-24. 11. 1998 stattete der am
28. 4. 1998 inthronisierte Erzbischof von Athen und ganz Griechenland,
Christodoulos, zusammen mit dem griechisch-orthodoxen Papst und Pa¬

narne van de orthodoxe Kerken aan de assemblee van de Wereldraad van Kerken in
Harare. In: CO 57 (1999) 19-68. -Jean-Marie Tillard, Il ne faut pas que le Forum des

Eglises entraîne une diminution du Conseil œcuménique des Eglises. In: 1st. 44 (1999)
132-134. - Wolfgang Thönissen, Der ÖRK am Scheideweg. Achte Vollversammlung
des ÖRK vom 3.-14. Dezember 1998 in Harare. In: KNA-ÖKI, Nr. 1/2 vom
5. 1. 1999, 14-16. - Georges Tsetsis, Les problèmes relationnels des orthodoxes avec
le Conseil œcuménique des Eglises. In: 1st. 44 (1999) 129-131. -Hilfreich für die
zukünftige Klärung der Situation im ÖRK ist ein Bericht aus den USA. Nach grossen
Schwierigkeiten zwischen den protestantischen Kirchen und den orthodoxen und
orientalisch-orthodoxen Kirchen im National Council of Churches (NCC) erklärten
sich die Mitglieder der beiden orthodoxen Familien auf der Generalversammlung des

NCC am 13. 11. 1998 in Chicago zur Zusammenarbeit bereit. Trotz nicht geklärter
Probleme wie der Homosexualität sei die Teilnahme an der ökumenischen Bewegung
vorrangig, weil das Miteinander der Kirchen göttliches Gebot sei, so einer der
orthodoxen Bischöfe (ECJ 5, No3 [Autumn 1998] 160-161). Zuvor war am 11.11. 1998
die amerikanische Diözese der Malankara Orthodox Syrian Church mit 12 000
Mitgliedern und 68 Geistlichen in 60 Gemeinden als 35. Mitglied des NCC aufgenommen
worden (ECJ 5, No 3 [Autumn 1998] 253-254). - Eine klare Stellungnahme für den
ÖRK gab am 3. 9. 1998 in Deutschland die Arbeitsgruppe der Orthodoxen/Alt-Orientalischen

Gemeinden anlässlich des 50. Gründungsjubiläums ab. Die Arbeitsgruppe ist

Mitglied im Internationalen Konvent Christlicher Gemeinden in Berlin und Brandenburg

(Sona Tchoukassizian Eypper, Beitrag zur Ökumene in Berlin. In: Katharina
Gaede [Hrsg.], Spuren in der Vergangenheit - Begegnungen in der Gegenwart.
Festschrift für Hans-Dieter Döpmann. Berlin 1999, 46-51). - OrthFor 13 (1999) 72-73.

16ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 246-247.
17Irén. 77 (1998) 544-545. -ECJ 5, No3 (Autumn 1998) 247-248.
18 SOP 2J4, janvier 1999, 16.

80



triarchen von Alexandrien und ganz Afrika, Petros VII, einen Besuch bei
Papst und Patriarch Schenuda III. ab19.

Bei den Kirchen der Reformation gab es weitere Dialogtreffen
zwischen den Orientalischen Orthodoxen Kirchen und dem
Reformierten Weltbund20. Auf Einladung der Orthodoxen Syro-malankari-
schen Kirche (Malankara Orthodox Syrian Church), die mit 1,5 Millionen

Mitgliedern die stärkste orthodoxe Kirche in Indien ist, trafen sich

von 10.-15. 1. 1997 im Sofia Centre in Kottayam/Kerala sechs
Repräsentanten der Orientalischen Orthodoxen Kirchen und acht vom
Reformierten Weltbund zu ihrem 3. Treffen. Geleitet wurden die Delegationen
von deren Vorsitzenden Metropolit Amba Bishoy und Generalsekretär
Milan Opocensky. Die orientalisch-orthodoxe Delegation bestand aus je
zwei Vertretern der Koptischen Orthodoxen, der Armenischen Apostolischen

und der Orthodoxen Syro-malankarischen Kirche. Zwei Themen

wurden kontrovers mit je zwei Grundsatzreferaten diskutiert, am
11.1. 1997 über «Vom Verstehen der Heiligen Schrift: ihre Autorität
und ihre Inspiration» und am 13. 1. 1997 über «Die Bedeutung der

theologischen Reflektion und die Aufgabe der Theologen»21.
Das 4. Treffen zwischen beiden Kirchenfamilien mit je sieben

Delegierten fand vom 9.-15. 1. 1998 im Union Theological Seminary und in
der Presbyterian School of Christian Education in Richmond, Virginia /
USA, statt. Von orientalisch-orthodoxer Seite waren je zwei Vertreter
der Orthodoxen Syro-malankarischen, der Syrischen Orthodoxen und

der Armenischen Apostolischen Kirche anwesend sowie ein Vertreter
der Koptischen Orthodoxen Kirche. Zwei Themen standen zur Diskussion

mit je einem Grundsatzreferat aus beiden Kirchenfamilien: «Das

Wesen der Kirche» und «Die Mission der Kirche»22.

Auf Einladung von Mor Grëgorios Yohanna Ibrahim, dem syrisch-orthodoxen

Metropoliten von Aleppo und Teilnehmer beim Treffen, soll
das 5. Treffen vom 9.-16. 1. 1999 im Theologischen Seminar des Mar

Ephrem Klosters in Ma'arat Saydnaya bei Damaskus stattfinden. Für
das Jahr 2000 liegt eine Einladung der Kirche von Schottland vor23.

19 SOP 2J4, janvier 1999, 12.
20 Zu den ersten beiden Dialogtreffen im Kloster Amba Bishoy/Ägypten 1993 und

in Driebergen/Niederlande 1994 siehe meinen ersten Artikel in IKZ 88 (1998) 435. -
Lit.: H. S. Wilson (ed.), Oriental Orthodox-Reformed dialogue: the first four sessions.

Geneva 1998 Studies from the World Alliance of Reformed Churches 40), 56 S.

(abgekürzt im folgenden mit Wilson).
21 Wilson 36-43.
22 Wilson 44-48; Teilnehmerliste 56.
a Wilson 45.

81



Ausser den Treffen, in welchen die Orientalischen Orthodoxen als

Kirchenfamilie Dialoge führten, gab es auch Dialogtreffen zwischen
einzelnen orientalisch-orthodoxen Kirchen und Kirchen aus anderen

Familien.
Seit 1988 gibt es einen bilateralen Dialog zwischen der Syrischen

Orthodoxen Kirche und der Assyrischen Kirche des Ostens, der jedoch erst
im März 1995 als offizieller Dialog beschlossen wurde24. Nach der

Genehmigung einer Gemischten Theologischen Kommission und der
Bestimmung ihrer Mitglieder traf sich diese zum ersten Mal am 2. 3. 1998

im Mar Maron Kloster in Annaya/Libanon25. Bei der Sitzung wurde ein
Vier-Punkte- Arbeitsprogramm für zukünftige Kommissionssitzungen
mit folgendem Inhalt beschlossen: 1. Hinsichtlich der Christologie sollen

die Gemeinsame Christologische Erklärung zwischen Patriarch Mor
Ignatius Yakob III. und Papst Paul VI. aus dem Jahre 197126 sowie die

Gemeinsame Christologische Erklärung zwischen Katholikos-Patriarch
Mar Dinkha IV. und Papst Johannes Paul IL aus dem Jahr 199427

besprochen werden. 2. sollen die beiden Dokumente behandelt werden,
welche die praktische Gemeindearbeit zum Thema haben. Dabei handelt

es sich um die Gemeinsame Erklärung zwischen Patriarch Mor
Ignatius Zakka I. Ivas und Papst Johannes Paul IL vom 23. 6. 198428

sowie um die Gemeinsame Synodalvereinbarung vom 15. 8. 1997,
unterzeichnet vom chaldäischen Katholikos-Patriarchen Raphael I. Bidawid
und Mar Dinkha IV., Katholikos-Patriarch der Assyrischen Kirche des

Ostens29. 3. Die Sakramente und ihre Bedeutung in der Theologie beider

Kirchen. 4. Die Bedeutung der gemeinsamen syrischen Kultur und

Sprache in der Liturgie und Bildung. Ziel solle sein, dem Altsyrischen
als beide Kirchen verbindende Sprache stärkeres Gewicht zu verleihen.
Die 2. Kommissionssitzung fand vom 8.-9. 10. 1998 in Wien statt30.

24 Siehe hierzu IKZ 88 (1998) 436.
25 ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 260. - Iren. 71 (1998) 296. - KNA-ÖKI, Nr. 14 vom

31.3. 1998, 4. - COst 53 (1998) 136-137. - OrthFor 72 (1998) 289.
26 Iren. 44 (1971) 515-516.
27 Iren. 67 (1994) 449-450; 481-486. - IKZ 88 (1998) 418-421.
28 HerKorr 50 (1996) 38. - Iren. 57 (1984) 349-353.
29Iren. 70 (1997) 377-380. - ECJ 4, No3 (Autumn 1997) 175-178. - Ebenso

abgedruckt in: Syriac Dialogue No 3. Third non-official Consultation on Dialogue within

the Syriac Tradition. Vienna 1998. PRO ORIENTE, 185-188 (Joint Synodal Decree
for promoting Unity between the Assyrian Church of the East and the Chaldaen
Catholic Church).

30Hinweis in ECJ 5, Noi (Spring 1998) 260 und KNA-ÖKI, Nr. 14 vom
31.3. 1998,4.

82



Für eine Ausweitung der Beziehungen seiner Kirche mit anderen
Kirchen sorgte der syrisch-orthodoxe Metropolit von Aleppo, Mor Grëgorios

Yohanna Ibrahim. Mit einer kleinen Delegation aus Syrien besuchte

der syrisch-orthodoxe Ökumeniker am 2. 7. 1998 die Adventist
World Church Headquarters in Silver Spring, Maryland/USA und nahm
dort in Vertretung seiner Kirche erste Kontakte mit den Siebenten-Tags-
Adventisten auf31.

Vom 10.-14. 11. 1997 traf sich im Sofia Centre in Kottayam/Kerala
die Gemeinsame Kommissionfür den Dialog zwischen der Katholischen
Kirche und der Orthodoxen Syro-malankarischen Kirche zu ihrem
9. Treffen^2. Folgende Themen wurden behandelt: 1. Der Primat und die

Kollegialität. 2. Die Synode von Diamper 1599. Beide Kirchen wollen
zum 400-Jahr-Jubiläum 1999 eine Erklärung abgeben. 3. Mischehen.
Beim Treffen wurde eine Interimslösung in Anlehnung an eine
diesbezügliche Vereinbarung zwischen der Katholischen Kirche und der
Syrisch-orthodoxen malankarischen Kirche ausgearbeitet und zur Erprobung

den beiden Kirchenleitungen gegeben. 4. Das gemeinsame Zeugnis

hinsichtlich der beiden grossen Kirchenereignisse 1999 und 2000
wurde diskutiert und mehrere Vorschläge für die praktische Umsetzung
in beiden Kirchen gemacht. Dabei wurde ein von beiden Kirchen
getragenes Sozialprojekt als «Geschenk an die Gesellschaft» zum Jahr 2000

vorgeschlagen, ebenso eine ökumenische Gedenkfeier zur 400. Wiederkehr

der Synode von Diamper. Ferner betonten beide Kirchen die

Notwendigkeit der stärkeren Teilnahme an der Gebetswoche für die Einheit
der Christen und die Veröffentlichung eines Gebetes für die Einheit der

Christen, welches in den Familien verteilt werden soll.

Das 10. Treffen der Gemeinsamen Kommission aus beiden Kirchen
fand im Spirituality Centre in Kottayam/Kerala vom 26.-30. 10. 1998

31 ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 249-250. - Irén. 77 (1998) 509-510. - Zu den Sie-

benten-Tags-Adventisten (STA) siehe TRE 7 (1977) 454-462 und Horst Relier

(Hrsg.), Handbuch Religiöse Gemeinschaften: Freikirchen, Sondergemeinschaften,
Sekten, Weltanschauungsgemeinschaften, Neureligionen. Gütersloh 1978,231-249. -
Die STA haben in der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen (ACK) einen

Gastmitgliederstatus. Die beiden herausragenden Punkte ihrer Lehre sind schon in ihrem
Namen angegeben: Das Bekenntnis zum 7. Tag in der Woche, dem Sabbat, und zur
Wiederkunft (Advent) Christi.

32 ECJ 5, No 2 (Summer 1998) 262-263. - Iren. 71 (1998) 372. -Andere Bezeichnungen

der indischen Kirche: Malankara Orthodox Syrian Church; L'Eglise orthodoxe

syrienne de Malankara oder Eglise malankare orthodoxe syrienne. - Zu vorausgegangenen

Dialogtreffen siehe IKZ 88 (1998) 428.

83



statt33. Nach lOjähriger Tätigkeit der Kommission und jährlichen
Begegnungen versucht der Inder Geevarghese Chediath eine kritische
Bilanz der Kommissionsarbeit zu ziehen, die 1988 von Papst Johannes

Paul IL und dem am 8. 11. 1996 verstorbenen Oberhaupt Moran Base-
lios Mar Thoma Mathews I. ins Leben gerufen wurde und vom
22.-26. 10. 1989 zum ersten Mal in Kottayam tagte. Dabei kommt er zu
dem Ergebnis, dass das Kirchenvolk beider Kirchen in Kerala sich sehr

viel näher stünden als die Theologen mit ihren unterschiedlichen
Theologien: «The gift of unity will be showered among a people spiritually
prepared for it through conversion of hearts. This unity is God's grace.
The time and way on which it will be realised is beyond man's calculations,

but we have to prepare ourselves for it. Unless we do this, our
discussions will be futile. Even after ten meetings one feels that not enough
has been done in this line. It is good to ask: did our dialogue help us to
have better ecclesial relationships? Did it bring the two churches closer?

Many may give the answer in the negative. This does not mean that we
should be pessimistic. As Christians, we must be men of hope. In Kerala,

the churches are closer on the level of the faithful and

their pastors than one thinks. Then the question is, where is the lack of
closeness? The people in Kerala practise ecumenism in an advanced

manner. Then who is standing behind and pulling the churches
backward?»34.

Zu ihrem 4. Treffen fand sich vom 6.-9. 11. 1998 die Gemischte
Kommissionfür den theologischen Dialog zwischen der Katholischen Kirche
und der Assyrischen Kirche des Ostens zusammen. Ort der Begegnung
war das Focolare Centre for Unity in London/England35. Themen des

Treffens waren die Ausarbeitung einer gemeinsamen Erklärung zum
sakramentalen Leben als weiterer Schritt zur Annäherung beider Kirchen.
Dabei wurden erneut gemeinsame Grundlagen in beiden Kirchen fest-

33 G. Chediath, The Catholic-Malankara Orthodox Dialogue. In COri 19 (1998)
153-159, hier 153.

34 Ebenda 159.
35ECJ 5, No3 (Autumn 1998) 240-241. - Irén. 77 (1998) 507-508. - COri 79

1998) 200. - Zu den vorausgegangenen Treffen siehe IKZ 88 1998) 421. - Auf
katholischer Seite nahmen teil: Mgr. Pierre Duprey als Co-Präsident (Vatikan), Erzbischof

Cyrille Selim Boustros (griech.-melk. K.), Erzbischof Antoine Audo (chaldäisehe

K.) sowie Generalvikar Sarhad Jammo (chaldäisehe K.) und die Priester Matthew
Vellanickal (syro-malabar. K.) und Johan Bonny (Vatikan). Auf assyrischer Seite nahmen

teil: Metropolit Mar Aprem als Co-Präsident, Bischof Mar Bawai Soro, Archidiakon

Yonan Y. Yonan und die Priester Gewargis Tooma und William Yakob.

84



gestellt. Das 5. Treffen der Gemischten Kommission wurde auf den
12.-14. 10. 1999 gelegt36.

Das 3. Treffen der Gemeinsamen Kommission für die Einheit (Joint
Commission for Unity) zwischen der mit Rom unierten Chaldäischen
Kirche und der Assyrischen Kirche des Ostens fand vom
17.-18. 9. 1998 in Dayr Sayyedat al-Beere bei Beirut/Libanon statt.
Geleitet wurde das Treffen von den beiden Katholikoi-Patriarchen
Raphael I. Bidawid und Mar Dinkha IV.37. Die beiden vorausgegangenen
Einheitsbegegnungen hatten am 29. 11. 1996 in Southfield,
Michigan/USA, und am 15. 8. 1997 in Roselle, Illinois/USA, stattgefunden.
Die in Roselle vereinbarte Gemeinsame Synodalvereinbarung bildete
die Grundlage für das 3. Treffen in Beirut38. Ziel des Treffens war, die
Einheit zwischen beiden Kirchen in naher Zukunft auf der Grundlage
der einen frühen Kirche und der gleichen Ethnizität, Sprache,
Geschichte und Kultur möglich zu machen. Zur Erlangung dieses Ziels
wurden vier Unterkommissionen gebildet, welche die Bereiche theologische

Ausbildung, Katechismus, Liturgie sowie pastorale Zusammenarbeit

mit Laienarbeit behandeln sollen. Ein Generalsekretariat,
zweigeteilt mit einem Sitz im Irak und einem in den USA, soll die Kommissions-

und Subkommissionsarbeit koordinieren und für ein Finanzkomitee

verantwortlich sein. Beschlossen wurde auch die Veröffentlichung

gemeinsamer liturgischer Texte sowie die Ausarbeitung neuer
Unterrichtsmaterialien. Ferner wurde beschlossen, einen besonderen

Thomasgedenktag als Gebetstag für die Einheit beider Kirchen
einzurichten, gemeinsam die 2000-Jahr-Feier zu begehen, eine Enzyklopädie
über die Kirche des Ostens herauszugeben und eine Stiftung zur
Finanzierung dieser Projekte einzurichten.

Im Berichtszeitraum kam es zu Begegnungen zwischen Kirchenführern

der Orientalischen Orthodoxen Familie und Kirchenführern

westlicher, nichtorthodoxer Kirchen.
Im Verlaufe seines Englandaufenthaltes vom 6. 11.-16. 11. 1997 traf

Karekin I., Oberster Patriarch und Katholikos aller Armenier, mit dem

Geistlichen Oberhaupt der Anglikanischen Gemeinschaft, dem

Erzbischofvon Canterbury George Carey, zusammen. Am 13. 11. 1997 wur-

36ECJ 5, No3 (Autumn 1998) 241. -Irén. 77 (1998) 508.
37 ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 238-240. - Irén. 77 (1998) 506-507.
38 POC 47 (1997) 445-446. - IKZ 88 (1998) 422. - Zur Synodalvereinbarung siehe

Anm. 29.

85



de als Ergebnis der Begegnung eine Gemeinsame Erklärung abgegeben.
Darin bringen beide Kirchenführer ihren Dank für die langjährige gute
Beziehung zwischen beiden Kirchen zum Ausdruck, ebenso ihren Dank
für die fruchtbaren theologischen Gespräche vor allem in den Foren der
orientalisch-orthodoxen Kirchenfamilie und der Anglikanischen
Gemeinschaft39.

Arami., Katholikos des Grossen Hauses von Kilikien und
zweitwichtigstes Oberhaupt in der Armenischen Apostolischen Kirche,
besuchte vom 5.-8. 6. 1998 den Erzbischofvon Canterbury. Am Ende des

dreitägigen Besuches veröffentlichten George Carey und Aram I. eine
Gemeinsame Erklärung. In ihr wird die Wichtigkeit eines dauerhaften
und vollständigen Friedens im Mittleren Osten betont sowie die
Notwendigkeit hervorgehoben, den Dialog zwischen Christen und Muslimen

zu verstärken. Als wichtiges weiteres Ergebnis der Gespräche wird
die Einheit der Kirchen im Mittleren Osten und in der Welt gesehen. Als
wegweisend hierfür sehen beide Kirchenführer das Dialogforum der

Anglikanischen Gemeinschaft und der Familie der Orientalischen
Orthodoxen Kirchen sowie die Arbeit des ÖRK. Für die Zukunft wird eine
noch stärkere Zusammenarbeit zwischen der Anglikanischen Gemeinschaft

und dem Katholikat von Kilikien als dringlich angesehen, vor
allem auf dem Gebiet der Erziehung, der theologischen Ausbildung und
des Gottesdienstes40.

Vom 16. 1.-22. 1. 1998 weilte George Carey als Gast des
äthiopischorthodoxen Patriarchen Abuna Paulos in Äthiopien. Am 18. 1. 1998

nahm der Erzbischof von Canterbury an den Feierlichkeiten zum
Erscheinungsfest in Addis Abeba teil. Zweck der Reise war neben dem

theologischen Austausch die Information über kulturell und kirchlich
bedeutsame Orte sowie über die Situation der äthiopisch-orthodoxen
Kirche nach dem Sturz von Mengistu Haile Maryam im Mai 199141.

Am 25. 3. 1999 empfing Papst Johannes Paul II. das Oberhaupt aller
Armenier, Patriarch-Katholikos Karekin /., in Privataudienz. Anlass der
Romreise von Karekin I. war die Eröffnung der Ausstellung «Rom-
Armenien» in der Sala Regia im Vatikan am 24. 3. 1999 durch den Papst
unter Beisein von Karekin I. In seiner Eröffnungsansprache hob das

katholische Oberhaupt die engen Beziehungen zwischen beiden Kirchen
hervor sowie den besonderen Einsatz von Karekin I. für die Einheit der

39ECJ 4, No 3 (Autumn 1997) 262-263.
"«Iren. 77 (1998) 318-320. - Church Times. 12 June 1998.
41 ECJ 5. No 1 (Spring 1998) 258.

86



Christenheit. Die Ausstellung dauerte bis zum 16. 7. 199942. Der Vorsatz

von Papst Johannes Paul IL, vom 2.-4. 7. 1999 Armenien zu besuchen,

konnte durch den überraschenden Tod von Karekin I. am
29. 6. 1999 nicht verwirklicht werden.

II. Ereignisse in einzelnen Orientalischen Orthodoxen Kirchen

Am 29. 6. 1999 starb im 67. Lebensjahr nach einjähriger Leidenszeit
das Oberhaupt der Armenischen Apostolischen Kirche, Karekin /., in
EtchmiadzinlArmenien. Für die sechs Millionen Mitglieder seiner Kirche

wie für die Weltchristenheit bedeutete der Tod des Obersten Patriarchen

und Katholikos aller Armenier ein schwerer Verlust. Nur etwas
mehr als vier Jahre waren ihm in seiner Amtszeit vergönnt, seine Pläne

zur Erneuerung seiner Kirche anzugehen und ökumenisch zu wirken43.

Lit. zur Armenischen Apostolischen Kirche:

Tessa Hofmann, Annäherungen an Armenien: Geschichte und Gegenwart. München
1997 Beck'sche Reihe 7225), 242S. mit 15 Abb. -Martine Hovanessian, La
diaspora arménienne: le religieux et le récit de la différence et de la dispersion. In:
Mélanges de science religieuse 54.2 (1997) 33^17. - Pietro Kuciukian, Viaggio tra i
cristiani d'Oriente: comunità armene in Siria e in Iran. 5. rist. Milano 1997, 175 S. -
Charles Renoux, La Grande Semaine dans les textes du rite arménien. In: Hebdoma-
dae sanctae celebratio (1997) 51-65 Sign. ÜB Tübingen: 37 A 20704). - Vrej Nerses
Nersessian, Bibliography on Articles on Armenian Studies in Western Journals

1869-1995. Richmond, UK 1997 Caucasus World), 260 S. - Tiran Nersoyan,
Armenian church historical studies: matters of doctrine and administration. London
1997, 460 S. - Günter Priming u. Andrea Schmidt (Hg.), Das Lemberger Evangeliar.
Eine wiederentdeckte armenische Bilderhandschrift des 12. Jahrhunderts, mit Beitr. v.

42ADK70i, Heftl (1999) 19. - COri 20 (1999) 138.-Die Ausstellung wird
ausführlich besprochen in: ADK 104, Heft 2 (1999) 35-36.

43 Über die Phasen seiner Krebsbehandlung in New York berichtet ausführlich ECJ

5, No2 (Summer 1998) 260. 261-262. - ECJ 5, No3 (Autumn 1998) 248, 249 und

kurz Iren. 77 (1998) 533. - Ausführliche Nachrufe finden sich in: ADK 104, Heft2
(1999) 28-29 (Hermann Goltz): OR (D) 29, Nr. 29/30 vom 16. 7. 1999, 6 (Jean Cor-

bon) und G2W 27 (1999) Nr. 10, 13-14 (Anne Herbst). - Weitere Nachrufe in: KNA-
ÖKI, Nr. 28 vom 6. 7. 1999, 3^1 (Marlies Mügge): MdKI 50 (1999) 79-80 (Martin
Bräuer): Al-Kiraza 27, Nr. 23-24 vom 9. 7. 1999, 1; OR (D) 29, Nr. 27 vom
2. 7. 1999, 3 (Papst Johannes Paul IL bei der Generalaudienz am 30. 6. 1999); FAZ,
Nr. 149 vom 1. 7. 1999, 4. - Der Vorsitzende der Deutsch-Armenischen Gesellschaft,

Dr. Raffi Kantian, bedauert im Vorwort zu ADK 104, Heft 2 (1999) 1 die fehlende
Reaktion auf den Tod von Karekin I. der überregionalen deutschen Presse «in gebührender

Form».

87



Anton v. Euw u. a., Wiesbaden 1997 Sprachen und Kulturen des christlichen Orients
2), 186 S., XXIX Tafeln, zahlr. 111. - Cosroe Chaqueri (Hg.), The Armenians of Iran:
the paradoxical role of a minority in a dominant culture. Cambridge, Mass 1998

Harvad Middle Eastern monographs 30), 409 S. - Michel van Esbroeck, Ein Jahrtausend

armenischer antichalkedonischer Literatur. In: Annuarium Historiae Conciliorum
30 1998) 146-184. -Eznik ofKolb, A treatise on god written by Eznik of Kolb: an
English translation, with introd. and notes. (Trans, by) Monica J. Blanchard and Robin
Darling Young. Leuven 1998 Eastern Christian texts in translation), 222 S. -
Michael D. Findikyan, The Armenian ritual of the dedication of a church: a textual and

comparative analysis of three early sources. In: OCP 64 (1998) 75-121. - Vazken
S. Ghougassian, The emergence of the Armenian Diocese of New Julfa in the seventeenth

century. Atlanta, Ga 1998 Armenian texts and studies 14), 326 S. - Hermann
Goltz (Hg.), Doktor-Johannes-Lepsius-Archiv, Halle, Saale: Deutschland, Armenien
und die Türkei 1895-1925. Dokumente und Zeitschriften aus dem Dr.-Johannes- Lep-
sius-Archiv an der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. Teil 1 : Katalog,
zusammengestellt und bearbeitet von Hermann Goltz und Axel Meissner. München
1998, 622 S. - Rudolf Grulich, Konstantinopel. Ein Reiseführer für Christen. Ulm
1998, 287 S. - Karekin (Catholikos, L), Karékine 1er, Catholikos de tous les Arméniens:

entretiens avec Giovanni Guaita. Montrouge, Nouvelle Cité 1998 Collection
Rencontres), 317 S. - Karekin (Katholikos, I.), Herausforderung zur Erneuerung. Für
ein neues Zeitalter in der Armenischen Kirche. Köln, Diözese der Armenischen Kirche
in Deutschland 1998, 152 S. - Hubert Kaufhold, Die armenischen Übersetzungen der

byzantinischen Rechtsbücher. 1. Teil: Allgemeines. 2. Teil: Die «Kurze Sammlung»
(Sententiae Syriacae). Herausg., übers, und erläutert. Frankfurt/M. 1998 Forschungen

zur byzantinischen Rechtsgeschichte 27), 239S. - Aschot Manutscharjan, Im
Wiederaufbau: Die armenische Kirche auf der Suche nach einem neuen Selbstverständnis.

In: HerKorr 52 (1998) 260-263. - Andrea B. Schmidt, Syrische Tradition in
armenischer Adaption. Die armenische Rezeption des Geschichtswerks von Michael
Syrus und der antichalcedonische Judenbrief an Kaiser Markianos. In: Symposium
Syriacum VII (Uppsala 1996). Roma 1998 OCA256), 359-37\.-Aram L, Report of
the Moderator to the WCC's eighth assembly, Harare, 3-14 December 1998. In: ER 57

(1999) 52-79. - Hacik Gazerian, Das Kloster Armasch. In: ADK 702, Heft4 (1998)
25 und ADK 103, Heft 1 (1999) 21. - Hacik Gazerian, Die Geistliche Akademie von
Armasch 1889-1915. In: ADK 104, Heft2 (1999) 30. - Anne Herbst, Ein Leben
zwischen Spaltung und Versöhnung. Nachruf auf Katholikos Karekin I. In: G2W 27
(1999) Nr. 10, 13-14. -Karekin (Katholikos, I.), Ecumenical trends in the Armenian
Church. In: ER 57 (1999) 31-39. - Arus Yumul, Selbstbild, Fremdbild und Identität.
Über die Istanbuler Armenier. In: ADK 103, Heft 1 (1999) 24-25.

Karekin I. wurde als Neshan Sarkissian in Kessab (Nordwestsyrien)
am 27. 8. 1932 geboren. Von 1946-1953 besuchte er das Theologische
Seminar seiner Kirche in Antelias und erhielt 1949 die Diakonatsweihe.
Am 28. 9. 1952 wurde er zum Priester geweiht und erhielt den Namen
Karekin in Erinnerung an Katholikos Karekin I. Hovsepian. 1955 wurde

er zum Vardapet promoviert mit einer Arbeit zur Theologie der
Armenischen Kirche nach dem Hymnarium Scharaknotz. Im Theologi-



sehen Seminar von Antelias war er zunächst Mitglied der Fakultät und
ab 1956 deren Dekan. Von 1957-1959 schloss sich ein Theologiestudium

in Oxford/England an, als dessen Summe er mit der wegweisenden

Arbeit «The Council of Chalcedon and the Armenian Church» 1960
diplomierte. Diese seine ökumenische Aufgeschlossenheit dokumentierende

Arbeit erschien 1965 in London und wurde 1976 in New York neu
aufgelegt. Nach seiner Rückkehr in den Libanon im Januar 1960
übernahm er wieder die Position des Dekans des Theologischen Seminars.
Nach der Inthronisation von Khoren I. als Katholikos des Grossen Hauses

von Kilikien wurde er in den Fragen der Auslandsbeziehungen und
der Ökumene dessen rechte Hand, nahm von 1963-1965 als Beobachter

seiner Kirche am 2. Vatikanischen Konzil teil und in gleicher Funktion

1968 an der Lambeth-Konferenz der Anglikanischen Gemeinschaft.

1965 war er Teilnehmer bei der für das Zusammenwachsen der
Orientalischen Orthodoxen Kirchen bedeutsamen Konferenz dieser
Kirchenfamilie in Addis Abeba. Seine grosse Liebe zur Wissenschaft
und zur Weitergabe orthodoxer Geisteshaltung machte er fruchtbar in
zahlreichen Lehrtätigkeiten in Beirut, Kottayam, Moskau und Rumänien.

Am 19. 1. 1964 wurde Karekin Sarkissian durch Katholikos Khoren

I. zum Bischof geweiht. Von 1971-1973 stand er der Diözese Djul-
fa, Isfahan, vor. Nach seiner Ernennung zum Erzbischof am 26. 4. 1973

war er zunächst Bischöflicher Gesandter der östlichen Prälatur der

Armenisch-Apostolischen Kirche von Amerika, Katholikat Kilikien, und

von 1974-1977 Primas dieser Prälatur in New York. Am 22. 5. 1977

wurde Karekin Sarkissian zum Katholikos in der Funktion als Koadjutor

von Khoren I. gewählt, gleichzeitig war er von 1977-1983 zuständig
für Syrien. Nach dem Tode von Khoren I. im Februar 1983 wurde er zum
Erzbischofvon Sis und Katholikos des Grossen Hauses von Kilikien
inthronisiert. Am 4. 4. 1995 erfolgte seine Wahl als Nachfolger von
Vasken I. zum Obersten Patriarchen und Katholikos aller Armenier. Am

Palmsonntag, dem 9. 4. 1995, wurde er in der Kathedrale von Etchmi-
adzin als Karekin I. inthronisiert44.

Seine Liebe zur Wissenschaft und zu seiner Kirche zeigt sich auch in

seinen zahlreichen Publikationen, auf die der Armenologe Hermann

44 Ausführliche Angaben zur Vita von Karekin I. finden sich bei Robert F. Taft, The

Armenian Christian Tradition. Roma 1997 OCA254) 11-13; Hermann Goltz, Zum

Tode von Karekin I. Oberster Patriarch und Katholikos aller Armenier. In: ADK 704,

Heft 2 (1999) 28-29 sowie bei Jean Corbon, Karekin I. und die Sendung der armenischen

Kirche. Erfahrener Seelsorger und erkannter Wissenschaftler im Dienst seiner

Kirche und der Ökumene. In: OR (D) 29, Nr. 29/30 vom 16. 7. 1999, 6.

89



Goltz in seiner Würdigung des armenischen Oberhauptes hinweist45.

Das Theologische Seminar von Antelias, das für ihn seine theologische
Heimat bedeutete, war ihm in all seinen wissenschaftlichen und
kirchlichen Funktionen ein besonders zu pflegendes Gut. Vor allem als

Katholikos gestaltete er aus dem Seminar eine weithin für ihren guten Ruf
bekannte Ausbildungsstätte. Auf seine Initiative hin wurde 1978 während

des libanesischen Bürgerkriegs das Seminar von Antelias in die
ruhigere Bergregion nach Bikfaya verlegt, er modernisierte die
Seminardruckerei und erweiterte die Bibliothek. Von 1980 an erschien das von
ihm begründete wissenschaftlich-theolog. Jahrbuch «Hask» (Die Ähre)
und unter seinem Katholikat erlebte die armenische Kultur, deren

Förderung ihm ein besonderes Anliegen war, trotz Bürgerkriegswirren eine

neue Blütezeit. Nach seiner Inthronisation als Patriarch aller Armenier
setzte er auch in der Bildungsarbeit neue Leuchtzeichen. So erschien eine

neue Zeitschrift namens Etchmiadzin, die von ihm herausgegeben
wurde, auf seine Initiative hin wurde 1995 die traditionsreiche
kirchlich-armenische Hochschule mit allgemeinbildendem Charakter
«Geworgjan Dshemaran» in Etchmiadzin wiedereröffnet, nach Goltz eine

«bildungspolitische Grosstat», damit wurde - so Goltz - «eine wesentliche

Grundlage für eine zukünftige internationale geisteswissenschaftliche

Kooperation Etschmiadzins geschaffen»46. Am 18. 9. 1995 erfolgte
die Einweihung der Theologischen Fakultät an der Universität Yerevan,

in der das Theologiestudium mit einem Magisterexamen
abgeschlossen werden kann, und am 23. 5. 1996 wurde die Bibliothek dort
eröffnet47.

In einem Interview mit dem dänischen Geistlichen Rev. Michael
Westh am 31. 10. 1997 nannte Karekinl. auf die Frage, was für die
armenische Kirche notwendig sei, fünf Dringlichkeiten48: 1. Die Ausbil-

45 ADK 104, Heft 2 (1999) 28-29; siehe auch M. Delmotte, Un recueil des écrits du
catholicos Karékine. In: Ist. 41 (1996) 142-143. - Karekin I. hielt anlässlich der
Verleihung der theologischen Ehrenpromotion am 28. 1. 1998 durch die Martin-Luther-
Universität Halle-Wittenberg einen beachtenswerten Vortrag: Ökumenische Richtungen

in der armenischen Kirche (kurze Bemerkungen). Manuskript der vorläufigen
deutschen Übers, bei mir. Eine gekürzte Fassung findet sich in: ER 57 (1999) 31-39
(Ecumenical Trends in the Armenian Church) und in: G2W 27 (1999) Nr. 10, 15-16
(«Die Zeit der Polemik ist vorbei» Gedanken zur Ökumene nach der Wende).

«Goltz, a.a.O., 29.
47ADK 89, September 1995, 71-72; OrthFor 10 (1996) 159. -ADK 93, September

1996, 56.
48ECJ 4, No3 (Autumn 1997) 258-260. - Schon 1995 kündigte der neugewählte

Patriarch in einem Dankesbrief an die kirchlichen Oberhäupter in der Welt und an die
Verantwortlichen in den internationalen Ökumeneeinrichtungen ein sechs Punkte um-

90



dung einer neuen jungen Generation von Geistlichen und Laien, die in
den verschiedenen Erziehungsfeldem die Schätze des Christentums in
der armenischen Tradition vermitteln sollen. 2. Verstärkte Bemühungen
in die christliche Erziehung zu setzen. Karekin nimmt Bezug auf das im
August 1995 errichtete Center for Christian Education and Preaching im
St.-Gayane-Kloster49. Die Einrichtung von Sonntagsschulen und das

Wirken an öffentlichen Schulen erweise sich als sehr fruchtbar, ebenso
die Einrichtung einer christlichen Studentenorganisation. 3. Die
Renovierung alter Kirchen. 4. Der Bau neuer Kirchen50 vor allem in Städten,
in denen noch keine Kirchen seien. 5. Das verstärkte sozial-diakonische
Engagement für Arme, Kranke, Behinderte, Alte und andere Notleidende.

Hier vor allem erwartet Patriarch Karekin I. ökumenische Unterstützung.

Zur Erneuerung seiner Kirche gehörte für Karekin I. auch die

Schaffung neuer Diözesen. So berichtete er bei einem Beratungstreffen
für Abgesandte aus der weltweiten armenischen Kirche vom
3.-5. 4. 1997 in Etchmiadzin von der Einrichtung von vier neuen
Diözesen in Armenien (gesamt 8) und von der Schaffung neuer Diözesen in
der Ukraine und im südlichen Russland. Die Grundlage für solche
Vorhaben ist durch das starke Anwachsen der Zahl der Theologiestudenten
in den Theologischen Seminaren gegeben51.

Während seiner kurzen Amtszeit als Oberster Patriarch und Katholikos

aller Armenier unternahm Karekin I. zahlreiche Pastoralbesuche in
der armenischen Diaspora. So hielt er sich vom 10. 1.-18. 2. 1996 in

Nordamerika auf und besuchte die drei Diözesen Östliche Diözese USA

fassendes «Aktionsprogramm» zur Erneuerung seiner Kirche an, das sich mit den fünf
Dringlichkeiten im Interview deckt, aber noch weitere notwendige sofortige Aktionen
umfasst: Herstellung und Verbreitung christlicher Literatur und Verwendung neuer
Medien sowie «Wiederaufbau einer kirchlichen Verwaltungsstruktur auf Gemeinde-

und Diözesanebene». (ADK 89, September 1995,43-44).
49 Ausführlicher hierzu: ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 229. Fünfhundert Religionslehrer

können hier ausgebildet werden, die nach zwei Jahren ihr Diplom erhalten, das

sie berechtigt, in Sonntagsschulen und öffentlichen Schulen zu unterrichten. Das

Zentrum entwickelte auch religiöse Fernsehsendungen und plant die Herausgabe von
katechetischen Unterrichtsbüchern, Programme für Sommerlager u. Auffrischungskurse
für Religionslehrer. Siehe auch ECJ 4, No 2 (Summer 1997) 221.

50 Am 7. 4. 1997 wurde von Karekin I. der Grundstein für die neue Gregor-d.-Er-
leuchter-Kathedrale in Yerevan gelegt, die zur 1700-Jahr-Feier der Einführung des

Christentums als Staatsreligion in Armenien im Jahre 2001 fertiggestellt sein soll und

1700 Plätze umfassen wird.
51 ECJ 4, No2 (Summer 1997) 221. Im April 1997 betrug die Zahl der Studenten

allein im Seminar von Etchmiadzin hundertundzwei.

91



(Sitz des Erzbischofs: New York), Westliche Diözese USA (Sitz des

Erzbischofs: Los Angeles) und die Diözese Kanada (Sitz des
Erzbischofs: Montreal). In den USA gibt es etwa eine Million armenisch-apostolische

Gläubige52. In Ottawa hielt er sich zu einem Kurzbesuch im
Metropolitan Andrey Sheptytsky Institute of Eastern Christian Studies
auf, eine Einrichtung der Theologischen Fakultät der Saint-Paul-Uni-
versität in Ottawa53. Der zweite USA-Besuch vom 20. 4. 1998 an diente

der 100-Jahr-Feier der Diözese der Armenischen Kirche in Amerika,
die mit einem Gottesdienst in der Saint Vartan's Cathedral in New York
begann. Während seines Aufenthalts unterzog sich der Katholikos einer

viermonatigen Krebsbehandlung in einer New Yorker Klinik, von der er
am 22. 8. 1998 nach Etchmiadzin zurückkehrte54.

Vom 8.-15. 5. 1996 besuchte Karekin I. Istanbul. Der Besuch fand
auf Einladung des Ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel,
Bartholomaios L, statt und diente der Klärung von Fragen zwischen der
orthodoxen und der orientalisch-orthodoxen Kirchenfamilie. Die Einladung

verband Karekin I. mit einem Pastoralbesuch in den Gemeinden
des armenisch-apostolischen Patriarchats von Konstantinopel, das mit
70 000 Gläubigen die stärkste Gruppe unter den Christen in der Türkei
repräsentiert. Mittelpunkt des Pastoralbesuches - der letzte Besuch

von Vasken I. liegt 35 Jahre zurück - waren die Feierlichkeiten zum
535-Jahr-Jubiläum der Gründung des Armenischen Patriarchats
Konstantinopel55.

Zu seinem ersten Pastoralbesuch reiste das armenische Oberhaupt
vom 23. 1.-6. 2. 1997 nach Frankreich56. Etwa 350 000 Gläubige hat
die Armenische Apostolische Kirche in diesem Land, verteilt auf 26
Gemeinden in den drei Diözesen Paris (Sitz des Erzbischofs und Primas

"OrthPar, February 1996, 15.
53 ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 170-172. Das Institut ist die einzige Einrichtung in

Kanada, in welcher Universitätsabschlüsse in östlich-christlicher Theologie gemacht
werden können. Getragen wird die Einrichtung von den ukrainisch-katholischen
Bischöfen in Kanada, ist aber zugänglich für orthodoxe, katholische, anglikanische und

protestantische Geistliche und Laien und erfreut sich hohen Ansehens.
54 ECJ 5, No 2 (Summer 1998) 254-256 und 260.
55 ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 228-229. - Zur Begegnung im Phanar siehe: IKZ 88

(1998) 424 mit Anm. 37.

56ADK95,Heftl (1997) 20. - COst 52 (1997) 119. - SOP 276, mars 1997,8-10.
Unité des Chrétiens 107 (1997) 37. - Das Selbstverständnis der armenisch-apostolischen

Kirche als erste christliche Volkskirche kommt deutlich in einem internationalen

Symposium zum Ausdruck, das vom 14.-16. 6. 1996 in Paris stattfand und von
Karekin I. geleitet wurde (ADK 92, Juni 1996, 46).

92



für Frankreich, gleichzeitig Patriarchatsdelegierter für Westeuropa),
Marseille und Lyon. Ein Ziel seines Pastoralbesuches war die
Kontaktaufnahme mit den armenischen Zentren in Paris und Umland, Lyon,
Marseille und Nizza und vor allem zur dortigen armenischen Jugend.
Ein weiteres Ziel war die Begegnung mit den Repräsentanten der
katholischen, evangelischen und orthodoxen Schwesterkirchen. So hatte
er am 5. 2. 1997 ein weithin beachtetes Treffen mit dem katholischen
Erzbischofvon Paris, Kardinal Lustiger, in der Kathedrale Notre-Dame.
Der persönliche Vertreter des Ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel

hatte Karekin bei seiner Ankunft am 23. 1. 1997 empfangen, und
eine Begegnung mit der französischen orthodoxen Bischofskonferenz
(Comité interépiscopal orthodoxe en France) hatte am 27. 1. 1997 in der
griechischen Kathedrale Saint-Etienne stattgefunden. Am letzten Tag
seines Aufenthaltes besuchte der Katholikos das orthodoxe Institut
Saint-Serge in Paris. Durch seinen Besuch die politischen Beziehungen
zwischen Armenien und Frankreich zu verstärken war für Karekin I. ein
weiteres Anliegen. So traf er sich mit dem französischen Aussenminister
Hervé de Charette und am 6. 2. 1997 mit Präsident Jacques Chirac. In
diesem Ziel und in dem Umstand, dass das armenische Oberhaupt auf
seiner Frankreichreise vom armenischen Botschafter begleitet wurde,

zeigte sich deutlich das Selbstverständnis des armenischen Oberhauptes
als Verantwortlicher für sein armenisches Volk, das im Jahre 2001 die

1700jährige Wiederkehr der Einführung des Christentums als Staatsreligion

in Armenien feiern kann.
Vom 14.-18. 1. 1998 hielt sich Karekin I. zu einem Pastoralbesuch in

Ägypten auf. Bemerkenswert an diesem Besuch war vor allem die

Begegnung mit Papst und Patriarch Schenuda III., aus welcher die schon

an anderer Stelle genannte Gemeinsame Erklärung hervorging57.
Grosse Beachtung in der kirchlichen und politischen Öffentlichkeit

fand der erste Deutschlandbesuch des armenischen Oberhauptes vom
24. 1.-4. 2. 1998. Katholikos KarekinI. folgte einer gemeinsamen
Einladung der Diözese der Armenischen Kirche in Deutschland, der
Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen Kirche in

Deutschland58. 1991 wurde die Diözese der Armenischen Kirche in

57 Siehe im Text S. 73- mit Anm. 2-.

58ADK 98, Heft4 (1997) 24. - ECJ 5, Noi (Spring 1998) 252-253. - Iren. 77

(1998) 105-106. - OrthFor 72 (1998) 153. - KNA-ÖKI, Nr. 3 vom 13. 1. 1998, 1. -
KNA-ÖKI, Nr. 7 vom 10. 2. 1998, 3-4. - VazrikBazil, Zum Pastoralbesuch von
Karekin I. Rückblick und Ausblick. In: ADK 99, Heft 1 (1998) 20-21. -Gerhard Gnauck,

Der Katholikos dringt auf Friedensregelung in Karabach. Das Oberhaupt der armeni-

93



Deutschland eingerichtet und erhielt 1992 mit Bischof Karekin Bekçiy-
an (Bischofsweihe am 27. 9. 1992 in Etchmiadzin) ein eigenes
Oberhaupt. Am 28. 3. 1998 wurde Bischof Karekin zum Erzbischof ernannt.
Die etwa 30 000 Gläubigen werden von fünf Priestern und mehr als
zehn Diakonen seelsorgerlich betreut59. 80% der Gemeindeglieder
stammen aus der Türkei und sind in etwa 40 Vereinen organisiert, von
denen 12 sich als Kirchengemeinden verstehen und damit der Diözese
unterstehen60. Ein für die armenische Gemeinde Köln, dem Sitz des
Erzbischofs und Primas der Diözese Deutschland, wichtiger Akt geschah
noch am Ankunftstag: die Weihe der in die katholische Vorgängerkirche
St. Christopherus in Köln-Niehl eingefügten armenischen Bischofskirche

Surp Sahag Mesrob61. Auf dem 12tägigen Programm standen ausser
den Gemeindebesuchen in den Zentren Köln, Berlin, Stuttgart und
Frankfurt eine grosse Zahl von Begegnungen mit Politikern und
Kirchenführern62. Am 26. 1. 1998 fand in Bonn ein Gespräch mit Bundeskanzler

Helmut Kohl und dem Ratsvorsitzenden der EKD, Präses Manfred

Kock, statt, am 27. 1. ein Gebetstreffen mit Vertretern der orthodoxen

Kirchen und am 29. 1. ein Empfang durch den Vorsitzenden der
Deutschen Bischofskonferenz, Bischof Karl Lehmann. Am 30. 1. traf
sich das armenische Oberhaupt mit Aussenminister Klaus Kinkel sowie
mit dem Ministerpräsidenten von Nordrhein-Westfalen, Johannes Rau.
Zum Besuchsprogramm gehörten auch Unterredungen mit Bundestags-

schen Kirche, Karekin L, zu Besuch in Deutschland. In: FAZ, Nr. 22 vom 27. 1. 1998,
6. - «Den Menschen beistehen». S. H. Karekin I., Katholikos Aller Armenier, im
Gespräch (mit Raffi Kantian). In: ADK 99, Heft 1 (1998) 18-19. - Aschot Manutschar-
jan, Im Wiederaufbau. Die armenische Kirche auf der Suche nach einem neuen
Selbstverständnis. In: HerKorr 52 (1998) 260-263.

59 Datum der Bischofsweihe nach Orthodoxia 1997-1998, 26. - Datum der Ernennung

zum Erzbischof nach ADK 99, Heft 1 (1998) 21. - Zahlenangabe zu den Gläubigen

nach FAZ, Nr. 22 vom 27. 1. 1998, 6.-Basdekis in: ÖR 47 (1998) 36 zählt sogar
35 000 Mitglieder; Thöle, Orthodoxe Kirchen in Deutschland. Göttingen 1997
Bensheimer Hefte 85), 86 zählt 25 000 Armenier und 15 000 asylsuchende Armenier.

- Die letzte Priesterweihe fand am 21./22. 11. 1998 durch Erzbischof Karekin Bek-
çiyan in der neuen Bischofskirche in Köln-Niehl statt. Diakon Hagop Nalbandian
wurde dort auf den Namen Armasch gesalbt.

60 Angaben nach einer Mitteilung von Priester Hagop Nalbandian beim jährlichen
Treffen der EKD mit Vertretern der orientalisch-orthodoxen Kirchen in Deutschland
am 2./3. 7. 1998 in Herrenberg; anders Thöle, Orthodoxe Kirchen in Deutschland, 87,
der die Zahl der armenischen Vereine mit 35 angibt, von denen sich 16 als kirchliche
Gemeinden verstehen.

6[Magrit Haghnazarian, Surp Sahag Mesrob, die armenische Bischofskirche. In:
ADK 99, Heft 1(1998) 26.

62 ADK 98, Heft 4 (1997) 24. - Iren. 77 (1998) 105-106.

94



präsidentin Rita Süssmuth und Berlins Regierendem Bürgermeister
Eberhard Diepgen sowie mit Ministerpräsident Manfred Stolpe. Femer
besuchte er das Evangelische Missionswerk in Hamburg und das
Diakonische Werk der EKD in Stuttgart. Ein Gebetsgottesdienst mit
Joachim Kardinal Meisner fand am 31. 1. im Kölner Dom statt. Am 2. 2.

hielt Karekin einen Vespergottesdienst in der zweiten armenischen Kirche

Deutschlands in Göppingen-Bartenbach. Einer der Glanzpunkte des

Deutschlandbesuches war die Verleihung der Ehrendoktorwürde der

Theologie durch die Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg am
28. 1. 1998. Anlässlich dieser universitären Ehre, die ihm wegen seiner
Verdienste um die weltweite Ökumene zuteil wurde, hielt der Oberste
Patriarch und Katholikos aller Armenier einen Vortrag, betitelt mit
«Ökumenische Richtungen in der armenischen Kirche», der seine
ökumenische Offenheit erneut aufzeigte63.

Wie ein Jahr zuvor nach Frankreich, so reiste er auch nach Deutschland

sowohl als höchster Repräsentant seiner Kirche wie als Vertreter
des armenischen Volkes und des armenischen Staates. Wie selten bei

einem Kirchenvertreter waren beide Anliegen in der Person von Karekin

I. miteinander verbunden. In einem Interview mit Raffi Kantian
während des Deutschlandbesuches brachte er dies zum Ausdruck: «Wir
sind eine nationale Kirche. Folglich geht alles, was für die Nation
bedeutsam ist, uns etwas an.»64 Wie wichtig ihm zum andern die Ökumene

war, kam in seinen zahlreichen Begegnungen mit Repräsentanten der

orthodoxen, katholischen und evangelischen Schwesterkirchen zum

Ausdruck. Im besagten Interview kommt sein Selbstverständnis als

Kirchenführer an der Wende vom 2. zum 3. Jahrtausend zum Ausdruck:

«Am Ende des 20. Jahrhunderts kann die christliche Welt nicht mehr als

eine miteinander nicht kommunizierende Gruppe von Kirchen leben,

denn die Probleme der Welt sind weder katholische noch orthodoxe oder

protestantische Probleme, es sind menschliche Probleme, folglich müssen

wir uns zusammentun und uns gemeinsam anstrengen.»65

Mit dem Tod von Karekin I. verlor die Ökumene eine ihrer herausrage

ndsten Persönlichkeiten. Die Bemühung, andere Kirchen mit ihren

Glaubensäusserungen zu verstehen und Wege zu suchen, wie im
ausgehenden 20. Jahrhundert die verschiedenen Kirchen sich näher kommen

63 COst 53 (1998) 67, - OrthFor 12 (1998) 288. - Ostkirchliche Information, hrsg.

vom Ostkirchenausschuss der EKD 98 - II/III - 6. - Zu seinem Vortrag siehe Anm. 45.

64 ADK 99, Heft 1 (1998)19.
5 ADK 99, Heft 1 (1998) 18.

95

w.



können, zeichnete schon den jungen Wissenschaftler und Priester aus.

Den Umbruch in der römisch-katholischen Kirche erlebte er aus eigener
Anschauung von 1963-1965, als er von seiner Kirche als offizieller
Beobachter zum 2. Vatikanischen Konzil entsandt wurde. Sein Theologiestudium

in Oxford war die beste Voraussetzung für seinen Beobachterstatus

bei der Lambeth-Konferenz im Jahre 1968, dem Welttreffen der

Anglikanischen Gemeinschaft. Im Ökumenischen Rat der Kirchen, in
welchem die Armenische Apostolische Kirche mit den beiden Katholi-
katen Etchmiadzin und Kilikien seit 1962 Mitglied ist, arbeitete er von
1968 an im Zentral- und Exekutivausschuss mit, von 1975-1983 in der
Funktion als stellvertretender Vorsitzender66. Als Katholikos von Kilikien

war er 10 Jahre lang einer der Präsidenten des Mittelöstlichen
Kirchenrates67. Seine Erfahrungen im Libanon im Umgang mit dem Islam
zeigten Früchte beim 2. Treffen mit dem religiösen Oberhaupt der Muslime

im Kaukasus, Scheich ul-Islam Allahshuqur Paschadzade im Juni
199568. Seine Bemühungen um die innerorthodoxe Ökumene, also die

Umsetzung der Vereinbarungen von Chambésy 1990 und 1993, wurden
deutlich an seinen Begegnungen mit Patriarch Aleksij IL am 1.5. 1996

in Etchmiadzin69, mit Patriarch Bartholomaios I. in Istanbul vom
8.-11.5.1996 und dessen Gegenbesuch in Armenien vom
21.-25.7. 1997 und mit Metropolit Damaskinos am 10.6. 1996 in
Chambésy70. Grosse Beachtung fand Karekins Eröffnungsvortrag am
24. 6. 1997 bei der Zweiten Ökumenischen Versammlung in Graz mit
dem Titel «Face to face with ourself» (Konfrontiert mit uns selbst)71.

Mit eindringlichen Worten erinnerte das armenische Oberhaupt die
Versammelten an die Verpflichtung der Kirchen zur eigenen Bekehrung zu
Christus: «Ich finde, dass wir heute die Strahlkraft unserer Farbe verlo-

66Hermann Goltz, Zum Tode von Karekin I. In: ADK 704, Heft 2 (1999) 29.
67 Jean Corbon, Karekin I. und die Sendung der armenischen Kirche. In: OR (D) 29,

Nr. 29/30 vom 16. 7. 1999,6.
68 Hannes Schreiber, Wege der Erneuerung. Zur Situation der armenischen Kirche.

In:HerKorr50(1996)309.
69 ADK 92, Juni 1996, 47^18.
70 IKZ 88 (1998) 424 mit den Anm. 37-39.
71 Iren. 70 (1997) 183-211 mit Editorial 161-162. - US 52 (1997) 225-231

(gekürzt). - FAZ, Nr. 144 vom 25. 6. 1997, 7. - ADK 96, Heft 2 (1997) 22-23. - Die
Zweite Ökumenische Vesammlung war einberufen worden von der Konferenz
Europäischer Kirchen (KEK), bei der Etchmiadzin, nicht jedoch das Katholikat von Kilikien

Mitglied ist, und dem Rat der Europäischen Bischofskonferenzen (CCEE). Unter
den 10 000 Teilnehmern aus 120 Kirchen und 43 Ländern Europas waren 700
Delegierte (ADK 96, Heft 2 (1997) 22-23).

96



ren haben. Die Frage ist nicht, ob wir Christen Gläubige sind. Das
Problem ist, ob wir glaubwürdige Gläubige sind. Ich spreche nicht von
Christen als Einzelpersonen. Ich meine die Gemeinschaft, die Wirklichkeit

unserer Kirchen insgesamt. Auf jeden Fall besteht eine dringende

Notwendigkeit für das, was ich die Verpflichtung zur Bekehrung nennen

würde. Wenn wir uns nicht innerlich verändern, können wir auch in
der Welt nichts verändern. Das intra ecclesiam kann nicht getrennt werden

vom extra ecclesiam»12.

Die Begegnung mit Papst Johannes Paul IL während seiner Romreise

vom 10.-14. 12. 1996 und die am 13. 12. 1996 unterzeichnete Gemeinsame

Erklärung war für die weitere Beziehung zwischen der
römischkatholischen und der armenisch-apostolischen Kirche wegweisend73.

Die gegenseitige Wertschätzung beider Kirchenführer zeigte sich
auch daran, dass Karekin I. die Meditationstexte und Gebete für die
Karfreitagsprozession am Kolosseum 1997 schrieb74 und Papst Johannes

Paul IL im Anschluss an seine Polenreise am 18. 6. 1999 nach Etchmiadzin

reisen wollte, um das schwererkrankte armenische Oberhaupt zu
besuchen75. Aus gesundheitlichen Gründen war es dem Papst verwehrt,
nach Armenien zu reisen, und so beauftragte er den Präsidenten des

Päpstlichen Rates zur Förderung der Einheit der Christen, Edward Idris
Kardinal Cassidy, eine persönliche Botschaft an Katholikos Karekin I.

zu überbringen. Die Botschaft an den Schwerkranken war auf den

29. 6. 1999 datiert, dem Fest der Apostel Petrus und Paulus. Es war der

Todestag von Karekin I., Oberster Patriarch und Katholikos aller Armenier76.

15 Monate zuvor, am 10. 3. 1998, war Patriarch Karekin IL, Oberhaupt

der armenisch-apostolischen Kirche von Konstantinopel und

zuständig für etwa 70 000 Gläubige in der Türkei und auf Kreta, 71jährig
nach längerer Leidenszeit in Istanbul gestorben11.

Patriarch Karekinll. wurde als Bedros Kazandjian am 18. 5. 1927 in

Istanbul geboren. Von 1940-1945 besuchte er die Geistliche Akademie
des armenischen Jakobus-Klosters in Jerusalem. 1945 erhielt er die Dia-

72US52(1997)229.
73 Siehe hierzu IKZ 88 1998) 429^131.
74 OR (D) 27, Nr. 33/34 vom 15. 8. 1997, 9-15 (Dokumentation).
75FAZ, Nr. 135 vom 15. 6. 1999, 2.
76 OR (D) 29, Nr. 35 vom 27. 8. 1999,11.
77 ECJ 5, Noi (Spring 1998) 254-255.-Iren 77 (1998) 348-349. -ADK 99, Heft 1

(1998) 19. - OrthFor 72 (1998) 288-289. - KNA-ÖKI, Nr. 12 vom 17. 3. 1998, 13. -
Orthodoxia 1997-1998. 30.

97



konatsweihe und setzte von 1948-1953 seine Ausbildung am
Geistlichen Seminar im Jakobus-Kloster in Jerusalem fort. Während dieser
Zeit wurde er am 1.1.1950 zum zölibatären Priester geweiht und diente

von 1950-1951 als Sekretär des Patriarchen. Von Dezember
1951-1954 diente er, von Patriarch Karekin Khachadourian nach Istanbul

gerufen, dort als Gemeindepriester und Lehrer und arbeitete an den

Gründungsvorbereitungen des im Januar 1954 in Üsküdar/Istanbul
eröffneten Geistlichen Seminars zum Heiligen Kreuz. Von 1954-1957
stand er diesem Seminar als Dekan vor. 1957-1959 leistete er die
Wehrpflicht in der türkischen Armee ab. Danach war er bis 1966 Gemeindepriester

in Washington, DC/USA. Am 1.11. 1966 wurde er in Etchmiadzin

von Katholikos Vasken I. zum Bischof geweiht und wirkte als

Patriarchatsgesandter für den Fernen Osten und bis 1981 als Primas der
Diözese Australien und Neuseeland. In den Jahren 1981-1990 war er
Grosssakristan und Leiter der Geistlichen Akademie des Jakobus-Klosters

in Jerusalem. Am 13. 10. 1990 wurde er als Karekin IL zum 83.

Inhaber des 1461 in Konstantinopel eingerichteten Patriarchenstuhles
gewählt und damit Nachfolger von Patriarch Schnork Kalustian.

In der Nachfolgefrage von Karekin II. zeigte sich die Absicht der
türkischen Regierung, Einfluss zu nehmen. In ihrer negativen Einstellung
zu ihren armenischen Staatsbürgern wurde sie unterstützt durch eine

Reihe türkischer Zeitungen und Fernsehsender78. Noch während der
Amtszeit von Patriarch Karekin IL war Erzbischof Mesrob Mutafyan,
geboren 1956 in Istanbul und seit 1993 Erzbischof der Prinzeninseln mit
Amtssitz im armenischen Patriarchat im Stadtteil Kumkapi, zum Locum
tenens bestellt worden. Zur Wahl standen zwei Kandidaten: Erzbischof
Mesrob Mutafyan und der 72jährige Erzbischofvon Skutari, Shahan Si-

vaciyan. Beide Kandidaten erfüllten die von der Türkei vorgegebenen
Voraussetzungen: in der Türkei geboren und türkischer Staatsbürger.
Am 16. 3. 1998 war Erzbischof Mutafyan vom Geistlichen Rat zum
Locum tenens gewählt worden79 entsprechend dem Willen des verstorbenen

Patriarchen. Am 22. 6. 1998 bestimmte in einer Anordnung der
stellvertretende Gouverneur von Istanbul, Osman Demir, Erzbischof Si-

78ADK 100, Heft2 (1998) 20. -ADK 70/, Heft3 (1998) 19-20. Zu weiteren
Berichterstattungen zu den Vorgängen um die Patriarchenwahl siehe: FAZ, Nr. 195 vom
24.8. 1998,4.-FAZ,Nr. 203 vom2. 9. 1998,6.-FAZ,Nr. 249 vom27. 10. 1998,16.
-NZZ, Nr. 198 vom 28. 8. 1998, 4. -ECJ 5, No2 (Summer 1998) 256-259. -ECJ5,
No3 (Autumn 1998) 244-245. - SOP 231, septembre-octobre 1998, 22. - Irén. 77

(1998)349-350.
79 ADK 100, Heft 2 (1998) 20.

98



vaciyan zum Locum tenens80. Erzbischof Mutafyan trat am 31. 7. 1998
von seinem Amt zurück81, wurde aber am 3. 8. 1998 von der Allgemeinen

Versammlung der Geistlichen mit 23 Stimmen gegen 3 für Sivaciy-
an zum amtierenden Patriarchen gewählt, was freilich vom türkischen
Innenministerium nicht anerkannt wurde82. Mittlerweile hatte sich die
kirchliche Angelegenheit zur Staatsaffäre entwickelt. Überraschenderweise

erhielt der Vorsitzende der Wahlkommission, Pilo Atan, am
31. 8. 1998 den Bescheid, die Wahl ausrichten zu dürfen. Am
9. 10. 1998 wurden die 10 Vertreter aus der Geistlichkeit gewählt, am
11. 10. wählte die armenische Bevölkerung 79 Laienvertreter, so dass

am 14. 10. 1998 89 Delegierte aus Istanbul, Kayseri, Diyarbakir, Isken-
derun und Kirikhan zur Wahl schreiten konnten. Mit 74 Stimmen gegen
15 für Erzbischof Shahan Sivaciyan wurde am 14. 10. 1998 Erzbischof
Mesrob Mutafyan in der armenischen Patriarchatskirche zur Heiligen
Mutter Gottes im Istanbuler Stadtteil Kumkapi zum 84. armenischen
Patriarchen von Konstantinopel gewählt*3. Unter Beteiligung einer

grossen, auch ökumenischen Gemeinde fand dort vom 21. auf den
22. 11. 1998 seine Inthronisation statt. Der neue Patriarch nahm dabei
den Namen Mesrob IL an84.

Patriarch Mesrob IL wurde am 16. 6. 1956 in Istanbul geboren. In
Stuttgart legte er nach zweijährigem Besuch einer amerikanischen
Schule das Abitur ab. Danach studierte er von 1974-1979 Theologie in

Memphis/USA. 1977 wurde er in Istanbul zum Diakon geweiht, am
13. 5. 1979 folgte in Istanbul die Priesterweihe. Von 1979-1981
studierte er am Geistlichen Seminar in Jerusalem sowie am armenischen

Seminar der Hebräischen Universität. Von 1982-1986 war er
Gemeindepriester auf der Prinzeninsel Kinali, zudem bis 1987 Leiter des

Patriarchatssekretariats. In Istanbul wurde er 1983 zum Vardapet promoviert,
1986 zum Dzairaguin Vardapet. Am 21. 9. 1986 wurde er in Etchmiadzin

zum Bischof geweiht.
Während seiner Gemeinde- und Sekretariatsarbeit war er von

1982-1990 Koordinator der ökumenischen Beziehungen. Von 1988-1989

vertiefte er seine ökumenischen Kenntnisse am ökumenischen Seminar

80ADK707,Heft3(1998)19.
81 NZZ, Nr. 198 vom 28. 8. 1998, 4.
82 FAZ, Nr. 195 vom 24. 8. 1998, 4 sowie NZZ, a. a. O.
83 ADK 707, Heft 3, (1998) 20. - ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 245-246. - SOP233,

décembre 1998,21.
4ECJ 5, No3 (Autumn 1998) 247-248. -Irén. 71 (1998) 544-545.K4 1

99



des Anglicum in Rom. Am 5. 9. 1990 wurde er zum Vorsitzenden der

Synode ernannt. Bis zu seiner Wahl zum Patriarchen war er im Patriarchat

zuständig für ökumenische Fragen, seit 1993 als Erzbischof85.
In einem Interview mit Georg Stoll von der KNA geht der neugewählte
Patriarch ausführlich auf die Situation der Armenier in der Türkei ein

und nennt dringliche Aufgabenstellungen in seinem neuen Amt86: «Die
türkischen Behörden zählen etwa 82 000 Armenier mit türkischem Pass.

Zieht man von dieser Zahl die Armenier ab, die ausgewandert sind, aber
noch die türkische Staatsbürgerschaft haben, so leben derzeit rund
65 000 Armenier in der Türkei. Die meisten von ihnen, etwa 60 000,
wohnen in Istanbul. Ausser der Patriarchatskathedrale gibt es 38 weitere
Kirchen in Istanbul, die von 33 Gemeinderäten geleitet werden. Wir
haben 19 Pfarrschulen von der Primarstufe bis zur Hochschulreife mit
insgesamt 4550 Schülerinnen und Schülern. Mindestens noch einmal so
viele Kinder und Jugendliche gehen in staatliche oder ausländische
Schulen. Wir haben ein Hospital, das zu den am besten ausgestatteten
Krankenhäusern der Stadt gehört. Wir haben zwei Waisenhäuser, 14

Kulturvereine, zwei Sportvereine, zwei Lehrervereinigungen und insgesamt
12 Presseorgane in Istanbul, darunter zwei armenische Tageszeitungen,
eine Wochenzeitung, ein wöchentliches Bulletin des Patriarchats, eine

theologische Zeitschrift und sechs monatlich erscheinende Zeitschriften,
die von unterschiedlichen Stiftungen herausgegeben werden.» (S. 13)
Weitere Armenier, so der Patriarch, gibt es im Hatay, in Ankara, Sivas,

Malatya und in Elazig, Im Unterschied zu den Syrisch-Orthodoxen in
der Türkei (noch etwa 15 000) und den Griechisch-Orthodoxen (noch
etwa 3000) gibt es in der armenischen Bevölkerung 35% Mischehen, die

jedoch kirchlich ohne Segen sind (S. 14). Einen besonderen Schwerpunkt

in der Gemeindearbeit sieht Patriarch Mesrob IL in der Förderung
der Jugend, denn hier liege die Zukunft der Kirche (S. 15). Eine weitere

wichtige Aufgabe sieht er in der Sprachenfrage, d. h. in der Verankerung
des Türkischen in der Liturgie und in der Predigt. In den armenischen
Schulen würde das Türkische schon die Lingua franca sein (S. 15 u. 17).
Deutlich nennt Patriarch Mesrob II. ein Problem, das ihm als Ökumeniker

besonders am Herzen liegt: «Die Herausforderungen liegen nicht so
sehr am System in der Türkei, in einem weit überwiegend nichtchristlichen

Kontext; sie liegen normalerweise im Mangel an innerer Einheit

85Orthodoxia 1997-1998. 30. -FAZ, Nr. 249 vom 27. 10. 1998, 16.

86KNA-ÖKI, Nr.47 vom 17. 11. 1998, 13-18. - Zur Situation der Armenier in
Istanbul siehe: Arus Yumul. Selbstbild, Fremdbild und Identität. Über die Istanbuler
Armenier. In: ADK 103, Heft 1 (1999) 24-25.

100



unter den verschiedenen christlichen Gemeinschaften.» (S. 18) Diese
mangelnde Einheit sei die grösste Hürde für einen gemeinsamen
türkischsprachigen Katechismus und «für die Idee, eine gemeinsame
türkischsprachige theologische Ausbildung für die Priester und Prediger
der unterschiedlichen Konfessionen zu organisieren.» (S. 18) Diplomatisch

äussert sich der Kirchenführer zum Minderheitenstatus seiner Kirche

in einem vom Islam dominierten Land: «Es gibt in der Verfassung
keine besonderen Bestimmungen zu den Minderheiten, denn wir werden
in der Türkei alle als türkische Bürger angesehen Es gibt in jedem
Land Minderheitenprobleme. Aber die sollten wir nicht gross herausheben.

Es ist nie klug, Schwierigkeiten zu betonen.» (S. 18)

Um die von der türkischen Regierung immer wieder unterdrückten
Rechte der armenischen Minderheit - trotz des Lausanner Vertrages -
ging es im Sechs-Seiten-Dossier, das Patriarch Mesrob IL am
16. 6. 1999 bei seinem Antrittsbesuch bei Ministerpräsident Bülent Ecevit

diesem überreichte87. Das Dossier spricht auch die Problematik der

Ausbildung der Geistlichen an. Durch die Schliessung des Geistlichen
Seminars zum Heiligen Kreuz im Istanbuler Stadtteil Üsküdar, das 1954

eröffnet wurde, und dessen Umwandlung in ein weltliches Gymnasium88

fehlt der armenisch-apostolischen Kirche eine theologische
Ausbildungsstätte in der Türkei. Bei seinem Besuch bei Staatspräsident Su-

leyman Demirel im Dezember 1998 hatte Mesrob IL vorgeschlagen, in

Ermangelung eines eigenen armenischen Klosters in Istanbul mit
integrierter Ausbildungsstätte das Studium der armenischen Theologie als

Fach an der Universität unterzubringen89. Ein weiterer staatlicherseits

zu klärender Punkt ist im Dossier genannt: die Regelung der Wahl des

armenischen Oberhauptes. Das vorausgegangene Spektakel macht eine

saubere Klärung dringlich. «Seit Gründung der Republik» - kommentiert

Rainer Hermann in der FAZ - «wurden, mit einer Ausnahme, alle

Patriarchenwahlen nicht in 40 Tagen nach dem Tod des Vorgängers

durchgeführt, wie das Kirchenrecht es vorsieht. 1927 mit fünf Jahren

Verzögerung, 1951 nach sieben Jahren und 1991 nach fünf Monaten.

Nur 1961 mischte sich der Staat nicht ein. Er legalisierte das Wahlpro-

zedere, das 1863 in ein osmanisches Gesetz gefasst worden war, so dass

der Patriarch ohne Komplikationen gewählt werden konnte.»90

87ADK704,Heft2(1999)30.
88 ADK 99, Heft 1 (1998) 19.

89Iren. 77(1998)545.
90FAZ, Nr. 249 vom 27. 10. 1998, 16.

101



Im Dossier führt Patriarch Mesrob IL auch die Eigentumsprobleme
an. In den zurückliegenden Jahren kam es immer wieder zu Übergriffen
auf armenische Kirchen mit erheblichen Sachschäden in Istanbul. So

berichtete der damalige Patriarch Karekin IL in seinem Schreiben vom
22. 7. 1993 an den Gouverneur von Istanbul detailliert von zehn
Übergriffen auf armenische Kirchen und der Schändung eines Friedhofs im
Zeitraum zwischen dem 10. 4. und dem 21.7. 1993, femer von
Übergriffen auf das Heilig-Kreuz-Gymnasium und der mehrmaligen
Ausraubung einer Kirche91.

Von Drohbriefen gegen Armenier in den Istanbuler Stadtteilen Yesil-

köy und Bakirköy berichtet Karekin IL im Schreiben vom 23. 10. 1994

an den Gouverneur von Istanbul und an weitere hohe Staatsfunktionäre.
In den Drohbriefen werden die Armenier zur Auswanderung aufgefordert:

«Zwingt uns nicht, euch nach Yerevan zu vertreiben. Also
verschwindet, haut rechtzeitig ab!... Die Türkei gehört den Türken und nicht
solchen Schlangen wie euch. Vergesst das niemals!»92 Die beiden
armenischen Zeitungen Istanbuls, Jamanak und Marmara, berichteten am
19. 12. 1995 von der Beschlagnahmung des Eigentums der armenischen
Kirche zur Heiligen Mutter Gottes im Stadtteil Islambey93. Von der
Genehmigung durch den türkischen Kultusminister zur Umwandlung einer

aus dem 17. Jahrhundert stammenden armenischen Kirche in der
osttürkischen Stadt Erzurum in eine Moschee berichtete die türkische Zeitung
Hürriyet am 3. 11. 199694. Über die Beschlagnahmung eines zum
armenischen Karagözyan-Waisenhaus gehörenden unbebauten Grundstücks
im Istanbuler Stadtteil §i§li durch die Stadtbezirksbürgermeisterin
berichtete die armenische Wochenzeitung Agos am 27. 6. 1997. Das

91 ADK 81, September 1993, 21.
92 ADK 86, Dezember 1994, 30-31; Zitat 30. - Siehe auch ADK 87, März 1995,

30-31. - Zu den Vorwürfen, die Armenier stünden in engsten Verbindungen zur
verbotenen PKK, siehe: ADK 84, Juni 1994,14-17 und 85, September 1994,29-30. - Die
Übergriffe auf armenische Kirchen und der Vorwurf, die Armenier würden mit der
PKK an der Zerstörung der Türkei arbeiten, veranlasste das Verwaltungsgericht
Braunschweig im Urteil vom 24. 8. 1995, zwei christlichen armenischen Familien aus

der Türkei Asyl zu gewähren und sie als Gruppenverfolgte in der Türkei anzuerkennen

(ADK 89, September 1995, 38-39).
93 ADK 90, Dezember 1995, 78. - Zur Situation der Armenier in der Türkei siehe

vor allem: Raffi Kantian, Die Lage der christlichen Minderheiten. In: ADK 93,
September 1996,53-54 (kritische und korrigierende Besprechung des Aufsatzes von Karl
Leuteritz, Rechtsstatus und tatsächliche Lage der christlichen Minderheiten in der
Türkei. In: Zeitschrift für Türkeistudien, 1/1995, 75-96.

94 ADK 94, Dezember 1996, 33.

102



Grundstück soll für die Erstellung eines Hochhauses genutzt werden95.
Grosses Aufsehen weltweit erregten 1998 Pläne, das armenische Kloster
des Heiligen Makarios aus dem 4. Jh. nahe des Dorfes Halefka im
türkischen Teil Zyperns in ein Hotel mit 50 Betten umzuwandeln96. Aus dem
Jahre 1999 sind weitere geplante und vollzogene Enteignungen armenischer

Gebäude und Grandstücke in Istanbul bekanntgeworden97.
Von Erfreulichem ist freilich auch zu berichten. So wurde Ende

November 1996 in Kayseri die aus dem Jahr 1191 stammende armenische
Kirche des Hl. Gregor d. Erleuchters nach langjähriger Renovierangs-
arbeit durch den damaligen Erzbischof Mesrob Mutafyan feierlich ihrer
Bestimmung übergeben. Zum Einzugsgebiet des Gotteshauses gehören
etwa 3000 armenisch-apostolische Christen Zentralanatoliens und der
östlichen Schwarzmeerküste98.

Femer wurde am 10. 8. 1997 in Vakifli im Südosten der Türkei die
rekonstruierte Hl. Mutter-Gottes-Kirche geweiht und in ihr unter Beteiligung

von 600 armenischen Gläubigen aus der Türkei, Armenien, Europa,

den USA und Australien zum ersten Mal wieder Gottesdienst
gefeiert99.

Das problematische Verhältnis des türkischen Staates zu seiner
armenisch-christlichen Minderheit zeigt sich deutlich an der türkischen

Leugnung eines Völkermordes an den Armeniern im Jahr 1915. Damals
hatten aus armenischer Sicht 1,5 Millionen Armenier, aber auch
zahlreiche andere christliche Bewohner der osmanischen Ostgebiete, durch
die Jungtürken ihr Leben verloren. In jüngster Zeit hat die Türkei in
ihrer Leugnung eines Völkermordes unerwartete Argumentationshilfe
durch den Nestor der amerikanischen Orientalistik, Bernard Lewis (geb.

1916 in London in einer britisch-jüdischen Familie) bekommen, der

durch seine zahlreichen und themenvielfältigen wissenschaftlichen
Arbeiten auf dem Gebiet der Islamkunde, der Iranistik und Turkologie
weltweit in hohem Ansehen steht100.

95 ADK 96, Heft 2 (1997) 21.
96 ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 253-254. - OrthPar 1143 (20. April 1998) 23. - OrthFor

72 (1998) 285.
97Zu den Details siehe: Raffi Kantian, Fortgesetzte Enteignungen. In: ADK 103,

Heft 1 (1999) 17 und Rainer Hermann, Welle von Enteignungen in der Türkei.
Nichtmuslimische Stiftungen in Bedrängnis. In: FAZ, Nr. 63 vom 16. 3. 1999, 7. Die

Enteignungen betreffen auch andere christliche Gemeinden in Istanbul.
98 ADK 94, Dezember 1996, 33.

"ECJ 4, No3 (Autumn 1997) 252-253.
mChristoph Heger, Bernard Lewis. In: ADK 88, Juni 1995, 33-37.

103



Am 16. 11. 1993 hatte Bernard Lewis in einem Interview mit den

Journalisten der angesehenen Tageszeitung Le Monde, Paul Langeliier
und Jean Pierre Péroncel Hugoz, die Bezeichnung der Geschehnisse als

Völkermord eine «armenische Variante dieser Geschichte» genannt. Die
Sicht von Lewis entsprach ganz der türkischen Sicht: «Die Türken hätten

lediglich <Straf- und Präventivmassnahmen> gegen als Unsicher-
heitsfaktor im Kriegsgeschehen angesehene Bevölkerungsteile ergriffen.

Eine beabsichtigte Vernichtung der Armenier sei nicht nachweisbar,
weshalb man auch nicht von einem Genozid sprechen könne.»101 Das

Interview und die darin gegebene Sicht löste in Frankreich einen starken
Protest aus102 und fand ein gerichtliches Nachspiel. Nachdem Lewis am
18. 11. 1994 im strafrechtlichen Verfahren von der 17. Pariser
Strafkammer freigesprochen worden war103, war die Zivilklage bei der 1.

Pariser Zivilgerichtskammer ein Erfolg der Kläger. Im Urteil vom
21.6. 1995 stellte das Gericht fest, «dass die Freiheit des Historikers es

ihm nicht gestatte, wichtige Elemente, die seinen Thesen widersprechen
würden, zu unterschlagen.... Durch das Verschweigen der Existenz dieser

Elemente... sei der Angeklagte seiner Verpflichtung zur Objektivität
und zur Behutsamkeit nicht nachgekommen.»104
Die Affäre um Bernard Lewis löste weltweit eine hitzige Diskussion um
den Begriff «Völkermord» oder «Genozid» in den Parlamenten aus105.

101 Elvira Kiendl, Streit um Leugnung des Völkermords. In: ADK 87, März 1995,

32-36.
102 Ebenda 33-34.
103 Ebenda 34-35.
mElvira Kiendl, Urteil gegen BERNARD LEWIS. In: ADK 89, September 1995,

40-42. Zitat41. - Bemerkenswert ist, dass die Stadt Tel Aviv/Israel die geplante
Verleihung der Ehrenbürgerschaft an Lewis angesichts des weltweiten Aufsehens vertagt
hat, wie der FAZ, Nr. 207 vom 6. 9. 1997, 35 zu entnehmen ist (abgedruckt auch in

ADK 97, Heft 3 [1997] 25). Israel hat erst seit Ende der 80er Jahre das Massaker an

den Armeniern wahrgenommen und seitdem in der Öffentlichkeit diskutiert. In der
Diskussion wird als problematisch die Bezeichnung Völkermord gesehen, da die
Gefahr der Relativierung des jüdischen Holocoust bestünde. - Hingewiesen sei auf vier
Tagungsberichte, die den Genozid an den Armeniern zum Thema haben: Elvira
Kiendl, Genozid und Moderne (Tagung in Tutzing). In: ADK 87, März 1995, 63-68. -
Julia Jacoby, Phoenix aus der Asche - Tagungsbericht (Mühlheim/Ruhr). In: ADK 88,
Juni 1995, 50-56. - Volker Jacoby, Konferenz zum Genozid (21.-23. 4. 1995 in Yerevan).

In: ebenda, 56-61. - Madelaine Essayan-Abel, Die Aktualität des armenischen
Genozids. Ein internationales Kolloquium in Paris (16.-18. 4. 1998). In: ADK 700,
Heft 2 (1998) 43^14.

105 Der Turkologe Josef Matuz stellt in seiner Arbeit «Das Osmanische Reich.
Grundlinien seiner Geschichte», Darmstadt 1985, 265, Anm. 4 fest: «Ob die Zahl der

umgekommenen Armenier eine halbe bis über eine Million betrug, wie in Europa

104



Im Griechischen Parlament wurde der von den Armeniern weltweit
festgelegte 24. April als Genozidgedenktag in der Plenarsitzung vom
25. 4. 1996 festgelegt, ebenso verfuhr das Parlament des US-Bundesstaates

Pennsylvania in seiner Sitzung vom 26. 3. 1996. Andere US-
Staaten wie New York, Massachusetts, Rhode Island, Kalifornien, North
Carolina, Illinois und Connecticut verfuhren in gleicher Weise106. Weit
grösseres Aufsehen erregte der Beschluss der Französischen
Nationalversammlung am 29. 5. 1998. Der von allen Fraktionen einstimmig
beschlossene Satz lautete: «La France reconnaît publiquement le génocide

arménien de 1915» (Frankreich erkennt öffentlich den armenischen
Genozid von 1915 an). Freilich waren bei der Beschlussfassung nur 29

der 500 Abgeordneten anwesend107. Der Druck aus der Türkei auf die
französische Regierung war erheblich. Der französische Senat
entschied im März 1999, das Thema Genozid nicht zu behandeln108.
Zwischen der Türkei und Frankreich liefen Rüstungsgeschäftsverhandlungen

in einer Grössenordnung von 8 Milliarden Dollar109. Zu den schon

genannten US-amerikanischen Staaten, die den 24. April als Genozid-

Gedenktag anerkannten, gesellten sich die Bundesstaaten South Carolina

und Georgia110. In Europa anerkannte auch der Belgische Senat die
Faktizität des Genozids111.

Blaubeuren-Asch, 25. Oktober 1999 Wolfgang Schwaigert

meist angenommen wird, ob <nur> 200 000 bis 300 000, wie von protürkischer, oder

gar zwei Millionen, wie von armenophiler Seite angegeben wird, ändert am Faktum

des Genocids dem Wesen nach nichts.»
106 ADK 92, Juni 1996, 52-53.
107Horst ßan'a.Türkische Politiker wollen die Geschichte ihres Landes unter keinen

Umständen mit dem Wort «Genozid» belastet wissen. In: FAZ, Nr. 131 vom
9. 6. 1998, 3. - NZZ, Nr. 123 vom 30./31. 5. 1998, 3 (Französische Geste zugunsten

der Armenier). - Raffi Kantian. Der Genozid auf der Tagesordnung. In: ADK 700

Heft2 (1998) 21-22.
108ADK/0i,Heftl (1999)26.
109 FAZ, Nr. 131 vom 9. 6. 1998, 3.

ll0ADK70i, Heftl (1999)26.
1 ' ' Leserbrief von Raffi Kantian in der FAZ, Nr. 155 vom 8. 7. 1998.

105



Verzeichnis der Abkürzungen:

ADK Armenisch-Deutsche Korrespondenz. Vierteljahresheft der Deutsch-Armenischen

Gesellschaft (deutsch; Mainz) // CO Het Christelijk Oosten (halbjährlich;
niederländisch; Nijmegen) // COri Christian Orient. A (n Indian) Journal of Eastern
Churches for Creative theological Thinking (vierteljährlich; englisch; Kottayam/Ke-
rala/Indien) // COst Der Christliche Osten (zweimonatlich; deutsch; Würzburg) //
ECJ Eastern Churches Journal. A Journal (Review) of Eastern Christendom
(viermonatlich; englisch; London u. Fairfax) // Episkepsis Bulletin d'information
(monatlich; französisch; Chambésy) // ER The Ecumenical Review (vierteljährlich;
englisch; Genf, hrsg. v. WCC) // ETJ Ephrem's Theological Journal (halbjährlich;
englisch; Satna, M. P., India) // FAZ Frankfurter Allgemeine Zeitung (Tageszeitung;
deutsch; Frankfurt/Main) // HerKorr Herder-Korrespondenz (monatlich; deutsch;
Freiburg) // IKZ Internationale Kirchliche Zeitschrift (vierteljährlich; deutsch;
Bern) // Iren. Irénikon (vierteljährlich; französisch; Chèvetogne/Belgien) // Ist.
Istina (vierteljährlich; französisch; Paris) // al-Kiraza («der Jurisdiktionsbereich»
sc. des Hl. Markus; vierzehntäglich; arabisch; Kairo) // KNA - OKI Katholische
Nachrichtenagentur - Ökumenische Information (wöchentlich; deutsch; Bonn) //
MdKI Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts Bensheim (zweimonatlich;

deutsch; Bensheim) // NZZ Neue Zürcher Zeitung. Internationale Ausgabe
(Tageszeitung; deutsch; Zürich) // OCP Orientalia Christiana Periodica (halbjährlich;
Rom) // ÖR Ökumenische Rundschau (vierteljährlich; deutsch; Frankfurt/Main) //
OR (D) L'Osservatore Romano (wöchentlich; deutsch; Ostfildern) // Orthodoxia
1997-1998 Hrsg. vom Ostkirchlichen Institut Regensburg) // Orthodoxie aktuell
(monatlich; deutsch; hrsg. im Auftrag der Kommission der Orthodoxen Kirche in
Deutschland // OrthFor Orthodoxes Forum (halbjährlich; deutsch; St. Ottilien) //
OrthPar Orthodox Observer/Orthodoxos Parateretes (halbmonatlich bzw. monatlich;

englisch und griechisch; New York, hrsg. Greek Orthodox Archidocese of America)

// POC Proche-Orient Chrétien. Revue trimestrielle d'études et d'information,
hg. von den Weissen Vätern von Ste-Anne, Jerusalem) // Sob. Sobornost, incorporating

Eastern Churches Review (halbjährlich, englisch; Oxford) // SOP Service
Orthodoxe de Presse (monatlich; französisch; Courbevoie bei Paris) // Stimme der
Orthodoxie (vierteljährlich: deutsch; hrsg. von der Berliner Diözese der Russischen
Orthodoxen Kirche (Moskauer Patriarchat; Berlin) // SVTQ St. Vladimir's Theological

Quarterly (vierteljährlich; englisch; Crestwood. NY) //ThQ Theologische
Quartalschrift (vierteljährlich; deutsch; München) // ThR Theologische Rundschau
(vierteljährlich; deutsch; Tübingen) // TRE Theologische Realenzyklopädie Berlin u. a.

Berlin 1 (1976) // Unité des Chrétiens Revue de formation et d'information
œcuménique (vierteljährlich; französisch: Paris) // US Una Sancta. Zeitschrift für
ökumenische Begegnung (vierteljährlich; deutsch; Meitingen b.Augsburg).

106


	Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen [Fortsetzung]

