Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 2

Artikel: Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen [Fortsetzung]
Autor: Schwaigert, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen II.

I. Fortsetzung der Dialoge und Begegnungen

Auch im Berichtszeitraum nach 1997 wurden die Dialoge und Be-
gegnungen fortgesetzt!. Genannt seien zunichst die Begegnungen zwi-
schen einzelnen orientalischen orthodoxen Kirchenfiihrern. Dabei
kristallisiert sich immer deutlicher die Fiihrungsrolle der drei Altorien-
talen, der Kopten, Syrer und Armenier unter den Orientalischen Ortho-
doxen Kirchen heraus. Vom 14. 1.-18. 1. 1998 weilte KarekinI., Ober-
ster Patriarch und Katholikos aller Armenier, zu einem Pastoralbesuch
in Agypten. Dabei traf das Oberhaupt der Armenischen Apostolischen
Kirche am 18. 1. 1998 mit Papst und Patriarch Schenuda III. zusammen.
Beide unterzeichneten eine Gemeinsame Erkldrung, in welcher sie ihren
gemeinsamen Glauben hervorhoben, der auf der Heiligen Schrift und
den ersten drei Konzilien basiere. Beide sahen als wichtige Aufgabe fiir
die Zukunft die enge Zusammenarbeit beider Kirchen im Schosse der
orientalisch-orthodoxen Familie sowie das Engagement in der ort-
lichen, regionalen und weltweiten okumenischen Bewegung?. Vom
10.—11. 3. 1998 trafen sich im Kloster Amba Bishoy im Wadi Na-
trun/Agypten die Patriarchen Papst Schenuda HI. und Mor Ignatius

Lit.: Xavier Koodapuzha, Oriental churches: an introduction. Kottayam, India 1996
(= Pontifical Oriental Institute of Religious Studies 180), 196 S. — Jean-Michel Bil-
lioud, Les chrétiens d’Orient en France. Paris 1997, 259 S. — Stanley M. Burgess, The
Holy Spirit: Eastern Christian Traditions. Peabody, Massachusetts 1997, XII u. 260 S.
—John Madey, Churches of Eastern and Oriental Traditions in Western Europe. In: ETJ
1 (1997) 27-42. — POC 47 (1997), Fasc. 1-3, 415S.: Les communautés chrétiennes
dans le monde musulman arabe: le défi de I’avenir (16 Verfasser). — Wolfgang Hage,
Geschichte und Gegenwart der orientalischen Kirchen (Teil II). In: ThR 63 (1998)
403—433 (Literaturschau). — Garbed D. Kochakian, Oriental Orthodox: Modalities of
One Faith in Diverse Expression. In: ECJ 5, No1 (Spring 1998) 5-20. — Mesrob
K. Krikorian, Der Primat des Nachfolgers des Apostels Petrus aus der Sicht der orien-
talisch-orthodoxen Kirchen. In: ThQ /78 (1998) 84-97. — Wolfgang Schwaigert, Die
Orientalischen Orthodoxen Kirchen. In: Reinhard Thole (Hg.), Zuginge zur Orthodoxie
(mit 41 Abb.). 3., neubearb. Aufl. Gottingen 1998 (= Bensheimer Hefte 68 ), 295-318.

| Zu den Dialogen und Begegnungen der Jahre 1993-1997 siehe meinen ersten Be-
richt in: IKZ 88 (1998) 418-460.

2Irén. 71 (1998) 112-114. — ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 252-253. — Al-Kiraza 26,
Nr. 5-6 vom 30. 1. 1998, 2-3.

73



Zakkal. Ivas sowie Katholikos Aram I. Ergebnis dieses Treffens war
u. a. eine Gemeinsame Erkldrung, die von einem Ausschuss vorbereitet
worden war3. Die Erklirung umfasst 11 Punkte. In den Punkten 14
wird die Christologie als Grund des gemeinsamen Glaubens genannt.
Sie basiert auf den ersten drei 6kumenischen Konzilien Nizda (325),
Konstantinopel (381) und Ephesus (431) sowie auf den Vitern der drei
Kirchen. Als fiir alle drei Kirchen wegweisender Kirchenvater wird Cy-
rill von Alexandrien («der Grosse») genannt. Als Héresien verworfen
werden erneut die Lehren von Arius, Sabellius, Apollinarius, Makedo-
nius, Paulus von Samosata, Diodor von Tarsus, Theodor von Mopsue-
stia, Nestorius und Eutychius. Die Punkte 5-6 geben Hinweise fiir die
Vorgehensweise bei theologischen Gesprachen mit anderen Kirchen.
Als notwendig wird dabei die gemeinsame dogmatische Position und
die Absprache untereinander vor theologischen Gesprichen mit anderen
Kirchen gesehen. Ferner wird die Notwendigkeit hervorgehoben, sich
regelmaissig jahrlich zu treffen, in den Dialogen dogmatisch einheitlich
aufzutreten, in den Weltgremien Mittelostlicher Kirchenrat, ORK und
bei PRO ORIENTE mit einer Zunge zu reden und den Austausch von
theologischer Forschung, Professoren, Studenten, von theologischen
Publikationen sowie von praktischer Gemeindearbeit zu pflegen. Ferner
werden die Geistlichkeit sowie die Glaubigen im Mittleren Osten wie in
der Diaspora zur Kooperation ermutigt. In den Fragen Gerechtigkeit,
Frieden und Menschenrechte wird eine einheitliche Position der drei
Kirchen als notwendig angesehen. Die Punkte 7 und 8 geben der Hoff-
nung Ausdruck, den Dreierkreis auf die anderen orientalischen orthodo-
xen Kirchen auszuweiten und den Dialog mit der byzantinischen ortho-
doxen Kirchenfamilie zu verstirken. Nachdem Punkt9 noch im inner-
kirchlichen Bereich bleibt und kurz auf gemeinsame Aktionen zur 2000-
Jahr-Feier von Christi Geburt eingeht, betreten die drei Kirchenfiihrer
mit Punkt 10 den Boden mittelostlicher Kirchenpolitik, indem sie die
«gestohlenen» arabischen Rechte auf Jerusalem, Paldstina, den Golan
und den Siidlibanon einklagen und zur Aufhebung der Blockade und
der Sanktionen gegen den Irak auffordern. Punkt 11 berichtet von der
Einrichtung eines «Stidndigen Ausschusses» zur Umsetzung der gefass-

3 Al-Kiraza 26, Nr. 11-12 vom 27. 3. 1998, 1-4 ( 3-4 Text der «Common Declara-
tion»). — Dtsche Ubersetzung des arab. Textes der Gemeinsamen Erklirung bei Wolf-
ram Reiss in: KNA-OKI, Nr. 17 vom 21. 4. 1998, 22-24, abgedruckt auch in: COst 53
(1998) 129-130 und OrthFor /2 (1998) 259-261. — Kurze Zusammenfassung in: ECJ
5,No 1 (Spring 1998) 249-250.

74



ten Beschliisse, der sich zweimal im Jahr treffen soll4. Bei der Ta-
gung des Heiligen Synods der Syrischen Orthodoxen Kirche vom
22.-26.9. 1998 war die Gemeinsame Erkliarung Gegenstand der Bera-
tungen’.

Anlésslich der Tagung des Mitteldstlichen Kirchenrates (MECC) tra-
fen sich die im Rat vertretenen orientalischen orthodoxen Oberhdupter
am 9. 10. 1998 in der Residenz des armenischen Katholikos Aram I. in
Antelias. Besprochen wurde die Haltung zum ORK und die Einladung
an die Eritreische Orthodoxe Kirche, in Zukunft zur Familie der Orien-
talischen Orthodoxen Kirchen zu gehoren. Im Gesamtgremium des
MECC war zuvor unter Vorsitz von Papst und Patriarch Schenuda III.
die Aufnahme der Assyrischen Kirche des Ostens in eine der vier Fami-
lien (Orthodoxe; Orientalische Orthodoxe; Katholiken; Protestanten)
abgelehnt worden, da die Kirche nestorianisch sei®. Die Ablehnung ent-
sprach der im Kloster Amba Bishoy am 11. 3. 1998 unterschriebenen
Gemeinsamen Erklarung.

Briiderliche Verbundenheit innerhalb der Familie der Orientalischen
Orthodoxen Kirchen kam auch zum Ausdruck, als 15 Bischofe aus die-
sen Kirchen am 21./22. 11. 1998 an der Inthronisation von Erzbischof
Mesrob Mutafyan zum 84. Patriarchen von Konstantinopel mitwirkten’.

Vom 10.-12. 2. 1999 fand das 2. Treffen der drei mitteldstlichen or-
thodoxen Kirchenfiihrer Papst Schenuda I11., Patriarch Mor Ignatius
Zakka 1. Ivas und Katholikos Aram I. im syrisch-orthodoxen Kloster
Mar Ephrem in Ma’arat Saydnaya bei Damaskus statt. Das Treffen war
in der Gemeinsamen Erkldarung am 11. 3. 1998 angekiindigt und vom
Stindigen Ausschuss vorbereitet worden. Zundchst wurden Gliickwiin-
sche ausgesprochen: an den syrisch-orthodoxen Patriarchen fiir seine
Wahl zu einem der acht Prisidenten des ORK bei der 8. Vollversamm-
lung in Harare im Dezember 1998 und an den armenisch- apostolischen
Katholikos AramI. fiir seine Wiederwahl in den Zentral- und Exeku-
tivausschuss des ORK. Beschlossen wurde die erneute Kandidatur von
Papst Schenuda I1I. als Prisident der Familie der Orientalischen Ortho-
doxen Kirchen im MECC. Die verschiedenen theologischen Dialoge

4Der Ausschuss gab sich den Namen «Middle East Oriental Orthodox Common
Standing Committee». Von den drei Kirchen wurden je zwei Vertreter zu Kommis-
sionsmitgliedern ernannt.

SECJI 5, No3 (Autumn 1998) 253.

6 Al-Kiraza 26, Nr. 4142 vom 30. 10. 1998, 4. — ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 242.

7ECJI 5, No 3 (Autumn 1998) 247-248.

[



mit der byzantinisch-orthodoxen Familie, mit den evangelischen Kir-
chen, dem Reformierten Weltbund und mit Pro Oriente wurden gutge-
heissen. Weitere Themen waren die Eigenstindigkeit der Eritreischen
Orthodoxen Kirche, Berichte aus dem MECC und dem ORK, die Ko-
operation zwischen den Gemeinden in den einzelnen Kirchen sowie die
Festlichkeiten zur 2000-Jahr-Feier, also Themen, die schon beim 1.
Treffen Gegenstand der Beratungen waren®.

Auch zu verschiedenen Begegnungen zwischen Kirchenfiihrern
der Orthodoxen Kirchen der Sieben Okumenischen Konzilien und
den Orientalischen Orthodoxen Kirchen kam es®. Am 28. 10. 1997
trafen sich in Watertown, Massachusetts/USA, der Qkumenische Patri-
arch Bartholomaios I. und Katholikos Aram I. In seiner Rede betonte der
Okumenische Patriarch die Nihe beider Kirchen. Das, was beide ver-
binde, sei grosser als das Trennende. Wichtig sei fiir die Zukunft die Be-
gegnung von Studenten beider Kirchen durch das wechselseitige Stu-
dium an den theologischen Seminaren beider Kirchen!?. Als Geste gros-
ser Wertschitzung und tiefen Mitgefiihls ist der Besuch zu werten, den
der Okumenische Patriarch dem schwer erkrankten armenisch-aposto-
lischen Patriarchen von Konstantinopel, Karekin II, am 5. 12. 1997 in
Istanbul abstattete. Wie schwierig die Lage fiir die angestammten Chri-
sten in der Tiirkei geworden war, wurde durch das Bombenattentat auf
das Okumenische Patriarchat zwei Tage zuvor deutlich!l.

Vom 2.-5. 2. 1998 traf sich auf Einladung des griechisch-orthodoxen
Patriarchen von Antiochien, Ignatios IV. Hazim, und seines syrisch-or-
thodoxen Amtsbruders, Patriarch Mor Ignatius ZakkaI. Ivas, in den Ho-

8 Al-Kiraza 27, Nr. 7-8 vom 26. 2. 1999, 1 und 7-9 (Verf.: Metrop. Amba Bishoy,
eines der Mitglieder des Stiandigen Ausschusses).

?Lit.: Ron Roberson, The Visit of the Ecumenical Patriarch to the United States. In:
ECJ 4, No3 (Autumn 1997) 133-166. — Peter Bouteneff, Chalcedonians and non-
Chalcedonians: Realizing unity. In: SVTQ 42 (1998) 153—-169. — John H. Erickson,
Eastern Orthodox — Oriental Orthodox Dialogue and its Implications for Christians
Unity Today. In: ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 21-34. — Bishoy M. Mikhail, Committed
to Christian Unity. Oriental Orthodox Reflection on the Theological Dialogue with Ca-
tholics and Eastern Orthodox. In: ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 35-44. — Theodor Niko-
laou, Die Einheit der Kirchen angesichts des dritten Jahrtausends. In: OrthFor /2
(1998) 73-85. —J. Robert Wright, La signification des quatre adverbes chalcédoniens
dans des accords cecuméniques récents. In: Irén. 7/ (1998) 5-16.

I0ECJ 4, No 3 (Autumn 1997) 156-158. — Bei den theolog. Seminaren sind die Ho-
ly Cross Greek Orthodox School of Theology und das Theologische Seminar von An-
telias gemeint.

HWECJ 5, No 1 (Spring 1998) 250.

76



ly-Cross-Halls in Damaskus die Gemischte Kommission fiir den Theo-
logischen Dialog. 28 Personen aus beiden Kirchenfamilien nahmen an
dem Treffen teil, das von den beiden Kommissionsprisidenten Metro-
polit Damaskinos und Metropolit Amba Bishoy geleitet wurde. Bei dem
Treffen handelte es sich um die Fortsetzung der Begegnung vom
1.—6.11. 1993 in Chambésy. Im gemeinsamen Communiqué stellten die
Teilnehmer den gleichen Glauben an Jesus Christus heraus, trotz des
verschiedenen Gebrauchs christologischer Termini. Theologischer
Schwerpunkt der Tagung war die Liturgie in den verschiedenen kirch-
lichen Ausprigungen, deren Gemeinsamkeit in den theologischen Kern-
aussagen besonders hervorgehoben wurde. Emeut wurde die Notwen-
digkeit betont, die Gldubigen beider Kirchenfamilien iiber die Dialog-
ergebnisse zu informieren!2.

Im Mar Ephrem-Kloster in Ma’ arat Saydnaya bei Damaskus, das der
syrisch-orthodoxen Kirche auch als neues theologisches Seminar dient,
trafen sich vom 7.—13. 5. 1998 33 Vertreter aus der Orthodoxen Kirche
und aus den Orientalischen Orthodoxen Kirchen, um eine gemeinsame
Haltung  hinsichtlich der 8. Vollversammlung des ORK vom
3.—-14.12. 1998 in Harare/Zimbabwe zu besprechen. Zu diesem «Or-
thodox Pre-Assembly Meeting» hatte der ORK eingeladen!3. Vorausge-
gangen war ein Treffen von 39 Vertretern aus 15 orthodoxen Kirchen in
Thessaloniki/Griechenland, das wegen seiner scharfen Ausserungen im
Abschlussdokument gegen Positionen des ORK und wegen seiner Hal-
tung, in Harare nicht an 6kumenischen Gottesdiensten und gemeinsa-
men Gebeten teilzunehmen, fiir grosses Aufsehen in der Weltchristen-
heit gesorgt hatte!4.

12SOP 226, mars 1998, 6-7. — ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 249. — OrthFor /2 (1998)
291.

13 Das Damaskus-Dokument liegt mir in Kopie in Englisch vor: Report of the Or-
thodox Pre-Assembly Meeting: Introduction/Part I: Turn to God — Rejoice in Hope. An
Orthodox Approach to the Assembly Theme/Part II: Some Observations and Con-
cerns. — Eine gekiirzte Wiedergabe findet sich in SOP 229, juin 1998, 28-32 (Les égli-
ses orthodoxes et le conseil cecuménique des églises: La consultation de Damas). —
Irén. 77 (1998) 306-311. — SOP 229, juin 1998, 6.

14 Das Thessaloniki-Papier ist mehrmals in Ubersetzung dokumentiert. Aus dem
Russischen in: Orthodoxie aktuell 5/1998, 20-22 (Abschlussdokument des Interortho-
doxen Treffens «Bewertung neuer Fakten in den Beziehungen zwischen der Orthodo-
xie und der Okumenischen Bewegung»); Stimme der Orthodoxie 2/1998, 8-9 (ten-
denziell stark gekiirzt und zusammengefasst). — Aus dem Griechischen in: KNA-OKI,
Nr. 36 vom 1.9. 1998, 1-4 (Dok. Nr. 10), wiedergegeben in: OrthFor /2 (1998)
262-264; Episkepsis 557 vom 31. 5. 1998, 4-8. — Zusammenfassungen in: SOP 229,
juin 1998, 4-5; Irén. 71 (1998) 301-306 und KNA-OKI, Nr. 20 vom 12. 5. 1998, 4. —

77



In seiner Grussadresse beim Treffen in Saydnaya dusserte Patriarch
Ignatios IV. Hazim seine Hoffnung, «we may arrive at a formula in
which we can be with the World Council of Churches — I say with the
World Council — very seriously and not just present a kind of re-reading
of the past». Die Bedeutung des ORK fiir die Bemiihungen der Kirchen

Schirfste Kritik an der orthodoxen Position in Thessaloniki kam von einem der profi-
liertesten Vertreter der Orthodoxie, Anastasios Kallis. Kallis ist Professor fiir Ortho-
doxe Theologie an der Universitit Miinster und in zahlreichen Gremien der deutschen
Orthodoxie titig. Auf die Verlautbarung in Thessaloniki angesprochen, fragt er in ei-
nem Interview mit der KNA: «Ist denn in der orthodoxen Kirche alles in Ordnung? Re-
aktionire werden kritisiert und der ORK. Wo ist ein Hauch von Selbstkritik zu den
innerorthodoxen Problemen nach dem Zusammenbruch des «real existierenden Sozia-
lismus>?» (KNA-OKI, Nr. 26 vom 23. 6. 1998, 1213, hier: 12). Ausfiihrlicher nimmt
Kallis zu Thessaloniki Stellung in: KNA-OKI, Nr. 36 vom 1. 9. 1998, 17-20 («Tren-
nung von Arbeitstisch und Gebet». Orthodoxe und Okumenische Bewegung. Anmer-
kungen zur interorthodoxen Thessaloniki-Erkldrung). Nach Kallis haben die Dele-
gierten in Thessaloniki «mit ihren iibertriebenen Attacken gegen den Okumenischen
Rat der Kirchen (ORK) und ihren teilweise falschen Behauptungen der orthodoxen
Kirche einen schlechten Dienst erwiesen.» (S. 17) Bei der Ablehnung angeblich rein
protestantischer Themen wie Frauenordination, inklusiver Sprache und den Rechten
sogenannter sexueller Minderheiten fragt Kallis an, ob die Weisung des Apostel Pau-
lus in Gal. 6,2 nicht auch fiir Orthodoxe gelte, und hebt sehr deutlich hervor, «dass es
Orthodoxen schwer fillt, sich mit tabuisierten Uberlieferungen vorurteilsfrei ausein-
anderzusetzen.» (S. 18) Die Erkldrung von Thessaloniki hilt Kallis fiir «ein unein-
heitliches, diirftiges Dokument der Selbstverteidigung anti-6kumenischen und funda-
mentalistischen Gruppen gegeniiber, die in einigen orthodoxen Kirchen spalterisch
wirken». (S. 19) Erneut fragt er nach der Selbstkritik, «ohne die weder Vergangen-
heitsbewiltigung noch Dialog moglich sind.» Es wiirde der Orthodoxie nicht zur
Schande gereichen, sich in ihren Handlangerdiensten fiir sozialistische Regierungen in
der Vergangenheit zu bekennen. Scharf verurteilt Kallis das Vorhaben der Orthodoxen,
zwar teilzunehmen, aber nicht gemeinsam zu beten: «Wenn es so ist, worin besteht ei-
gentlich ihre Teilnahme an einer Vollversammlung, die doch als Ganzes eine «<religio-
se Zeremonie> ist?» (S. 20) - Zu Ausserungen von Kallis im Rheinischen Merkur vom
31.7. 1998 siehe: Irén. 71 (1998) 313-315. — Zu weiteren Stellungnahmen zu Thessa-
loniki siehe: SOP 230, juillet-aotit 1998, 8-9; Irén. 77 (1998) 315 (Georges Tsetsis u.
Georges Lemopoulos). — In Brookline, Massachusetts/USA, haben sich bei einem Tref-
fen am 4.-5. 6. 1998 orthodoxe und orientalisch-orthodoxe Theologen mit dem Thes-
saloniki-Dokument auseinandergesetzt. In ihrer Abschlusserkldrung stellen sie fest:
«Pour nous, I'unité de I’Eglise n’est pas une option, mais une nécessité impérieuse,
voire un commandement divin» (§ 2). In § 9 wird festgestellt: «Nous déclarons ferme-
ment que I'unité visible des Eglises demande que nous parvenions a une confession
commune de la foi apostolique». Und selbstkritisch ermahnen sich die Vertreter aus
beiden Kirchenfamilien in § 10: «Il arrive que nous soyons incapables d’arriver a une
position commune entre Orthodoxes, parce que nous-mémes n’avons pas encore réso-
lu certaines questions ecclésiologiques. Nous devons nous imposer une autodiscipline
interne qui fasse justice a notre propre ecclésiologie». (Irén. 77 (1998) 311-313)

78



auf dem Weg zur Einheit und die Notwendigkeit der Mitgliedschaft der
orthodoxen Kirchen im Weltbund kommt im Abschlussbericht von
Saydnaya deutlich zum Ausdruck. Die vom Thessaloniki-Dokument ge-
brandmarkten Positionen des ORK zu ethischen Fragen werden im Da-
maskuspapier sehr viel differenzierter betrachtet. Erwéhnung findet
auch der schon in Thessaloniki gemachte Vorschlag, zur Kldrung der
Differenzen eine Gemischte Theologische Kommission einzurichten!s.

15Zur baldigen Einsetzung einer solchen Gemischten Theologischen Kommission
hatte am 8. 5. 1998 auch Katholikos AramI. in einem Schreiben an alle orthodoxen
und orientalisch-orthodoxen Vorsteher aufgerufen (Hinweis im Damaskus-Dokument,
S. 2). — Stellungnahmen zum Thessaloniki- und Damaskusdokument finden sich in:
ECJ 5, No2 (Summer 1998) 174-181 (Orthodox Involvement in World Council of
Churches); KNA-OKI, Nr. 26 vom 23. 6. 1998, 12—13 (Interview mit Kallis) und bei
Ulrich Ruh, Orthodoxie: Riickzug aus dem Okumenischen Rat? In: HerKorr 52 (1998)
334-336. — Der bislang weitestgehende Vorschlag zu einem Neuanfang in der Oku-
mene kommt vom armenisch-apostolischen Erzbischof von Wien und Patriarchal-De-
legat fiir Mitteleuropa und Schweden, Mesrob Krikorian. In einem Gesprich mit der
osterreichischen katholischen Presseagentur am 17. 2. 1999 sprach er sich fiir die Auf-
16sung des ORK aus. «Wenn es so weiter geht, dann fiirchte ich, dass der Weltkir-
chenrat aus einem Dialogzentrum zu einem Streitforum wird, das die erreichte Anné-
herung zerstoren kann». Anstelle des ORK pladiert er fiir eine provisorische Kommis-
sion, die sich eine Neugriindung eines «<Okumenischen Zentrums> zum Ziele setzen
solle. (KNA-OKI, Nr. 9 vom 23. 2. 1999, 18 und SOP 237, avril 1999, 11. Zitate nach
KNA-OKI). — Im Mai 1997 trat die Georgische Orthodoxe Kirche aus dem ORK aus,
am 9. 4. 1998 vollzog die Bulgarische Orthodoxe Kirche diesen Schritt, die Bestiti-
gung durch den Heiligen Synod in Sofia folgte am 22. 7. 1998, so Irén. 71 (1998)
316-317; ECJ 5, No 2 (Summer 1998) 183—185. In Harare nahmen, so ECJ 5, No3
(Autumn 1998) 158-159, die Russische Orthodoxe Kirche und die Griechische Or-
thodoxe Kirche nicht an den Gottesdiensten teil. Mittlerweile hat die Russische Or-
thodoxe Kirche ihre Mitarbeit im ORK ausgesetzt (NZZ, Nr. 13 vom 18. 1. 1999, 4).

Aus der Fiille der Berichterstattungen zur ORK-Versammlung in Harare seien fol-
gende Hinweise gegegeben: SOP 234, janvier 1999, 1-6. — ECJ 5, No3 (Autumn
1998) 156—159. — SOP 236, mars 1999, 23-30. — Sob. 21:1 (1999) 52-54. — Das Ver-
héltnis der Orthodoxen Kirche (einschliesslich der Orientalischen Orthodoxen Kir-
chen) zum ORK wird in einigen aufschlussreichen Artikeln behandelt: Peter Bouteneff,
Heilige Arbeit: Die orthodoxen Kirchen, der ORK und die kommende Versammlung.
In: Orthodoxie aktuell 5/1998, 2—5. — Martin Hauser und Heinz Riiegger, Zwischen
Westen und Osten. Der Okumenische Rat der Kirchen und die Orthodoxie. In: NZZ,
Nr. 278 vom 30. 11. 1998, 26. — Anastasios Kallis, Von Canberra nach Harare. Die
Entwicklung der Beziehungen zwischen dem ORK und den orthodoxen Kirchen, In:
KNA-OKI, Nr. 49 vom 1. 12. 1998, 5-11. — AramI., Report of the Moderator to the
WCC’s eight assembly, Harare, 3—14 December 1998. In: ER 57 (1999) 52-79, vor al-
lem 70-72. — Peter Bouteneff, Notes and Comments. The Orthodox at the Harare As-
sembly. In: SVTQ 43 (1999) 79—84. — Metrop. Damaskinos, Réponse au pasteur Kon-
rad Raiser. In: Ist. 44 (1999) 122—128. — Adelbert Davids, Von Canberra tot Harare:
Het traject van de Orthodoxe Kerken. In: CO 57 (1999) 1-18. — Bert Groen, De deel-

79



Die gegenseitige Wertschditzung von orthodoxen und orientalisch-or-
thodoxen Kirchenfiihrern zeigte sich exemplarisch auch am Antrittsbe-
such des Okumenischen Patriarchen Bartholomaios I. bei dem neuge-
wihlten armenisch-apostolischen Patriarchen von Konstantinopel Mes-
rob Mutafyan am 19. 10. 1998. Als Gastgeschenk iiberreichte Bartholo-
maios I. einen silbernen Patriarchenstab. Gemeinsam gedachten die bei-
den Patriarchen im Gebet des am 10. 3. 1998 verstorbenenVorgéngers
Karekin II. und des an Krebs erkrankten armenischen Patriarchen-Ka-
tholikos Karekin I.16. Ebenso nahm der Okumenische Patriarch beim In-
thronisationsgottesdienst fiir Mesrob II. (Mutafyan) am 21./22. 11. 1998
mitwirkend teil!?. Patriarch Mesrob II. erwiderte die Teilnahme durch
einen Gegenbesuch mit grosser Delegation im Okumenischen Patriar-
chat am 23. 11. 19988,

Anlisslich seines Antrittsbesuches bei der Griechischen Orthodoxen
Kirche von Alexandrien vom 21.-24.11.1998 stattete der am
28. 4. 1998 inthronisierte Erzbischof von Athen und ganz Griechenland,
Christodoulos, zusammen mit dem griechisch-orthodoxen Papst und Pa-

name van de orthodoxe Kerken aan de assemblee van de Wereldraad van Kerken in
Harare. In: CO 517 (1999) 19-68. — Jean-Marie Tillard, I1 ne faut pas que le Forum des
Eglises entraine une diminution du Conseil cecuménique des Eglises. In: Ist. 44 (1999)
132-134. — Wolfgang Thinissen, Der ORK am Scheideweg. Achte Vollversammlung
des ORK vom 3.-14. Dezember 1998 in Harare. In: KNA-OKI, Nr. 1/2 vom
5. 1. 1999, 14-16. — Georges Tsetsis, Les problemes relationnels des orthodoxes avec
le Conseil cecuménique des Eglises. In: Ist. 44 (1999) 129—131. — Hilfreich fiir die zu-
kiinftige Kldrung der Situation im ORK ist ein Bericht aus den USA. Nach grossen
Schwierigkeiten zwischen den protestantischen Kirchen und den orthodoxen und
orientalisch-orthodoxen Kirchen im National Council of Churches (NCC) erklérten
sich die Mitglieder der beiden orthodoxen Familien auf der Generalversammlung des
NCC am 13. 11. 1998 in Chicago zur Zusammenarbeit bereit. Trotz nicht geklarter
Probleme wie der Homosexualitit sei die Teilnahme an der 6kumenischen Bewegung
vorrangig, weil das Miteinander der Kirchen gottliches Gebot sei, so einer der ortho-
doxen Bischofe (ECJ 5, No3 [Autumn 1998] 160-161). Zuvor war am 11. 11. 1998
die amerikanische Diozese der Malankara Orthodox Syrian Church mit 12 000 Mit-
gliedern und 68 Geistlichen in 60 Gemeinden als 35. Mitglied des NCC aufgenommen
worden (ECJ 5, No3 [Autumn 1998] 253-254). — Eine klare Stellungnahme fiir den
ORK gab am 3. 9. 1998 in Deutschland die Arbeitsgruppe der Orthodoxen/Alt-Orien-
talischen Gemeinden anlésslich des 50. Griindungsjubildums ab. Die Arbeitsgruppe ist
Mitglied im Internationalen Konvent Christlicher Gemeinden in Berlin und Branden-
burg (Sona Tchoukassizian Eypper, Beitrag zur Okumene in Berlin. In: Katharina
Gaede [Hrsg.], Spuren in der Vergangenheit — Begegnungen in der Gegenwart. Fest-
schrift fiir Hans-Dieter Dopmann. Berlin 1999, 46-51). — OrthFor /3 (1999) 72-73.

16ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 246-247.

17Irén. 71 (1998) 544-545. — ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 247-248.

18 SOP 234, janvier 1999, 16.

80



triarchen von Alexandrien und ganz Afrika, Petros VII, einen Besuch bei:
Papst und Patriarch Schenuda Il1. ab'®,

Bei den Kirchen der Reformation gab es weitere Dialogtreffen zwi-
schen den Orientalischen Orthodoxen Kirchen und dem Refor-
mierten Weltbund2°. Auf Einladung der Orthodoxen Syro-malankari-
schen Kirche (Malankara Orthodox Syrian Church), die mit 1,5 Millio-
nen Mitgliedern die stédrkste orthodoxe Kirche in Indien ist, trafen sich
von 10.-15. 1. 1997 im Sofia Centre in Kottayam/Kerala sechs Repri-
sentanten der Orientalischen Orthodoxen Kirchen und acht vom Refor-
mierten Weltbund zu ihrem 3. Treffen. Geleitet wurden die Delegationen
von deren Vorsitzenden Metropolit Amba Bishoy und Generalsekretir
Milan Opocensky. Die orientalisch-orthodoxe Delegation bestand aus je
zwel Vertretern der Koptischen Orthodoxen, der Armenischen Aposto-
lischen und der Orthodoxen Syro-malankarischen Kirche. Zwei The-
men wurden kontrovers mit je zwei Grundsatzreferaten diskutiert, am
11. 1. 1997 iiber «Vom Verstehen der Heiligen Schrift: ihre Autoritit
und ihre Inspiration» und am 13. 1. 1997 iiber «Die Bedeutung der the-
ologischen Reflektion und die Aufgabe der Theologen»?!.

Das 4. Treffen zwischen beiden Kirchenfamilien mit je sieben Dele-
gierten fand vom 9.—15. 1. 1998 im Union Theological Seminary und in
der Presbyterian School of Christian Education in Richmond, Virginia /
USA, statt. Von orientalisch-orthodoxer Seite waren je zwei Vertreter
der Orthodoxen Syro-malankarischen, der Syrischen Orthodoxen und
der Armenischen Apostolischen Kirche anwesend sowie ein Vertreter
der Koptischen Orthodoxen Kirche. Zwei Themen standen zur Diskus-
sion mit je einem Grundsatzreferat aus beiden Kirchenfamilien: «Das
Wesen der Kirche» und «Die Mission der Kirche»?2.

Auf Einladung von Mor Gregorios Yohanna Ibrahim, dem syrisch-or-
thodoxen Metropoliten von Aleppo und Teilnehmer beim Treffen, soll
das 5. Treffen vom 9.—16. 1. 1999 im Theologischen Seminar des Mar
Ephrem Klosters in Ma’arat Saydnaya bei Damaskus stattfinden. Fiir
das Jahr 2000 liegt eine Einladung der Kirche von Schottland vor®.

19SOP 234, janvier 1999, 12. )

20Zu den ersten beiden Dialogtreffen im Kloster Amba Bishoy/Agypten 1993 und
in Driebergen/Niederlande 1994 siche meinen ersten Artikel in IKZ 88 (1998) 435. -
Lit.: H. S. Wilson (ed.), Oriental Orthodox-Reformed dialogue: the first four sessions.
Geneva 1998 (= Studies from the World Alliance of Reformed Churches 40), 56S. (ab-
gekiirzt im folgenden mit Wilson).

2 Wilson 36-43.

2 Wilson 44-48; Teilnehmerliste 56.

2 Wilson 45.

81



Ausser den Treffen, in welchen die Orientalischen Orthodoxen als
Kirchenfamilie Dialoge fiihrten, gab es auch Dialogtreffen zwischen
einzelnen orientalisch-orthodoxen Kirchen und Kirchen aus ande-
ren Familien.

Seit 1988 gibt es einen bilateralen Dialog zwischen der Syrischen Or-
thodoxen Kirche und der Assyrischen Kirche des Ostens, der jedoch erst
im Marz 1995 als offizieller Dialog beschlossen wurde?4. Nach der Ge-
nehmigung einer Gemischten Theologischen Kommission und der Be-
stimmung ihrer Mitglieder traf sich diese zum ersten Mal am 2. 3. 1998
im Mar Maron Kloster in Annaya/Libanon?3. Bei der Sitzung wurde ein
Vier-Punkte- Arbeitsprogramm fiir zukiinftige Kommissionssitzungen
mit folgendem Inhalt beschlossen: 1. Hinsichtlich der Christologie sol-
len die Gemeinsame Christologische Erklarung zwischen Patriarch Mor
Ignatius Yakob III. und Papst Paul VI. aus dem Jahre 197126 sowie die
Gemeinsame Christologische Erkldrung zwischen Katholikos-Patriarch
Mar Dinkha IV. und Papst Johannes Paul II. aus dem Jahr 199427 be-
sprochen werden. 2. sollen die beiden Dokumente behandelt werden,
welche die praktische Gemeindearbeit zum Thema haben. Dabei han-
delt es sich um die Gemeinsame Erklirung zwischen Patriarch Mor
Ignatius Zakka I. Ivas und Papst Johannes Paul II. vom 23. 6. 198428 so-
wie um die Gemeinsame Synodalvereinbarung vom 15. 8. 1997, unter-
zeichnet vom chalddischen Katholikos-Patriarchen Raphael 1. Bidawid
und Mar Dinkha IV., Katholikos-Patriarch der Assyrischen Kirche des
Ostens?’, 3. Die Sakramente und ihre Bedeutung in der Theologie bei-
der Kirchen. 4. Die Bedeutung der gemeinsamen syrischen Kultur und
Sprache in der Liturgie und Bildung. Ziel solle sein, dem Altsyrischen
als beide Kirchen verbindende Sprache stiarkeres Gewicht zu verleihen.
Die 2. Kommissionssitzung fand vom 8.-9. 10. 1998 in Wien statt30.

24 Siehe hierzu IKZ 88 (1998) 436.

25ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 260. — Irén. 71 (1998) 296. —- KNA-OKI, Nr. 14 vom
31. 3. 1998, 4. — COst 53 (1998) 136-137. — OrthFor 12 (1998) 289.

%Jrén. 44 (1971) 515-516.

Z71rén. 67 (1994) 449-450; 481-486. — IKZ 88 (1998) 418—421.

28 HerKorr 50 (1996) 38. —Irén. 57 (1984) 349-353.

P 1rén. 70 (1997) 377-380. — ECJ 4, No 3 (Autumn 1997) 175-178. — Ebenso ab-
gedruckt in: Syriac Dialogue No 3. Third non-official Consultation on Dialogue with-
in the Syriac Tradition. Vienna 1998. PRO ORIENTE, 185-188 (Joint Synodal Decree
for promoting Unity between the Assyrian Church of the East and the Chaldaen Ca-
tholic Church).

30Hinweis in ECJ 5, Nol (Spring 1998) 260 und KNA-OKI, Nr. 14 vom
31.3.1998, 4.

82



Fiir eine Ausweitung der Beziehungen seiner Kirche mit anderen Kir-
chen sorgte der syrisch-orthodoxe Metropolit von Aleppo, Mor Grego-
rios Yohanna Ibrahim. Mit einer kleinen Delegation aus Syrien besuch-
te der syrisch-orthodoxe Okumeniker am 2.7.1998 die Adventist
World Church Headquarters in Silver Spring, Maryland/USA und nahm
dort in Vertretung seiner Kirche erste Kontakte mit den Siebenten-Tags-
Adventisten auf3!,

Vom 10.—14. 11. 1997 traf sich im Sofia Centre in Kottayam/Kerala
die Gemeinsame Kommission fiir den Dialog zwischen der Katholischen
Kirche und der Orthodoxen Syro-malankarischen Kirche zu ihrem
9. Treffen32. Folgende Themen wurden behandelt: 1. Der Primat und die
Kollegialitit. 2. Die Synode von Diamper 1599. Beide Kirchen wollen
zum 400-Jahr-Jubildum 1999 eine Erkldrung abgeben. 3. Mischehen.
Beim Treffen wurde eine Interimslosung in Anlehnung an eine diesbe-
ziigliche Vereinbarung zwischen der Katholischen Kirche und der Sy-
risch-orthodoxen malankarischen Kirche ausgearbeitet und zur Erpro-
bung den beiden Kirchenleitungen gegeben. 4. Das gemeinsame Zeug-
nis hinsichtlich der beiden grossen Kirchenereignisse 1999 und 2000
wurde diskutiert und mehrere Vorschlige fiir die praktische Umsetzung
in beiden Kirchen gemacht. Dabei wurde ein von beiden Kirchen getra-
genes Sozialprojekt als «Geschenk an die Gesellschaft» zum Jahr 2000
vorgeschlagen, ebenso eine kumenische Gedenkfeier zur 400. Wieder-
kehr der Synode von Diamper. Ferner betonten beide Kirchen die Not-
wendigkeit der stirkeren Teilnahme an der Gebetswoche fiir die Einheit
der Christen und die Veroffentlichung eines Gebetes fiir die Einheit der
Christen, welches in den Familien verteilt werden soll.

Das 0. Treffen der Gemeinsamen Kommission aus beiden Kirchen
fand im Spirituality Centre in Kottayam/Kerala vom 26.-30. 10. 1998

31ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 249-250. — Irén. 71 (1998) 509-510. — Zu den Sie-
benten-Tags-Adventisten (STA) sieche TRE 1 (1977) 454-462 und Horst Reller
(Hrsg.), Handbuch Religiose Gemeinschaften: Freikirchen, Sondergemeinschaften,
Sekten, Weltanschauungsgemeinschaften, Neureligionen. Giitersloh 1978, 231-249. —
Die STA haben in der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen (ACK) einen Gast-
mitgliederstatus. Die beiden herausragenden Punkte ihrer Lehre sind schon in ihrem
Namen angegeben: Das Bekenntnis zum 7. Tag in der Woche, dem Sabbat, und zur
Wiederkunft (Advent) Christi.

2ECJ 5, No2 (Summer 1998) 262-263. — Irén. 7/ (1998) 372. — Andere Bezeich-
nungen der indischen Kirche: Malankara Orthodox Syrian Church; L'Eglise orthodo-
xe syrienne de Malankara oder Eglise malankare orthodoxe syrienne. — Zu vorausge-
gangenen Dialogtreffen siche IKZ 88 (1998) 428.

83



statt33. Nach 10jdhriger Tatigkeit der Kommission und jédhrlichen Be-
gegnungen versucht der Inder Geevarghese Chediath eine kritische Bi-
lanz der Kommissionsarbeit zu ziehen, die 1988 von Papst Johannes
Paul II. und dem am 8. 11. 1996 verstorbenen Oberhaupt Moran Base-
lios Mar Thoma Mathews I. ins Leben gerufen wurde und vom
22.-26. 10. 1989 zum ersten Mal in Kottayam tagte. Dabei kommt er zu
dem Ergebnis, dass das Kirchenvolk beider Kirchen in Kerala sich sehr
viel niher stiinden als die Theologen mit ihren unterschiedlichen Theo-
logien: «The gift of unity will be showered among a people spiritually
prepared for it through conversion of hearts. This unity is God’s grace.
The time and way on which it will be realised is beyond man’s calcula-
tions, but we have to prepare ourselves for it. Unless we do this, our dis-
cussions will be futile. Even after ten meetings one feels that not enough
has been done in this line. It is good to ask: did our dialogue help us to
have better ecclesial relationships? Did it bring the two churches closer?
Many may give the answer in the negative. This does not mean that we
should be pessimistic. As Christians, we must be men of hope. In Kera-
la, the churches are closer on the level of the faithful and
their pastors than one thinks. Then the question is, where is the lack of
closeness? The people in Kerala practise ecumenism in an advanced
manner. Then who is standing behind and pulling the churches back-
ward?»34.

Zu ihrem 4. Treffen fand sich vom 6.-9. 11. 1998 die Gemischte Kom-
mission fiir den theologischen Dialog zwischen der Katholischen Kirche
und der Assyrischen Kirche des Ostens zusammen. Ort der Begegnung
war das Focolare Centre for Unity in London/England3>. Themen des
Treffens waren die Ausarbeitung einer gemeinsamen Erklarung zum sa-
kramentalen Leben als weiterer Schritt zur Annaherung beider Kirchen.
Dabei wurden erneut gemeinsame Grundlagen in beiden Kirchen fest-

3 G. Chediath, The Catholic-Malankara Orthodox Dialogue. In COri /9 (1998)
153-159, hier 153.

34 Ebenda 159.

3 ECT 5, No3 (Autumn 1998) 240-241. — Irén. 7/ (1998) 507-508. — COri 19
(1998) 200. — Zu den vorausgegangenen Treffen sieche IKZ 88 (1998) 421. — Auf ka-
tholischer Seite nahmen teil: Mgr. Pierre Duprey als Co-Prisident (Vatikan), Erzbi-
schof Cyrille Selim Boustros (griech.-melk. K.), Erzbischof Antoine Audo (chaldii-
sche K.) sowie Generalvikar Sarhad Jammo (chaldiische K.) und die Priester Matthew
Vellanickal (syro-malabar. K.) und Johan Bonny (Vatikan). Auf assyrischer Seite nah-
men teil: Metropolit Mar Aprem als Co-Prisident, Bischof Mar Bawai Soro, Archidia-
kon Yonan Y. Yonan und die Priester Gewargis Tooma und William Yakob.

84



gestellt. Das 5. Treffen der Gemischten Kommission wurde auf den
12.-14. 10. 1999 gelegt3®.

Das 3. Treffen der Gemeinsamen Kommission fiir die Einheit (Joint
Commission for Unity) zwischen der mit Rom unierten Chalddischen
Kirche und der Assyrischen Kirche des Ostens fand vom
17.-18. 9. 1998 in Dayr Sayyedat al-Beere bei Beirut/Libanon statt. Ge-
leitet wurde das Treffen von den beiden Katholikoi-Patriarchen Ra-
phael I. Bidawid und Mar Dinkha IV.%7. Die beiden vorausgegangenen
Einheitsbegegnungen hatten am 29. 11. 1996 in Southfield, Michi-
gan/USA, und am 15. 8. 1997 in Roselle, Illinois/USA, stattgefunden.
Die in Roselle vereinbarte Gemeinsame Synodalvereinbarung bildete
die Grundlage fiir das 3. Treffen in Beirut38, Ziel des Treffens war, die
Einheit zwischen beiden Kirchen in naher Zukunft auf der Grundlage
der einen frithen Kirche und der gleichen Ethnizitit, Sprache, Ge-
schichte und Kultur moglich zu machen. Zur Erlangung dieses Ziels
wurden vier Unterkommissionen gebildet, welche die Bereiche theolo-
gische Ausbildung, Katechismus, Liturgie sowie pastorale Zusammen-
arbeit mit Laienarbeit behandeln sollen. Ein Generalsekretariat, zwei-
geteilt mit einem Sitz im Irak und einem in den USA, soll die Kommis-
sions- und Subkommissionsarbeit koordinieren und fiir ein Finanzko-
mitee verantwortlich sein. Beschlossen wurde auch die Verdffentli-
chung gemeinsamer liturgischer Texte sowie die Ausarbeitung neuer
Unterrichtsmaterialien. Ferner wurde beschlossen, einen besonderen
Thomasgedenktag als Gebetstag fiir die Einheit beider Kirchen einzu-
richten, gemeinsam die 2000-Jahr-Feier zu begehen, eine Enzyklopiadie
iiber die Kirche des Ostens herauszugeben und eine Stiftung zur Finan-
zierung dieser Projekte einzurichten.

Im Berichtszeitraum kam es zu Begegnungen zwischen Kirchen-
fiihrern der Orientalischen Orthodoxen Familie und Kirchenfiih-
rern westlicher, nichtorthodoxer Kirchen.

Im Verlaufe seines Englandaufenthaltes vom 6. 11.—16. 11. 1997 traf
Karekin I., Oberster Patriarch und Katholikos aller Armenier, mit dem
Geistlichen Oberhaupt der Anglikanischen Gemeinschaft, dem Erzbi-
schof von Canterbury George Carey, zusammen. Am 13. 11. 1997 wur-

%ECJ 5, No3 (Autumn 1998) 241. — Irén. 71 (1998) 508.

37ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 238-240. — Irén. 7/ (1998) 506-507. ' '

33POC 47 (1997) 445-446. — IKZ 88 (1998) 422. — Zur Synodalvereinbarung siche
Anm. 29,

85



de als Ergebnis der Begegnung eine Gemeinsame Erkldrung abgegeben.
Darin bringen beide Kirchenfiihrer ihren Dank fiir die langjidhrige gute
Beziehung zwischen beiden Kirchen zum Ausdruck, ebenso ihren Dank
fiir die fruchtbaren theologischen Gespriche vor allem in den Foren der
orientalisch-orthodoxen Kirchenfamilie und der Anglikanischen Ge-
meinschaft®.

AramI., Katholikos des Grossen Hauses von Kilikien und zweit-
wichtigstes Oberhaupt in der Armenischen Apostolischen Kirche, be-
suchte vom 5.—8. 6. 1998 den Erzbischof von Canterbury. Am Ende des
dreitdagigen Besuches veroffentlichten George Carey und Aram I. eine
Gemeinsame Erklidrung. In ihr wird die Wichtigkeit eines dauerhaften
und vollstindigen Friedens im Mittleren Osten betont sowie die Not-
wendigkeit hervorgehoben, den Dialog zwischen Christen und Musli-
men zu verstidrken. Als wichtiges weiteres Ergebnis der Gespriche wird
die Einheit der Kirchen im Mittleren Osten und in der Welt gesehen. Als
wegweisend hierfiir sehen beide Kirchenfiihrer das Dialogforum der
Anglikanischen Gemeinschaft und der Familie der Orientalischen Or-
thodoxen Kirchen sowie die Arbeit des ORK. Fiir die Zukunft wird eine
noch stirkere Zusammenarbeit zwischen der Anglikanischen Gemein-
schaft und dem Katholikat von Kilikien als dringlich angesehen, vor al-
lem auf dem Gebiet der Erziehung, der theologischen Ausbildung und
des Gottesdienstes*0,

Vom 16. 1.-22. 1. 1998 weilte George Carey als Gast des dthiopisch-
orthodoxen Patriarchen Abuna Paulos in Athiopien. Am 18. 1. 1998
nahm der Erzbischof von Canterbury an den Feierlichkeiten zum Er-
scheinungsfest in Addis Abeba teil. Zweck der Reise war neben dem
theologischen Austausch die Information iiber kulturell und kirchlich
bedeutsame Orte sowie iiber die Situation der dthiopisch-orthodoxen
Kirche nach dem Sturz von Mengistu Haile Maryam im Mai 199141

Am 25. 3. 1999 empfing Papst Johannes Paul I1. das Oberhaupt aller
Armenier, Patriarch-Katholikos Karekin I., in Privataudienz. Anlass der
Romreise von Karekin 1. war die Eroffnung der Ausstellung «Rom-
Armenien» in der Sala Regia im Vatikan am 24. 3. 1999 durch den Papst
unter Beisein von Karekin I. In seiner Eréffnungsansprache hob das ka-
tholische Oberhaupt die engen Beziehungen zwischen beiden Kirchen
hervor sowie den besonderen Einsatz von Karekin I. fiir die Einheit der

MECJ 4, No3 (Autumn 1997) 262-263.
401rén. 71 (1998) 318-320. — Church Times, 12 June 1998.
4TECJ 5, No 1 (Spring 1998) 258.

86



Christenheit. Die Ausstellung dauerte bis zum 16. 7. 199942, Der Vor-
satz von Papst Johannes Paul II., vom 2.—4. 7. 1999 Armenien zu besu-

chen, konnte durch den iiberraschenden Tod von Karekin I. am
29. 6. 1999 nicht verwirklicht werden.

IL. Ereignisse in einzelnen Orientalischen Orthodoxen Kirchen

Am 29. 6. 1999 starb im 67. Lebensjahr nach einjdhriger Leidenszeit
das Oberhaupt der Armenischen Apostolischen Kirche, Karekin 1., in
Etchmiadzin/Armenien. Fiir die sechs Millionen Mitglieder seiner Kir-
che wie fiir die Weltchristenheit bedeutete der Tod des Obersten Patriar-
chen und Katholikos aller Armenier ein schwerer Verlust. Nur etwas
mehr als vier Jahre waren ihm in seiner Amtszeit vergonnt, seine Pline
zur Ermeuerung seiner Kirche anzugehen und 6kumenisch zu wirken*3.

Lit. zur Armenischen Apostolischen Kirche:

Tessa Hofmann, Anndherungen an Armenien: Geschichte und Gegenwart. Miinchen
1997 (= Beck’sche Reihe 1223), 242 S. mit 15 Abb. — Martine Hovanessian, La dia-
spora arménienne: le religieux et le récit de la différence et de la dispersion. In: Mé-
langes de science religieuse 54,2 (1997) 33-47. — Pietro Kuciukian, Viaggio tra i cri-
stiani d’Oriente: comunita armene in Siria e in Iran. 5. rist. Milano 1997, 1758S. -
Charles Renoux, La Grande Semaine dans les textes du rite arménien. In: Hebdoma-
dae sanctae celebratio (1997) 51-65 ( Sign. UB Tiibingen: 37 A 20704). — Vrej Nerses
Nersessian, Bibliography on Articles on Armenian Studies in Western Journals
1869-1995. Richmond, UK 1997 (= Caucasus World), 260 S. — Tiran Nersoyan, Ar-
menian church historical studies: matters of doctrine and administration. London
1997, 460 S. — Giinter Prinzing u. Andrea Schmidt (Hg.), Das Lemberger Evangeliar.
Eine wiederentdeckte armenische Bilderhandschrift des 12. Jahrhunderts, mit Beitr. v.

2 ADK /03, Heft 1 (1999) 19. — COri 20 (1999) 138. — Die Ausstellung wird aus-
fiihrlich besprochen in: ADK 104, Heft 2 (1999) 35-36.

#3Uber die Phasen seiner Krebsbehandlung in New York berichtet ausfiihrlich ECJ
5, No2 (Summer 1998) 260. 261-262. — ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 248, 249 und
kurz Irén. 77 (1998) 533. — Ausfiihrliche Nachrufe finden sich in: ADK /04, Heft2
(1999) 28-29 (Hermann Goltz); OR (D) 29, Nr. 29/30 vom 16. 7. 1999, 6 (Jean Cor-
bon) und G2W 27 (1999) Nr. 10, 13—14 (Anne Herbst). — Weitere Nachrufe in: KNA-
OKI, Nr. 28 vom 6. 7. 1999, 3—4 (Marlies Miigge); MdKI 50 (1999) 79-80 (Martin
Bréuer); Al-Kiraza 27, Nr.23-24 vom 9.7.1999, 1; OR (D) 29, Nr. 27 vom
2.7.1999, 3 (Papst Johannes Paul L. bei der Generalaudienz am 30. 6. 1999); FAZ,
Nr. 149 vom 1. 7. 1999, 4. — Der Vorsitzende der Deutsch-Armenischen Gesellschaft,
Dr. Raffi Kantian, bedauert im Vorwort zu ADK 104, Heft 2 (1999) 1 die fehlende Re-
aktion auf den Tod von Karekin 1. der iiberregionalen deutschen Presse «in gebiihren-
der Form».

87



Antonv. Euw u. a., Wiesbaden 1997 (= Sprachen und Kulturen des christlichen Orients
2), 186 S., XXIX Tafeln, zahlr. Ill. — Cosroe Chaqueri (Hg.), The Armenians of Iran:
the paradoxical role of a minority in a dominant culture. Cambridge, Mass 1998 (=
Harvad Middle Eastern monographs 30), 409 S. — Michel van Esbroeck, Ein Jahrtau-
send armenischer antichalkedonischer Literatur. In: Annuarium Historiae Conciliorum
30 (1998) 146—184. — Eznik of Kolb, A treatise on god written by Eznik of Kolb: an En-
glish translation, with introd. and notes. (Trans. by) Monica J. Blanchard and Robin
Darling Young. Leuven 1998 (= Eastern Christian texts in translation), 222 S. — Mi-
chael D. Findikyan, The Armenian ritual of the dedication of a church: a textual and
comparative analysis of three early sources. In: OCP 64 (1998) 75-121. — Vazken
S. Ghougassian, The emergence of the Armenian Diocese of New Julfa in the seven-
teenth century. Atlanta, Ga 1998 (= Armenian texts and studies /4), 326 S. — Hermann
Goltz (Hg.), Doktor-Johannes-Lepsius-Archiv, Halle, Saale: Deutschland, Armenien
und die Tiirkei 1895-1925. Dokumente und Zeitschriften aus dem Dr.-Johannes- Lep-
sius-Archiv an der Martin-Luther-Universitdat Halle-Wittenberg. Teil 1: Katalog, zu-
sammengestellt und bearbeitet von Hermann Goltz und Axel Meissner. Miinchen
1998, 6228S. — Rudolf Grulich, Konstantinopel. Ein Reisefiihrer fiir Christen. Ulm
1998, 287 S. — Karekin (Catholikos, 1.), Karékine 1¢, Catholikos de tous les Armé-
niens: entretiens avec Giovanni Guaita. Montrouge, Nouvelle Cité 1998 (= Collection
Rencontres), 317 S. — Karekin (Katholikos, 1.), Herausforderung zur Erneuerung. Fiir
ein neues Zeitalter in der Armenischen Kirche. Koln, Di6zese der Armenischen Kirche
in Deutschland 1998, 152 S. — Hubert Kaufhold, Die armenischen Ubersetzungen der
byzantinischen Rechtsbiicher. 1. Teil: Allgemeines. 2. Teil: Die «Kurze Sammlung»
(Sententiae Syriacae). Herausg., iibers. und erlidutert. Frankfurt/M. 1998 (= Forschun-
gen zur byzantinischen Rechtsgeschichte 217), 239S. — Aschot Manutscharjan, Im
Wiederaufbau: Die armenische Kirche auf der Suche nach einem neuen Selbstver-
standnis. In: HerKorr 52 (1998) 260-263. — Andrea B. Schmidt, Syrische Tradition in
armenischer Adaption. Die armenische Rezeption des Geschichtswerks von Michael
Syrus und der antichalcedonische Judenbrief an Kaiser Markianos. In: Symposium Sy-
riacum VII (Uppsala 1996). Roma 1998 (= OCA 256), 359-371. — Aram I., Report of
the Moderator to the WCC’s eighth assembly, Harare, 3—14 December 1998. In: ER 5/
(1999) 52-79. — Hacik Gazerian, Das Kloster Armasch. In: ADK /02, Heft4 (1998)
25 und ADK /03, Heft 1 (1999) 21. — Hacik Gazerian, Die Geistliche Akademie von
Armasch 1889-1915. In: ADK /04, Heft2 (1999) 30. — Anne Herbst, Ein Leben zwi-
schen Spaltung und Versohnung. Nachruf auf Katholikos Karekin I. In: G2W 27
(1999) Nr. 10, 13-14. — Karekin (Katholikos, 1.), Ecumenical trends in the Armenian
Church. In: ER 57 (1999) 31-39. — Arus Yumul, Selbstbild, Fremdbild und Identitiit.
Uber die Istanbuler Armenier. In: ADK 703, Heft 1 (1999) 24-25.

Karekin I. wurde als Neshan Sarkissian in Kessab (Nordwestsyrien)
am 27. 8. 1932 geboren. Von 1946-1953 besuchte er das Theologische
Seminar seiner Kirche in Antelias und erhielt 1949 die Diakonatsweihe.
Am 28. 9. 1952 wurde er zum Priester geweiht und erhielt den Namen
Karekin in Erinnerung an Katholikos Karekin I. Hovsepian. 1955 wur-
de er zum Vardapet promoviert mit einer Arbeit zur Theologie der Ar-
menischen Kirche nach dem Hymnarium Scharaknotz. Im Theologi-

88



schen Seminar von Antelias war er zunichst Mitglied der Fakultit und
ab 1956 deren Dekan. Von 1957-1959 schloss sich ein Theologiestu-
dium in Oxford/England an, als dessen Summe er mit der wegweisen-
den Arbeit «The Council of Chalcedon and the Armenian Church» 1960
diplomierte. Diese seine kumenische Aufgeschlossenheit dokumentie-
rende Arbeit erschien 1965 in London und wurde 1976 in New York neu
aufgelegt. Nach seiner Riickkehr in den Libanon im Januar 1960 iiber-
nahm er wieder die Position des Dekans des Theologischen Seminars.
Nach der Inthronisation von KhorenI. als Katholikos des Grossen Hau-
ses von Kilikien wurde er in den Fragen der Auslandsbeziehungen und
der Okumene dessen rechte Hand, nahm von 1963—1965 als Beobach-
ter seiner Kirche am 2. Vatikanischen Konzil teil und in gleicher Funk-
tion 1968 an der Lambeth-Konferenz der Anglikanischen Gemein-
schaft. 1965 war er Teilnehmer bei der fiir das Zusammenwachsen der
Orientalischen Orthodoxen Kirchen bedeutsamen Konferenz dieser
Kirchenfamilie in Addis Abeba. Seine grosse Liebe zur Wissenschaft
und zur Weitergabe orthodoxer Geisteshaltung machte er fruchtbar in
zahlreichen Lehrtétigkeiten in Beirut, Kottayam, Moskau und Ruma-
nien. Am 19. 1. 1964 wurde Karekin Sarkissian durch Katholikos Kho-
ren I. zum Bischof geweiht. Von 1971-1973 stand er der Diozese Djul-
fa, Isfahan, vor. Nach seiner Ernennung zum Erzbischof am 26. 4. 1973
war er zundchst Bischoflicher Gesandter der Ostlichen Prélatur der Ar-
menisch-Apostolischen Kirche von Amerika, Katholikat Kilikien, und
von 1974-1977 Primas dieser Prilatur in New York. Am 22.5. 1977
wurde Karekin Sarkissian zum Katholikos in der Funktion als Koadju-
tor von Khoren 1. gewihlt, gleichzeitig war er von 1977-1983 zustindig
fiir Syrien. Nach dem Tode von Khoren I. im Februar 1983 wurde er zum
Erzbischof von Sis und Katholikos des Grossen Hauses von Kilikien in-
thronisiert. Am 4. 4. 1995 erfolgte seine Wahl als Nachfolger von Va-
sken I. zum Obersten Patriarchen und Katholikos aller Armenier. Am
Palmsonntag, dem 9. 4. 1995, wurde er in der Kathedrale von Etchmi-
adzin als Karekin I. inthronisiert*.

Seine Liebe zur Wissenschaft und zu seiner Kirche zeigt sich auch in
seinen zahlreichen Publikationen, auf die der Armenologe Hermann

4 Ausfiihrliche Angaben zur Vita von Karekin I. finden sich bei Robert F. Taft, The
Armenian Christian Tradition. Roma 1997 (= OCA 254) 11-13; Hermann Goltz, Zum
Tode von Karekin I. Oberster Patriarch und Katholikos aller Armenier. In: ADK / O/T’ ,
Heft2 (1999) 28-29 sowie bei Jean Corbon, KarekinI. und die Sendung der armeni-
schen Kirche. Erfahrener Seelsorger und erkannter Wissenschaftler im Dienst seiner
Kirche und der Okumene. In: OR (D) 29, Nr. 29/30 vom 16. 7. 1999, 6.

89



Goltz in seiner Wiirdigung des armenischen Oberhauptes hinweist*>.
Das Theologische Seminar von Antelias, das fiir ihn seine theologische
Heimat bedeutete, war ithm in all seinen wissenschaftlichen und kirch-
lichen Funktionen ein besonders zu pflegendes Gut. Vor allem als Ka-
tholikos gestaltete er aus dem Seminar eine weithin fiir ihren guten Ruf
bekannte Ausbildungsstitte. Auf seine Initiative hin wurde 1978 wih-
rend des libanesischen Biirgerkriegs das Seminar von Antelias in die ru-
higere Bergregion nach Bikfaya verlegt, er modernisierte die Seminar-
druckerei und erweiterte die Bibliothek. Von 1980 an erschien das von
ihm begriindete wissenschaftlich-theolog. Jahrbuch «Hask» (Die Ahre)
und unter seinem Katholikat erlebte die armenische Kultur, deren For-
derung ihm ein besonderes Anliegen war, trotz Biirgerkriegswirren eine
neue Bliitezeit. Nach seiner Inthronisation als Patriarch aller Armenier
setzte er auch in der Bildungsarbeit neue Leuchtzeichen. So erschien ei-
ne neue Zeitschrift namens Etchmiadzin, die von ithm herausgegeben
wurde, auf seine Initiative hin wurde 1995 die traditionsreiche kirch-
lich-armenische Hochschule mit allgemeinbildendem Charakter «Ge-
worgjan Dshemaran» in Etchmiadzin wiederertffnet, nach Goltz eine
«bildungspolitische Grosstat», damit wurde — so Goltz — «eine wesent-
liche Grundlage fiir eine zukiinftige internationale geisteswissenschaft-
liche Kooperation Etschmiadzins geschaffen»*6. Am 18. 9. 1995 erfolg-
te die Einweihung der Theologischen Fakultit an der Universitat Yere-
van, in der das Theologiestudium mit einem Magisterexamen abge-
schlossen werden kann, und am 23. 5. 1996 wurde die Bibliothek dort
eroffnet?’.

In einem Interview mit dem didnischen Geistlichen Rev. Michael
Westh am 31. 10. 1997 nannte KarekinI. auf die Frage, was fiir die ar-
menische Kirche notwendig sei, fiinf Dringlichkeiten*®: 1. Die Ausbil-

45 ADK 104, Heft2 (1999) 28-29; siche auch M. Delmotte, Un recueil des écrits du
catholicos Karékine. In: Ist. 4/ (1996) 142—143. — Karekin I. hielt anlidsslich der Ver-
leihung der theologischen Ehrenpromotion am 28. 1. 1998 durch die Martin-Luther-
Universitit Halle-Wittenberg einen beachtenswerten Vortrag: Okumenische Richtun-
gen in der armenischen Kirche (kurze Bemerkungen). Manuskript der vorldufigen
deutschen Ubers. bei mir. Eine gekiirzte Fassung findet sich in: ER 57 (1999) 31-39
(Ecumenical Trends in the Armenian Church) und in: G2W 27 (1999) Nr. 10, 15-16
(«Die Zeit der Polemik ist vorbei» Gedanken zur Okumene nach der Wende).

46 Goltz, a. a. O., 29.

47 ADK 89, September 1995, 71-72; OrthFor 10 (1996) 159. — ADK 93, September
1996, 56.

BEC] 4, No3 (Autumn 1997) 258-260. — Schon 1995 kiindigte der neugewihlte
Patriarch in einem Dankesbrief an die kirchlichen Oberhiupter in der Welt und an die
Verantwortlichen in den internationalen Okumeneeinrichtungen ein sechs Punkte um-

90



dung einer neuen jungen Generation von Geistlichen und Laien, die in
den verschiedenen Erziehungsfeldern die Schitze des Christentums in
der armenischen Tradition vermitteln sollen. 2. Verstirkte Bemiihungen
in die christliche Erziehung zu setzen. Karekin nimmt Bezug auf das im
August 1995 errichtete Center for Christian Education and Preaching im
St.-Gayane-Kloster*. Die Einrichtung von Sonntagsschulen und das
Wirken an o6ffentlichen Schulen erweise sich als sehr fruchtbar, ebenso
die Einrichtung einer christlichen Studentenorganisation. 3. Die Reno-
vierung alter Kirchen. 4. Der Bau neuer Kirchen vor allem in Stiddten,
in denen noch keine Kirchen seien. 5. Das verstarkte sozial-diakonische
Engagement fiir Arme, Kranke, Behinderte, Alte und andere Notleiden-
de. Hier vor allem erwartet Patriarch Karekin I. 6kumenische Unterstiit-
zung. Zur Ermneuerung seiner Kirche gehorte fiir Karekin I. auch die
Schaffung neuer Diézesen. So berichtete er bei einem Beratungstreffen
fiir Abgesandte aus der weltweiten armenischen Kirche vom
3.-5. 4. 1997 in Etchmiadzin von der Einrichtung von vier neuen D16-
zesen in Armenien (gesamt 8) und von der Schaffung neuer Di6zesen in
der Ukraine und im siidlichen Russland. Die Grundlage fiir solche Vor-
haben ist durch das starke Anwachsen der Zahl der Theologiestudenten
in den Theologischen Seminaren gegeben-!.

Wihrend seiner kurzen Amtszeit als Oberster Patriarch und Katholi-
kos aller Armenier unternahm Karekin 1. zahlreiche Pastoralbesuche in
der armenischen Diaspora. So hielt er sich vom 10. 1.-18. 2. 1996 in
Nordamerika auf und besuchte die drei Di6zesen Ostliche Ditzese USA

fassendes «Aktionsprogramm» zur Erneuerung seiner Kirche an, das sich mit den fiinf
Dringlichkeiten im Interview deckt, aber noch weitere notwendige sofortige Aktionen
umfasst: Herstellung und Verbreitung christlicher Literatur und Verwendung neuer
Medien sowie «Wiederaufbau einer kirchlichen Verwaltungsstruktur auf Gemeinde-
und Diozesanebene». (ADK 89, September 1995, 43—44).

49 Ausfiihrlicher hierzu: ECJ 3, No 2 (Summer 1996) 229. Fiinfhundert Religions-
lehrer konnen hier ausgebildet werden, die nach zwei Jahren ihr Diplom erhalten, das
sie berechtigt, in Sonntagsschulen und 6ffentlichen Schulen zu unterrichten. Das Zen-
trum entwickelte auch religivse Fernsehsendungen und plant die Herausgabe von ka-
techetischen Unterrichtsbiichern, Programme fiir Sommerlager u. Auffrischungskurse
fiir Religionslehrer. Siehe auch ECJ 4, No 2 (Summer 1997) 221.

50 Am 7. 4. 1997 wurde von Karekin L. der Grundstein fiir die neue Gregor-d.-Er-
leuchter-Kathedrale in Yerevan gelegt, die zur 1700-Jahr-Feier der Einfiihrung des
Christentums als Staatsreligion in Armenien im Jahre 2001 fertiggestellt sein soll und
1700 Platze umfassen wird.

SIECJ 4, No 2 (Summer 1997) 221. Im April 1997 betrug die Zahl der Studenten al-
lein im Seminar von Etchmiadzin hundertundzwei.

91



(Sitz des Erzbischofs: New York), Westliche Diozese USA (Sitz des
Erzbischofs: Los Angeles) und die Ditzese Kanada (Sitz des Erzbi-
schofs: Montreal). In den USA gibt es etwa eine Million armenisch-apo-
stolische Glaubige32. In Ottawa hielt er sich zu einem Kurzbesuch im
Metropolitan Andrey Sheptytsky Institute of Eastern Christian Studies
auf, eine Einrichtung der Theologischen Fakultit der Saint-Paul-Uni-
versitit in Ottawa’3. Der zweite USA-Besuch vom 20. 4. 1998 an dien-
te der 100-Jahr-Feier der Di6zese der Armenischen Kirche in Amerika,
die mit einem Gottesdienst in der Saint Vartan’s Cathedral in New York
begann. Wihrend seines Aufenthalts unterzog sich der Katholikos einer
viermonatigen Krebsbehandlung in einer New Yorker Klinik, von der er
am 22. 8. 1998 nach Etchmiadzin zuriickkehrte>*.

Vom 8.—15. 5. 1996 besuchte Karekin I. Istanbul. Der Besuch fand
auf Einladung des Okumenischen Patriarchen von Konstantinopel, Bar-
tholomaios I., statt und diente der Klarung von Fragen zwischen der or-
thodoxen und der orientalisch-orthodoxen Kirchenfamilie. Die Einla-
dung verband Karekin I. mit einem Pastoralbesuch in den Gemeinden
des armenisch-apostolischen Patriarchats von Konstantinopel, das mit
70 000 Glaubigen die stirkste Gruppe unter den Christen in der Tiirkei
reprasentiert. Mittelpunkt des Pastoralbesuches — der letzte Besuch
von Vaskenl. liegt 35 Jahre zuriick — waren die Feierlichkeiten zum
535-Jahr-Jubildaum der Griindung des Armenischen Patriarchats Kon-
stantinopel®.

Zu seinem ersten Pastoralbesuch reiste das armenische Oberhaupt
vom 23. 1.-6. 2. 1997 nach Frankreich¢. Etwa 350 000 Glaubige hat
die Armenische Apostolische Kirche in diesem Land, verteilt auf 26 Ge-
meinden in den drei Diozesen Paris (Sitz des Erzbischofs und Primas

2 OrthPar, February 1996, 15.

SECJ 3, No2 (Summer 1996) 170—172. Das Institut ist die einzige Einrichtung in
Kanada, in welcher Universititsabschliisse in dstlich-christlicher Theologie gemacht
werden konnen. Getragen wird die Einrichtung von den ukrainisch-katholischen Bi-
schofen in Kanada, ist aber zuginglich fiir orthodoxe, katholische, anglikanische und
protestantische Geistliche und Laien und erfreut sich hohen Ansehens.

S4ECJ 5, No 2 (Summer 1998) 254-256 und 260.

SSECJ 3, No 2 (Summer 1996) 228-229. — Zur Begegnung im Phanar siehe: IKZ 88
(1998) 424 mit Anm. 37.

36 ADK 95, Heft 1 (1997) 20. — COst 52 (1997) 119. — SOP 216, mars 1997, 8-10.
Unité des Chrétiens /07 (1997) 37. — Das Selbstverstindnis der armenisch-apostoli-
schen Kirche als erste christliche Volkskirche kommt deutlich in einem internationa-
len Symposium zum Ausdruck, das vom 14.-16. 6. 1996 in Paris stattfand und von Ka-
rekin 1. geleitet wurde (ADK 92, Juni 1996, 46).

92



fiir Frankreich, gleichzeitig Patriarchatsdelegierter fiir Westeuropa),
Marseille und Lyon. Ein Ziel seines Pastoralbesuches war die Kontakt-
aufnahme mit den armenischen Zentren in Paris und Umland, Lyon,
Marseille und Nizza und vor allem zur dortigen armenischen Jugend.
Ein weiteres Ziel war die Begegnung mit den Reprisentanten der ka-
tholischen, evangelischen und orthodoxen Schwesterkirchen. So hatte
er am 5. 2. 1997 ein weithin beachtetes Treffen mit dem katholischen
Erzbischof von Paris, Kardinal Lustiger, in der Kathedrale Notre-Dame.
Der personliche Vertreter des Okumenischen Patriarchen von Konstan-
tinopel hatte Karekin bei seiner Ankunft am 23. 1. 1997 empfangen, und
eine Begegnung mit der franzésischen orthodoxen Bischofskonferenz
(Comité interépiscopal orthodoxe en France) hatte am 27. 1. 1997 in der
griechischen Kathedrale Saint-Etienne stattgefunden. Am letzten Tag
seines Aufenthaltes besuchte der Katholikos das orthodoxe Institut
Saint-Serge in Paris. Durch seinen Besuch die politischen Beziehungen
zwischen Armenien und Frankreich zu verstidrken war fiir Karekin I. ein
weiteres Anliegen. So traf er sich mit dem franzésischen Aussenminister
Hervé de Charette und am 6. 2. 1997 mit Prisident Jacques Chirac. In
diesem Ziel und in dem Umstand, dass das armenische Oberhaupt auf
seiner Frankreichreise vom armenischen Botschafter begleitet wurde,
zeigte sich deutlich das Selbstverstindnis des armenischen Oberhauptes
als Verantwortlicher fiir sein armenisches Volk, das im Jahre 2001 die
1700jdhrige Wiederkehr der Einfithrung des Christentums als Staatsre-
ligion in Armenien feiern kann.

Vom 14.-18. 1. 1998 hielt sich Karekin I. zu einem Pastoralbesuch in
Agypten auf. Bemerkenswert an diesem Besuch war vor allem die Be-
gegnung mit Papst und Patriarch Schenuda III., aus welcher die schon
an anderer Stelle genannte Gemeinsame Erklérung hervorging®.

Grosse Beachtung in der kirchlichen und politischen Offentlichkeit
fand der erste Deutschlandbesuch des armenischen Oberhauptes vom
24.1.-4. 2. 1998. Katholikos KarekinI. folgte einer gemeinsamen Ein-
ladung der Ditzese der Armenischen Kirche in Deutschland, der Deut-
schen Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen Kirche in
Deutschlands8. 1991 wurde die Diozese der Armenischen Kirche in

37Siehe im Text S. 73- mit Anm. 2-.

8 ADK 98, Heft4 (1997) 24. — ECJ 5, No1 (Spring 1998) 252-253. — Irén. 71
(1998) 105—106. — OrthFor 12 (1998) 153. — KNA-OKI, Nr. 3 vom 13. 1. 1998, 1. -
KNA-OKI, Nr. 7 vom 10. 2. 1998, 3—4. — Vazrik Bazil, Zum Pastoralbesuch von Ka-
rekin I. Riickblick und Ausblick. In: ADK 99, Heft 1 (1998) 20-21. - Gerhard Gnaucl_c,
Der Katholikos dringt auf Friedensregelung in Karabach. Das Oberhaupt der armeni-

93



Deutschland eingerichtet und erhielt 1992 mit Bischof Karekin Bek¢iy-
an (Bischofsweihe am 27. 9. 1992 in Etchmiadzin) ein eigenes Ober-
haupt. Am 28. 3. 1998 wurde Bischof Karekin zum Erzbischof ernannt.
Die etwa 30 000 Glaubigen werden von fiinf Priestern und mehr als
zehn Diakonen seelsorgerlich betreut’®. 80% der Gemeindeglieder
stammen aus der Tiirkei und sind in etwa 40 Vereinen organisiert, von
denen 12 sich als Kirchengemeinden verstehen und damit der Diozese
unterstehen®. Ein fiir die armenische Gemeinde Koln, dem Sitz des Erz-
bischofs und Primas der Diozese Deutschland, wichtiger Akt geschah
noch am Ankunftstag: die Weihe der in die katholische Vorgingerkirche
St. Christopherus in Koln-Niehl eingefiigten armenischen Bischofskir-
che Surp Sahag Mesrob®!. Auf dem 12t4igigen Programm standen ausser
den Gemeindebesuchen in den Zentren Koéln, Berlin, Stuttgart und
Frankfurt eine grosse Zahl von Begegnungen mit Politikern und Kir-
chenfiihrern®?. Am 26. 1. 1998 fand in Bonn ein Gesprach mit Bundes-
kanzler Helmut Kohl und dem Ratsvorsitzenden der EKD, Prases Man-
fred Kock, statt, am 27. 1. ein Gebetstreffen mit Vertretern der orthodo-
xen Kirchen und am 29. 1. ein Empfang durch den Vorsitzenden der
Deutschen Bischofskonferenz, Bischof Karl Lehmann. Am 30. 1. traf
sich das armenische Oberhaupt mit Aussenminister Klaus Kinkel sowie
mit dem Ministerprisidenten von Nordrhein-Westfalen, Johannes Rau.
Zum Besuchsprogramm gehorten auch Unterredungen mit Bundestags-

schen Kirche, Karekin I., zu Besuch in Deutschland. In: FAZ, Nr. 22 vom 27. 1. 1998,
6. — «Den Menschen beistehen». S. H. Karekin I., Katholikos Aller Armenier, im Ge-
spriach (mit Raffi Kantian). In: ADK 99, Heft 1 (1998) 18—19. — Aschot Manutschar-
Jan, Im Wiederaufbau. Die armenische Kirche auf der Suche nach einem neuen Selbst-
verstdndnis. In: HerKorr 52 (1998) 260-263.

3% Datum der Bischofsweihe nach Orthodoxia 19971998, 26. — Datum der Ernen-
nung zum Erzbischof nach ADK 99, Heft 1 (1998) 21. — Zahlenangabe zu den Glaubi-
gen nach FAZ, Nr. 22 vom 27. 1. 1998, 6. — Basdekis in: OR 47 (1998) 36 zihlt sogar
35 000 Mitglieder; Thole, Orthodoxe Kirchen in Deutschland. Gottingen 1997 (=
Bensheimer Hefte 85), 86 zahlt 25 000 Armenier und 15 000 asylsuchende Armenier.
— Die letzte Priesterweihe fand am 21./22. 11. 1998 durch Erzbischof Karekin Bek-
¢iyan in der neuen Bischofskirche in Koln-Niehl statt. Diakon Hagop Nalbandian
wurde dort auf den Namen Armasch gesalbt.

0 Angaben nach einer Mitteilung von Priester Hagop Nalbandian beim jihrlichen
Treffen der EKD mit Vertretern der orientalisch-orthodoxen Kirchen in Deutschland
am 2./3. 7. 1998 in Herrenberg; anders Théle, Orthodoxe Kirchen in Deutschland, 87,
der die Zahl der armenischen Vereine mit 35 angibt, von denen sich 16 als kirchliche
Gemeinden verstehen.

81 Magrit Haghnazarian, Surp Sahag Mesrob, die armenische Bischofskirche. In:
ADK 99, Heft 1 (1998) 26.

62 ADK 98, Heft4 (1997) 24. —Irén. 71 (1998) 105-106.

94



prasidentin Rita Siissmuth und Berlins Regierendem Biirgermeister
Eberhard Diepgen sowie mit Ministerprisident Manfred Stolpe. Ferner
besuchte er das Evangelische Missionswerk in Hamburg und das Dia-
konische Werk der EKD in Stuttgart. Ein Gebetsgottesdienst mit Joa-
chim Kardinal Meisner fand am 31. 1. im Ko6lner Dom statt. Am 2. 2.
hielt Karekin einen Vespergottesdienst in der zweiten armenischen Kir-
che Deutschlands in Goppingen-Bartenbach. Einer der Glanzpunkte des
Deutschlandbesuches war die Verleihung der Ehrendoktorwiirde der
Theologie durch die Martin-Luther-Universitdt Halle-Wittenberg am
28. 1. 1998. Anlisslich dieser universitdren Ehre, die ihm wegen seiner
Verdienste um die weltweite Okumene zuteil wurde, hielt der Oberste
Patriarch und Katholikos aller Armenier einen Vortrag, betitelt mit
«Okumenische Richtungen in der armenischen Kirche», der seine oku-
menische Offenheit erneut aufzeigtes3.

Wie ein Jahr zuvor nach Frankreich, so reiste er auch nach Deutsch-
land sowohl als hochster Reprisentant seiner Kirche wie als Vertreter
des armenischen Volkes und des armenischen Staates. Wie selten bei ei-
nem Kirchenvertreter waren beide Anliegen in der Person von Kare-
kinl. miteinander verbunden. In einem Interview mit Raffi Kantian
wihrend des Deutschlandbesuches brachte er dies zum Ausdruck: «Wir
sind eine nationale Kirche. Folglich geht alles, was fiir die Nation be-
deutsam ist, uns etwas an.»% Wie wichtig ihm zum andern die Okume-
ne war, kam in seinen zahlreichen Begegnungen mit Représentanten der
orthodoxen, katholischen und evangelischen Schwesterkirchen zum
Ausdruck. Im besagten Interview kommt sein Selbstverstiindnis als Kir-
chenfiihrer an der Wende vom 2. zum 3. Jahrtausend zum Ausdruck:
«Am Ende des 20. Jahrhunderts kann die christliche Welt nicht mehr als
eine miteinander nicht kommunizierende Gruppe von Kirchen leben,
denn die Probleme der Welt sind weder katholische noch orthodoxe oder
protestantische Probleme, es sind menschliche Probleme, folglich miis-
sen wir uns zusammentun und uns gemeinsam anstrengen.»%

Mit dem Tod von Karekinl. verlor die Okumene eine ihrer herausra-
gendsten Personlichkeiten. Die Bemiihung, andere Kirchen mit ihren
Glaubensiusserungen zu verstehen und Wege zu suchen, wie im ausge-
henden 20. Jahrhundert die verschiedenen Kirchen sich néher kommen

3 COst 53 (1998) 67, — OrthFor 12 (1998) 288. - Ostkirchliche Information, hrsg.
vom Ostkirchenausschuss der EKD 98 — II/I1I — 6. — Zu seinem Vortrag siche Anm. 45.

% ADK 99, Heft 1 (1998) 19.

% ADK 99, Heft 1 (1998) 18.

95



konnen, zeichnete schon den jungen Wissenschaftler und Priester aus.
Den Umbruch in der romisch-katholischen Kirche erlebte er aus eigener
Anschauung von 1963-1965, als er von seiner Kirche als offizieller Be-
obachter zum 2. Vatikanischen Konzil entsandt wurde. Sein Theologie-
studium in Oxford war die beste Voraussetzung fiir seinen Beobachter-
status bei der Lambeth-Konferenz im Jahre 1968, dem Welttreffen der
Anglikanischen Gemeinschaft. Im Okumenischen Rat der Kirchen, in
welchem die Armenische Apostolische Kirche mit den beiden Katholi-
katen Etchmiadzin und Kilikien seit 1962 Mitglied ist, arbeitete er von
1968 an im Zentral- und Exekutivausschuss mit, von 1975-1983 in der
Funktion als stellvertretender Vorsitzender®. Als Katholikos von Kili-
kien war er 10 Jahre lang einer der Prisidenten des Mittelostlichen Kir-
chenrates®’. Seine Erfahrungen im Libanon im Umgang mit dem Islam
zeigten Friichte beim 2. Treffen mit dem religiosen Oberhaupt der Mus-
lime im Kaukasus, Scheich ul-Islam Allahshuqur Paschadzade im Juni
199568, Seine Bemiihungen um die innerorthodoxe Okumene, also die
Umsetzung der Vereinbarungen von Chambésy 1990 und 1993, wurden
deutlich an seinen Begegnungen mit Patriarch Aleksij II. am 1. 5. 1996
in Etchmiadzin®, mit Patriarch BartholomaiosI. in Istanbul vom
8—11.5.1996 und dessen Gegenbesuch in Armenien vom
21.-25.7.1997 und mit Metropolit Damaskinos am 10. 6. 1996 in
Chambésy’0. Grosse Beachtung fand Karekins Eréffnungsvortrag am
24. 6. 1997 bei der Zweiten Okumenischen Versammlung in Graz mit
dem Titel «Face to face with ourself» (Konfrontiert mit uns selbst)’!.
Mit eindringlichen Worten erinnerte das armenische Oberhaupt die Ver-
sammelten an die Verpflichtung der Kirchen zur eigenen Bekehrung zu
Christus: «Ich finde, dass wir heute die Strahlkraft unserer Farbe verlo-

66 Hermann Goltz, Zum Tode von Karekin I. In: ADK 104, Heft 2 (1999) 29.

67 Jean Corbon, Karekin I. und die Sendung der armenischen Kirche. In: OR (D) 29,
Nr. 29/30 vom 16. 7. 1999, 6.

% Hannes Schreiber, Wege der Erneuerung. Zur Situation der armenischen Kirche.
In: HerKorr 50 (1996) 309.

6 ADK 92, Juni 1996, 47-48.

0IKZ 88 (1998) 424 mit den Anm. 37-39.

Hrén. 70 (1997) 183-211 mit Editorial 161-162. — US 52 (1997) 225-231 (ge-
kiirzt). — FAZ, Nr. 144 vom 25. 6. 1997, 7. — ADK 96, Heft2 (1997) 22-23. — Die
Zweite Okumenische Vesammlung war einberufen worden von der Konferenz Euro-
péischer Kirchen (KEK), bei der Etchmiadzin, nicht jedoch das Katholikat von Kili-
kien Mitglied ist, und dem Rat der Europiischen Bischofskonferenzen (CCEE). Unter
den 10 000 Teilnehmern aus. 120 Kirchen und 43 Lindern Europas waren 700 Dele-
gierte (ADK 96, Heft2 (1997) 22-23).

96



ren haben. ... Die Frage ist nicht, ob wir Christen Gliubige sind. Das
Problem ist, ob wir glaubwiirdige Glaubige sind. Ich spreche nicht von
Christen als Einzelpersonen. Ich meine die Gemeinschaft, die Wirklich-
keit unserer Kirchen insgesamt. ... Auf jeden Fall besteht eine dringen-
de Notwendigkeit fiir das, was ich die Verpflichtung zur Bekehrung nen-
nen wiirde. Wenn wir uns nicht innerlich verindern, kénnen wir auch in
der Welt nichts verdndern. Das intra ecclesiam kann nicht getrennt wer-
den vom extra ecclesiam»"2,

Die Begegnung mit Papst Johannes Paul II. wihrend seiner Romreise
vom 10.—-14. 12. 1996 und die am 13. 12. 1996 unterzeichnete Gemein-
same Erklarung war fiir die weitere Beziehung zwischen der romisch-
katholischen und der armenisch-apostolischen Kirche wegweisend?.

Die gegenseitige Wertschidtzung beider Kirchenfiihrer zeigte sich
auch daran, dass Karekin I. die Meditationstexte und Gebete fiir die Kar-
freitagsprozession am Kolosseum 1997 schrieb’* und Papst Johannes
Paul II. im Anschluss an seine Polenreise am 18. 6. 1999 nach Etchmi-
adzin reisen wollte, um das schwererkrankte armenische Oberhaupt zu
besuchen’s. Aus gesundheitlichen Griinden war es dem Papst verwehrt,
nach Armenien zu reisen, und so beauftragte er den Prisidenten des
Pipstlichen Rates zur Forderung der Einheit der Christen, Edward Idris
Kardinal Cassidy, eine personliche Botschaft an Katholikos Karekin I.
zu iiberbringen. Die Botschaft an den Schwerkranken war auf den
29. 6. 1999 datiert, dem Fest der Apostel Petrus und Paulus. Es war der
Todestag von KarekinI., Oberster Patriarch und Katholikos aller Arme-
nier’s,

15 Monate zuvor, am 10. 3. 1998, war Patriarch Karekin I1., Ober-
haupt der armenisch-apostolischen Kirche von Konstantinopel und zu-
stiandig fiir etwa 70 000 Gldubige in der Tiirkei und auf Kreta, 71jdhrig
nach lingerer Leidenszeit in Istanbul gestorben™.

Patriarch Karekin II. wurde als Bedros Kazandjian am 18. 5. 1927 in
Istanbul geboren. Von 1940-1945 besuchte er die Geistliche Akademie
des armenischen Jakobus-Klosters in Jerusalem. 1945 erhielt er die Dia-

2US 52 (1997) 229.

73 Siehe hierzu IKZ 88 (1998) 429—431.

74OR (D) 27, Nr. 33/34 vom 15. 8. 1997, 9-15 (Dokumentation).

SEAZ, Nr. 135 vom 15. 6. 1999, 2.

0OR (D) 29, Nr. 35 vom 27. 8. 1999, 11.

77ECJ 5, No 1 (Spring 1998) 254-255. —Irén 71 (1998) 348-349. — ADK 99, Heft 1
(1998) 19. — OrthFor /2 (1998) 288-289. — KNA-OKI, Nr. 12 vom 17. 3. 1998, 13. —
Orthodoxia /997-1998, 30.

97



konatsweihe und setzte von 1948-1953 seine Ausbildung am Geist-
lichen Seminar im Jakobus-Kloster in Jerusalem fort. Wahrend dieser
Zeit wurde er am 1. 1. 1950 zum zolibatdren Priester geweiht und dien-
te von 1950-1951 als Sekretir des Patriarchen. Von Dezember
1951-1954 diente er, von Patriarch Karekin Khachadourian nach Istan-
bul gerufen, dort als Gemeindepriester und Lehrer und arbeitete an den
Griindungsvorbereitungen des im Januar 1954 in Uskiidar/Istanbul er-
offneten Geistlichen Seminars zum Heiligen Kreuz. Von 1954-1957
stand er diesem Seminar als Dekan vor. 1957-1959 leistete er die Wehr-
pflicht in der tiirkischen Armee ab. Danach war er bis 1966 Gemeinde-
priester in Washington, DC/USA. Am 1. 11. 1966 wurde er in Etchmi-
adzin von Katholikos Vasken I. zum Bischof geweiht und wirkte als Pa-
triarchatsgesandter fiir den Fernen Osten und bis 1981 als Primas der
Diozese Australien und Neuseeland. In den Jahren 1981-1990 war er
Grosssakristan und Leiter der Geistlichen Akademie des Jakobus-Klo-
sters in Jerusalem. Am 13. 10. 1990 wurde er als Karekin II. zum 83. In-
haber des 1461 in Konstantinopel eingerichteten Patriarchenstuhles ge-
wihlt und damit Nachfolger von Patriarch Schnork Kalustian.

In der Nachfolgefrage von Karekin II. zeigte sich die Absicht der tiir-
kischen Regierung, Einfluss zu nehmen. In ihrer negativen Einstellung
zu ihren armenischen Staatsbiirgern wurde sie unterstiitzt durch eine
Reihe tiirkischer Zeitungen und Fernsehsender’®. Noch wihrend der
Amtszeit von Patriarch Karekin II. war Erzbischof Mesrob Mutafyan,
geboren 1956 in Istanbul und seit 1993 Erzbischof der Prinzeninseln mit
Amtssitz im armenischen Patriarchat im Stadtteil Kumkapi, zum Locum
tenens bestellt worden. Zur Wahl standen zwei Kandidaten: Erzbischof
Mesrob Mutafyan und der 72jahrige Erzbischof von Skutari, Shahan Si-
vaciyan. Beide Kandidaten erfiillten die von der Tiirkei vorgegebenen
Voraussetzungen: in der Tiirkei geboren und tiirkischer Staatsbiirger.
Am 16. 3. 1998 war Erzbischof Mutafyan vom Geistlichen Rat zum Lo-
cum tenens gewihlt worden” entsprechend dem Willen des verstorbe-
nen Patriarchen. Am 22. 6. 1998 bestimmte in einer Anordnung der
stellvertretende Gouverneur von Istanbul, Osman Demir, Erzbischof Si-

8 ADK 100, Heft2 (1998) 20. — ADK /01, Heft3 (1998) 19-20. Zu weiteren Be-
richterstattungen zu den Vorgingen um die Patriarchenwahl siehe: FAZ, Nr. 195 vom
24. 8. 1998,4. —FAZ, Nr. 203 vom 2. 9. 1998, 6. — FAZ, Nr. 249 vom 27. 10. 1998, 16.
—NZZ, Nr. 198 vom 28. 8. 1998, 4. —ECJ 5, No 2 (Summer 1998) 256-259. — ECJ 5,
No3 (Autumn 1998) 244-245. — SOP 231, septembre—octobre 1998, 22. — Irén. 71
(1998) 349-350.

7 ADK 100, Heft2 (1998) 20.

98



vaciyan zum Locum tenens®. Erzbischof Mutafyan trat am 31. 7. 1998
von seinem Amt zuriick8!, wurde aber am 3. 8. 1998 von der Allgemei-
nen Versammlung der Geistlichen mit 23 Stimmen gegen 3 fiir Sivaciy-
an zum amtierenden Patriarchen gewihlt, was freilich vom tiirkischen
Innenministerium nicht anerkannt wurde82. Mittlerweile hatte sich die
kirchliche Angelegenheit zur Staatsaffire entwickelt. Uberraschender-
weise erhielt der Vorsitzende der Wahlkommission, Pilo Atan, am
31.8.1998 den Bescheid, die Wahl ausrichten zu diirfen. Am
9. 10. 1998 wurden die 10 Vertreter aus der Geistlichkeit gewihlt, am
11. 10. wihlte die armenische Bevolkerung 79 Laienvertreter, so dass
am 14. 10. 1998 89 Delegierte aus Istanbul, Kayseri, Diyarbakir, Isken-
derun und Kirikhan zur Wahl schreiten konnten. Mit 74 Stimmen gegen
15 fiir Erzbischof Shahan Sivaciyan wurde am 14. 10. 1998 Erzbischof
Mesrob Mutafyan in der armenischen Patriarchatskirche zur Heiligen
Mutter Gottes im Istanbuler Stadtteil Kumkapi zum 84. armenischen
Patriarchen von Konstantinopel gewdhir®3. Unter Beteiligung einer
grossen, auch okumenischen Gemeinde fand dort vom 21. auf den
22. 11. 1998 seine Inthronisation statt. Der neue Patriarch nahm dabel
den Namen Mesrob II. an8.

Patriarch Mesrob II. wurde am 16. 6. 1956 in Istanbul geboren. In
Stuttgart legte er nach zweijihrigem Besuch einer amerikanischen
Schule das Abitur ab. Danach studierte er von 1974—-1979 Theologie in
Memphis/USA. 1977 wurde er in Istanbul zum Diakon geweiht, am
13. 5. 1979 folgte in Istanbul die Priesterweihe. Von 1979-1981 stu-
dierte er am Geistlichen Seminar in Jerusalem sowie am armenischen
Seminar der Hebriischen Universitit. Von 1982—-1986 war er Gemein-
depriester auf der Prinzeninsel Kinali, zudem bis 1987 Leiter des Patri-
archatssekretariats. In Istanbul wurde er 1983 zum Vardapet promoviert,
1986 zum Dzairaguin Vardapet. Am 21. 9. 1986 wurde er in Etchmiad-
zin zum Bischof geweiht.

Wiihrend seiner Gemeinde- und Sekretariatsarbeit war er von
1982-1990 Koordinator der 6kumenischen Beziehungen. Von 1988-1989
vertiefte er seine 6kumenischen Kenntnisse am 6kumenischen Seminar

80 ADK /01, Heft3 (1998) 19.

8INZZ, Nr. 198 vom 28. 8. 1998, 4.

82FAZ, Nr. 195 vom 24. 8. 1998, 4 sowie NZZ, a. a. O.

83 ADK 701, Heft 3, (1998) 20. — ECJ 5, No 3 (Autumn 1998) 245-246. — SOP 233,
décembre 1998, 21.

$4ECT 5, No 3 (Autumn 1998) 247-248. —Irén. 71 (1998) 544-545.

99



des Anglicum in Rom. Am 5. 9. 1990 wurde er zum Vorsitzenden der
Synode ernannt. Bis zu seiner Wahl zum Patriarchen war er im Patriar-
chat zustéindig fiir bkumenische Fragen, seit 1993 als Erzbischof®.

In einem Interview mit Georg Stoll von der KNA geht der neugewihl-
te Patriarch ausfiihrlich auf die Situation der Armenier in der Tiirkei ein
und nennt dringliche Aufgabenstellungen in seinem neuen Amt?¢: «Die
tiirkischen Behorden zidhlen etwa 82 000 Armenier mit tiirkischem Pass.
Zieht man von dieser Zahl die Armenier ab, die ausgewandert sind, aber
noch die tiirkische Staatsbiirgerschaft haben, so leben derzeit rund
65 000 Armenier in der Tiirkei. Die meisten von ihnen, etwa 60000,
wohnen in Istanbul. Ausser der Patriarchatskathedrale gibt es 38 weitere
Kirchen in Istanbul, die von 33 Gemeinderiten geleitet werden. Wir ha-
ben 19 Pfarrschulen von der Primarstufe bis zur Hochschulreife mit ins-
gesamt 4550 Schiilerinnen und Schiilern. Mindestens noch einmal so
viele Kinder und Jugendliche gehen in staatliche oder ausliandische
Schulen. Wir haben ein Hospital, das zu den am besten ausgestatteten
Krankenhausern der Stadt gehort. Wir haben zwei Waisenhiuser, 14 Kul-
turvereine, zwei Sportvereine, zwei Lehrervereinigungen und insgesamt
12 Presseorgane in Istanbul, darunter zwei armenische Tageszeitungen,
eine Wochenzeitung, ein wochentliches Bulletin des Patriarchats, eine
theologische Zeitschrift und sechs monatlich erscheinende Zeitschriften,
die von unterschiedlichen Stiftungen herausgegeben werden.» (S. 13)
Weitere Armenier, so der Patriarch, gibt es im Hatay, in Ankara, Sivas,
Malatya und in Elazig, Im Unterschied zu den Syrisch-Orthodoxen in
der Tiirkei (noch etwa 15 000) und den Griechisch-Orthodoxen (noch et-
wa 3000) gibt es in der armenischen Bevolkerung 35% Mischehen, die
jedoch kirchlich ohne Segen sind (S. 14). Einen besonderen Schwer-
punkt in der Gemeindearbeit sieht Patriarch Mesrob II. in der Forderung
der Jugend, denn hier liege die Zukunft der Kirche (S. 15). Eine weitere
wichtige Aufgabe sieht er in der Sprachenfrage, d. h. in der Verankerung
des Tiirkischen in der Liturgie und in der Predigt. In den armenischen
Schulen wiirde das Tiirkische schon die Lingua franca sein (S. 15 u. 17).
Deutlich nennt Patriarch Mesrob II. ein Problem, das ihm als Okumeni-
ker besonders am Herzen liegt: «Die Herausforderungen liegen nicht so
sehr am System in der Tiirkei, in einem weit iiberwiegend nichtchrist-
lichen Kontext; sie liegen normalerweise im Mangel an innerer Einheit

85 Orthodoxia 19971998, 30. — FAZ, Nr. 249 vom 27. 10. 1998, 16.

86 KNA-OKI, Nr. 47 vom 17. 11. 1998, 13-18. — Zur Situation der Armenier in
Istanbul siehe: Arus Yumul, Selbstbild, Fremdbild und Identitit. Uber die Istanbuler
Armenier. In: ADK /03, Heft 1 (1999) 24-25.

100



unter den verschiedenen christlichen Gemeinschaften.» (S. 18) Diese
mangelnde Einheit sei die grosste Hiirde fiir einen gemeinsamen tiir-
kischsprachigen Katechismus und «fiir die Idee, eine gemeinsame tiir-
kischsprachige theologische Ausbildung fiir die Priester und Prediger
der unterschiedlichen Konfessionen zu organisieren.» (S. 18) Diploma-
tisch dussert sich der Kirchenfiihrer zum Minderheitenstatus seiner Kir-
che in einem vom Islam dominierten Land: «Es gibt in der Verfassung
keine besonderen Bestimmungen zu den Minderheiten, denn wir werden
in der Tiirkei alle als tiirkische Biirger angesehen ... Es gibt in jedem
Land Minderheitenprobleme. Aber die sollten wir nicht gross heraushe-
ben. Es ist nie klug, Schwierigkeiten zu betonen.» (S. 18)

Um die von der tiirkischen Regierung immer wieder unterdriickten
Rechte der armenischen Minderheit — trotz des Lausanner Vertrages —
ging es im Sechs-Seiten-Dossier, das Patriarch MesrobIl. am
16. 6. 1999 bei seinem Antrittsbesuch bei Ministerprisident Biilent Ece-
vit diesem iiberreichte?’. Das Dossier spricht auch die Problematik der
Ausbildung der Geistlichen an. Durch die Schliessung des Geistlichen
Seminars zum Heiligen Kreuz im Istanbuler Stadtteil Uskiidar, das 1954
eroffnet wurde, und dessen Umwandlung in ein weltliches Gymna-
siums®8 fehlt der armenisch-apostolischen Kirche eine theologische Aus-
bildungsstitte in der Tiirkei. Bei seinem Besuch bei Staatsprésident Su-
leyman Demirel im Dezember 1998 hatte Mesrob II. vorgeschlagen, in
Ermangelung eines eigenen armenischen Klosters in Istanbul mit inte-
grierter Ausbildungsstitte das Studium der armenischen Theologie als
Fach an der Universitit unterzubringen®®. Ein weiterer staatlicherseits
zu klidrender Punkt ist im Dossier genannt: die Regelung der Wahl des
armenischen Oberhauptes. Das vorausgegangene Spektakel macht eine
saubere Klirung dringlich. «Seit Griindung der Republik» — kommen-
tiert Rainer Hermann in der FAZ — «wurden, mit einer Ausnahme, alle
Patriarchenwahlen nicht in 40 Tagen nach dem Tod des Vorgéngers
durchgefiihrt, wie das Kirchenrecht es vorsieht. 1927 mit fiinf Jahren
Verzogerung, 1951 nach sieben Jahren und 1991 nach finf Monaten.
Nur 1961 mischte sich der Staat nicht ein. Er legalisierte das Wahlpro-
zedere, das 1863 in ein osmanisches Gesetz gefasst worden war, so dass
der Patriarch ohne Komplikationen gewihlt werden konnte.»*

87 ADK 104, Heft 2 (1999) 30.

88 ADK 99, Heft 1 (1998) 19.

891rén. 71 (1998) 545.

M FAZ, Nr. 249 vom 27. 10. 1998, 16.

101



Im Dossier fiihrt Patriarch Mesrob II. auch die Eigentumsprobleme
an. In den zuriickliegenden Jahren kam es immer wieder zu Ubergriffen
auf armenische Kirchen mit erheblichen Sachschidden in Istanbul. So
berichtete der damalige Patriarch Karekin II. in seinem Schreiben vom
22.7. 1993 an den Gouverneur von Istanbul detailliert von zehn Uber-
griffen auf armenische Kirchen und der Schindung eines Friedhofs im
Zeitraum zwischen dem 10. 4. und dem 21. 7. 1993, ferner von Uber-
griffen auf das Heilig-Kreuz-Gymnasium und der mehrmaligen Aus-
raubung einer Kirche?!.

Von Drohbriefen gegen Armenier in den Istanbuler Stadtteilen Yesil-
koy und Bakirkdy berichtet Karekin II. im Schreiben vom 23. 10. 1994
an den Gouverneur von Istanbul und an weitere hohe Staatsfunktionire.
In den Drohbriefen werden die Armenier zur Auswanderung aufgefor-
dert: «Zwingt uns nicht, euch nach Yerevan zu vertreiben. Also ver-
schwindet, haut rechtzeitig ab! ... Die Tiirkei gehort den Tiirken und nicht
solchen Schlangen wie euch. Vergesst das niemals!»“? Die beiden arme-
nischen Zeitungen Istanbuls, Jamanak und Marmara, berichteten am
19. 12. 1995 von der Beschlagnahmung des Eigentums der armenischen
Kirche zur Heiligen Mutter Gottes im Stadtteil Islambey?3. Von der Ge-
nehmigung durch den tiirkischen Kultusminister zur Umwandlung einer
aus dem 17. Jahrhundert stammenden armenischen Kirche in der osttiir-
kischen Stadt Erzurum in eine Moschee berichtete die tiirkische Zeitung
Hiirriyet am 3. 11. 1996%. Uber die Beschlagnahmung eines zum arme-
nischen Karagozyan-Waisenhaus gehorenden unbebauten Grundstiicks
im Istanbuler Stadtteil Sigli durch die Stadtbezirksbiirgermeisterin be-
richtete die armenische Wochenzeitung Agos am 27. 6. 1997. Das

91" ADK 81, September 1993, 21.

92 ADK 86, Dezember 1994, 30-31; Zitat 30. — Siehe auch ADK 87, Mirz 1995,
30-31. — Zu den Vorwiirfen, die Armenier stiinden in engsten Verbindungen zur ver-
botenen PKK, siehe: ADK 84, Juni 1994, 14—17 und 85, September 1994, 29-30. —Die
Ubergriffe auf armenische Kirchen und der Vorwurf, die Armenier wiirden mit der
PKK an der Zerstorung der Tiirkei arbeiten, veranlasste das Verwaltungsgericht
Braunschweig im Urteil vom 24. 8. 1995, zwei christlichen armenischen Familien aus
der Tiirkei Asyl zu gewihren und sie als Gruppenverfolgte in der Tiirkei anzuerkennen
(ADK 89, September 1995, 38-39).

93 ADK 90, Dezember 1995, 78. — Zur Situation der Armenier in der Tiirkei siche
vor allem: Raffi Kantian, Die Lage der christlichen Minderheiten. In: ADK 93, Sep-
tember 1996, 53-54 (kritische und korrigierende Besprechung des Aufsatzes von Karl
Leuteritz, Rechtsstatus und tatsdchliche Lage der christlichen Minderheiten in der
Tiirkei. In: Zeitschrift fiir Tiirkeistudien, 1/1995, 75-96.

% ADK 94, Dezember 1996, 33.

102



Grundstiick soll fiir die Erstellung eines Hochhauses genutzt werden?.
Grosses Aufsehen weltweit erregten 1998 Pline, das armenische Kloster
des Heiligen Makarios aus dem 4. Jh. nahe des Dorfes Halefka im tiirki-
schen Teil Zyperns in ein Hotel mit 50 Betten umzuwandeln®. Aus dem
Jahre 1999 sind weitere geplante und vollzogene Enteignungen armeni-
scher Gebidude und Grundstiicke in Istanbul bekanntgeworden®’.

Von Erfreulichem ist freilich auch zu berichten. So wurde Ende No-
vember 1996 in Kayseri die aus dem Jahr 1191 stammende armenische
Kirche des HI. Gregor d. Erleuchters nach langjéhriger Renovierungs-
arbeit durch den damaligen Erzbischof Mesrob Mutafyan feierlich ihrer
Bestimmung iibergeben. Zum Einzugsgebiet des Gotteshauses gehoren
etwa 3000 armenisch-apostolische Christen Zentralanatoliens und der
Ostlichen Schwarzmeerkiiste%8.

Ferner wurde am 10. 8. 1997 in Vakifli im Siidosten der Tiirkei1 die re-
konstruierte Hl. Mutter-Gottes-Kirche geweiht und in ihr unter Beteili-
gung von 600 armenischen Glaubigen aus der Tiirkei, Armenien, Euro-
pa, den USA und Australien zum ersten Mal wieder Gottesdienst ge-
feiert®?.

Das problematische Verhiltnis des tiirkischen Staates zu seiner arme-
nisch-christlichen Minderheit zeigt sich deutlich an der tiirkischen
Leugnung eines Vilkermordes an den Armeniern im Jahr 1915. Damals
hatten aus armenischer Sicht 1,5 Millionen Armenier, aber auch zahl-
reiche andere christliche Bewohner der osmanischen Ostgebiete, durch
die Jungtiirken ihr Leben verloren. In jiingster Zeit hat die Tiirkei in ih-
rer Leugnung eines Volkermordes unerwartete Argumentationshilfe
durch den Nestor der amerikanischen Orientalistik, Bernard Lewis (geb.
1916 in London in einer britisch-jiidischen Familie) bekommen, der
durch seine zahlreichen und themenvielfiltigen wissenschaftlichen Ar-
beiten auf dem Gebiet der Islamkunde, der Iranistik und Turkologie
weltweit in hohem Ansehen steht!%0,

%5 ADK 96, Heft2 (1997) 21.

9% ECJ 5, No | (Spring 1998) 253-254. — OrthPar /143 (20. April 1998) 23. — Orth-
For 12 (1998) 285.

97 Zu den Details siche: Raffi Kantian, Fortgesetzte Enteignungen. In: ADK / 03,
Heft 1 (1999) 17 und Rainer Hermann, Welle von Enteignungen in der Tiirkei. -Nicht—
muslimische Stiftungen in Bedringnis. In: FAZ, Nr. 63 vom 16. 3. 1999, 7. Die Ent-
eignungen betreffen auch andere christliche Gemeinden in Istanbul.

%8 ADK 94, Dezember 1996, 33.

YECJ 4, No 3 (Autumn 1997) 252-253.

100 Christoph Heger, Bernard Lewis. In: ADK 88, Juni 1995, 33-37.

103



Am 16. 11. 1993 hatte Bernard Lewis in einem Interview mit den
Journalisten der angesehenen Tageszeitung L.e Monde, Paul Langellier
und Jean Pierre Péroncel Hugoz, die Bezeichnung der Geschehnisse als
Volkermord eine «armenische Variante dieser Geschichte» genannt. Die
Sicht von Lewis entsprach ganz der tiirkischen Sicht: «Die Tiirken hét-
ten lediglich <Straf- und Praventivmassnahmen> gegen als Unsicher-
heitsfaktor im Kriegsgeschehen angesehene Bevilkerungsteile ergrif-
fen. Eine beabsichtigte Vernichtung der Armenier sei nicht nachweisbar,
weshalb man auch nicht von einem Genozid sprechen koénne.»!°! Das
Interview und die darin gegebene Sicht loste in Frankreich einen starken
Protest aus!%2 und fand ein gerichtliches Nachspiel. Nachdem Lewis am
18. 11. 1994 im strafrechtlichen Verfahren von der 17. Pariser Straf-
kammer freigesprochen worden war!93, war die Zivilklage bei der 1. Pa-
riser Zivilgerichtskammer ein Erfolg der Kliger. Im Urteil vom
21. 6. 1995 stellte das Gericht fest, «dass die Freiheit des Historikers es
ihm nicht gestatte, wichtige Elemente, die seinen Thesen widersprechen
wiirden, zu unterschlagen. ... Durch das Verschweigen der Existenz die-
ser Elemente... sei der Angeklagte seiner Verpflichtung zur Objektivitat
und zur Behutsamkeit nicht nachgekommen.»104
Die Affdre um Bernard Lewis ldste weltweit eine hitzige Diskussion um
den Begriff «Vilkermord» oder «Genozid» in den Parlamenten aus'®.

101 Elvira Kiendl, Streit um Leugnung des Volkermords. In: ADK 87, Mirz 1995,
32-36.

102 Ebenda 33-34.

103 Ebenda 34-35.

104 Elvira Kiendl, Urteil gegen BERNARD LEWIS. In: ADK 89, September 1995,
40-42. Zitat41. — Bemerkenswert ist, dass die Stadt Tel Aviv/Israel die geplante Ver-
leihung der Ehrenbiirgerschaft an Lewis angesichts des weltweiten Aufsehens vertagt
hat, wie der FAZ, Nr. 207 vom 6. 9. 1997, 35 zu entnehmen ist (abgedruckt auch in
ADK 97, Heft3 [1997] 25). Israel hat erst seit Ende der 80er Jahre das Massaker an
den Armeniern wahrgenommen und seitdem in der Offentlichkeit diskutiert. In der
Diskussion wird als problematisch die Bezeichnung Vélkermord gesehen, da die Ge-
fahr der Relativierung des jiidischen Holocoust bestiinde. — Hingewiesen sei auf vier
Tagungsberichte, die den Genozid an den Armeniern zum Thema haben: Elvira
Kiendl, Genozid und Moderne (Tagung in Tutzing). In: ADK 87, Mirz 1995, 63-68. —
Julia Jacoby, Phoenix aus der Asche — Tagungsbericht (Miihlheim/Ruhr). In: ADK 88,
Juni 1995, 50-56. — Volker Jacoby, Konferenz zum Genozid (21.-23. 4. 1995 in Yere-
van). In: ebenda, 56-61. — Madelaine Essayan-Abel, Die Aktualitit des armenischen
Genozids. Ein internationales Kolloquium in Paris (16.—18. 4. 1998). In: ADK /00,
Heft2 (1998) 43-44.

105 Der Turkologe Josef Matuz stellt in seiner Arbeit «Das Osmanische Reich.
Grundlinien seiner Geschichte», Darmstadt 1985, 265, Anm. 4 fest: «Ob die Zahl der
umgekommenen Armenier eine halbe bis iiber eine Million betrug, wie in Europa

104



Im Griechischen Parlament wurde der von den Armeniern weltweit
festgelegte 24. April als Genozidgedenktag in der Plenarsitzung vom
25. 4. 1996 festgelegt, ebenso verfuhr das Parlament des US-Bundes-
staates Pennsylvania in seiner Sitzung vom 26. 3. 1996. Andere US-
Staaten wie New York, Massachusetts, Rhode Island, Kalifornien, North
Carolina, Illinois und Connecticut verfuhren in gleicher Weise!%, Weit
grosseres Aufsehen erregte der Beschluss der Franzosischen National-
versammlung am 29. 5. 1998. Der von allen Fraktionen einstimmig be-
schlossene Satz lautete: «La France reconnait publiquement le génoci-
de arménien de 1915» (Frankreich erkennt offentlich den armenischen
Genozid von 1915 an). Freilich waren bei der Beschlussfassung nur 29
der 500 Abgeordneten anwesend!?’. Der Druck aus der Tiirkei auf die
franzosische Regierung war erheblich. Der franzosische Senat ent-
schied im Mirz 1999, das Thema Genozid nicht zu behandeln!%8, Zwi-
schen der Tiirkei und Frankreich liefen Riistungsgeschiftsverhandlun-
gen in einer Grossenordnung von 8 Milliarden Dollar!%. Zu den schon
genannten US-amerikanischen Staaten, die den 24. April als Genozid-
Gedenktag anerkannten, gesellten sich die Bundesstaaten South Caroli-
na und Georgia'’. In Europa anerkannte auch der Belgische Senat die
Faktizitdt des Genozids'!!.

Blaubeuren-Asch, 25. Oktober 1999 Wolfgang Schwaigert

meist angenommen wird, ob <nur> 200 000 bis 300 000, wie von protiirkischer, oder
gar zwei Millionen, wie von armenophiler Seite angegeben wird, dndert am Faktum

des Genocids dem Wesen nach nichts.»

106 ADK 92, Juni 1996, 52-53. _
107 Horst Bacia. Tiirkische Politiker wollen die Geschichte ihres Landes unter kei-

nen Umstinden mit dem Wort «Genozid» belastet wissen. In: FAZ, Nr. 131 vom
9. 6. 1998, 3. — NZZ., Nr. 123 vom 30./31. 5. 1998, 3 (Franzosische Geste zugunsten
der Armenier). — Raffi Kantian, Der Genozid auf der Tagesordnung. In: ADK 100
Heft2 (1998) 21-22.

108 ADK /03, Heft 1 (1999) 26.

9FAZ, Nr. 131 vom 9. 6. 1998, 3.

"OADK /03, Heft 1 (1999) 26.

1 Leserbrief von Raffi Kantian in der FAZ, Nr. 155 vom 8. 7. 1998.

105



Verzeichnis der Abkiirzungen:

ADK = Armenisch-Deutsche Korrespondenz. Vierteljahresheft der Deutsch-Arme-
nischen Gesellschaft (deutsch; Mainz) // CO = Het Christelijk Oosten (halbjéhrlich;
niederléndisch; Nijmegen) // COri = Christian Orient. A (n Indian) Journal of Eastern
Churches for Creative theological Thinking (vierteljdhrlich; englisch; Kottayam/Ke-
rala/Indien) // COst = Der Christliche Osten (zweimonatlich; deutsch; Wiirzburg) //
ECJ = Eastern Churches Journal. A Journal (Review) of Eastern Christendom (vier-
monatlich; englisch; London u. Fairfax) // Episkepsis = Bulletin d’information (mo-
natlich; franzosisch; Chambésy) // ER = The Ecumenical Review (vierteljihrlich; eng-
lisch; Genf, hrsg. v. WCC) // ETJ = Ephrem’s Theological Journal (halbjdhrlich; eng-
lisch; Satna, M. P., India) // FAZ = Frankfurter Allgemeine Zeitung (Tageszeitung;
deutsch; Frankfurt/Main) // HerKorr = Herder-Korrespondenz (monatlich; deutsch;
Freiburg) // IKZ = Internationale Kirchliche Zeitschrift (vierteljdhrlich; deutsch;
Bern) // Irén. = Irénikon (vierteljdhrlich; franzosisch; Chevetogne/Belgien) // Ist. =
Istina (vierteljdhrlich; franzosisch; Paris) // al-Kiraza = («der Jurisdiktionsbereich»
sc. des Hl. Markus; vierzehntéglich; arabisch; Kairo) // KNA - OKI = Katholische
Nachrichtenagentur — Okumenische Information (wochentlich; deutsch; Bonn) //
MdKI = Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts Bensheim (zweimonat-
lich; deutsch; Bensheim) // NZZ = Neue Ziircher Zeitung. Internationale Ausgabe (Ta-
geszeitung; deutsch; Ziirich) // OCP = Orientalia Christiana Periodica (halbjéhrlich;
Rom) // OR = Okumenische Rundschau (vierteljahrlich; deutsch; Frankfurt/Main) //
OR (D) = L’Osservatore Romano (wochentlich; deutsch; Ostfildern) // Orthodoxia
1997-1998 ( Hrsg. vom Ostkirchlichen Institut Regensburg) // Orthodoxie aktuell
(monatlich; deutsch; hrsg. im Auftrag der Kommission der Orthodoxen Kirche in
Deutschland ) // OrthFor = Orthodoxes Forum (halbjéhrlich; deutsch; St. Ottilien) //
OrthPar = Orthodox Observer/Orthodoxos Parateretes (halbmonatlich bzw. monat-
lich; englisch und griechisch; New York, hrsg. Greek Orthodox Archidocese of Ame-
rica) // POC = Proche-Orient Chrétien. Revue trimestrielle d’études et d’information,
hg. von den Weissen Viitern von Ste-Anne, Jerusalem) // Sob. = Sobornost, incorpora-
ting Eastern Churches Review (halbjdhrlich, englisch; Oxford) // SOP = Service Or-
thodoxe de Presse (monatlich; franzésisch; Courbevoie bei Paris) / Stimme der Or-
thodoxie (vierteljahrlich; deutsch; hrsg. von der Berliner Diézese der Russischen Or-
thodoxen Kirche (Moskauer Patriarchat; Berlin) // SVTQ = St. Vladimir’s Theologi-
cal Quarterly (vierteljdhrlich; englisch; Crestwood, NY) // ThQ = Theologische Quar-
talschrift (vierteljidhrlich; deutsch; Miinchen) // ThR = Theologische Rundschau (vier-
teljihrlich; deutsch; Tiibingen) // TRE = Theologische Realenzyklopidie Berlin u. a.
Berlin 1 (1976) // Unité des Chrétiens = Revue de formation et d’information cecu-
ménique (vierteljahrlich; franzosisch; Paris) // US = Una Sancta. Zeitschrift fiir 6ku-
menische Begegnung (vierteljdhrlich; deutsch; Meitingen b.Augsburg).

106



	Die Orientalischen Orthodoxen Kirchen [Fortsetzung]

