
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Kimmo Kääriäinen: Religion in Russia
After the Collapse of Communism.
Religious Renaissance or Secular
State. New York: The Edwin Meilen
Press 1998. 216S. US-$ 89.95,
£49.95.

In dieser Studie geht der Autor - Professor

an der Universität Helsinki und Chef
des Forschungs-Instituts der Evang.-
Luth. Kirche von Finnland - der Frage
nach, wie der sog. «religiöse Boom», der
das zusammenbrechende Sowjetreich
seit 1988 erfasst hatte, zu bewerten sei.

Konkret stellt er sich die Aufgabe, die

Entwicklung der Religiosität im
postsowjetischen Russland - 1990-1997 - zu
analysieren. Wenn in der Studie auch

«Religiosität» im allgemeinen - und
nicht im konfessionellen - Sinne gemeint
ist, so treffen die Untersuchungsergebnisse

in allererster Linie aber doch auf die
Russische Orthodoxe Kirche als frühere
und neue «Nationalkirche» zu.

Der Autor definiert sein Verständnis

von «Religiosität», das seiner Studie

zugrundeliegt, nach folgenden Kriterien: 1)

der Glaube (ideologische Komponente),
2) Wissen über Dogma und Geschichte
usw. der Religion, der sich jemand
verbunden weiss, 3) Kenntnis der rituellen
Praxis, des Zeremoniells und der
kirchlichen Ordnung, 4) persönliche
Glaubenserfahrung und 5) Konsequenzen der

Religiosität im täglichen Leben (z. B.

Versuch, den christlichen Geboten
entsprechend zu leben).

Der Autor untersucht das Phänomen
der neuen Religiosität in Russland an
Hand von Analysen, die nach modernstem

westlichem Standard erstellt worden

waren. Quelle der Studie sind vor
allem drei «World Values» Befragungen
(1991, 1993, 1996), die begleitet wurden
von Feldforschungen des «Instituts für

Soziologie» an der Russischen Akademie
der Wissenschaften in Moskau (Prof.
Vladimir Andreenko). Das Team des
Instituts benutzte auch für seine Feldforschung

in Russland den standardisierten
World Values-Fragebogen, der aber an
die Situation in Russland angepasst wurde.

Darüber hinaus enthielten die Fragebögen

für 1996 besonders viele Fragen zu
Religion und Religiosität, die von
finnischen und russischen Soziologen
zusammengestellt worden waren.

Letztlich betrifft die Untersuchung die
russische Orthodoxie. Das war eigentlich
nicht so beabsichtigt, aber die erstellten
Raster erbrachten nicht genügend
Informationen über Muslime and Buddhisten,
weil sie nur in bestimmten Regionen
konzentriert anzutreffen sind (im Kaukasus,
in Tatarstan, im Kalmückengebiet und in
Burjätien). Auch die christlichen Minderheiten

- etwa Katholiken, Evangelische
oder Baptisten oder andere Freikirchen,
ganz zu schweigen von den neu-religiösen

Bewegungen - fielen wegen ihren
minimalen statistischen Grössen nicht ins
Gewicht.

Die oben angeführten Kriterien zur
Bestimmung von «Religiosität» zusammen

mit den sehr differenzierten
Befragungsmethoden haben manche
Klischees, die auf dem Sektor «Religion im
postkommunistischen Russland»
verbreitet sind, neue statistische Fakten

entgegengesetzt oder aber allgemein als

zutreffend angesehene Annahmen bestätigt.
In manchen Fällen stehen die
Untersuchungsergebnisse in starkem Gegensatz

zu manchen Hoffnungen und Illusionen
der Russischen Orthodoxen Kirche (z. B.

das hohe Alter und das niedrige
Bildungsniveau des heutigen Durchschnitts
der zu 60-70 % weiblichen Gläubigen
oder der minimale Anteil praktizierender
Orthodoxer).

69



Im vorrevolutionären Russland waren
Intelligenz und Arbeiterschaft der Russischen

Orthodoxen Kirche entfremdet, die
als Staatskirche eine enge Verbindung
mit dem Thron eingegangen war. Zwar
wird Russland vor 1917 gern als orthodoxes

Land charakterisiert, in Wahrheit
jedoch - so zeigt der Verf. an vielen
Beispielen - habe Russland nur noch einen
orthodoxen «Anstrich» gehabt. - Unter
dem Sowjetregime sei der Kampf gegen
die Religion nichts anderes als ein Machtkampf

gewesen - der Kampf der KPdSU

gegen ihre gefährlichste Konkurrenz: die
Russische Kirche. Der Parteikult, das

zeigt der Autor sehr deutlich, wurde mit
allen Attributen eines religiösen Kults
ausgestattet (mit speziellen Geburts-,
Vermählungs- und Begräbniszeremonien).

Allerdings gab es in den letzten
Jahrzehnten der USSR nur noch eine
Parteihierarchie - und fast keine Menschen
mehr, die an die «Staatsreligion»
Kommunismus glaubten.

Der Autor schildert in überzeugender,
eindringlicher Weise, wie paradox die
Situation war: Die antireligiöse Politik hatte

zwar die ROK beziehungsweise jegliche

traditionelle Religion aus dem öffentlichen

Leben verdrängt und die Zahl ihrer
Anhänger auf einen minimalen Prozentsatz

dezimiert, aber auch die Partei als

Zentrum des (pseudo-)religiösen Staatskults

hatte jede Glaubwürdigkeit verloren.

Das war der Hintergrund, auf dem sich
die religionspolitische «Wende» abspielte.

Der Umschwung ist mit den Feierlichkeiten

aus Anlass der Taufe der Kiewer
Rus' vor 1000Jahren (988) in
Zusammenhang zu sehen und manifestierte
sich im Religionsgesetz von Oktober
1990, das eine Religionsfreiheit brachte,
wie sie auf russischem Boden noch nie
dagewesen war. Das neue Gesetz bildete
die Grundlage für den «religiösen Boom»
der folgenden Jahre.

Das wichtigste Ergebnis der Studie:
Von der neuen Religiosität («dem religiö¬

sen Boom») seit 1988 profitieren die
traditionellen Kirchen, vor allem die Orthodoxie,

längst nicht in dem erhofften Masse.

Die Menschen haben nicht einfach
den Glauben an den Kommunismus mit
der orthodoxen Religion vertauscht,
sondern lehnen es offenkundig ab, die
Parteidisziplin bzw. den Druck, den das

Sowjetregime auf das Individuum ausübte,

gegen ein nicht minder forderndes «Regime»

der Orthodoxie oder anderer
Konfessionen einzutauschen. Die Menschen
suchen vor der geistigen, ethischen und
wirtschaftlichen Katastrophe Zuflucht in
der Religiosität - aber ihre Freiheit wollen

sie damit nicht aufgeben.
Statistisch äussert sich diese Situation

folgendermassen: Zwar bezeichnet sich
ein Drittel der Befragten als orthodoxe
Gläubige (hier spielt ganz stark das nationale

Moment hinein - «Orthodox-Sein»
ist jetzt wieder ein untrennbarer Bestandteil

des «Russe-Seins»; selbst ungetaufte
Patrioten und Nationalisten bezeichnen
sich heute als orthodox). Doch erfüllt nur
ein sehr geringer Teil dieser «Orthodoxen»

die Minimalanforderungen der Kirche;

nur ein sehr geringer Teil erkennt die

Grunddogmen der Orthodoxie an

(5-6 %); die meisten von diesen sind

(wie im Westen) ältere und alte Frauen -
allerdings in Russland mit recht geringem
Bildungsgrad. Bis jetzt konnte in der
ROK noch keine Schicht gebildeter
religiöser Laien nachwachsen: Die grossen
Probleme, die die ROK seit dem religiösen

Aufbruch hat, beruhen zum grossen
Teil auf dem Fehlen einer gebildeten
Laienschicht in der Kirche.

Die meisten, die sich als «Glaubende»

(1991: 23 %, 1996: 34 %) oder als
«Suchende» (1991: 28%, 1996: 30%)
bezeichnen, haben mit den traditionellen
Kirchen sehr wenig oder nichts zu tun;
die «Glaubenden» haben einen gewissen
emotionellen Bezug zu einer bestimmten
Konfession - hier also zur russischen
Orthodoxie. Die «Suchenden» glauben an

irgendein «göttliches Wesen», an eine

70



«göttliche Macht», an etwas Übernatürliches

- wie viele Menschen auch im Westen.

Jeder sucht sich aus dem breiten
religiösen Angebot aus, was ihm passt und

was ihm nicht viel Pflichten abverlangt.
Das letzte Drittel zerfällt in einen

grösseren Teil, der sich als «nicht-glaubend»
(1991: 7 %, 1996: 24 %) bezeichnet, und
einen kleinen Teil, der sich eindeutig als
«atheistisch» (1991: 35%, 1996: 6%)
bekennt - die Studie zeigt eindeutig, dass

es sich bei diesen heute ausschliesslich
um «Edel-Atheisten» handelt, deren
moralisch-ethische Normen («Systemwelt»)

- natürlich in völlig anderem ideologischen

Kontext - und deren Lebensführung

(«Lebenswelt») durchaus demjenigen

der praktizierenden Orthodoxen
entspricht.

Im Rahmen dieses Gesamtkontextes
ist die Studie voller informativer,
hochinteressanter Einzeluntersuchungen - wobei

den soziologischen Untersuchungen
der Situation nach 1991 auch Analysen
aus den Jahren 1988 bis 1991 gegenübergestellt

werden. Die Ergebnisse der
äusserst detaillierten Befragungen sind
zuweilen überraschend, immer aber
aufschlussreich - beispielsweise dass an die
nichtchristliche Reinkarnation doppelt so
viele Personen glauben als an die christliche

Auferstehung (1991: 17 %-7 %;
1993: 21 %-12 %; 1996: 20 %-9 %). Ein
anderes Detail: Die meisten Befragten
verstanden Gott auf nicht-christliche
Weise - also nicht als Gott, zu dem man
eine persönliche Beziehung hat (1991:
7 %, 1993: 12 %, 1996: 15 %), sondern
als eine vage Art von Geist oder Lebenskraft

(1991: 34%, 1993: 33%; 1996:
35 %) - zwar hat sich in der Befragungszeit

der Anteil derer, die an einen persönlichen

Gott glauben, verdoppelt, aber die

vage Idee von irgendeinem Weltgeist
oder einer Lebenskraft war mit konstanten

33-35 % auch 1996 noch zweimal so
stark vertreten wie die christliche Vorstellung.

- So kann man bei der Lektüre der
Studie mit ihren graphisch klar gestalte¬

ten Tabellen und Graphiken und ihrem
einleuchtenden Aufbau auf jeder einzelnen

Seite hochinteressante Details
finden.

Der Autor prognostiziert, dass der Anteil

«religiöser» Menschen in Russland
insgesamt nicht abnimmt, dass aber der
Trend zu einer freien Religiosität geht -
dies um so mehr, als das Wissen um die
Glaubensinhalte und das Wesen der Kirche,

deren Geschichte und ihr Ritual in
Russland in der Zeit des «real existierenden

Sozialismus» verlorengegangen sind

- viel stärker als im Westen, wo die auch
sehr weitgehende Säkularisierung nie
repressiven Charakter gehabt hat wie in der

Sowjetunion.
Gerd Stricker

Sovremennoe obnovlencestvo - protest¬
antism «Vostocnogo obrada» [Das
gegenwärtige Erneuerertum - der
Protestantismus im «östlichen Ritus»].
Moskva: Odigitrija 1996. 348 S.

Ein Herausgeber des Buches wird nicht

genannt, auch das umfängliche Vorwort
(8 Druckseiten) trägt keine Unterschrift.

Das ganze Buch ist unter das Motto
gestellt «Verrücke nicht die uralten Grenzen,

die deine Väter gemacht haben»

(Sprüche Salomonis 22, 28). Und genau
darum geht es: Es gelte, um jeden Preis

am Alten festzuhalten; wer zu denken und

zu fragen beginnt, ist ein «Protestierer» -

einer, der gegen das Bestehende rebelliert.

Und gegen solche Leute in der Kirche

müsse man vorgehen.
Die Stossrichtung des Buches wird

ausdrücklich benannt (S. 2): «Der vorliegende

Sammelband will den Leser vor
der Verführung durch die sog. <Erneue-

rer-Orthodoxie> und vor einem Eindringen

des Dienstes am Geist dieser Welt in

unsere Kirche warnen. Der Band deckt

71



das antikirchliche Wesen des theologischen

und gottesdienstlichen Modernismus

auf...»
Als «Erneuerer der Orthodoxie» und

damit praktisch als Ketzer ausgegrenzt
werden alle jene, die als eigenständig
denkende - und nicht als sich auf die
Überlieferung der Tradition beschränkende

- orthodoxe Theologen im Westen
bekannt und geachtet sind: allen voran
Wladimir Solowjow, dann Nikolaj Berd-
jaew, W. Rosanow, Wjatscheslaw
Iwanow; nach der Revolution waren es in Paris

Sergej Bulgakow (vor allem seine

Sophiologie) und Pawel Florenski, wobei
das berühmte Pariser orthodoxe Institut
St. Serge als Hort des Modernismus
abqualifiziert wird. Natürlich fehlen auf
dem Schandpfahl der «Novatoren» auch
nicht bekannte Namen wie Alexander
Men, Nikolaj Afanasjew und Alexander
Schmeman sowie die jüngsten Häretiker
auf dieser Linie: die Priester Georgi Kot-
schetkow, Alexander Borisow, Ioann
Swiridow, Archimandrit Sinon (Teodor)
u. a.

In der Sowjetzeit habe Metropolit
Nikodim (Rotow) «betrüblichen Angedenkens»

die Zerstörung der Kirche von
innen - im Sinne des Modernismus - fortgesetzt,

indem er die Kirche dazu brachte,
in «unkanonische Beziehungen zu häretischen

Gesellschaften» zu treten - und

zwar mit Katholiken und Protestanten.
Die Schüler des 1978 verstorbenen
Metropoliten seien heute die führenden
Verfechter seiner Ideen.

Charakteristisch sei ihr Bestreben, die
Lehre der orthodoxen Kirche und ihre
Liturgie zu modernisieren, z. B. die russi¬

sche Sprache in der Liturgie zuzulassen,
die Liturgie den heutigen Bedürfnissen

anzupassen, den neuen Kalender
einzuführen, die Fasten zu verkürzen und zu
vereinfachen usw. Die Theologie der
Kirchenväter werde durch protestantisch
geprägte philosophisch-religiöse
Gedankengebilde ersetzt...

Neben einer Vielzahl von Beiträgen
von mehr oder weniger unbekannten
Autoren finden sich allein vier aus der Feder
des für seinen Fundamentalismus
bekannten Erzpriesters und Professors an
der Geistlichen Akademie Moskau/Ser-
giew Possad, Valentin Asmus, jeweils
zwei Beiträge stammen von Dmitrij Ma-

nomow, von Nikolaj Kawerin, von
Mönchsdiakon Kliment (Beresowski)
und von Sergej Nosow sowie von Priester
Wladimir Wigiljanski. Es fehlen auch
nicht Beiträge des seinerzeit für seinen
Antisemitismus berüchtigten Metropoliten

Ioann (Snycev, gest. 1995) sowie des

Erzpriesters Wladimir Worobjow, der die
orthodoxe Tichon-Hochschule in
Moskau auf «rechten» Kurs gebracht hat.

Es handelt sich bei diesem Buch um
eine jener Publikationen, von denen die
Buchstände in den Kirchen Russlands
voll sind - und von denen russische Geistliche

im Westen (natürlich nur, wenn sie

darauf angesprochen werden) verlegen
erklären, es handele sich um absolute

Ausnahmen, die überhaupt nicht typisch
wären für die Stimmung in der Kirche. -

Solche Publikationen geben aber die

Atmosphäre im Moskauer Patriarchat
repräsentativer wider als Bekenntnisse zur
Ökumene, die russische Geistliche an den

Westen richten. Gerd Stricker

72


	Bibliographie

