Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Kimmo Kddridinen: Religion in Russia
After the Collapse of Communism.
Religious Renaissance or Secular
State. New York: The Edwin Mellen
Press 1998. 216S. US-$ 89.95,
£49.95.

In dieser Studie geht der Autor — Profes-
sor an der Universitdt Helsinki und Chef
des Forschungs-Instituts der Evang.-
Luth. Kirche von Finnland — der Frage
nach, wie der sog. «religiose Boom», der
das zusammenbrechende Sowjetreich
seit 1988 erfasst hatte, zu bewerten sei.
Konkret stellt er sich die Aufgabe, die
Entwicklung der Religiositit im postso-
wjetischen Russland — 1990-1997 — zu
analysieren. Wenn in der Studie auch
«Religiositdt» im allgemeinen — und
nicht im konfessionellen — Sinne gemeint
ist, so treffen die Untersuchungsergeb-
nisse in allererster Linie aber doch auf die
Russische Orthodoxe Kirche als friihere
und neue «Nationalkirche» zu.

Der Autor definiert sein Verstidndnis
von «Religiositit», das seiner Studie zu-
grundeliegt, nach folgenden Kriterien: 1)
der Glaube (ideologische Komponente),
2) Wissen iiber Dogma und Geschichte
usw. der Religion, der sich jemand ver-
bunden weiss, 3) Kenntnis der rituellen
Praxis, des Zeremoniells und der kirch-
lichen Ordnung, 4) personliche Glau-
benserfahrung und 5) Konsequenzen der
Religiositdt im tdglichen Leben (z. B.
Versuch, den christlichen Geboten ent-
sprechend zu leben).

Der Autor untersucht das Phdnomen
der neuen Religiositat in Russland an
Hand von Analysen, die nach modern-
stem westlichem Standard erstellt wor-
den waren. Quelle der Studie sind vor al-
lem drei «World Values» Befragungen
(1991, 1993, 1996), die begleitet wurden
von Feldforschungen des «Instituts fiir

Soziologie» an der Russischen Akademie
der Wissenschaften in Moskau (Prof.
Vladimir Andreenko). Das Team des In-
stituts benutzte auch fiir seine Feldfor-
schung in Russland den standardisierten
World Values-Fragebogen, der aber an
die Situation in Russland angepasst wur-
de. Dariiber hinaus enthielten die Frage-
bogen fiir 1996 besonders viele Fragen zu
Religion und Religiositit, die von finni-
schen und russischen Soziologen zu-
sammengestellt worden waren.

Letztlich betrifft die Untersuchung die
russische Orthodoxie. Das war eigentlich
nicht so beabsichtigt, aber die erstellten
Raster erbrachten nicht geniigend Infor-
mationen iiber Muslime and Buddhisten,
weil sie nur in bestimmten Regionen kon-
zentriert anzutreffen sind (im Kaukasus,
in Tatarstan, im Kalmiickengebiet und in
Burjitien). Auch die christlichen Minder-
heiten — etwa Katholiken, Evangelische
oder Baptisten oder andere Freikirchen,
ganz zu schweigen von den neu-religio-
sen Bewegungen — fielen wegen ihren mi-
nimalen statistischen Grossen nicht ins
Gewicht.

Die oben angefiihrten Kriterien zur
Bestimmung von «Religiositit» zusam-
men mit den sehr differenzierten Befra-
gungsmethoden haben manche Kili-
schees, die auf dem Sektor «Religion im
postkommunistischen Russland» ver-
breitet sind, neue statistische Fakten ent-
gegengesetzt oder aber allgemein als zu-
treffend angesehene Annahmen bestitigt.
In manchen Fillen stehen die Untersu-
chungsergebnisse in starkem Gegensatz
zu manchen Hoffnungen und Illusionen
der Russischen Orthodoxen Kirche (z. B.
das hohe Alter und das niedrige Bil-
dungsniveau des heutigen Durchschnitts
der zu 60-70 % weiblichen Gliubigen
oder der minimale Anteil praktizierender
Orthodoxer).

69



Im vorrevolutionidren Russland waren
Intelligenz und Arbeiterschaft der Russi-
schen Orthodoxen Kirche entfremdet, die
als Staatskirche eine enge Verbindung
mit dem Thron eingegangen war. Zwar
wird Russland vor 1917 gern als orthodo-
xes Land charakterisiert, in Wahrheit je-
doch — so zeigt der Verf. an vielen Bei-
spielen — habe Russland nur noch einen
orthodoxen «Anstrich» gehabt. — Unter
dem Sowjetregime sei der Kampf gegen
die Religion nichts anderes als ein Macht-
kampf gewesen — der Kampf der KPdSU
gegen ihre gefihrlichste Konkurrenz: die
Russische Kirche. Der Parteikult, das
zeigt der Autor sehr deutlich, wurde mit
allen Attributen eines religiosen Kults
ausgestattet (mit speziellen Geburts-,
Vermihlungs- und Begribniszeremo-
nien). Allerdings gab es in den letzten
Jahrzehnten der USSR nur noch eine Par-
teithierarchie — und fast keine Menschen
mehr, die an die «Staatsreligion» Kom-
munismus glaubten.

Der Autor schildert in iiberzeugender,
eindringlicher Weise, wie paradox die Si-
tuation war: Die antireligiose Politik hat-
te zwar die ROK beziehungsweise jegli-
che traditionelle Religion aus dem o6ffent-
lichen Leben verdrangt und die Zahl ihrer
Anhédnger auf einen minimalen Prozent-
satz dezimiert, aber auch die Partei als
Zentrum des (pseudo-)religiosen Staats-
kults hatte jede Glaubwiirdigkeit verlo-
ren.

Das war der Hintergrund, auf dem sich
die religionspolitische «Wende» abspiel-
te. Der Umschwung ist mit den Feierlich-
keiten aus Anlass der Taufe der Kiewer
Rus’ vor 1000Jahren (988) in Zu-
sammenhang zu sehen und manifestierte
sich im Religionsgesetz von Oktober
1990, das eine Religionsfreiheit brachte,
wie sie auf russischem Boden noch nie
dagewesen war. Das neue Gesetz bildete
die Grundlage fiir den «religiosen Boom»
der folgenden Jahre.

Das wichtigste Ergebnis der Studie:
Von der neuen Religiositit («dem religio-

70

sen Boom») seit 1988 profitieren die tra-
ditionellen Kirchen, vor allem die Ortho-
doxie, lingst nicht in dem erhofften Mas-
se. Die Menschen haben nicht einfach
den Glauben an den Kommunismus mit
der orthodoxen Religion vertauscht, son-
dern lehnen es offenkundig ab, die Partei-
disziplin bzw. den Druck, den das So-
wjetregime auf das Individuum ausiibte,
gegen ein nicht minder forderndes «Regi-
me» der Orthodoxie oder anderer Kon-
fessionen einzutauschen. Die Menschen
suchen vor der geistigen, ethischen und
wirtschaftlichen Katastrophe Zuflucht in
der Religiositdt — aber ihre Freiheit wol-
len sie damit nicht aufgeben.

Statistisch dussert sich diese Situation
folgendermassen: Zwar bezeichnet sich
ein Drittel der Befragten als orthodoxe
Gldubige (hier spielt ganz stark das natio-
nale Moment hinein — «Orthodox-Sein»
ist jetzt wieder ein untrennbarer Bestand-
teil des «Russe-Seins»; selbst ungetaufte
Patrioten und Nationalisten bezeichnen
sich heute als orthodox). Doch erfiillt nur
ein sehr geringer Teil dieser «Orthodo-
xen» die Minimalanforderungen der Kir-
che; nur ein sehr geringer Teil erkennt die
Grunddogmen der Orthodoxie an
(5-6 %); die meisten von diesen sind
(wie im Westen) dltere und alte Frauen —
allerdings in Russland mit recht geringem
Bildungsgrad. Bis jetzt konnte in der
ROK noch keine Schicht gebildeter reli-
gioser Laien nachwachsen: Die grossen
Probleme, die die ROK seit dem religio-
sen Aufbruch hat, beruhen zum grossen
Teil auf dem Fehlen einer gebildeten Lai-
enschicht in der Kirche.

Die meisten, die sich als «Glaubende»
(1991: 23 %, 1996: 34 %) oder als «Su-
chende» (1991: 28 %, 1996: 30 %) be-
zeichnen, haben mit den traditionellen
Kirchen sehr wenig oder nichts zu tun;
die «Glaubenden» haben einen gewissen
emotionellen Bezug zu einer bestimmten
Konfession — hier also zur russischen Or-
thodoxie. Die «Suchenden» glauben an
irgendein «gottliches Wesen», an eine



«gottliche Macht», an etwas Ubernatiirli-
ches — wie viele Menschen auch im West-
en. Jeder sucht sich aus dem breiten reli-
giosen Angebot aus, was ihm passt und
was ihm nicht viel Pflichten abverlangt.

Das letzte Drittel zerfillt in einen gros-
seren Teil, der sich als «nicht-glaubend»
(1991: 7 %, 1996: 24 %) bezeichnet, und
einen kleinen Teil, der sich eindeutig als
«atheistisch» (1991: 35 %, 1996: 6 %)
bekennt — die Studie zeigt eindeutig, dass
es sich bei diesen heute ausschliesslich
um «Edel-Atheisten» handelt, deren mo-
ralisch-ethische Normen («Systemwelt»)
— natiirlich in vollig anderem ideologi-
schen Kontext — und deren Lebensfiih-
rung («Lebenswelt») durchaus demjeni-
gen der praktizierenden Orthodoxen ent-
spricht.

Im Rahmen dieses Gesamtkontextes
ist die Studie voller informativer, hochin-
teressanter Einzeluntersuchungen — wo-
bei den soziologischen Untersuchungen
der Situation nach 1991 auch Analysen
aus den Jahren 1988 bis 1991 gegeniiber-
gestellt werden. Die Ergebnisse der dus-
serst detaillierten Befragungen sind zu-
weilen iberraschend, immer aber auf-
schlussreich — beispielsweise dass an die
nichtchristliche Reinkarnation doppelt so
viele Personen glauben als an die christli-
che Auferstehung (1991: 17 %—7 %;
1993: 21 %—12 %; 1996: 20 %9 %). Ein
anderes Detail: Die meisten Befragten
verstanden Gott auf nicht-christliche
Weise — also nicht als Gott, zu dem man
eine personliche Beziehung hat (1991:
7 %, 1993: 12 %, 1996: 15 %), sondern
als eine vage Art von Geist oder Lebens-
kraft (1991: 34 %, 1993: 33 %; 1996:
35 %) — zwar hat sich in der Befragungs-
zeit der Anteil derer, die an einen person-
lichen Gott glauben, verdoppelt, aber die
vage Idee von irgendeinem Weltgeist
oder einer Lebenskraft war mit konstan-
ten 33-35 % auch 1996 noch zweimal so
stark vertreten wie die christliche Vorstel-
lung. — So kann man bei der Lektiire der
Studie mit ihren graphisch klar gestalte-

ten Tabellen und Graphiken und ihrem
einleuchtenden Aufbau auf jeder einzel-
nen Seite hochinteressante Details fin-
den.

Der Autor prognostiziert, dass der An-
teil «religioser» Menschen in Russland
insgesamt nicht abnimmt, dass aber der
Trend zu einer freien Religiositit geht —
dies um so mehr, als das Wissen um die
Glaubensinhalte und das Wesen der Kir-
che, deren Geschichte und ihr Ritual in
Russland in der Zeit des «real existieren-
den Sozialismus» verlorengegangen sind
— viel stdrker als im Westen, wo die auch
sehr weitgehende Sikularisierung nie re-
pressiven Charakter gehabt hat wie in der
Sowjetunion.

Gerd Stricker

Sovremennoe obnovlencestvo - protest-
antism «Vostocnogo obrada» [Das
gegenwirtige Erneuerertum - der Pro-
testantismus im «Oostlichen Ritus»].
Moskva: Odigitrija 1996. 348 S.

Ein Herausgeber des Buches wird nicht
genannt, auch das umfingliche Vorwort
(8 Druckseiten) trigt keine Unterschrift.

Das ganze Buch ist unter das Motto ge-
stellt «Verriicke nicht die uralten Gren-
zen, die deine Viter gemacht haben»
(Spriiche Salomonis 22, 28). Und genau
darum geht es: Es gelte, um jeden Preis
am Alten festzuhalten; wer zu denken und
zu fragen beginnt, ist ein «Protestierer» -
einer, der gegen das Bestehende rebel-
liert. Und gegen solche Leute in der Kir-
che miisse man vorgehen.

Die Stossrichtung des Buches wird
ausdriicklich benannt (S. 2): «Der vorlie-
gende Sammelband will den Leser vor
der Verfiihrung durch die sog. <Erneue-
rer-Orthodoxie> und vor einem Eindrin-
gen des Dienstes am Geist dieser Welt in
unsere Kirche warnen. Der Band deckt

71



das antikirchliche Wesen des theologi-
schen und gottesdienstlichen Moder-
nismus auf ...»

Als «Emeuerer der Orthodoxie» und
damit praktisch als Ketzer ausgegrenzt
werden alle jene, die als eigenstindig
denkende - und nicht als sich auf die
Uberlieferung der Tradition beschrin-
kende - orthodoxe Theologen im Westen
bekannt und geachtet sind: allen voran
Wladimir Solowjow, dann Nikolaj Berd-
jaew, W. Rosanow, Wjatscheslaw Iwa-
now; nach der Revolution waren es in Pa-
ris Sergej Bulgakow (vor allem seine So-
phiologie) und Pawel Florenski, wobei
das beriihmte Pariser orthodoxe Institut
St. Serge als Hort des Modernismus ab-
qualifiziert wird. Natiirlich fehlen auf
dem Schandpfahl der «Novatoren» auch
nicht bekannte Namen wie Alexander
Men, Nikolaj Afanasjew und Alexander
Schmeman sowie die jiingsten Héretiker
auf dieser Linie: die Priester Georgi Kot-
schetkow, Alexander Borisow, loann
Swiridow, Archimandrit Sinon (Teodor)
u. a.

In der Sowjetzeit habe Metropolit Ni-
kodim (Rotow) «betriiblichen Angeden-
kens» die Zerstorung der Kirche von in-
nen - im Sinne des Modernismus - fortge-
setzt, indem er die Kirche dazu brachte,
in «unkanonische Beziehungen zu hireti-
schen Gesellschaften» zu treten - und
zwar mit Katholiken und Protestanten.
Die Schiiler des 1978 verstorbenen Me-
tropoliten seien heute die fithrenden Ver-
fechter seiner Ideen.

Charakteristisch sei ihr Bestreben, die
Lehre der orthodoxen Kirche und ihre Li-
turgie zu modemnisieren, z. B. die russi-

T2

sche Sprache in der Liturgie zuzulassen,
die Liturgie den heutigen Bediirfnissen
anzupassen, den neuen Kalender einzu-
filhren, die Fasten zu verkiirzen und zu
vereinfachen usw. Die Theologie der Kir-
chenviter werde durch protestantisch ge-
pragte philosophisch-religiose Gedan-
kengebilde ersetzt ...

Neben einer Vielzahl von Beitrigen
von mehr oder weniger unbekannten Au-
toren finden sich allein vier aus der Feder
des fiir seinen Fundamentalismus be-
kannten Erzpriesters und Professors an
der Geistlichen Akademie Moskau/Ser-
giew Possad, Valentin Asmus, jeweils
zwel Beitrige stammen von Dmitrij Ma-
nomow, von Nikolaj Kawerin, von
Monchsdiakon Kliment (Beresowski)
und von Sergej Nosow sowie von Priester
Wiladimir Wigiljanski. Es fehlen auch
nicht Beitrige des seinerzeit fiir seinen
Antisemitismus beriichtigten Metropoli-
ten Ioann (Snycev, gest. 1995) sowie des
Erzpriesters Wladimir Worobjow, der die
orthodoxe Tichon-Hochschule in Mo-
skau auf «rechten» Kurs gebracht hat.

Es handelt sich bei diesem Buch um
eine jener Publikationen, von denen die
Buchstinde in den Kirchen Russlands
voll sind - und von denen russische Geist-
liche im Westen (natiirlich nur, wenn sie
darauf angesprochen werden) verlegen
erkldren, es handele sich um absolute
Ausnahmen, die iiberhaupt nicht typisch
wiren fiir die Stimmung in der Kirche. -
Solche Publikationen geben aber die
Atmosphire im Moskauer Patriarchat re-
prasentativer wider als Bekenntnisse zur
Okumene, die russische Geistliche an den
Westen richten. Gerd Stricker



	Bibliographie

