
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 1

Artikel: Über die Aufgabe eines altkatholischen Theologen am Beispiel von F.H.
Reusch (1825-1900)

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404911

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über die Aufgabe eines altkatholischen Theologen
am Beispiel von F. H. Reusch (1825-1900)*

Im Konzert der christlichen Konfessionen nimmt die altkatholische Kirche

eine besondere Stellung ein. Entstanden aus ökumenisch orientierten

Reformbestrebungen in der römisch-katholischen Kirche sieht sie

sich als Vermittlerin zwischen der katholischen Tradition und den
Kirchen der Reformation, zwischen der westlichen und der östlichen
Christenheit. Sie verbindet das Bekenntnis zu den wesentlichen Lehren und
Institutionen der alten, ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends mit
der Berufung zur modernen wissenschaftlich-theologischen Methode
und zur historisch-kritischen Forschung. Sie setzt sich zugleich für
Kontinuität im Glauben und für Toleranz im theologischen Diskurs, für
Spiritualität und für Liberalität ein. Nach dem Willen ihrer Pioniere soll sie

eine Brücke zwischen den Konfessionen sein, ein Ort, an dem die
verschiedenen christlichen Richtungen sich treffen könnten. Sie soll darum
offen sein für eine grosse Vielfalt; in dieser Vielfalt soll sie aber wiederum

die grundlegende Einheit erkennen lassen.

Dieses wahrlich anspruchsvolle Programm ist ihr vom Anfang ihres

Eigendaseins an mitgegeben worden. Schon Ignaz von Döllinger hat der
sich bildenden Glaubensgemeinschaft drei Ziele mit auf den Weg
gegeben: Zeugnis für die kirchliche Wahrheit zu geben, allmählich eine

gereinigte, der alten noch ungetrennten mehr konforme Kirche
darzustellen und als Werkzeug einer grossen künftigen Wiedervereinigung
der getrennten Christen zu dienen1. Dabei hatte er schon betont, dass eine

solche Aufgabe nicht ohne die Mitwirkung der theologischen
Wissenschaft bewältigt werden könne. Gerade die Theologie, ihre Funktion
in der Kirche und ihre Freiheit standen auf der Fahne der Vorkämpfer
der altkatholischen Bewegung, die wir «altkatholische Väter» nennen.

Für Döllinger war die Theologie das «wissenschaftliche Bewusstsein»

der Kirche, das es neben dem allgemeinen Glaubensbewusstsein,
zugleich als Stärkung und Vertiefung desselben gibt. Ihr kam es zu, der
«öffentlichen Meinung in der Kirche», wir würden heute sagen dem

«sensus fidelium», Dasein und Kraft zu verleihen2. Dieses konnte die

Theologie vor allem kraft ihres Charakters als historische Wissenschaft,

* Vortrag gehalten am 29. Oktober 1997 bei der akademischen Feier anlässlich der

Verabschiedung als Direktor des Altkatholischen Seminars der Universität Bonn.
1 Brief an Pfarrer J.N. Widmann vom 18. 10. 1874.RITH 1910, 209 f.
21. v. Döllinger, Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie

(Rede am 28. 9. 1863), Kleinere Schriften, Stuttgart 1890, 161, 184.

50



die sich mit den Quellen des Glaubens und der Entwicklung ihrer
Auslegung beschäftigt. Nur wer die ganze Entwicklung der Kirche in der
Auslegung ihres Glaubens vor Augen hat, kann die Idee der Kirche
erfassen. Döllinger war wohl der erste, der schon 1837 den Plan einer
geschichtlich aufgebauten Dogmatik fasste3. Weil das Christentum Tatsache,

Geschichte ist, trägt die Theologie überwiegend den historischen
Charakter und will demgemäss erforscht und konstruiert sein4. Die
Gegenwart der Kirche im Licht ihrer Vergangenheit und mit dem Blick
in ihre Zukunft zu sehen, das vermag nur die historisch orientierte
Theologie. Döllinger schrieb einmal, der Geschichtsschreiber ist ein in die
Vergangenheit schauender Prophet und der Prophet ist häufig ein in die
Zukunft schauender Historiker5, denn er verkündet als künftig bereits

geschehene Dinge.
Danach gibt es zwei Formen des Lehramtes in der Kirche: das

institutionelle Lehramt der Bischöfe, das in dem bei ihrer Wahl und Weihe

geleisteten Eid und in der Verantwortung für die Weitergabe des Glaubens

in der Kirche begründet ist, und das auf Forschungsarbeit und
persönlichem Wissen begründete Lehramt der Theologen. Es handelt sich

gewiss um Schwerpunkte, denn sowohl die Bischöfe verfügen über ein

persönliches theologisches Wissen als auch die Theologen sind sich
ihrer Verantwortung für die Kirche bewusst. Doch die Akzentsetzungen
sind andere. Diese beiden Formen des Lehramtes sind aufeinander
angewiesen und ergänzen sich gegenseitig in einem meist fruchtbaren

Spannungsverhältnis. Dass dabei auch Konflikte entstehen können, liegt
auf der Hand.

Die Theologen sollten nach Döllinger aber nicht allein den Bischöfen
zuarbeiten. Sie sollten auch unmittelbar die öffentliche Meinung, den

Glaubenssinn des gesamten christlichen Volkes anhand der Kenntnis
der Quellen des Glaubens in ihrer ganzen geschichtlichen Entwicklung
bilden und stärken. Das tut die Theologie einerseits durch die Weitergabe

ihres Wissens an die zukünftigen Amtsträger, Religionslehrer und an

interessierte Christen in der Lehre, andererseits durch die Veröffentlichung

ihrer Forschungsergebnisse in wissenschaftlichen und auch

populären Werken bis in die heutigen Kommunikationsmedien.

3 Manuskript 2045, s. /. Speigl, Traditionslehre und Traditionsbeweis in der historischen

Theologie Ignaz Döllingers, Essen 1964, 75 f.
4 7. v. Döllinger, Die Universitäten sonst und jetzt, (Rektoratsrede 1866), Akademische

Vorträge, II, Nördlingen 1889, 44.
5/. v. Döllinger, Der Weissagungsglaube und das Prophetentum in der christlichen

Zeit, Kleinere Schriften, 453.

51



Dass dies nur zum Teil gelingt, oder besser: gelingen kann, müsste
Döllinger selbst erfahren, wie wir es sehen werden. Es ist auch eine Aufgabe
für die Gesamtzahl der Theologen, zu der der einzelne seinen kleinen, aber
nicht darum unbedeutenden Beitrag leistet. Andererseits muss man
feststellen, dass fast alle wichtigen Impulse im Leben der Kirche, auch in den

letzten Jahrzehnten - ich denke an die ökumenische Bewegung, an die
Reform der Liturgie, an die Einführung der Frauenordination und vieles mehr

- weitgehend von der wissenschaftlichen Theologie ausgegangen sind.
Welche ist aber nun die Aufgabe eines altkatholischen Theologen?

Dieser steht heute oft recht isoliert da. Die zahlenmässige Kleinheit seiner

Kirche ist ein Faktum. Er muss sich um vieles kümmern, um die

Ausbildung der Theologen und um ihre Prüfungen, um Vertretung in
ökumenischen Gremien und um theologische Gutachten über die
verschiedensten Fragen, um Kirchenrecht und um Moraltheologie, und

trotz viel Arbeit findet er nicht immer Gehör. Im grossen Konzert der
Konfessionen kann sich seine Stimme leicht verlieren.

Doch darüber zu klagen wäre töricht. Der altkatholische Theologe ist

naturgemäss auf Zusammenarbeit angewiesen, in der eigenen Kirche
und über die Kirchengrenzen hinweg. Er verfügt aber über eine starke
Idee: Die wesentlichen Lehren und Institutionen der alten, ungeteilten
Kirche als praktische Basis für eine Einheit der Kirche. Er wird also
versuchen, die Stimme der alten, ungeteilten Kirche des 1. Jahrtausends zur
Geltung zu bringen, und sonst in Forschung und Lehre möglichst
handwerklich gut zu arbeiten, und so zur weiteren Entwicklung der Theologie

insgesamt zu führen.
Ich möchte diese Hinweise aber nicht abstrakt fortführen, sondern die

Grenzen, aber auch die Möglichkeiten des Wirkens eines altkatholischen

Theologen konkret am Beispiel eines grossen Vorgängers an der
Bonner Universität zeigen: er war deren Rektor und auch der erste Pfarrer

der altkatholischen Gemeinde in Bonn sowie der erste Generalvikar
der altkatholischen Kirche Deutschlands: Franz Heinrich Reusch. Ein
Mann der emsigen Arbeit und der leisen Töne, nicht so bekannt wie sein
Lehrer Döllinger, nicht so mächtig an Taten wie sein Landsmann und
Freund Johann Friedrich von Schulte, nicht so gewinnend wie der erste
altkatholische Bischof Joseph Reinkens, und doch jemand, der ein
imponierendes wissenschaftliches Werk hinterlassen und persönlich ein
Zeugnis der Integrität, der Gewissenhaftigkeit und der Objektivität
gegeben hat, ohne das die altkatholische Bewegung viel ärmer gewesen
wäre. Gerade sein Weg kann dem des heutigen altkatholischen Theologen

verwandt und beispielhaft erscheinen.

52



Reusch wurde am 4. Dezember 1825 in Brilon geboren. Sein Vater

war Jurist und Beamter, seine Mutter, Henriette, geb. Unkraut,
entstammte einer bekannten Briloner Familie, ein Onkel, Richard Dammer,
war Weihbischof in Paderborn. Neuere Forschungen haben einen wichtigen

Hinweis auf Reuschs Kindheit hervorgebracht: Sein Vater Joseph
Reusch wurde nach einer ernstzunehmenden Nachricht wegen
Veruntreuung von Mitteln des Justizamtes Brilon verurteilt und kam ins
Gefängnis6. Die Mutter zog mit den Kindern zu ihrem Elternhaus zurück.
Nach Leopold Karl Goetz ist der Vater bald nach Franz Heinrichs
Geburt gestorben. Man kann vermuten, dass diese Geschehnisse Reuschs
Charakter geprägt haben. Vielleicht haben damit seine grosse Genauigkeit

und Ehrlichkeit, seine Anständigkeit, aber auch eine gewisse
Ängstlichkeit zu tun? Ein interessantes Feld für weitere Forschungen.

Reusch vollendete das Gymnasium mit der höchsten Auszeichnung und

ausgedehnten Kenntnissen in fremden Sprachen, studierte Theologie bei

Hilgers und Dieringer in Bonn und bei Kuhn und Hefele in Tübingen.
Zum Abschluss seines Theologiestudiums hörte er 1846-47 bei Döllinger

in München Kirchengeschichte und Kirchenrecht7 und lernte ihn auch

persönlich kennen. Reusch war damals 22 Jahre alt. Er wurde im
Anschluss an die Ausarbeitung seiner Lizenziatendissertation über Weissagungen

im Buch Deuteronomium und seine Priesterweihe 1849 von
Erzbischof Kardinal v. Geissei als Vikar in Köln eingesetzt. Er hoffte, sich

bald in Bonn habilitieren zu können, dieses war sogar der Grund für
seinen Wechsel von der Heimatdiözese Paderborn zum Erzbistum Köln
gewesen. Doch es dauerte viereinhalb Jahre, bis der Kölner Oberhirte ihn
endlich als Repetent an das Konvikt in Bonn gehen liess. Zwei Jahre später

wurde er als Nachfolger von Konrad Martin zusätzlich zum provisorischen

Inspektor des Konvikts ernannt. Zwar war der alttestamentliche

Lehrstuhl in Bonn schon seit 1852 vakant, doch Reusch wurde erst 1858

zum a. o. Professor ernannt und damit von seinen Ämtern im Konvikt
entbunden. Die Ernennung zum o. Professor geschah auch etwas verzögert

1861, diesmal weil das preussische Ministerium sich in Geldnöten

befand8.

6 Freundliche Mitteilung von Rita Kufahl und Angela Berlis: Stadtarchiv Brilon,
Bücherverzeichnis S. 2 Nr. 24: Reusch. Predigten, Bonn 1876, darin eingeklebtes Blatt

mit biographischen Notizen, Unterschrift: Schieferecken. S. a. H. Klueizig (Hg.),
/. S. Seibertz. Leben und Werk, Brilon 1988, 22.

1L- K. Goetz. F. H. Reusch, Gotha 1901, 3-6. In München hörte er ausserdem noch

Reithmayr (NT), Haneberg (AT), Görres (Geschichte) und Konstantin v. Höfler (Neueste

Geschichte).
85. Goetz. Reusch, 7; 9-12; 17-19.

53



Johann Friedrich v. Schulte sagte in seinem Nekrolog, «dass Reusch

gewissen extremen Personen in Köln zu liberal, einer Anzahl von
Katholiken, darunter auch Geistlichen in Bonn, zu streng war und so von
beiden Seiten angefeindet wurde, er ging eben den geraden Weg seiner
Überzeugung»9. Zu Reuschs Kritikern gehörte damals auch Joseph
Hubert Reinkens, der im April 1856 aus Breslau schrieb: «In Bonn sind die
Verhältnisse noch so traurig wie früher. Repetent Reusch ist auch in die
fatale Richtung der selbstgenügsamen Kirchlichkeit eingegangen.»10
Reinkens gehörte mit seinem Bruder Wilhelm, dem Philosophen Peter
Knoodt und einem Kreis von Frauen zu dem spirituell ausgerichteten,
etwas exklusiven Kreis der Günther-Schüler in Bonn. Offenbar wollte
Reusch sich nicht einseitig an sie binden. Beide Männer fanden erst
1860 beim Jubiläum der Berliner Universität wieder zueinander11.
F. X. Kraus besuchte Reusch Ende Mai 1865 in Bonn. Er berichtet, dieser

sei anfangs zurückhaltend gewesen, «dann, als er wohl merkte, dass

ich von seiner liberalen Richtung sei, aufgeknöpft und interessiert. Die
jetzige Situation in der kirchlichen Literatur drückt ihn sehr nieder
Ein kleiner, fast buckliger Mann, mit ziemlich unschönem Antlitz, das

aber von den gescheiten Augen freundlich erheitert wird»12.
Schon früh engagierte sich Reusch auch in der journalistischen Tätigkeit

bei katholischen Zeitungen. Er arbeitete an der «Deutschen Volkshalle»

mit, die seit 1849 bei Bachern in Köln erschien und 1855 wegen
«preussenfeindlichen Treibens» verboten wurde. Daneben unterstützte

er 1854/55 Franz v. Florencourt bei der Herausgabe der «Politischen
Wochenschrift». 1855 arbeitete Reusch für Bachern das Programm für
eine politische Tageszeitung aus, ein Plan, der erst 1860 mit den «Köl-

9 Schulte, Nekrolog, 4, zitiert in Goetz, Reusch, 17.
10 Joseph Reinkens an Johannes Nickes, 7. Apr. 1856, P. Wenzel, Der Freundeskreis

um Anton Günther und die Gründung Beurons, Essen 1965, 267. Der Grund der
Verstimmung ist nicht deutlich. Vielleicht wollte Reusch sich nicht dem Kreis der Gün-
therianer in Bonn anschliessen, die von Erzbischof Geissei nicht gern gesehen wurden
und eine fast monastische Verbindlichkeit anstrebten. Im gleichen Brief spricht Reinkens

von denen, «die da meinen, das Reich Gottes bestehe in Worten, die da immer:
Kirche, Kirche! rufen und nur ihre selbstsüchtige Subjektivität dahinter verstecken».
Er vergleicht dann die Verhältnisse in Deutschland (in die er sich selbst, aber vielleicht
auch Reusch einbezieht) mit der Haltung der Benediktiner in Rom: «Wie anders ist
doch alles in Rom! Bei Euch ist man hochherzig. Das Christentum macht gross, nicht
klein, weil es demütig macht, aber nicht niedrig.»

11 S. /. H. Reinkens, Briefe an seinen Bruder Wilhelm, hg. v. H. J. Sieben, Köln
1979, 1003.

12F. X. Kraus, Tagebücher, hg. v. 77. Schiel, Köln 1957, 215.

54



nischen Blättern» verwirklicht werden konnte. Das Programm dieser
bedeutendsten katholischen Tageszeitung des folgenden Jahrzehnts
wurde wieder von Reusch verfasst. «Die eigentliche Oberleitung des

Blattes lag in seinen Händen.»13

Bei dem Streit um Döllingers Odeonsvorträge 1861 - Döllinger hatte
die Verwaltung des Kirchenstaates kritisiert und die grundsätzliche
Entbehrlichkeit der weltlichen Macht des Papstes durchblicken lassen -
nahm Reusch «nicht direkt Döllingers Partei», aber er verurteilte
«scharf den Kampf der ultramontanen Presse gegen» ihn14. Als die Bonner

Fakultät aufgefordert wurde, eine Erklärung gegen Döllinger zu
verfassen, hielt es Reusch für Unrecht, «auf einen Zeitungsbericht hin, der

ungenau sein könne, eine solche Erklärung zu veröffentlichen», seine

Kollegen Dieringer und Floss stellten sich dann ebenfalls auf diesen

Standpunkt15.
Er nahm 1863 an der von Döllinger, Alzog und Haneberg einberufenen

katholischen GelehrtenVersammlung in München teil. Nach seinen

noch erhaltenen Aufzeichnungen sprach Döllinger mindestens zweimal
mit ihm während dieser Tage. Es scheinen recht vertrauliche Gespräche

gewesen zu sein. Es entsprach Döllingers Art, mit einigen seiner
ehemaligen Schüler eine nähere Beziehung zu unterhalten. Sie waren
Korrespondenten und Freunde, mit denen er allerlei Informationen
wissenschaftlicher und kirchlicher Natur austauschte, z. T. auch konkrete
Aktionen plante und durchführte.

Seit jenen Gesprächen bestand zwischen beiden Männern die
Atmosphäre, in der ein brieflicher Austausch gedeihen konnte. Der Anlass zu
den ersten Briefen im August 1864 war die Weiterarbeit an den Anliegen

der Gelehrtenversammlung, gegen die sich eine mächtige Front
erhoben hatte. Den unmittelbaren Anstoss gab Reusch selbst mit der

Zusendung seiner Einleitung in das Alte Testament.
Zeichen der wachsenden Freundschaft sind sofort spürbar. Schon den

ersten Brief schliesst Döllinger «in freundschaftlichster Gesinnung»; in
seinem zweiten Brief benutzt er statt «Hochgeehrtester Herr Confrater»
die Anrede «Geehrter Herr und Freund», einen Monat später erscheint

13 Goetz. Reusch, 35.
>4 Goetz. Reusch, 36.
l5Reuschs Aufzeichnungen; Floss an Döllinger 16. Apr. 1861. zitiert bei J. Friedrich.

I. v. Döllinger, III, München 1901, 242, 691. Haneberg. der Döllingers Vorträge

fortgesetzt und sich damit zu ihm bekannt hatte, notierte in seinem Tagebuch: «In der

Kritik über Döllingers ersten Vortrag herrscht wohl auch Leidenschaft», Schegg,
Daniel Bonifaz Haneberg, 140. zitiert bei Friedrich, Döllinger III, 239.

55



am Schluss das charakteristische «totus tuus». Reusch schloss seinen
ersten Brief als «Ihr dankbarer Schüler und ergebenster Diener», aber

schon seinen dritten «in hochachtungsvoller und dankbarer Liebe».
Reuschs Beitrag war von Anfang an durch seine journalistische

Gewandtheit geprägt: schon im ersten Brief erwähnt Döllinger die ihn
verteidigenden Artikel Reuschs in den Kölner Blättern. Reusch erklärt in
seiner Antwort: «Ich bin auf dem Gebiet der Wissenschaft kaum mehr
als ein Tiro [Lehrling], auf dem Gebiete der Journalistik aber - infolge
eigenthümlicher Verhältnisse - schon fast ein Veteran und glaube durch
die Erfahrung einen ziemlich sicheren Tact in der Beurtheilung der Frage

erlangt zu haben, wie weit man gehen darf.»16 Für Döllinger, der den

Wert der öffentlichen Meinung sehr hoch einschätzte, war diese positive

Stimme in einem katholischen Organ von grosser Bedeutung, da sein

Einfluss in anderen Blättern stark zurückgegangen war.
Aber auch Reuschs Fleiss und Beharrlichkeit in organisatorischen

Dingen wurden gebraucht. Döllinger vertraute ihm an, eine Fortsetzung
der Gelehrtenversammlung im kleineren Rahmen zustande zu bringen,
und Reusch schaffte das nicht nur, sondern er verband damit, eine

Anregung Dieringers aufgreifend, auch die Gründung eines Theologischen
Literaturblattes, dessen Redakteur er wurde. Der Briefwechsel beider
Männer sollte bewegte Zeiten erleben und ein Vierteljahrhundert halten.

Mit der Stellungnahme Roms gegen Döllingers Thesen wuchsen aber
auch die Angriffe gegen ihn. Es wurden ihm «protestantisierende»
Tendenzen nachgesagt, oder gar, er sei Freimaurer, weil er von seinem Vater

ein Tischtuch geerbt hatte, das dieser viel früher bei der Versteigerung

einer aufgelösten Loge gekauft hatte17. Als er diese Kampagne
wahrnahm, beschloss Döllinger zunächst, sich nach aussen still und
ruhig zu verhalten und nicht öffentlich aufzutreten, bis sich die Aufregung
gelegt hätte. Seine Zurückhaltung ging so weit, dass er sich nicht nur
nicht an die Spitze des «Theologischen Literaturblatts» stellen wollte,
sondern auch Bedenken trug, darin zu schreiben - was Reusch fast zur
Verzweiflung trieb: «Ich bitte Sie femer flehentlich Sich den Gedanken
aus dem Sinne zu schlagen, als ob ich aus Furcht, Abonnenten zu
verlieren oder Bischöfe zu verletzen, irgend einen Artikel von Ihnen
aufzunehmen Bedenken tragen würde. So fest ist das Literatur-Blatt schon
begründet, dass nicht leicht ein Bischof es wagen wird, direct dagegen auf-

16 /. v. Döllinger - F. H. Reusch. Briefwechsel 1864-1889, Hg. v. Christian Oeyen
und Ewald Kessler DR. In Vorbereitung), Brief2 vom 13. Aug. 1864.

"Friedrich. Döllinger III, 378 f.

56



zutreten, und wegen indirecter Einwirkungen auf mich können Sie ganz
unbesorgt sein. Was die Abonnenten betrifft, so werden Artikel von
Ihnen nach meiner Überzeugung keine verscheuchen, oder wenigstens für
jeden verscheuchten einen andern gewinnen.»18 Doch teils wegen anderer

Arbeiten, teils aus der erwähnten Furcht beteiligte sich Döllinger
nicht.

Es war also Reusch, der im Literaturblatt den offenen Kampf um die
deutsche Wissenschaft aufnahm. Hierbei müsste er einen vielfachen
Balanceakt vollziehen. Um eine breite Wirkung zu erreichen, durfte das

Blatt die grosse Mittelgruppe der Geistlichkeit nicht vor den Kopf stossen.

Auch war er darauf angewiesen, bestimmte wichtige Werke
besprechen zu lassen, und müsste wohl oder übel Mitarbeiter dafür finden.
Offenheit den verschiedenen Richtungen gegenüber machte das
Unternehmen auch weniger angreifbar für die Hierarchie. Reusch war aber
auch aus Überzeugung dafür, «auch solchen Leuten und Ansichten das

Blatt nicht zu verschliessen, für die ich keine Sympathien habe». Das
bedeutete aber u. U. «solange die Artikel sonst brauchbar sind und die

anstössigen Ansichten in einer anständigen Weise vorgetragen
werden»19, auch Argumente der Gegner abzudrucken. Döllinger war im
allgemeinen über die Zeitschrift sehr zufrieden: Das Blatt hätte seine

Erwartungen übertroffen und sei jetzt schon besser, als je ein früheres
ähnliches gewesen, «und am bessten gefällt mir gewöhnlich, was Sie selber

geschrieben haben»20. Aber er meldete gelegentlich auch Bedenken in
betreff auf die Bandbreite des Blattes an, so über die Aufnahme Her-

genröthers als Mitarbeiter und über den Inhalt eines Artikels von Die-

ringer zur Unfehlbarkeitsfrage.
Actons Urteil war ungerecht, als er - erst nach dem Vatikanum I -

meinte, die Zeitschrift sei «von einer traurigen Farblosigkeit» gewesen21.

Ein Hauptakzent der Rezensionen lag klar erkennbar auf der

historisch-wissenschaftlichen Qualität der besprochenen Schriften. Dabei

ergaben sich immer wieder brisante Stellungnahmen. Reusch selbst war

ganz auf Döllingers Linie. Dieses wurde auch von der anderen Seite

registriert, der Jesuit G. Patiss klagte 1866 über die Gelehrten, die es für
bequem gefunden hätten, die «groben und rohen Rezensionen» ihren

Jüngern zu überlassen. J. B. Andries warf 1869 als P. P. Rudis dem The-

18 DR, Brief 21,30. Jul. 1866. S. a. Briefe 15-21, 26 f.
19 DR, Brief 21.
20DR, Brief 20, 23. Jul 1866.
217. v. Döllinger, Briefwechsel, hg. v. V. Conzemius DB) III, München 1971, 59.

-Acton mochte Reuschs Art nicht, s. DR, Brief 28, Anm. 15.

57



ologischen Literaturblatt und den Kölnischen Blättern vor, durch allseitige

wissenschaftliche Kritik die Jesuitenschule «zu richten, zu geissein,
mit Dornen zu krönen, ans Kreuz zu schlagen zum Hohn und Spott der

ganzen Welt». In Bayern wurde das Blatt sogar «die Bonner Schlachtbank»

genannt22.

Klagen gegen Reusch und sein Organ kamen 1867 bis zur
Bischofskonferenz, wahrscheinlich auf Betreiben von Ketteier. Erzbischof
Melchers liess Reusch die Kritikpunkte mitteilen: In einer Besprechung der
Rektoratsrede Döllingers sei dessen Ansicht über den «historischen
Sinn» als die Hauptsache beim Studium der Theologie nicht gerügt worden;

Stumpf habe die Besetzung von Regierungsstellen des Kirchenstaates

mit Klerikern kritisiert; Langen wurde vorgeworfen, die
exegetischen Arbeiten von Protestanten zu milde zu beurteilen. Dies war
allerdings nur gerecht, da die exegetischen Arbeiten auf evangelischer Seite

von weit besserer Qualität waren23. Reusch liess sich nicht einschüchtern;

er lehnte sowohl einen kirchlichen Zensor als auch eine Änderung
in der Richtung des Blattes ab. Seine Freunde waren über den Vorfall
empört. Hefele verglich Melchers mit Herodes; Himpel schrieb von
Tübingen aus: «Die hohen Würdenträger Deutschlands können doch kaum
auf Länge so ganz von Gott und dem gesunden Menschenverstände
verlassen sein, dass sie gegen ihr eignes gesundes Fleisch wüthen sollten.»

Döllinger aber schrieb nicht ohne Schärfe: «Die Fuldaer Prälaten hätten

vielmehr, sua si bona norint, dem Rédacteur ein Dankes-Votum zusenden

sollen.»24 Damit verglich er die Bischöfe mit den Bauern bei Vergil,
die glücklich wären, wenn sie von ihrem Reichtum wussten. An der
Haltung des Blattes nichts zu ändern sei die einzige «Ihrer und der Sache

würdige Antwort» gewesen. Reusch hielt das Blatt auch nach dem
Vatikanum I mit der Hälfte der früheren Mitarbeiter bis 1877 am Leben. Seine

grosse wissenschaftliche Leistung als Redakteur und als Verfasser

von unzähligen Besprechungen ist noch nicht ausführlich untersucht
worden. Eine Dissertation über die 11 Bände des Bonner Theologischen
Literaturblattes würde sich allenfalls lohnen25.

22S. DR, Brief 21, Anm. 8; Brief 31, Anm. 4; Brief 26, Anm. 11; Brief 27, Anm. 19.
23 Döllinger hatte am Ende der Gelehrtenversammlung getadelt, dass eine Anzahl

katholischer Theologen meinte, die protestantische Literatur sei gänzlich zu ignorieren,

und sie in ihren Schriften nicht berücksichtigten, s. Friedrich, Döllinger III, 333.
24 DR, Brief 26, s. dort Anm. 11.
25 Die Übersicht von A. Franzen, Die Katholisch-Theologische Fakultät Bonn im

Streit um das Erste Vatikanische Konzil, Köln 1974, 82-113, ist nur eine Auswahl und

zu sehr auf Dieringer konzentriert. Die Anmerkungen an den entsprechenden Stellen
des Briefwechsels DR mögen die Neugier der Forscher anregen.

58



Zwei Jahre später müsste aber Reusch die «Kölnischen Blätter»
verlassen, als Bachern dem Druck der ultramontanen Seite nachgab: wegen
eines Artikels, der «vom Geist der Koblenzer Laienadresse durchdrungen

war»26, kündigte dieser dem Redakteur Fridolin Hoffmann, was
gleichzeitig Reuschs Ausscheiden bedeutete.

Vor und während des Vatikanum I waren die Alleen des Bonner
Hofgartens jeweils am Ende des Vormittags ein Treffpunkt der Professoren,
Theologen und anderer. Man nannte sie die «geistliche Börse»27. Dort
wurden Nachrichten ausgetauscht und die Artikel der Augsburger
Allgemeinen Zeitung und des «Rheinischen Merkurs», der Neugründung
Fridolin Hoffmanns, an der auch Reusch mitwirkte, besprochen. Sichtbarer

Mittelpunkt war dabei der Dogmatiker Franz Dieringer, der aber
eine schwankende Position einnahm. Mehrere Zeitzeugen sehen Reusch
als die eigentliche starke Persönlichkeit in diesem Kreis. Reusch war
auch massgebend an der Verfassung der Koblenzer Laienadresse vom
Jahr 1869 beteiligt, die schon alle wichtigen Anliegen der späteren
altkatholischen Bewegung enthielt. Nach dem Vatikanum I war er an der

Entstehung der Königswinterer und der Nürnberger Erklärung beteiligt
und wurde darum vom Erzbischof Melchers zur ausdrücklichen Annahme

der Papstlehren aufgefordert. Es kam zu einem persönlichen
Gespräch, in dem Melchers (ein frommer Kirchenbeamter) zum demütigen
Gehorsam aufforderte, während Reusch erwiderte, nicht gegen seine

Glaubensüberzeugung handeln zu können.
Der römisch-katholische Historiker August Franzen schrieb über

Reusch: «In ihm verband sich eine angeborene Neigung zur Kritik und
ein starkes professorales Selbstbewusstsein mit Gewissenhaftigkeit
und Überzeugungstreue Auf jeden Fall ist es Reusch nie leicht gefallen,

nachzugeben und einzulenken; aber er hat sich die Entscheidung
auch nicht leicht gemacht, sondern ehrlich um Klarheit gerungen.»28
1872 wurden von Reusch und Langen die Vorlesungen wieder
aufgenommen.

Beim ersten Altkatholiken-Kongress in München verfassten Reusch

und Schulte einen (gemässigten) Antrag auf Gemeindebildung. Döllinger

sprach dagegen, weil für ihn die Errichtung von regulären Pfarreien
und vor allem einer ordentlichen Bischofsjurisdiktion gegen das

altkirchliche Prinzip zu Verstössen schien, man sollte nicht Altar gegen Al-

26 Götz, Reusch, 40.
27 Franzen, Fakultät, 113-117.
28Ebd.,64,63.

59



tar stellen. Er plädierte für die Spendung der Sakramente durch
herumreisende Geistliche, und zwar nur da, wo die Spendung von den
römisch-katholischen Geistlichen verweigert würde29. Er schrieb aber
wenige Tage später an Reusch: «Die Differenz, die bezüglich der
Gemeindebildung unter uns sich ergeben hatte, erscheint in den Augen des
Publikums grösser und breiter, als sie in Wirklichkeit war - ich sehe diess

aus den Tagblättern! Dagegen muss die wesentliche Übereinstimmung
nachdrücklich betont werden.»30

Es war auch Reusch, der Döllinger 1872 bewog, am 2. Altkatholiken-
Kongress in Köln teilzunehmen. Gegen die Wahl eines eigenen Bischofs
in der Form eines Personalbischofs ohne Bischofssitz im klassischen
Sinn hatte dieser nichts einzuwenden. Als die Wahl bevorstand, teilte
Döllinger Reusch mit, die gemeinsame Ansicht aller Beteiligten im
Münchener Zentralkomitee sei, dass eigentlich nur Professor Reusch
der geeignete Mann sei. Reusch reagierte aber sofort mit entschiedener
Ablehnung: «Ich bin zu ängstlich, unentschlossen, scrupulös - oder wie
Sie es nennen wollen, um eine Stellung, wie sie ein Bischof unter den

gegebenen Verhältnissen einzunehmen hat, auszufüllen, ohne durch
Scrupel, Überlegen, Selbstkritik und Selbstanklage mich zu Grunde zu
richten. Wo ich meinen Weg klar sehe, da kann ich Arbeit und Leid
tragen; aber über die Stellung, die der Bischof der Hierarchie, den

Regierungen, den Geistlichen, den Reformforderungen etc. gegenüber
einzunehmen hat, bin ich mir gar nicht klar... Als Secretar oder wenn Sie wollen,

Generalvicar kann ich Dienste leisten; aber der Bischof muss sich
über die Situation und die Stellung, die er in ihr einzunehmen hat, klarer

sein als ich.»31 Er würde auch eine einstimmige Wahl nicht annehmen.

Tatsächlich wurde von der Synode am 4. Juni 1873 Reinkens mit
69 Stimmen gewählt, Reusch erhielt als zweiter fünf Stimmen und wurde

von Reinkens zum Generalvikar ernannt.
Nicht zuletzt weil Reusch zu dieser Zeit Rektor der Bonner Universität

war, fanden die «wichtigsten Religionsgespräche des 19. Jahrhun-

29 S. Stenographischer Bericht Kongress 1871, 108-11, 129-132.
30 DR, Brief 49 vom 2. Okt. 1871, s. dort Anm. 7. Döllinger hatte am Tag nach der

Abstimmung ein Gespräch mit Schulte geführt, in dem eine grundsätzliche
Übereinstimmung erzielt wurde.

31 DR, Brief 59 vom 18. Mai 1873. Th. Stumpf schrieb am 22. Mai 1873 an Cornelius,

Reusch habe ihm am 14. Mai gesagt, er müsse die Bischofswähl ablehnen, «weil
er sich im Kampfe mit seinem besten Freunde [Schulte] aufreiben werde!». Tatsächlich

setzte sich Schulte später kräftig für die Aufhebung der Zölibatspflicht ein, die
zum Rücktritt Reuschs von seinen kirchlichen Ämtern führte.

60



derts»32, die «Bonner Unionskonferenzen», in deren Räumen statt.
Während Döllinger durch frei gehaltene, inhaltsreiche Vorträge in die
Verhandlungen einführte und als Hauptverfasser der verabschiedeten
Thesen zu gelten hat33, war Reusch - neben Kireev für die orthodoxe
Seite und Broade für die anglikanische - einer der drei Sekretäre. Er gab
dann «im Auftrage des Vorsitzenden Dr. von Döllinger» die offiziellen
Berichte heraus34. Anhand seiner eigenen, ziemlich ausführlichen Notizen,

der handschriftlichen Berichte der anderen Sekretäre und der von
manchen Teilnehmern - auch von Döllinger für seine Vorträge -
nachträglich eingereichten Fassungen ihrer Wortmeldungen verfasste er
zwei Berichte, die alles Wesentliche der Verhandlungen enthalten,
andererseits - wie ein Vergleich mit den noch erhaltenen Unterlagen zeigt

- manche Unebenheiten oder Äusserungen, die von Aussenstehenden
missverstanden werden könnten, geglättet darstellen. Döllinger würdigte,

auch im Namen aller Teilnehmer, Reuschs «mühsame Arbeit» und
bedankte sich bei ihm mit warmen Worten35.

Reuschs Einsatz in seinen kirchlichen Ämtern kam zum Abschluss
mit Anlass der Aufhebung der Zölibatspflicht für die Geistlichen durch
die Synode 1878. Gegen die Aufhebung war er besonders, weil diese

Reform dem ursprünglichen Protestanliegen zuwiderlaufe. Er meinte,
nur ein ökumenisches Konzil könnte das entsprechende Kirchengesetz
aufheben35. Mit dieser Ansicht setzte er sich allerdings nicht durch. Bevor

die Aufhebung von der 5. Synode 1878 beschlossen wurde, trat er
aus der Synodalvertretung aus und legte sein Amt als Generalvikar nie-

32 V. Conzemius, Ignaz von Döllinger: the development of a XIXlh century ecumenist,

IKZ 64 (1974), Beiheft, 125. Vgl. ders., Zwischen Rom, Canterbury und

Konstantinopel: Der Altkatholizismus in römisch-katholischer Sicht, ThQ 745 (1965),
231.

33 Zwei Ergänzungen von anglikanischer Seite wurden in die Thesen über die
Tradition und über Rechtfertigung aufgenommen; die These über die anglikanischen Weihen

wurde von den Orthodoxen nicht akzeptiert; über den Opfercharakter der Eucharistie

arbeitete ein Ausschuss aus Altkatholiken und Anglikanern; die das Filioque
betreffenden Beschlüsse kamen in zähen Verhandlungen zustande. In allen Fällen hatte

Döllinger die Vorlage ausgearbeitet; er führte darüber hinaus die Verhandlungen und

schlug die meisten Formulierungen für die Änderungen vor.
34 Bericht über die am 14., 15. und 16. September zu Bonn gehaltenen Unionskonferenzen,

im Auftrage des Vorsitzenden Dr. von Döllinger herausgegeben von
Dr. Fr. Heinrich Reusch. Bonn 1874; Bericht über die vom 10. bis 16. August 1875 zu

Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, im Auftrage des Vorsitzenden Dr. von Döllinger,

herausgegeben von Dr. Fr. Heinrich Reusch. Bonn 1875.
35 DR, Brief 66 vom 15. Okt. 1874.

61



der. Er hatte schon früher an einen Freund geschrieben: «Ich bleibe
Altkatholik, aber einer à la Döllinger, jedenfalls will ich dann nicht mehr
Generalvikar, Synodalrepräsentant und Pfarrverweser sein.»36 Auf der

Synode erklärte er, er glaube, dass die Aufhebung des Zölibats «zum
Schisma führt»37. Er trat als Priester aus der Jurisdiktion von Bischof
Reinkens aus38, trieb aber seinen Rücktritt nicht auf die Spitze, sondern
erteilte weiter Religionsunterricht, hörte Beichte, las regelmässig die
Früh- und Kommunionsmesse, vertrat auch manchmal den Pfarrer beim
Hauptgottesdienst und beteiligte sich am kirchlichen Leben der
Gemeinde39. Die Befürchtungen gegen die Freistellung der Priesterehe gingen

nicht in Erfüllung. Sie wirkte sich im allgemeinen günstig auf die

Seelsorge aus. «Die Regierungen haben in Folge des Beschlusses keine
andere Beurteilung der Altkatholiken eintreten lassen; einzelne
hervorragende Altkatholiken haben, ihre Stellung wahrend, sich offiziell
zurückgezogen, sind aber Freunde und Förderer, vor allem aber ihrer
altkatholischen Überzeugung treu geblieben.»40 Inzwischen war Reusch,
der sich über seine Vulgata-Studien schon in den sechziger Jahren ein
beträchtliches, kirchengeschichtliches Wissen angeeignet hatte, zu

eigenen historischen Arbeiten übergegangen. Was ihn zunächst interessierte,

war die Unterdrückung der Gelehrsamkeit in der Kirche. Er
untersuchte die Prozesse des alttestamentlichen Exegeten und spanischen

Dichters Luis de Leon (1873) und des Naturwissenschaftlers
Galileo Galilei 1879), vielleicht unter Benutzung seiner früheren Studien
über Exegese und Naturwissenschaft41.

Er nahm dann eine grössere Arbeit über den Index der verbotenen
Bücher in Angriff. Diese kam mit Döllingers Rat und Hilfe zustande, schon
fast wie eine der späteren Gemeinschaftsarbeiten. Für das 1868 geplante

Werk «Cathedra Romana» hatte Döllinger einen dritten Teil über die

36 S. a. Bericht von Langen in DM 8 (1876), 70 f.
37 Goetz, Reusch, 73.
38 Zitiert bei Conzemius, Rückblick auf ein synodales Aggiornamento. Hundert Jahre

Altkatholizismus, Stimmen der Zeit, 1973, 372.
39Goetz, Reusch, 72 f.; Friedrich, Döllinger III, 619.
40 J. M. Reinkens, Joseph Hubert Reinkens. Ein Lebensbild, Gotha 1906, 179.
41 F. H. Reusch, Der Process Galilei's und die Jesuiten, Bonn 1879. Seine Hauptfrage
bei dieser ausführlichen Untersuchung (484 S.) war: «was lehrt uns die Verdammung

der Copernicanischen Ansicht im Jahre 1616 und die Verurtheilung Galilei's im
Jahre 1633 bezüglich der Autorität, welche man in Rom für die Entscheidungen von
theologischen und mit der Theologie zusammenhängenden Controversen
beansprucht?» (Vorwort, IV). Weitere kleinere Arbeiten Reuschs über dieses Thema s.

Goetz, Reusch, 82 f.

62



Geschichte der kirchlichen Bücherzensur vorgesehen42. Er stellte das

von ihm und Pichler gesammelte Material Reusch zur Verfügung; dieser

reiste 1880-1885 mehrmals nach München, um bei Döllinger seltene

Bücher einzusehen oder auszuleihen, und vor allem sich von ihm
«Privatissima» geben zu lassen43. Das Ergebnis war ein Werk, das deutlich,

aber ohne jeden polemischen Ton, die vielen Irrtümer und
Fehlentscheidungen der Zensoren sowie die grundsätzliche Entbehrlichkeit des

Index vor Augen führte. Es blieb das Nachschlagewerk über dieses Thema

und trug langfristig zur Abschaffung des Index nach dem IL Vatikanum

bei. Es war aber auch ein Werk von bleibender Bedeutung zur
theologischen und weltlichen Literaturgeschichte seit der Erfindung der
Druckerei. Nur Reusch konnte mit seiner Gewissenhaftigkeit und
seinem grossen Fleiss eine solche Leistung vollbringen; Döllinger aber

muss als sein Inspirator gelten44. So wurde eine Zusammenarbeit
angebahnt, die noch weitere Früchte tragen sollte.

Mit zunehmendem Alter hatte sich Döllinger daran gewöhnt, seine

Verleger manchmal jahrelang warten zu lassen. Einerseits war es wohl
die Schwierigkeit des Wissenden, der in jedem Thema immer neue

Aspekte und Zusammenhänge entdeckt und sich nicht bescheiden

möchte, einen Teil davon wegzulassen. Andererseits waren es die
täglichen Pflichten, andere literarische Vorhaben, seine Vorträge,
Briefschulden, Unterhaltung mit Besuchern usw., die ihn von grösseren
Arbeiten abhielten. Über den Bellarmin-Plan schrieb er im Januar 1886:

«Es ist mir wieder damit, wie schon öfter ergangen, dass ich in den
Recherche's und dem Sammeln von Materialien immer weiter geführt, tiefer

hineingezogen ward, wie durch eine meinen Willen unterjochende
Macht. Dabei nahm das sujet immer grössere Dimensionen an, so dass

ich täglich stundenlang darüber nachdachte, las und forschte. Dabei sind

dann andere nöthige Dinge liegen geblieben und in den letzten Tagen
habe ich mich mit Gewalt losreissen müssen, um zu einer andren mehr

unmittelbar drängenden Arbeit mich zu wenden.»45 Schliesslich gab er

zu, dass das Forschen ihm mehr lag, als Angefangenes zu vollenden: Er

nannte sich entschuldigend «le premier étudiant de Munich»46. 1885 be-

42 S. DB 1,532 f.
43 DR, Brief 73-93.
44 S. DR, Brief 73, Anm. 3-4; Brief 74, Anm. 1. Weitere Arbeiten Reuschs s. Brief

163-165; Brief 170; Goetz. Reusch, 91.
45 DR, Brief 100 vom 22. Jan. 1886.
46 DR, Brief 104 vom 17. März 1886.

63



hinderte noch ein Augenleiden für einige Zeit seine wissenschaftliche
Arbeit. In dieser «fast kleinmütig und verzagt zu nennenden Stimmung»
kam im Oktober 1885 der grosszügige, leicht schüchtern vorgetragene
Vorschlag Reuschs, der gerade seine Arbeit über den Index abgeschlossen

hatte: «Wenn Sie sich meiner <mechanischen Beihilfo, ähnlich wie
die Hubers beim Janus bedienen wollten, um einige Ihrer Arbeiten
druckfertig zu machen, so würde ich mir das zur Ehre anrechnen und als
ein Mittel ansehen, Ihnen meine dankbare Gesinnung zu bekunden. Ich
würde dann mit Freuden eigene Arbeiten vertagen, da das Erscheinen
der Ihrigen für die Wissenschaft viel wertvoller ist, als das der
meinigen.»47 Man übersieht besser die Grösse dieses Angebots, wenn man
bedenkt, dass Reusch sonst eine Arbeit über die innerkatholischen
Reformbestrebungen in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts schreiben
wollte, ein Thema, wofür er auf Grund seiner Index-Arbeiten vorzüglich
vorbereitet war, und das für die altkatholische Bewegung, die sich gerade

auf diese Bestrebungen als ihre Vorläufer beruft, von grosser
Wichtigkeit gewesen wäre. Doch diese so interessante und geradezu notwendige

Arbeit wurde geopfert - wie es sich zeigen sollte endgültig48 - um
dem 86jährigen Nestor der kirchenhistorischen Wissenschaft zu ermöglichen,

wenigstens einen Teil seiner Ernte einzubringen.
Döllinger nahm «mit beiden Händen» dieses Angebot an: «Je eher Sie

kommen und je länger Sie verweilen, desto grösser wird meine Freude
und Dankbarkeit sein, desto stärker werde ich zur emsigen Selbstthätig-
keit dabei ermuntert werden. Von mechanischer Thätigkeit, die ich
Ihnen überweisen werde, ist keine Rede; es handelt sich vielmehr um
wissenschaftliche ebenbürtige Cooperation. Mit einer wahren Sehnsucht
sehe ich Ihrem Erscheinen entgegen.»49 Reuschs unaufdringliches Wesen,

verbunden mit seinem Fleiss und seiner Genauigkeit, prädestinierte
ihn für diese Aufgabe. Weber schreibt in seiner Kirchengeschichte:

«Wenn Döllinger im Alter doch noch einige interessante Bücher
veröffentlichen konnte, so verdankte er dies nicht etwa der Hilfe seines Schülers

Acton, sondern der bescheidenen und nüchternen Mitarbeit von
Franz Heinrich Reusch, der mit sicherem Griff das Realisierbare vom
Unmöglichen trennte, den alten Mann mit unerquicklichen Diskussionen

verschonte, und einige Zeit zu opfern bereit war.»50 Die Mühen

47 DR, Brief 94 vom 15. Okt. 1885.
48 S. DR, Brief 176, Anm. 8.
49 DR, Brief 95 vom 18. Okt. 1885.
50 Christoph Weber, Kirchengeschichte, Zensur und Selbstzensur, Köln 1984, 62.

64



des «jüngeren Herausgebers» werden im Briefwechsel anschaulich
dokumentiert: seine häufigen Reisen nach München, seine Erinnerungen
und Mahnungen, schliesslich seine so liebenswürdige wie entschiedene
Schelte für verlegte Druckproben, versäumte Antworten, nicht
termingerecht eingereichte Beiträge, seinen Ärger, als Döllinger ihm mitteilt,
dass er Reuschs (wirklich schwer lesbare) deutsche Handschrift nicht
gut lesen kann: «jetzt wird freilich nichts anderes übrig bleiben, als dass

ich Ihnen die Partien, die Sie im einzelnen näher prüfen und verbessern

wollen, vorlese».
Aber auch Döllingers Anteil wird dokumentiert: Für die «Moralstreitigkeiten»

schickte er wiederholt Notizen, darunter eine ganze Liste von
Fundstellen über Liguori; er korrigierte auch die einzelnen Druckbögen
und sandte z. T. seitenweise Verbesserungen und Anregungen. Eine

Untersuchung dieser Stellen zeigt, dass er hier und dort für eine schärfere

Ausdrucksweise war und die Kritik deutlicher ausarbeiten wollte.
Manche seiner Anregungen hat Reusch nicht verwirklicht, auch einige
brauchbare Zitate nicht verwendet. So bildet dieser Teil des Briefwechsels

eine wertvolle Ergänzung dieser Werke. Döllinger nahm an
Reuschs Arbeit regen Anteil. Das galt schon für den «Index»51. Um die

«Moralstreitigkeiten» mit einem Teil über die Auseinandersetzungen
um die Lehre Liguoris zu vervollständigen, war er bereit, seine Ferien

zu opfern, wie er schrieb, «um die Wahrheit aus der Finsternis zu
befreien»52.

Was Döllinger mit seinen Veröffentlichungen der achtziger Jahre

beabsichtigte, teilte er Reusch mit: «Sie wissen ja, welche Fülle neuen
Stoffes sich dafür darbietet, wie Vieles zu resuscitieren, richtig zu stellen

die Gelegenheit damit geboten wäre Viribus unitis könnte, meine

ich, etwas zu Stande gebracht werden, was wie eine Revelation wirken
würde.»53 Und dann kommen die Stichworte, auf die er es abgesehen
hat: Handhabung der Inquisition - die französische Liga -
Pulververschwörung - der merkwürdige Kampf über den oath of allegiance -
Theorie und Streit über den Königsmord -Aufnahme der pseudo-isido-
rischen Fälschungen in das Brevier - die systematische Fälschung der

Kirchengeschichte - Beginn des dreissigjährigen Krieges in Deutschland

- der Kampf mit Venedig - päpstliche Theorie und Praxis der

Religionskriege. Offensichtlich wollte Döllinger hier mehr als die Verwer-

5IS. Goefz, Reusch, 88.
52DR, Brief 132 vom 13. April 1887
53 DR, Brief 100 vom 22. Jan. 1886.

65



tung eines Teils seiner Materialien für eine gelehrte Untersuchung: es

ging ihm vor allem um die Blossstellung des «römischen Systems», um
die «grosse, durchgreifende Revision» seines früheren Wissens, von der

er in einem Brief an Michelis54 geschrieben hatte. Darum erwartete er,
dass die Veröffentlichung «wie eine Offenbarung» wirke.

Ähnliches gilt für ein weiteres Werk, das jenen pseudo-kyrillischen
Fälschungen gewidmet sein sollte, die Thomas von Aquin in sein Traktat

gegen die Griechen aufnahm und damit zur grössten Verbreitung in
der westlichen Theologie verhalf. In der Münchener Pfingsterklärung
hatte Döllinger geschrieben, dass die neuen Papstlehren «ihren

Ursprung der Fälschung, ihre Verbreitung dem Zwange verdanken»55, und
im «Janus» nannte er gerade die von Thomas gebrauchten Fälschungen
als die Grundlage für das Hineintragen der Papstlehren vom Gebiet des

Kirchenrechts in das der dogmatischen Theologie56. Wenn Reusch dann
schliesslich diese Arbeit allein veröffentlichte, so zeigt der Briefwechsel

doch sehr deutlich, dass er sie auf Anregung Döllingers und zum Teil
mit Material, das dieser ihm zur Verfügung gestellt hatte, schrieb57.

Das umfangreiche Werk über die «Geschichte der Moralstreitigkeiten
in der römisch-katholischen Kirche» mit seiner ausführlichen zweiten

Abhandlung: «Zur Geschichte und Charakteristik des Jesuitenordens»
steht in sachlicher Verbindung mit dem Werk über Bellarmin und will
die Umstände zeigen, die schliesslich zum Sieg der Kasuistik und des

Probabilismus in der römisch-katholischen Kirche führten, - und

zugleich in einer Zeit, in der die Wiederzulassung der Jesuiten in Deutschland

angestrebt wurde, die Gefährlichkeit des Ordens aufzeigen.
Die vier Werke, die auf diese Art und Weise entstanden: «Die

Selbstbiographie des Cardinais Bellarmin» (1887), «Geschichte der
Moralstreitigkeiten in der römisch-katholischen Kirche» (1889). «Die
Fälschungen im Traktat des Thomas von Aquin gegen die Griechen» (1889

54 Kopie an Reusch ediert in DR, Brief 61 vom 1. Mai 1874.
55 Münchener Pfingsterklärung, Text bei /. F. v. Schulte, Der Altkatholicismus,

Giessen 1887, 17; U. Küry, Die Altkatholische Kirche, Stuttgart 31982, 446.
56/. v. Döllinger, Das Papstthum. Neubearbeitung von Janus Der Papst und das Concil

im Auftrag des inzwischen heimgegangenen Verfassers v. J. Friedrich, München
1892, 131-137.

57 F. H. Reusch, Die Fälschungen im Traktat des Thomas von Aquin gegen die
Griechen, München 1889, 8 (680) erwähnt nur, dass Döllinger ihm zwei Handschriften zur
Verfügung gestellt hatte. S. DR, Brief 97, Anm. 2; Brief 98; Brief 101, Nr. 4 im Text;
Ch. Oeyen, Döllinger und die pseudo-kyrillischen Fälschungen, in: G. Denzler - E. L.
Grasmück (Hg.), Geschichtlichkeit und Glaube. Zum 100. Todestag Johann Joseph
Ignaz von Döllingers (1799-1890), München 1990, 341-390.

66



unter Reuschs Namen) und «Beiträge zur Sektengeschichte des Mittelalters»

(1890 unter Döllingers Namen) bilden ein eigenartiges Denkmal
der Verehrung Reuschs für Döllinger und stehen zugleich als einzelne

grosse Steinblöcke da, die ihren Platz haben sollten in einem noch
umfassenderen Gebäude, das die Kirche zukünftig nach Döllingers Worten
vor «Irrwahn und Superstition»58, «Missbräuchen und hierarchischen
Bestrebungen»59 schützen sollte.

Zu diesen Werken sollte eine Arbeit über die pseudo-isidorischen
Fälschungen und das «Decretum» des Gratian sich gesellen, die Reusch für
noch wichtiger als die Jesuiten-Studien hielt, die aber nicht verwirklicht
wurde. Der ganze Entwurf erscheint als eine Art Erweiterung und
Vertiefung, als ein «Pleroma» des Janus.

Nach Döllingers Tod gab Reusch zwei Bände aus dessen Nachlass
heraus: «Kleinere Schriften» und «Briefe und Erklärungen über die
vatikanischen Dekrete»60. Er verfasste auch unzählige Beiträge für
Zeitungen und Zeitschriften, vor allem für den «Deutschen Merkur», von
1886 an auch für die «Theologische Literaturzeitung» von Harnack. Er
verfasste auch ca. 350 Artikel für die «Allgemeine Deutsche Biographie»,

ein Unternehmen übrigens, das von Döllinger initiiert worden

war. Er gab auch einen Band seiner Predigten heraus, die er vor allem in
der Bonner Gemeinde gehalten hatte.

In den langen Jahren seiner Lehrtätigkeit hatte er eine grosse Zahl von
Schülern. Für die altkatholische Geschichte relevant sind dabei der

Liturgiker Adolph Thürlings, die späteren Bischöfe Joseph Demmel und

Georg Moog und die bekannten altkatholischen Pfarrer Bodenstein,
Rachel, Joseph Moog und viele andere.

Reusch konnte in guter Gesundheit 1895 seinen 70. Geburtstag
feiern. Zwei Jahre später wurde er von einem Schlaganfall getroffen,
von dem er sich nicht mehr ganz erholen konnte. Er baute langsam ab

und starb friedlich am 3. März 1900 in seiner Wohnung in der Lenné-

strasse.

58 Döllinger an J. N. Widmann, 18. Okt. 1874,RITh 1910,209-212.
59Utrechter Erklärung der altkatholischen Bischöfe, 24. Sept. 1889, Nr. 8; Küry,

Altkatholische Kirche, 453. Einen Entwurf dazu hatten in Bonn Reinkens, Herzog und

Reusch entworfen, s. Ch. Oeyen, 90 Jahre Utrechter Union, Altkatholisches Jahrbuch,

Wien 1981, 42-51, hier 42 f.
60 Als Ersatz für den nicht verwirklichten Plan Döllingers, gegenüber den ihm in

seinen letzten Lebensjahren gemachten «Zumutungen», sich «zu unterwerfen», eine

Schrift in der Form von «Briefen an einen hohen Prälaten» zu verfassen, s. DR, Brief
116 vom 2. 10. 1886, auch von Reusch zitiert, a.a.O., S. III.

67



Ich hoffe, mit diesen Ausführungen dazu beigetragen zu haben, die

Erinnerung an Reuschs Persönlichkeit lebendig zu halten. Seine Vorzüge,

aber auch seine Begrenzungen wurden, denke ich, deutlich. Was

mich besonders dabei bewegt, ist seine Selbsterkenntnis. Er hat sehr klar
und genau gewusst, was er leisten konnte und was nicht. Er hat sich darum

sehr bewusst auf die Aufgaben konzentriert, für die er befähigt war,
und dabei Erstaunliches geleistet. Darum möchte ich Sie heute dazu
einladen, sich im Andenken an Reusch besonders darauf zu besinnen. Denn

gerade das ist ein Beispiel für einen altkatholischen Theologen - und
nicht nur für ihn.

Bonn Christian Oeyen

68


	Über die Aufgabe eines altkatholischen Theologen am Beispiel von F.H. Reusch (1825-1900)

