Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 4

Artikel: Gemeindeaufbau und Mission als Chance altkatholischer
Gemeindeerneuerung

Autor: Rein, Harald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gemeindeaufbau und Mission als Chance
altkatholischer Gemeindeerneuerung

Fast gleichzeitig wurde ich angefragt, ob ich im Sommer 2000 auf der

Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz ein Referat zum

Thema «Gemeindeaufbau/Gemeindeerneuerung» halten konnte und auf

dem Anglikanisch-Altkatholischen Sommerseminar ein Referat zum

Thema «Mission». Sowohl im Gespriach mit den Veranstaltern als auch

bei den Vorbereitungsarbeiten wurde deutlich, dass beide sehr Ahnli-

ches im Auge hatten und meine Annahme bestitigten, dass die Grenze
zwischen Mission, Evangelisation und Gemeindeaufbau primér nur ei-
ne methodische ist. De facto ist eine «Erneuerung» der Kirche und der

Gemeinde nur moglich, wenn alle drei «Hand in Hand arbeiten» und da-

bei auch den jeweiligen kulturellen Kontext beriicksichtigen. Die

«Chance» besteht darin, dass Mission, Evangelisation und Gemeinde-

aufbau zielgerichtet nur moglich sind, wenn zugleich eine ekklesiologi-

sche Identitidtsdiskussion gefiihrt wird. Daraus ergab sich die Aufgabe,

— den gegenwirtigen Diskussionsstand der Praktischen Theologie im
deutsch- und englischsprachigen Raum iiber diesen Themenkreis zu
skizzieren,

— grundsitzliche Fragen ekklesiologischer und pastoraler Art anzu-
schneiden,

— Impulse fiir die Praxis zu geben,

— den eigentlichen Ausfiihrungen eine kurze Situierung der européi-
schen Kirchen in der so genannten Postmoderne vorauszuschicken
und

— eine Sprache zu finden, die es ermdglicht, mit diesem Impulsreferat in
den Kirchgemeinden praktisch zu arbeiten und sie zur Durchfiihrung
eines «Identitdtskurses» zu ermuntern.

Trotz aller harten Fakten mochte das Referat dazu anregen, Identi-
tatskurse, Erneuerungsbewegungen, Versuche von Gemeindeaufbau
und Mission usw. grundsétzlich — unabhéngig von ihrem messbaren Er-
folg — als eine konstruktive Chance zu begreifen. Die Zusage Jesu «Ich
bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt» gilt fiir die christliche Kir-
che als solche und nicht fiir einzelne Konfessionskirchen und Kirchge-
meinden, die auch den Gesetzen der Schopfung (Geburt, Leben und
Tod) unterworfen sind. Es gibt in der Kirchengeschichte grosse Kirchen,
die untergingen, und kleine, die gross wurden. Der Geist Gottes weht,
wo und wie er will. Sein Massstab ist nicht der unsrige. Es gingen auch

244



Kirchen unter, die es, «objektiv» gesehen, verdient hitten, weiterzube-
stehen. Solche Erkenntnis sollte aber nicht resignieren lassen, sondern
gerade zum Handeln fiihren, ndmlich in der Zuversicht, «Ich bin bei
euch alle Tage bis zum Ende der Welt». Lassen Sie sich im folgenden
Text daher auch nicht durch die Anwendung von Begriffen aus dem Be-
reich Management, Organisationspsychologie und Soziologie verunsi-
chern, sondern versuchen Sie, ihren Dienstcharakter zu entdecken. Kir-
che kann nur Kirche in der Welt sein und nicht in einem geschiitzten
Ghetto. So kénnen meine Uberlegungen und Impulse auch in anderen,
nicht altkatholischen Kirchgemeinden hilfreich sein. Man muss nur den
Schlussteil in Kapitel 2 durch eine eigene Konfessionsanalyse ersetzen.

1. Bedingungen von Kirche sein in der Postmoderne

Obwohl die Nachfrage nach religiosem Angebot in der postmodemnen
Gesellschaft Europas keineswegs abgenommen hat, befinden sich die
meisten historischen und etablierten Volks-, Landes- und Freikirchen auf
der Verliererstrasse. Mit dem traditionellen Angebot von Gottesdiensten,
Seelsorge, Religionsunterricht, Vereinen und Hausbesuchen wird nur
noch die langsam iiberalternde Kerngemeinde! erreicht. Aber auch neue
Konzepte, die die distanzierten Kirchenmitglieder und die ausgetretenen
in ihrem Alltag (privat, beruflich und in der Freizeit) zu erreichen versu-
chen, besonders die diakonisch-sozialen und kulturellen Leistungen der
Kirchen betonen und zugleich neue Wege kirchlicher Priasenz (z.B. City-
Kirchen) gehen, greifen im Sinne eines grosseren Erfolges nicht. Auch
die Wiederentdeckung von Evangelisation und Mission oder die bewusst
gewihlte Ghettoisierung scheinen keine grosse Trendwende zu bringen.
Die Hauptgriinde fiir diese Entwicklung sind, dass es heute nicht mehr
den Einheitschristen, die Einheitschristin gibt, sondern dass der Glaube
— unabhingig von der meist zufillig bedingten Konfessionszugehorig-
keit — viele Gesichter hat? und dass die Nachfrage nach den Dienstleis-
tungen der Kirchen generell zuriickgeht®. Religion gilt als eine rein per-
sonlich und individuell ausgerichtete Angelegenheit und verlduft — als re-

I' Neuere Untersuchungen des Gerontologen Peter Coleman in Grossbritannien be-
legen, dass auch die Sikularisierung der Menschen, die iiber 65 sind, immer mehr zu-
nimmt, und die Kirchen diese Gruppe nicht vernachlissigen diirfen.

2 K. P. Jorns, Die neuen Gesichter Gottes, Miinchen 1997, und U. Gerber (Hg.),
Religiositit in der Postmoderne, Frankfurt a. M. 1998.

3 Okumenische Basler Kirchenstudie. ANNEX Beilage zur Reformierten Presse 1/99.

245



ligiose Orientierungssuche verstanden — nach Patchwork-Mustern ab.
Die Kirchen sind nur noch eine Anbieterin neben vielen anderen. Aber
gerade darin kann fiir die Kirchen eine Chance liegen. Vor allem, wenn
sie sich nicht als Opfer der Postmoderne begreifen, sondern sich bewusst
machen, dass die «Unkirchlichkeit» Europas kein Produkt der Postmo-
derne ist, sondern bereits im 18. Jahrhundert begonnen hat*, Die Kirchen
stehen nicht am Anfang eines Prozesses, sondern bereits an seinem En-
de, ohne dies lange bemerkt zu haben>. Das ist insofern ein zentraler Dis-
kussionspunkt, da man Entwicklungen und Trends — ohne deren wirkli-
che Ursache zu kennen — nicht sinnvoll entgegenwirken kann. Der Bruch
begann bereits, als mit der Aufkldrung der Theismus durch einen religi-
osen Pluralismus und Synkretismus langsam abgelost und so die Einheit
von Gesellschaft und Religion aufgelost wurde, und als mit der Industri-
alisierung die Einheit von Arbeit, Wohnen und Freizeit entfiel®. Die
kirchlichen Strukturen waren lange auf die Einheit von Gesellschaft und
Religion und dieser drei Lebensbereiche ausgerichtet und sind es zu ei-
nem sehr grossen Teil heute noch’. Viele Reformbewegungen in der Kir-

4 Vgl. M. Burkhardt, Die Diskussion iiber die Unkirchlichkeit, ihre Ursachen und
moglichen Abhilfen im ausgehenden 18. und frithen 19. Jahrhundert. Dargestellt an aus-
gewihlten Quellen, Frankfurt a. M. 1999; M. Kehl, Wohin geht die Kirche? Eine Zeit-
diagnose, Freiburg, 31996, 19 f.: «<Die eigentlichen Wurzeln der gegenwirtigen Proble-
matik von Christentum und Kirche in Europa ... liegen m.E. in der geschichtlich ge-
wachsenen und augenblicklich in eine neue Phase tretenden Verflechtung bzw. Abgren-
zung von Kirche und abendldndisch-neuzeitlicher Kultur. Weil diese von der Aufkli-
rung gepréagte Kultur der europdischen Neuzeit sich ihrerseits in einer starken Um-
bruchsphase befindet ..., haben alle grosseren und kulturtragenden gesellschaftlichen
Verbinde oder Institutionen, die aus ihrer jeweiligen Tradition heraus eine bestimmte in-
haltlich-weltanschauliche Uberzeugung vermitteln wollen ..., auf ihre Weise an den
Schwierigkeiten teil, die sich aus dieser allgemeinen kulturellen Entwicklungsphase er-
geben.» Dass die Sikularisierung bereits im 18. Jahrhundert begann, zeigte sich auch
darin, dass das Biirgertum sich auf Sinnsuche ausserhalb der Kirchen begab. Vgl. dazu
M. Neugebauer-Wélk, Esoterische Biinde und biirgerliche Gesellschaft — Beziehungen
und Widerspriiche im Jahrhundert der Aufklarung, in: P. Rusterholz und R. Moser (Hg.),
Bewiltigung und Verdriangung spiritueller Krisen: Esoterik als Kompensation von De-
fiziten der Wissenschaft und der Kirchen, Bern 1999, 75-92.

> (. Schmid, Pladoyer fiir ein anderes Christentum: nach 2000 Jahren: anders er-
leuchtet, anders miindig, anders denken, Ziirich 1998, 12: «Wahrscheinlich war das so
genannte christliche Abendland nur in seiner Vorgabe, aber nicht in seiner spirituellen
Substanz und gelebten Humanitit christlicher als die offenkundig nachchristliche
westliche Zivilisation.»

6 Das bedeutet aber nicht, dass es heute keine «Milieus» mehr geben wiirde. Es sind
andere Formen entstanden, wie z.B. Geschmacks-, Richtungs- und Gesinnungsmilieus.

7 F.Connan [J.-C. Barreau, Die Pfarrei von morgen. Vorschldge zur Neugestaltung,
Luzern 1968.

246



che scheitern daran, dass man strukturell die territoriale Pfarrei des
Mittelalters, verbunden mit einem entsprechenden Gemeinde- und Kir-
chenbild, zum Ausgangspunkt neuer Uberlegungen und Wege macht.
Religion zu Beginn der Postmoderne? ist dadurch gekennzeichnet, dass
die Kirchen bzw. die Religionen ihr Monopol in einem bestimmten, von
ithnen friiher durchdrungenen Kulturraum verloren haben®. Die ehemals
einheitliche Welt hat sich von einem bestimmten Erkldrungsmuster der
Welt, dem christlichen, verabschiedet und viele Erkldrungsmuster zuge-
lassen. Damit haben die Kirchen ihren monopolistischen Zugriff auf die
Welt verloren und bisher keine neuen Instrumente gefunden, sich als de-
konfessionelle Subkultur neben anderen in einer pluralistischen und mul-
tikulturellen Gesellschaft unter deren Marktgesetzen zu behaupten. In
Europa sind dies der Materialismus, der Konsumismus, der Individua-
lismus und die damit verbundene Erlebnisgesellschaft.

Abschliessend sei noch betont, dass sich meine Uberlegungen und
Analysen auf den europédischen Kulturraum beschrinken. Weltweit be-
trachtet nimmt das Christentum als Religion nach wie vor zu und befin-
det sich keineswegs in einer Krise. Wihrend in Europa die ehemaligen
Mutterkirchen sterben, wachsen in anderen Erdteilen ihre ehemaligen
Tochterkirchen. Ob die Auswirkungen der so genannten Postmoderne
nur eine europdische Angelegenheit sind oder im Rahmen einer Pha-
senverschiebung mit der Globalisierung auf andere Kulturrdume iiber-
greifen, lasst sich zum gegenwirtigen Zeitpunkt nicht sagen. Denn jede
Kultur reagiert anders auf eintretende Entwicklungen. In diesen Kontext
gehort auch die hdufig von ausserhalb des europidischen Kulturraumes
aufgestellte These, dass der Sdkularismus eine nicht ohne weiteres iiber-

8 «Modern sind soziale Verhiltnisse insoweit, als ihre Anderbarkeit und damit Ver-
géanglichkeit in ihrer Definition mitgedacht wird. Damit ist angedeutet, dass der Begriff
der Modemne ein Reflexionsbegrift ist, gewissermassen ein Versuch der Selbstdeutung
der je gegenwiirtigen Epoche, wobei fiir diese Selbstdeutung charakteristisch ist, dass
sie die jeweilige Gegenwart als Durchgang auf eine Zukunft hin versteht ... Wihrend
das moderne Bewusstsein das jeweils Neue dem Alteren gegeniiber als zumindest fiir
den Augenblick iiberlegen versteht, ist dies von einer postmodernen Orientierung nicht
mehr moglich: die pluralen Orientierungen ... sind nicht gegeneinander verrechenbar
... Phinomenologisch orientierte Analysen beschreiben das Phinomen der Moderne
anhand von Merkmalen, die die gegenwiirtige Gesellschaft von friiheren, dlteren Ge-
sellschaften unterscheidet. Dazu gehoren hédufig gerade religiose Institutionen. An ih-
nen scheint sich der Unterschied zwischen modernen Gesellschaften und élteren, tra-
ditionellen Gesellschaften besonders deutlich zu zeigen.» Siehe K.-F. Daiber, Religion
unter den Bedingungen der Moderne. Die Situation in der Bundesrepublik Deutsch-
land, Marburg 1995, 9 f.

9 Siehe A. N. Whitehead, Wie entsteht Religion?, Frankfurt a.M. 1985.

247



tragbare Erfindung der abendlindischen Kultur bzw. des Christentums
sei und daher anderen Kulturen bzw. Religionen nicht eingeredet wer-
den diirfe. Andererseits ist nun mal der Sakularismus Ausdruck und Vo-
raussetzung des modernen demokratischen Rechtsstaates europédischer
und angelsidchsischer Priagung, der sich als iibergreifender Konsens
auch in den anderen Kulturen durchzusetzen scheint. So gesehen hat das
europdische Christentum einerseits die Postmoderne als Ursache seiner
Krise mitgeschaffen, andererseits liegt darin die Chance fiir eine noch
hohere Form des christlichen Glaubens: Die Mitglieder einer Gemeinde
bzw. Kirche sind wirklich freiwillig dabei und nehmen ihren Individua-
lismus von selbst zuriick, wo er die Gemeinschaft, die sie selbst gewihlt
haben, und deren Werte bedroht!?. Wie in seinen Anfingen steht das
Christentum einer «laizistischen» Gesellschaft und ihrer Moral gegen-
tiber. Kann nicht Sikularisierung einen Glauben hervorbringen, der,
anstatt die ganze Gesellschaft mit seinen Werten beherrschen zu wollen,
in Freiheit und Miindigkeit in ihr als vorbildliche und durch sich selbst
liberzeugende Alternative lebt!!'? Postmoderne Kultur und Christentum
sind keine sich ausschliessenden, miteinander kimpfenden Gegensitze,
auch wenn sie oft so empfunden werden. Religion als solche ist keines-
wegs ein Relikt vergangener Zeiten. Die Individualisierung bzw. die
«Subjekt-Emanzipation» kann nicht nur als ein Charakteristikum der
Neuzeit verstanden werden, sondern der Menschheitsentwicklung iiber-
haupt, die gerade dem christlichen Glauben entspricht!2.

2. Jede Gemeinde, die nicht wdchst, stirbt

Da die Kirchen durch die in der Einfiihrung beschriebene Entwick-
lung ihren monopolistischen Zugriff auf die Welt (Einheit von Woh-
nen, Arbeit, Freizeit und Glauben) verloren haben und sie in der Ge-
sellschaft nur noch ein Teilsystem neben anderen sind, gelten fiir sie
die Gesetze und die Massstibe des freien Wettbewerbs. In der heuti-
gen Zeit geht man davon aus, dass ein Unternehmen oder ein soziales
Gebilde in der Regel nicht lidnger als 30 Jahre unverindert existiert.

10 Die Menschen, die sich wegen eines starken Orientierungs- und Sicherheitsbe-
diirfnisses totalitdre Religionsgemeinschaften (= Sekten) suchen, gibt es zwar auch.
Sie diirften aber wohl eine Minderheit ausmachen.

1" F. Gogarten, Verhidngnis und Hoffnung der Neuzeit, Stuttgart 1953,

12 W. Kramer, Gemeindeaufbau in pastoraltheologischer Sicht, in: U. Fink/R. Zihl-
mann (Hg.), Kirche — Kultur —- Kommunikation: Peter Henrici zum 70. Geburtstag, Zii-
rich 1998, 622.

248



Dann gibt es es nicht mehr oder anders. Jede Organisation, gleich wel-
cher Art, durchlduft einen bestimmten Lebenszyklus. Diesen Lebens-
zyklus sieht der freikirchliche Theologe Michael Noss'? folgender-
massen:

Lebenszyklus einer Organisation

Geburt frihe | Entwick-

¢ Reifezeit Niedergan Tod
Anfange| lung T : su .

Nach Noss opfert die Griindergeneration in der Geburtsphase ideell
und materiell viel. Sie folgt einer Vision. Folglich sind in der Phase der
frithen Anfidnge die Strukturen noch sehr flexibel. Verfassungs- und
Kompetenzfragen sind sekundir. Trotz aller moglichen Konflikte iiber-
wiegt das Gemeinsame. Mit der Phase der Entwicklung und einer ge-
wissen Masse werden Ordnungen notig. Es entstehen Systeme und Pro-
gramme. In der Phase der Reifezeit werden das Programm und die
Struktur vervollkommnet. Hauptziel ist, das Erreichte, von dem man
iiberzeugt ist, zu bewahren. Traditionen werden wichtiger als Visionen.
Nichts geht mehr ohne die zustdndigen Organe. Da so keine grossen
Verinderungen mehr zugelassen werden — die Welt sich aber weiter
dreht —, ist der Niedergang unausweichlich. Dies wird aber oft vor dem
Erreichen einer kritischen Masse nicht bemerkt oder verdringt. Am En-
de kommt der Tod der Organisation. Letzte Aktivititen sind nur noch
von den Moglichkeiten einzelner Mitglieder abhingig. Die Strukturen
verlieren ihre Bedeutung. Das Tragische ist: Um einen solchen Lebens-
zyklus zu durchbrechen, ist der beste Zeitpunkt fiir Verdnderungen,

13 M. Noss, Aufbrechen — veridndern — gestalten. Auf dem Weg zu einer einladen-
den Gemeinde, Wuppertal 1999, 23.

249



bevor eine Organisation ithren Hohepunkt erreicht hat. Danach wird es
immer schwieriger. Michael Noss'4 stellt dies so dar:

Wann Veranderungen einfuhren?

o

/ N\

[/ zukil nftige\
\

/ Neuerung

. Bester Zeitpunkt, um eine neue
Entwicklung in Gang zu setzen.

B: Der Neustart ist schon sehr viel schwieriger.
C: Der Neustart verlangt drastische Massnahmen.

|-
|

Wenn ich mir die Geschichte der westeuropdischen altkatholischen
Kirchen anschaue und sie aus heutiger Sicht interpretiere, komme ich zu
der These, dass sie sich sehr wohl in der Vergangenheit — sei es bewusst
oder unbewusst — verédndert und der «Marktsituation» angepasst haben.
Es ldsst sich ndmlich nicht leugnen, dass die altkatholische Bewegung
bereits um 1900 am Versanden war. Der Anspruch, die (alte) katholische
Kirche zu sein, liess sich zahlenmissig und von der gesellschaftlichen
Bedeutung her nicht aufrechterhalten. Ohne die materielle Hilfe des
Staates wire wahrscheinlich die Bistumsstruktur in Deutschland und in
der Schweiz damals schon arg geschrumpft. Auch die Lehrstiihle in
Bern und Bonn, die den Altkatholizismus wissenschaftlich und 6kume-
nisch mit auf einem hohen Niveau hielten, hitten ohne staatliche Unter-
stiitzung durch die Kirchen allein nicht getragen werden konnen. Mit
Ausnahme der Niederlande und der Schweiz konnten die Geistlichen
nicht in geniigender Zahl aus den eigenen Reihen rekrutiert werden. Als
katholisch wurde von der Offentlichkeit primir nur die romisch-katho-

4 A.a.0.,27.

250



lische Kirche wahrgenommen. Eine Vergrosserung auf Weltebene durch
die Hinzunahme neuer Mitglieder erwies sich nicht als erfolgreich.
Meist endete dies in Skandalen (wie z.B. in England mit der Mathew-
Affére und im russisch besetzten Polen mit der Kowalski-Affire. Letz-
tere fiihrte die Mariavitenkirche aus der Utrechter Union und ins Schis-
ma). Die verdnderte Vision, in die sich der Altkatholizismus — wenn
auch historisch und dogmatisch nahe liegend und aus innerer Uberzeu-
gung — «rettete», war die 0kumenische Bewegung und die damit ver-
bundene Theorie der drei Blocke (romisch-katholisch, altkirchlich [an-
glikanisch, altkatholisch und orthodox] und reformatorisch) und der
Ortskirchenekklesiologie. Er gab dafiir de facto den Anspruch, «die Vor-
hut» oder «der Reformfliigel der (romisch-)katholischen Kirche zu
sein», auf und etablierte sich nun definitiv als eigene Konfession. So
konnte der Altkatholizismus sich fast fiinfzig Jahre lang als 6kumeni-
scher Pionier und Vermittler etablieren und bekam erneut eine Bedeu-
tung weit iiber seine zahlenmaissige Grosse hinaus's. Das konnte aber
den Niedergang in den Gemeinden aufgrund der damit verbundenen
okumenischen Liberalitit und wegen der zunehmenden Diasporasitua-
tion nicht aufhalten, und ab 1960 ging seine 6kumenische Leaderrolle
nach und nach verloren, da nun kirchliche Kontakte aller Art bilateral
moglich wurden. Aber wie wachsen und sich erneuern? Die altkatholi-
schen Gemeinden konnen — wie jede andere Kirche auch — ihren Mit-
gliederbestand aufgrund des Nachwuchses aus den eigenen Reihen
nicht halten; mittlerweile gilt das auch in den Niederlanden, der
Schweiz und in den USA. Es bleibt das Geheimnis des Glaubens, wa-
rum z.B. die Kinder von engagierten Eltern bisweilen anders konfessio-
nell heiraten und taufen, wihrend die Kinder nicht engagierter Eltern oft
in ihrer Konfession bleiben wollen und sich fiir diese interessieren, oder
von aussen neue Mitglieder von selbst hinzukommen. Unzufriedene aus
anderen Kirchen reichen dafiir jedoch nicht aus. Denn im Grunde ge-
nommen ist der christliche Kuchen verteilt. Wer bereits in einer Kirche
engagiert ist, will in der Regel seine Kirche, in der er sich wohlfiihlt, be-
wahren oder verandern, aber nicht austreten und woanders eintreten. Es
sei denn, jemand ist existentiell betroffen. «Missionierbar» sind nur die

15 Die amerikanischen Altkatholiken in der PNCC gingen einen anderen Weg. Ihre
Vision war neben der Unabhingigkeit von Rom das Polnische. So ist einerseits ihr ur-
spriinglicher Erfolg als Emigranten- und Einwandererkirche zu erklidren, anderseits
aber auch verstindlich, warum sie, um ihre Identitit nicht zu gefihrden, keine engen
Kontakte mit den Anglikanern in den USA wollten und heute in der dritten und vier-
ten Generation grosse Miihe haben, ihre Identitit zu bewahren.

251



nicht Engagierten, die anscheinend Desinteressierten und die Aussen-
stehenden!®. Das erfordert ganz andere Angebote und Methoden. Das
Problem in Europa ist nicht, dass es zu wenig Christen und Christinnen
hat, sondern der Skandal ist, dass die meisten Getauften niemals Zugang
zu einer christlichen Gemeinde finden!”.

3. Man kann gar nicht den Glauben nicht weitergeben

Bereits die friihe Kirche war Missionskirche. Es ging um die «Bekeh-
rung» von Nichtchristen. Erst mit dem ausgehenden Mittelalter und der
Reformation wird die Notwendigkeit der Evangelisation auch auf Men-
schen bezogen, die bereits getaufte Christen sind und ihr Christsein nicht
konsequent genug lebten. In der Folge davon wird spiter mit der Kolo-
nialisierung fremder Kontinente fiir die Bekehrung der Nichtchristen der
Begriff Mission verwendet, gleichzeitig aber durch den Pietismus und
dhnliche Stromungen zwischen dusserer und innerer Mission unterschie-
den. Innere Mission meinte wie Volksmission die (Wieder-)Erweckung
des Glaubens unter «toten» Christen. Ohne auf die ganze Begriffsge-
schichte in meinem Kontext eingehen zu wollen, ldsst sich im Hinblick
auf die Gegenwart festhalten: Da die Worter Mission und Evangelisation
bei Christen und Nichtchristen wegen ihrer geschichtlichen Belastung
negative Gefiihle hervorrufen, setzten sich im englischen Sprachge-
brauch «renewal» und «New Evangelism» durch und im deutschen «Er-
neuerung», «Neuevangelisierung» und «Gemeindeaufbau». Daraus er-
geben sich fiir mich folgende Definitionsmoglichkeiten:

Mission = die Menschen auf Gott neugierig machen und ihnen seine
Liebe bringen, einschliesslich soziale Tatigkeit.

Evangelisation = die bereits vorhandenen Gemeindemitglieder bzw.
nominellen Christen ermuntern, «mehr bewusste Jiingerinnen und Jiin-
ger» zu sein.

Neuevangelisierung = neuer Begriff fiir Mission und Evangelisierung
1m eben beschriebenen Sinne.

16 Vgl. A. Feige, Kirchenmitgliedschaft in der Bundesrepublik Deutschland. Zen-
trale Perspektiven empirischer Forschungsarbeiten im problemgeschichtlichen Kon-
text der deutschen Religions- und Kirchensoziologie nach 1945, Goéttingen 1990;
M. N. Ebertz[F. Schultheis (Hg.), Volksfrommigkeit in Europa. Beitrige zur Soziolo-
gie popularer Religiositit aus 14 Liandern, Miinchen 1986.

17 Chr. A. Schwarz, Grundkurs Evangelisation. Leise werben fiir die Gute Nach-
richt, Rothrist 1993, 32.

232



Gemeindeaufbau = Zusammenwachsen und Stédrken der bereits vorhan-
denen Gemeinschaft.

Die Grenzen sind dabei fliessend, und ich sehe daher alle drei Bereiche
(Mission, Evangelisation und Gemeindeaufbau) als eine Einheit. Denn
verschiedene Untersuchungen haben gezeigt, dass in der postmodernen
Gesellschaft kaum strukturelle Differenzen zwischen Kirchenmitglie-
dern und Konfessionslosen im Blick auf Lebenssinn und individuelle
Gottesvorstellungen auszumachen sind. Es gibt z.B. engagierte Christen,
die an die Wiedergeburt glauben und Reinkarnationskurse besuchen.
Hinzu kommt, dass die Voraussetzungen an jedem Ort anders sind. In ei-
ner Landgemeinde, wo jeder jeden kennt, braucht es kein Citykirchen-
projekt. Wichtiger ist, dass es an jedem Ort ein entsprechendes Problem-
bewusstsein gibt und nach den jeweils angemessenen Formen von Mis-
sion und Gemeindeaufbau gesucht wird. Im Extremfall kann das natiir-
lich heissen: Es ist zu spit oder aussichtslos. Aber auch bewusstes Ster-
ben kann ein kreativer Prozess sein (vgl. die Auflosung der katholisch-
apostolischen Bewegung). In meinem Kontext verwende ich den Begriff
Mission im eben beschriebenen Sinne, fasse Evangelisation und Ge-
meindeaufbau unter dem Begriff Gemeindeaufbau zusammen und setze
Mission und Gemeindeaufbau in eine dialogische Beziehung. Denn ein
Innen und Aussen im Sinne von dusserer und innerer Mission zu unter-
scheiden geht eigentlich am Wesen der Kirche vorbei. Mission ist nach
Lukas 10,1-16 letztlich gar nicht ohne gemeinsames Leben (z.B. Anteil-
nahme, Essen und Trinken usw.) und ohne leibhaftigen Liebesdienst
moglich. Eine Kirche, die nicht missionarisch ist, hort auf, Kirche zu
sein. Im Gegensatz zu friiheren Missionsmethoden wird heute der «mis-
sionierende Organisationstyp» positiv so charakterisiert:

«(1) Zielgerichtetheit und Vision; (2) gleiche Ausrichtung der Organisationsmit-
glieder dank ihrer Identifikation mit der Mission; das ermoglicht oftene Kommuni-
kation u.a.; (3) Achtung vor Menschen, was sich z.B. in hohem Vertrauen auf ihre
Fihigkeiten ausdriickt; das hat weiter gehende Konsequenzen fiir die Leitung. Thre pri-
mire Aufgabe ist es, Lernsituationen zu schaffen; (4) eine Struktur, deren Merkmale
Einfachheit und kleine autonome Arbeitsbereiche sind; (5) eine Balance zwischen
Verstand und Intuition, was grossen Freiraum fiir Experimente u.a. bedeutet.»!8

18 J. Hendriks, Gemeinde von morgen gestalten: Modell und Methode des Ge-
meindeaufbaus. Aus dem Niederldndischen ilibersetzt von U. Wirth und redaktionell
bearbeitet von J. Haasen, Giitersloh 1996, 140.

453



3.1 Mission

Mission stellt nicht eine beliebige Aufgabe kirchlicher Verkiindigung

dar, sondern deren «Ur-Berufung». Thre Sendung besteht darin, den

Menschen das Evangelium Christi zu verkiindigen und vorzuleben.

Auch wenn der Begriff durch die Art und Weise, wie in der Vergangen-

heit Mission stattgefunden hat, negativ dem Kolonialismus zugeordnet

wird, dndert das nichts am urspriinglichen Anliegen. Hinzu kommt, dass
sich auch das heutige Missionsverstindnis gewandelt hat und ganzheit-
licher im Sinne eines Teilens von Glauben und Leben allgemein ver-
standen werden kann'®.

Konkrete Moglichkeiten im europédischen Kontext wiren zum Bei-
spiel:

— Citykirchenprojekte,

— eine bestimmte soziale Titigkeit mit Spendensammlung,

— Aktionswochen mit Tag der offenen Tiir,

— die Kasualkontakte,

— die Kontakte zu nicht Glaubenden durch eigene Spitiler, Kindertages-
stdatten und Schulen und durch offene Bildungsangebote vergrossern,

— Radio, Fernsehen (beim heutigen Uberangebot nur sinnvoll, wenn
man wirklich gut ist),

— Quartierarbeit und dabei mogliche Segmentierungen priifen, wie z.B.
nach Alter, Zeit, Beruf, Schicksal und Bevolkerung.

— Hinzu kommen Linder und kulturspezifische Moglichkeiten. Ich
kann mir z.B. eine Pub-Mission, wie ich sie in England erlebt habe, in
der Schweiz nicht vorstellen. Auch scheinen die jeweils vorherr-
schenden «Gottesbilder» die Art und Weise der Glaubensvermittlung
zu beeinflussen. Withrend im katholischen und anglikanischen Be-
reich ein «guter» Gott im Vordergrund steht, trigt er im reformatori-
schen Bereich eher die Ziige eines verborgenen und nicht verstehba-
ren Gottes.

Bei dieser Auflistung werden viele denken: Das machen wir ja schon
alles, und es hat nichts gebracht?0. Die Hauptursache dafiir ist m.E., dass
man sich an vielen Orten auf Mission im Sinne verstédrkter Offentlich-

19 K. Schdfer (Hg.), Zu einer Hoffnung berufen — Das Evangelium in verschiede-
nen Kulturen. Berichtsband zur elften Konferenz fiir Weltmission und Evangelisation
in Salvador da Bahia, Frankfurt a.M. 1999,

20 N. Mette/M. Blasberg-Kuhnke, Kirche auf dem Weg ins Jahr 2000. Zur Situation
und Zukunft der Pastoral, Diisseldorf 1986, 14.

254



keitsarbeit und diakonischer Tétigkeit beschriankt und nicht zugleich
den Gemeindeaufbau angeht. Denn wohin soll jemand, der auf die Chris-
ten und Christinnen neugierig wurde, hingehen und sich heimisch fiih-
len? Das beste kirchliche Krankenhaus, Suppenkiiche oder Bildungsan-
gebot niitzt wenig, wenn die interessierte Person am Sonntag bei ihrem
ersten Gottesdienstbesuch drei Personen und den Gemeindepfarrer
antrifft oder eine zwar zahlreiche, aber nicht einladende Gemeinde.

Daher geschieht die eigentliche Mission und auch der eigentliche
Gemeindeaufbau nicht durch die Kirchgemeinde als Institution, son-
dern durch die einzelnen Gemeindemitglieder. Es ldsst sich nachwei-
sen, dass die meisten Menschen iiber den so genannten «Oikos-Faktor»
zum Mitmachen in einer Kirchgemeinde gekommen sind. «Denn es ist
ein grosser Unterschied, ob man das Evangelium von einem Freund be-
zeugt bekommt oder als <religiose Darbietung> eines vollig fremden
Menschen.»?! Mit dem Oikos-Faktor sind die natiirlichen Lebensbe-
zichungen gemeint. Eine engagierte Christin spricht z.B. ihre Nach-
barn, Arbeitskollegen, Verwandten auf Gott, Kirche usw. an und lidt sie
in ihre Gemeinde ein. Das geschieht aber immer im Respekt. Man
spricht nur die an, von denen man das Gefiihl hat, sie wiirden das viel-
leicht schiitzen, und dridngt nicht weiter, wenn sie ablehnen. Auf die alt-
katholische Kirche iibertragen, konnte dies bedeuten: Wenn jedes Mit-
glied in seinem ganzen Leben nur ein neues Mitglied fiir seine Kirche
«gewinnt», wire zumindest der Bestand seiner Gemeinde «gesichert».
In volkskirchlichen Kreisen wird die Bedeutung des Oikos-Faktors ge-
nerell unterschitzt, obwohl ihm eine grossere Wirksamkeit zukommt
als Grossveranstaltungen und Werbung: Einer sagt’s dem anderen. Ich
mochte dies mit einer Grafik?? von Christian Schwarz veranschau-
lichen. (Siehe Grafik S. 256)

Die Vermittlung durch den Einzelnen ist auch deshalb zentral, weil
man sich des Eindrucks nicht erwehren kann, dass die volkskirchlich ge-
priagten Kirchen als Institutionen fast Angst haben, ihre Botschaft (Jesus
Christus als das Heil der Welt) zu laut und zu deutlich anzupreisen, um
nicht als fromm und sektiererisch zu gelten. Aber vielleicht lésst sich
das, was die Menschwerdung Gottes in Christus (Inkarnation) fiir das ei-
gene Leben bedeutet, nur personlich mitteilen.

2t Chr. A. Schwarz, Grundkurs Evangelisation, a.a.0., 20.
22 A.a.0. Die in der Grafik «Der Oikos-Faktor» angegebenen Daten beziehen sich
bei Schwarz auf das «Bekehrungserlebnis».

255



Der Oikos-Faktor

Michael
Lenfeldt
24 &khre

Lehfeldt
59 Jahre
8/86

Johann
Abt
42 Jahre
11/85

Kipping
18 Jahre

W altraut
Staudach
42 Jahre
1/90

Rittm eister
25 Jahre
1/90

3.2 Gemeindeaufbau

Gemeindeaufbau meint in der einschlidgigen theologischen Literatur
den inneren Aufbau der Kirchgemeinde. Umstritten ist nur, ob dieser
innere Aufbau sich selbst geniligen darf (mehr volkskirchliche/landes-
kirchliche Tradition) oder auch immer zugleich die Mission (mehr frei-
kirchliche Tradition) im Auge haben muss?3; und wenn ja, vor allem, in
welchem Mass? Viel wichtiger ist aber, dass sich die Praxis und die
Praxistheorie einer Kirchgemeinde entsprechen. Dabei kann man sich
an folgenden drei Fragen orientieren:

«1. Welche wiinschenswerten Funktionen sollte die Kirchengemeinde auf ihre
Mitglieder und auf ihre soziale Umwelt ausiiben, und welche Prioritéten sollte sie da-
bei setzen? 2. Welche Funktionen iibt die Kirchengemeinde tatsichlich aus, und wel-
che Priorititen setzt sie dabei? 3. Welche invariablen bzw. variablen Strukturele-
mente sind fiir die Ausiibung der wiinschenswerten Funktionen der Kirchengemein-
de forderlich bzw. hinderlich?»24

23 Chr. Béiiumler, Gemeindeaufbau, in: F. Klostermann/R. Zerfass (Hg.), Praktische
Theologie heute, Miinchen 1974, 418.
24 A.a.0.,423.

256



Mit der Beantwortung dieser Fragen erhilt der biblisch-theologische
«Koinonia-Begriff» seine jeweilige zeitlich und konfessionell beding-
te Realisierung. Priorititen musste die kirchliche Praxis zu allen Zei-
ten setzen. Noch nie konnten Seelsorger/innen und Gemeinden jener
Aufgabentfiille Herr werden, die ihnen der Alltag auf die Schultern
lud®.

In unserem Zusammenhang mochte ich den Schwerpunkt auf das Vor-
stellen konkreter Ideen legen und die Geschichte des Gemeindeaufbaus
nur sehr kurz skizzieren: Die Frage nach lebendiger Gemeinde und dem
Wesen der Gemeinde wurde im deutschsprachigen Protestantismus der
Neuzeit durch den Pietismus und die Entstehung verschiedener Freikir-
chen aufgeworfen und immer wieder von einzelnen Theologen und
Richtungen thematisiert?¢. Die Gegenwartsdiskussion wurde vor allem
durch den deutschen Herner Superintendenten Fritz Schwarz und seinen
Sohn Christian A. Schwarz geprigt?” und durch die, welche zustimmend
oder widersprechend reagierten. Dafiir seien in Auswahl Manfred Jo-
suttis, Christian Moller und Manfred Seitz genannt. Im katholischen Be-
reich wurde nach dem Zweiten Vatikanischem Konzil der Begriff Pfar-
rei durch Gemeinde und der Begriff Kirche durch Gemeindekirche
ersetzt?®, Die damit verbundene Literatur ist mit Namen wie Norbert
Mette, Rolf Zerfass, Norbert Greinacher, Leo Karrer, Michael P. Zuleh-
ner und Leonardo Boff verkniipft. Sowohl im katholischen als auch im
protestantischen Bereich war der Gemeindeaufbau mit den beiden Fra-
gen konfrontiert: Was ist iiberhaupt Gemeinde? Was ist die Aufgabe des
Gemeindeleiters/der Gemeindeleiterin? Das Dilemma, das dahinter
steht, ist: Eigentlich miissten Getaufte als Heilige Gottes nicht mehr
«missioniert» oder «aufgebaut» werden; aber die Mehrzahl der Getauf-
ten praktiziert ihren Glauben nicht. Es geht also um die fundamentale
Frage nach der Bedeutung des Glaubens. Die Folge davon ist, dass die
Volks- und Landeskirchen (innere und dussere Mission) im Gegensatz
zu den Freikirchen (nur dussere Mission) eine Doppelstrategie vertre-
ten. Die daraus resultierenden Fragen und Aufgaben eines Gemeinde-

25 E. Schulz, Im Auftrag des Menschenfischers. Gemeindepastoral im Jahr 2000,
Miinchen 1993, 15.

26 Chr. A. Moller, Lehre vom Gemeindeaufbau, Band 1, Gottingen 1987.

27 F und Chr. A. Schwarz, Theologie des Gemeindeaufbaus. Ein Versuch, Neukir-
chen-Vluyn 31987.

28 Vgl. J. Miiller, Pastoraltheologie. Ein Handbuch fiir Studium und Seelsorge,
Graz 1993.

257



aufbaus sind: «a) Wie konnen vorhandene Gemeinden erneuert werden
und im Glauben wachsen?»2° Wer sind wir und wozu gibts uns an die-
sem Ort? «b) Wie konnen nicht glaubende Getaufte wieder zum Glau-
ben kommen? c¢) Wie konnen die Fernstehenden zuriickgewonnen und
aufs Neue eingegliedert werden?»30 d) Wie konnen Aussenstehende hin-
zugewonnen werden?

Die Frage ist aber, ob eine Kirchgemeinde — insbesondere solange al-
les noch gut lauft und die Aktiven es «schon miteinander haben» — die
eben genannten Fragen wirklich stellt, und fiir sie zutreffend beantwor-
tet. Hinzu kommt, dass soziologisch erwiesen ist: Je ldnger jemand
Christ ist, desto mehr sinkt sein Wille, andere zu missionieren. Daher
empfiehlt die moderne Gemeindeaufbauliteratur die regelmissige Bera-
tung von aussen, sei es durch unabhédngige Dritte als Gemeindebera-
ter/in oder durch die Wiederbelebung des alten Visitationsgedanken
durch die Kirchenleitung3!. Jedes System, das sich «anpassen» muss,
wird von der Sorge beherrscht, seine «Identitdt» zu verlieren. Auch
wenn solche Sorgen berechtigt sind, kann es sich um falsche Angste und
Bequemlichkeit handeln. Hilfreich kann sein, den Blickwinkel zu wech-
seln und zu versuchen, seine Gemeinde von aussen zu betrachten: Wie
sieht sie aus der Sicht der Nachbargemeinde, des Bistums, der Offent-
lichkeit usw. aus? Bereits hier muss aber vor libertriebenem Reformeifer
gewarnt werden. Nicht alles passt zu jeder Gemeinde. Es muss realis-
tisch vorgegangen werden. Es ist nicht alles machbar. Die Griinde dafiir
konnen sehr verschieden sein (die Kirche liegt am falschen Ort, die Ge-
meinde ist bereits iiberaltert’2 und es gibt keine jungen Leute, der Pfar-
rer ist nicht der Typ dafiir, das politische und religiose Umfeld lasst kei-
ne Mission zu usw.). Im volkskirchlichen Kontext wiirde das heissen:
Die Kirchgemeinde sollte versuchen, die Gaben anzunehmen, zu ver-
wirklichen und zu verteilen, die ihr der Engel iiber die Mauer des Para-

2 M. Seitz, Emeuerung der Gemeinde. Gemeindeaufbau und Spiritualitit, Gottin-
gen 1985, 50.

30 A.a.0.

3 F. Krause, Visitation als Chance fiir den Gemeindeaufbau, Gottingen 1991.

32 In freikirchlicher Literatur wird oft die These vertreten, dass es leichter sei, eine
neue Gemeinde zu griinden als eine «tote» wieder zu beleben. Das klingt zwar sehr
hart, ist aber auch psychologisch und soziologisch einleuchtend. M.E. kann Erneue-
rung und Gemeindeaufbau so lange noch gelingen, wie Kerngemeinde, Kirchenpflege
und Pfarrer motiviert sind. Wenn sie bereits resigniert haben und nicht mehr neu auf-
brechen wollen, ist es meistens zu spit!

258



diesgartens zuwirft.33 Die Gemeinde orientiert sich so an ihren Gaben,
nicht an ihren Aufgaben. So lautet auch einer der Programmsitze der Ja-
kobusgemeinde in Tiibingen und ist indirekt nach Theo Sundermeier der
heimliche Leitsatz des Themenheftes «Missionarische Gemeinde» der
Zeitschrift Evangelische Theologie4, das 1998 im protestantischen
Raum ein grosses Echo ausloste.

Moglichkeiten — je nach vorhandenen Gaben — wiren zum Beispiel:

— Die Kirchgemeinde macht durch besondere Aktionen auf sich auf-
merksam. Ein eher exotisches Beispiel wiren die Pastoren in der
norddeutschen Stadt Liibeck, die sich am 19. Mirz 2000 in vollem Ta-
lar von ihren Kirchtiirmen abgeseilt hatten. Mit dieser sportlichen
Leistung hofften sie, mehr Leute ihrer Gemeinde zum sonntidglichen
Kirchgang zu bewegen?’;

— wie bei der Mission mogliche Segmentierungen priifen, wie z.B. nach
Alter, Zeit, Beruf, Schicksal, Quartier und Bevolkerung. Welche
Interessen haben diese Gruppen, und wann Zeit? Die klassischen Dif-
ferenzierungen wie z.B. Kerngemeinde, Randgemeinde, Gelegen-
heitsgemeinde usw. greifen nicht mehr?;

— bei den so genannten Ubergangsphasen beschiftigen sich die meis-
ten Menschen mit Gott. In diesen Phasen sollten sie nach der Idee
des Oikos-Faktors von Freunden, Nachbarn und Bekannten, die in
einer Kirchgemeinde aktiv sind, angesprochen und begleitet wer-
den3’. (Siehe Grafik S. 260 oben)

Mir erscheint dies nicht unproblematisch. Die meisten von Christian
Schwarz genannten Ubergangsphasen sind Lebensphasen mit einem ho-
hen Stressfaktor. Eigentlich sollten Kirche und christlicher Glaube in
den guten und stressfreien Lebensphasen des Menschen wirksam wer-
den, um dann in den schlechten zu tragen. Daher sind mir Grafiken38 aus

3 H.-U. Perels, Wie tiihre ich eine Kirchengemeinde? Moglichkeiten des Manage-
ments, Giitersloh 1990, 8.

34 Evangelische Theologie 58 (1998) 413-479.

35 Pastoren seilen sich ab. Kurznachricht in: Kirchenbote fiir den Kanton Ziirich 86
(7/2000), 2.

36 Siehe J. Hendriks, Gemeinde von morgen gestalten, a.a.O., 90 f.

3 Chr. A. Schwarz, Grundkurs Evangelisation, a.a.O., 29.

38 Die Grafik S. 260 unten meine Zusammenfassung verschiedener anderer. Siehe
J. Finney, Finding Faith Today. How does it happen?, Swindon 21994, insbesondere
36f.

259



Ubergangsphasen

100

Base:
387

Christian friend

Minister

Ch activ's/influence
Bible

Spouse/partner
Children
Parents

Other families

Xtn littdrama/music

Evanglistic event

Christian lay person

Dreamlvision
Christian TV/radio
Other

30 40 50 60 70

@ Most. Imp. Factors O Supporting factors

260



dem anglikanischen Raum sympathischer, da sie den Schwerpunkt nicht

auf bestimmte Lebensphasen legen, sondern auf zwischenmenschliche

Beziehungen, die fiir die Glaubensentwicklung des Einzelnen in allen

Lebensphasen bedeutsam sein konnen:

— Hausbesuche werden — wenn auch nicht von allen — nach wie vor sehr
geschitzt®. Allerdings setzt der Hausbesuch zumindest eine gewisse
Verbundenheit mit der Gemeinde voraus. Sonst fehlt der Ankniip-
fungspunkt.

— Fiir die aktiven Gemeindemitglieder sollte die Moglichkeit ausgebaut
werden, in allen Lebensphasen, in denen sie dies wiinschen, nicht nur
seelsorgerlich, sondern auch rituell begleitet zu werden. In diesem
Kontext wire es auch iiberlegenswert, «Segenshandlungen» grosszii-
giger als bisher nach innen und aussen zu verwenden??,

— Vereine oder Gruppen, die am Sterben sind, sterben lassen und nicht
mit aller Gewalt am Leben erhalten wollen. Das Konzept einer «ad-
ditiven» Gemeindearbeit (zu den herkommlichen Aktivititen werden
die neuen einfach hinzugefiigt) aufgeben. Trotzdem gilt: das Angebot
der Gemeinde gruppenspezifischer anbieten; es gibt nicht nur Kinder
und alte Leute. Es ist eine vitale Gemeinde anzustreben, keine ideale.

— Mit Hilfe von aussen («Missionare») Aktions- und Besuchswochen
durchfiihren und alle Haushaltungen besuchen.

— Erwachsenenkatechese im Rahmen von Gesprichsabenden, zu denen
nicht der Pfarrer einlddt, sondern die Teilnehmer/innen der Kernge-
meinde Giste mitbringen.

— Auf dem Religionsunterricht beharren und ihn auch Aussenstehen an-
bieten. Wenn sich Eltern vom Glauben distanziert haben, ist das ihr
Problem. Kinder haben das Recht, mit Religion und Kirche in Kon-
takt zu kommen, um in der Folge ihre eigene Entscheidung treffen zu
konnen.

— Mehr Angebote fiir Single-Haushalte.

— Offen sein fiir unterschiedliche Formen der Mitgliedschaft. Wer hiu-
fig den Wohnort und den Arbeitsplatz wechselt, wird kaum geneigt
sein, viele langfristig verpflichtende Beziehungen zu einzelnen Per-
sonen oder Organisationen einzugehen. Anderseits scheinen be-
stimmte Formen von Intimitdt (man geht in eine Selbsterfahrungs-
gruppe, in der keiner den anderen kennt und in der Regel nachher wie-

39 J. Hendriks, Gemeinde von morgen gestalten, a.a.0., 94-99,
40 Siehe Chr. Barben-Miiller, Segenshandlungen als Herausforderung fiir Kirchen
und Theologen, in: Evangelische Theologie EvTh 58 (1998), 351-370.

261



der trifft) nur moglich, wenn es den meisten Menschen egal ist, wie
der einzelne sein Leben gestaltet. Solche Vielfalt hat aber nicht auto-
matisch Unverbindlichkeit zur Folge, sondern durchaus Differenz*!.

— Offen sein fiir «Mischfamilien». Die religiose Durchmischung von
Familien, die gesellschaftliche Toleranz (Religion ist Privatsache)
und die Sikularisierung der Gesellschaft bewirken eine zunehmende
Dekonfessionalisierung jeder Religion. Die einzige Moglichkeit,
dies zu verhindern, wiren ein Absolutheitsanspruch und ein gewis-
ses «Absondern». Es gibt Familien, in denen z.B. die Mutter ro-
misch-katholisch ist, der Vater evangelisch-landeskirchlich und alle
fiinf urspriinglich katholisch getauften Kinder als Erwachsene
verschiedensten Glaubensrichtungen angehoren (wie z.B. Bud-
dhismus, Baha’i-Religion, freikirchlich, anglikanisch und Atheist),
aber bei bestimmten Feiertagen, Kasualien usw. gemeinsam ein Got-
teshaus aufsuchen.

— Prioritdten setzen und mehr mit Projektmanagement arbeiten. Er-
folgserlebnisse sind so besser spiirbar. Auch eine grossartige Vision
braucht zu ihrer Realisierung viele kleine Schritte. Man muss sich
aber bewusst sein, dass projektorientierter Gemeindeaufbau andere
Gemeinde- und Amtsverstindnisse beinhaltet als bisher.

— Immer dran denken, dass eine Kirchgemeinde letztlich ein mitglied-
schaftlich strukturiertes System ist und daher alle bei Aktivitidten, Ent-
scheidungen und insbesondere bei Verdnderungen mit eingebunden
werden miissen*?. Die Gemeinde sollte stets als lernende Kirche ver-
standen werden und nicht als lehrende.

— Mission und Gemeindeaufbau kdnnen nur gelingen, wenn die Laien
in ihrer Verantwortung und Kompetenz gestarkt werden: Sie sind Hei-
lige Gottes und keine Hilfsarbeiter des Pfarrers. Wie dabei ihre Rolle
zu gewichten ist, dariiber gehen die Meinungen und Modelle ausein-
ander. Einigkeit herrscht anscheinend dariiber, dass die Zeiten, in de-
nen der Geistliche / Gemeindevorsteher / Pfarrer die Gemeinde als
Stellvertreter des Bischofs allein fiihrt und alle wichtigen Dinge selbst
tut, vorbei sind. Es stehen sich nun zwei Modelle gegeniiber. Im
ersten fiihren Pfarrer und Kirchenpflege/Kirchenvorstand die Ge-

4l Vgl. U. Sander, Die Bindung der Unverbindlichkeit. Mediatisierte Kommunika-
tion in modernen Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1998,

42 Vgl. Chr. Barben-Miiller, Territorialgemeinde und andere «Lieux d’Eglise».
Praktisch-theologische Uberlegungen, in: M. Krieg/H. J. Luibl (Hg.), Was macht eine
Kirchgemeinde aus? Territorialgemeinde — Funktionalgemeinde — Gesinnungsge-
meinde, Ziirich 1998, 21-31.

262



meinde gemeinsam, und die Arbeitsteilung geschieht im Dialog,
wenn man einmal von den klassischen priesterlichen Aufgaben im
katholischen Bereich absieht. Im zweiten liegt die Fiihrung bei der
Kirchenpflege allein und die Gemeindeglieder nehmen die meisten
Aufgaben selbst wahr; der Pfarrer ist als geistlicher Ratgeber und
sakramentaler Liturg eher dem jiidischen Rabbi*} oder dem Bischof
keltisch-christlicher Prigung* vergleichbar. Er sitzt in der Kirche
oder seinem Biiro und die Leute kommen zu ihm. Er ist der geistliche
und rituelle Begleiter. Was wiirde das letztgenannte Modell fiir die alt-
katholische Gemeinderealitit bedeuten?

3.3 Der Glauben ist eine Reise durch das ganze Leben

Von 1990 bis 2000 fiihrte die Kirche von England die so genannte De-
kade der Evangelisation durch. Bedingt durch ihren volkskirchlichen
Charakter decken sich viele anglikanische Uberlegungen und Strategien
mit den katholischen und reformatorischen in Kontinentaleuropa. Es ist
aber der Verdienst anglikanischer Theologen, im Hinblick auf Mission
und Gemeindeaufbau besonders deutlich gemacht zu haben, dass der
christliche Glaube nichts Statisches ist, sondern eine je «individuelle
Reise durchs ganze Leben»*. Kirchliches Denken und Handeln muss
dies beriicksichtigen. Auch wenn jemand mit einer christlichen Ge-
meinde in Kontakt gekommen ist, begeistert ist und sich ihr verpflich-
tet, ist das Wachstum des Glaubens und seine Entdeckung nichts Stati-
sches und bei den meisten Menschen in seiner Intensitét wechselhaft. In
der kirchlichen Pastoral ist es verhdngsnisvoll zu meinen, «wen man
hat, den hat man, und wer wieder abfillt, ist selbst schuld». Es muss
Aufgabe der Gemeinde sein, jedes Mitglied auf seiner personlichen
Glaubensreise*® im Auf und Ab zu begleiten. (Siehe Grafik S.264)

43 Vgl. A. Grozinger, Die Kirche — ist sie noch zu retten? Anstiftungen fiir das
Christentum in postmoderner Gesellschaft, Giitersloh 1998, 134—141: Das Amt der
Erinnerung.

44 Vgl. J. Finney, Recovering the Past. Celtic and Roman Mission, London 1996.

45 Siehe R. Warren, Building Missionary Congregations. Towards a post-modern
way of being church (Board of Mission Occasional Paper 4 = GS Misc 446), London
31996; S. Cotterell, Sacrament Wholeness and Evangelism. A Catholic Approach,
Cambridge 1996.

46 T eider ist mir die Quelle der Grafik «Der Glauben als Reise durchs ganze Leben»
nicht mehr bekannt. Die englische Vorlage lag ohne Quellenangabe in meinen person-
lichen Unterlagen nach einem Fortbildungskurs 1997 in England.

263



Der Glaube als Reise durchs ganze Leben

Kontakt

Wachstum Entdeckung
des Glaubens des Glaubens

Verpflichtung /
Kirchenmitgliedschaft

4. Die Machbarkeit von Gemeinde

Vermutlich ist die Frage nach der «Machbarkeit» von Gemeinde / Kir-
che einer derjenigen Punkte, die am heftigsten und kontroversesten
diskutiert werden konnen. Die Frage ist unlosbar, solange man vom
mystischen Paradigma (Geheimnis des Glaubens) auf der einen Seite
und vom funktionalen Paradigma (menschliches Tun) auf der anderen
Seite ausgeht und beide als Gegensitze auffasst. Ausgehend von den
biblisch orientierten Uberlegungen von Christian Schwarz¥, der den
Gemeindeaufbau mit dem Ackerbau vergleicht und sich mit der
Machbarkeit von Gemeinde im freikirchlichen Bereich auseinander
setzt, unterscheide ich zwischen einem «wilden Acker» (alles 1st Gna-
de und Heiliger Geist. Der Mensch kann nichts tun) und einem «kulti-
vierten Acker» (alles, auch Gemeinde, ist machbar). Wer fiir den wil-
den Acker schwirmt, lehnt alle geplanten Anbaumethoden ab. Wer ab-
solut fiir den kultivierten Acker ist, huldigt einem institutionalisierten

41 Chr. A. Schwarz, Die Dritte Reformation. Paradigmawechsel in der Kirche, Neu-
kirchen-Vluyn 1993, 300-314.

264



Objektivismus bzw. ist nach Schwarz ein Magier. Die Mitte wire ein

«bearbeiteter Acker». Diesem Terminus liegt die Uberzeugung zu-

grunde, dass einerseits die Ereignisebene — der Glauben — letztlich

nicht machbar ist; andererseits es aber auch nicht egal ist, was die

Gemeinde bzw. die Kirche tut. Und in diesem Sinne ist Kirche mach-

bar und Gemeindeaufbau auf der institutionellen Ebene ein wissen-

schaftliches Fach. Nach SchAwarz hat der Landwirt, der seinen Acker
gut iiberlegt bearbeitet, eine Chance auf eine grossere Ernte. Aller-
dings ist die Arbeit vergebens, wenn sie nicht «im Einklang mit der

Natur» (dem Glauben) und «organisch» (es braucht Zeit) geschieht.

Dabei ist erfolgreiches Arbeiten nur moglich, wenn man zuvor gut

tiberlegt, welche institutionelle Ebene man iliberhaupt will (z. B. eine

freikirchliche, eine volkskirchliche bzw. welche Schattierung). Das
lasst folgende Aussagen zu:

— Gemeinde ist auf der institutionellen Ebene machbar, indem Gemein-
deaufbau die Ereignisebene fordert.

— Die Machbarkeit von Gemeinde findet ihre inneren Grenzen im je-
weiligen Kirchensystem.

— Die Machbarkeit von Gemeinde findet ihre dusseren Grenzen in der
gesellschaftlichen Realitit.

— Es gehort zum Schicksal fast aller ideologischen Organisationen, dass
die Sorge um den «Erhalt» irgendwann wichtiger wird als die Orga-
nisation. Damit verfestigen sich Werte und Strukturen, die in einer be-
stimmten Zeit angemessen und daher wirksam waren, die in einer an-
deren Zeit jedoch nicht angemessen und daher nicht mehr wirksam
sind. Was dann bewahrt wird, ist nicht mehr die Ereignisebene, son-
dern nur noch die institutionelle Ebene.

5. Mythos, Vision, Identitdt und Paradigmenwechsel

«Ein Mythos ist ... der gemeinsame Traum, die gemeinsame geschichtli-
che Erfahrung einer Gemeinschaft. Einer allein kann keinen Mythos ha-
ben.»* Mose fiihrte die Israeliten aus Agypten durch die Wiiste ins Ge-
lobte Land. Gott gab ihnen Brot und Wasser. Die Identitét festigte sich
nicht nur durch die Vision vom Gelobten Land, sondern auch durch die
Bundeslade mit den 10 Geboten und dem sich daraus entwickelnden Kult.

48 R. Rohr, Der nackte Gott: Plidoyers fiir ein Christentum aus Fleisch und Blut,
Miinchen 81994, 51.

265



In meinem Kontext verstehe ich unter Mythos den christlichen Glauben
insgesamt und unter Vision seine jeweils konfessionelle Ausformung im
Sinne einer spezifischen Leitidee. Identitidt wire dann das Ergebnis des
christlichen Mythos und einer seiner bestimmten Ausformungen (Vision).
Theoretisch hiesse das am Beispiel des Altkatholizismus: Sein Mythos be-
steht wie beil den anderen Kirchen in Tod und Auferstehung Jesu Christi
bzw. in der Botschaft von der Gnade Gottes im Kreuz Jesu Christi. Seine
Vision 1st ein altkirchlicher und weltoffener Katholizismus in Wort, Sa-
krament und Amt. Praktisch ergibt sich aber daraus alleine keine Identitiit.

Zu den Zielen und Aufgaben (Mythos und Vision) kommen seine reale
Struktur, seine Leitung und das Arbeits- und Umweltklima als Faktoren
hinzu*®:

Faktoren in Bezug auf Identitat und Vitalitat von Gemeinde

Ziele / i
Aufgaben @

Klima

Aus dieser grafischen Darstellung wird deutlich, dass die Identitét und
die Vitalitit einer Kirche einerseits im hohen Masse von der Umsetzung
threr Ziele und Aufgaben abhingt und anderseits von ihrer Lebens- und

49 Die Grafik «Systeme von Faktoren hinsichtlich Identitit und Vitalitiit» ist ent-
nommen: J. Hendriks, Gemeinde von morgen gestalten, a.a.0., 40.

266



Strukturrealitit. Einer altkatholischen Gemeinde mit 200 Mitgliedern in
der Extremdiaspora etwa niitzt das Bewusstsein wenig, die katholische
Kirche zu sein, wie sie bis 1870 existiert hat, und einer Ortskirchenek-
klesiologie und einem territorialen Kirchgemeindeverstindnis hin-
terherzuhinken, die ihrer Gemeinderealitit nicht entsprechen. Auch
niitzt es ihr wenig, dann noch im Rahmen einer Ermeuerung die Ak-
tionspldne von Grosskirchen umsetzen zu wollen. So kann zu einer
Identitdtskrise eine Verschlechterung des Arbeitsklimas hinzukommen.
Daher muss sich jede Gemeinde in bestimmten Situationen verstarkt
fragen: Wer sind wir, und welches ist unserer Aufgabe heute? Dies ist
z.B. in der niederlidndischen altkatholischen Kirche unter dem Begriff
Identitat im Diskurs3° geschehen. Dabei sollten im Vordergrund die Ga-
ben der Gemeinde stehen, die sie hat, und nicht die, die sie nicht hat. Oft
ist ein solcher Prozess schmerzhaft. Verinderung meint nicht Kosmetik,
sondern einen Paradigmenwechsel, der bei der Identititskonzeption die
Moglichkeiten der vorhandenen Gemeinde primér beriicksichtigt. Fatal
ist es fiir die Zukunft einer Gemeinde, wenn man versucht, die vorhan-
dene Identitdt um jeden Preis zu wahren, unabhingig von den gesell-
schaftlichen Einfliissen und den Moglichkeiten der Gemeinde. Das fiihrt
zu Wunschbildern und Frustrationen und verwechselt die jeweilige
Identitat mit dem Mythos und der Vision®!. (Siehe Grafik S.268)

Gerade bei Erneuerungsprozessen geschieht dieser Fehler oft, weil
man Identitat fiir etwas Statisches hélt. Dies ist ein Spiegelbild der allge-
meinen Problematik heutiger Wissenschaft und Gesellschaft. Uberall
zeigt sich immer deutlicher, dass die dringendsten Probleme nicht isoliert
verstanden und gelost werden konnen. Sie sind «systemische» Probleme.
Das heisst, sie sind miteinander verkniipft und voneinander abhingig. Ih-
re Losung wird nur gelingen, wenn wir imstande sind, ganzheitlich zu
denken und zu handeln>2.

50 Joris Vercammen, Identitat im Diskurs, in IKZ 3/1998 (88. Jahrgang), 377-401,
380: «Identitiit wird entwickelt, indem die Tradition, in der man steht, auf den gegebe-
nen aktuellen Kontext bezogen wird. Die Individuen, die miteinander Glaubensgemein-
schaft aufbauen wollen, werden darum eingeladen, Schrift und Tradition mit den heuti-
gen Lebensumstiinden zu konfrontieren, mit dem Ziel, einen Auftrag zu entwerfen, dem
man sich gemeinsam verpflichtet. Das Ziel dieses Diskurses ist es, zu einer gemeinsa-
men Entschliisselung von Leben und Welt zu kommen ... Das ist auch nicht anders mog-
lich, da die Identitiit der Glaubigen und der Gemeinde niemals in der Vergangenheit lie-
gen kann.»

5t J. Hendriks, Gemeinde von morgen gestalten, a.a.O., 167.

52 Siehe Beratergruppe Neuwaldegg, Das systemisch evolutionidre Management,
Wien 1992.

267



Der Prozess der Identitatsentwicklung

MYTHOS

W esen von Kiche,

Kern desnlS ‘

Gemeindesei

Identitéat
\ der Gemeinde

M églichkeiten
der Gemeinde

6. Zusammenfassung und Schlussfolgerungen

Zu den grossen Herausforderungen der heutigen Zeit gehort die Ge-
staltung tief greifender Veridnderungsprozesse, um Organisationen,
wie auch die Kirchen, auf eine sich stark veridndernde Gesellschaft
auszurichten. Dabei handelt es sich meistens um hochkomplexe Pro-
zesse, die samtliche Aspekte der jeweiligen Organisation betreffen.
Voraussetzung fiir ein gutes Change-Management sind Konzepte, Ver-
fahren und kommunikative Prozessstrukturen und vor allen Dingen
der wirkliche Wille zu einem Paradigmenwechsel. Bevor solche Ge-
staltungsmodelle, die ganzheitlich und ldngerfristig ausgerichtet sein
miissen, iiberhaupt beginnen und greifen konnen, muss die Erarbei-
tung einer («neuen/alten») Vision in Auseinandersetzung mit der bis-
herigen Identitéit und Vision als Kernprozess vorausgegangen sein. Vi-
sionen als klare, gewollte Zukunftsvorstellungen kommen meistens
nicht im Sinne einer Eingebung zustande, sondern sind das Ergebnis
von Grundsatzdiskussionen in den Leitungs- und Entscheidungsgre-
mien, die im bisherigen Mythos verwurzelt und mit der bisherigen
Identitit verarbeitet sein miissen. In Nonprofit-Organisationen bedarf

268



es aber zusitzlich der Einbindung und der Mobilisierung der Mitglie-
der fiir eine solche Vision33.

Die Strukturen vergangener Zeiten leben zwar in der Kirche — wie in
jeder Nonprofit-Organisation — noch lange weiter, auch wenn sie nicht
mehr «zeitgemiss» sind. In Krisensituationen werden sie sogar oft im
Sinne der «guten, alten Zeit» beschworen und fiir die Identitit — ja sogar
fiir die Vision und den Mythos — gehalten. Das kann aber auf Dauer die
Erneuerung nicht aufhalten. Gemeinde bzw. Kirche ereignet sich aktuell
immer in der jeweils aktuellen Begegnung von christlicher Botschaft
(Bibel und bisherige Tradition) und Gesellschaft. Kirche kann ihrem
«Auftrag» nur treu bleiben, indem sie sich wandelt. Weder ein reiner
Aktivismus (hart gegensteuern) noch ein Kuscheln (total anpassen) al-
lein helfen, sondern nur ein Dialog mit der Gesellschaft. Zu diesem Dia-
log gehort es, gewisse «Gegebenheiten» und «Entwicklungen» erst ein-
mal zu akzeptieren und sich auf sie — nicht unkritisch — einzulassen. Zu
akzeptieren wire heute Folgendes:

— Religion in der postmodernen Gesellschaft ist eine institutionalisierte
oder organisierte Moglichkeit fiir Individuen, ihre Religiositit indivi-
duell zu leben’*. Dies ist die erst einmal zu akzeptierende Wirklich-
keit, unabhingig davon, ob dies eine Religion von ihrem Selbstver-
stindnis auch so sieht oder nicht.

— Die Zugehorigkeit zu einer Kirchgemeinde oder Kirche wird in Zu-
kunft primér von personlichen Bediirfnissen bestimmt und nicht von
konfessionellen und theologischen Faktoren. Die Folge ist eine
«gespaltene Identitédt», da die Frage nach der Aufgabe vor Ort (Wie
wollen wir Gemeinde nach innen und aussen sein?) losgelost wird
von der Frage nach der theoretischen Zugehorigkeit (Welcher Kon-
fession bzw. Denomination gehort die Kirchgemeinde formell an?).
In der Praxis scheint dies den Kirchenleitungen und der konfessio-
nellen Universititstheologie mehr Probleme zu bereiten als den
Kirchgemeinden bzw. den Leuten. Die bisherigen Kirchgemeinde-
strukturen im Sinne des alten Parochialsystems gibt es eigentlich
nicht mehr, auch wenn die Kirchen immer noch in thnen denken und
handeln.

53 Von Antoine de Saint-Exupery stammt ja der bekannte Satz: «Wenn Du ein
Schiff bauen willst, fang nicht an, Holz zusammenzutragen, Bretter zu schneiden und
Arbeit zu verteilen, sondern wecke die Sehnsucht nach dem grossen, weiten Meer.»

54 A. Feige, Anmerkungen zur Religion in der spatmodernen Gesellschaft Westeu-
ropas, in: IKZ 88 (1998), 376.

269



— Das Nachwuchschristentum wird erginzend und verstirkt durch ein
Wahlchristentum ersetzt werden. Dabei wird der Situation besonders
Rechnung zu tragen sein, dass es einerseits eine Erwachsenenkate-
chese braucht, andererseits viele Erwachsene in ihrer Kindheit bereits
religids geprigt wurdens>.

— Die Zukunft einer Kirche wird abhédngen von ihrer Mitgliederstarke,
deren Mobilisierung (Identifikation, Konfliktfihigkeit, Einbindung
und Gruppen als Zellen), ihrer Finanzkraft, ihrer sozialen Titigkeit
(sofern sie erkennbar ist als «Zeugnis des Glaubens») und vor allem
ithrer spirituellen Lebendigkeit’¢, die in besonderer Weise Ausdruck
des Mythos und der Vision ist. Trotzdem ist die heutige Ausgangssi-
tuation realistisch einzuschitzen. An den meisten Orten wird es erst
einmal nur um eine Konsolidierung und Schaffung neuer Zukunfts-
werkstatten gehen. Dabei konnten besonders hilfreich sein: Projekt-
management, Wahrnehmen der jeweiligen Kernkompetenz und das
Setzen von Priorititen.

Daraus ergibt sich fiir mich nicht die Reihenfolge Angebotskirche,
Beteiligungskirche, Erlebniskirche. Man miisste die drei umdrehen:
Zuerst Erlebniskirche (das Erleben steht am Anfang), dann Beteili-
gungskirche (und vielleicht auch Bekenntniskirche) und zuletzt Ange-
botskirche’’. In ithrem Zentrum miisste Toleranz, Verstindnis, Diskus-
sions- und Dialogbereitschaft und vor allem eine zeitgemdisse Glau-
bensvermittlung mit aktuellem Profil und spiirbarer Spiritualitit stehen.
Die mittelalterliche Erlebniseinheit von Orts- und Kirchgemeinde gibt
es nicht mehr. Christliches Leben und Engagement ist nur noch partiell
moglich. Die stark individualistischen Ziige und de-institutionellen
Aspekte postmoderner Religiositit sind fiir die Revitalisierung der Kir-
chen nicht unproblematisch, da ihr Streben auch darin besteht, verbind-
liche Gemeinschaft zu konstituieren. Andererseits kann man die religi-
Ose Individualisierung als Sédkularisierung im positiven Sinne verste-
hen. Dadurch muss sich die Gemeinde mit dem Glauben jedes Einzel-

3 Und zwar in einem positiven oder negativen Sinne oder natiirlich auch in einem
nicht-religiosen Sinne. Entscheidend ist, dass die so genannte religiose Sozialisation
(und dazu gehort auch eine atheistische Erziehung), die in der Kindheit und Pubert:it
geschieht, die meisten Menschen prigt. Siehe z.B. Chr. Bachmann, Religion und Se-
xualitét. Die Sehnsucht nach Transzendenz, Stuttgart 1994,

56 M. Albus u.a., Das Christentum am Ende der Moderne, Diisseldorf 1996.

37 Andieser Stelle habe ich fiir wichtige Impulse Herrn Pfr. Martin Koestler zu dan-
ken, der in Winterthur immer wieder im Rahmen der Erwachsenenbildung Vortrags-
und Diskussionsabende zu diesen Themenkreisen anbot.

270



nen und threm Kollektiven stets auseinander setzen. Das verhindert, an-
dere zu vereinnahmen. In diesem Sinne kann Sikularisierung zu einer
héheren Form der Religiositiit fiihren

Die altkatholischen Gemeinden werden nur dann — wie alle anderen
Gemeinden auch — eine Zukunft haben, wenn es ihnen gelingt, Gemein-
deaufbau und Mission in einer Art und Weise zu verwirklichen, die ei-
nerseits threr Vision von Kirche und andererseits ihren Moglichkeiten
entsprechen (Wer sind wir? Wohin wollen wir? Wohin konnen wir?).
Wenn dies bewusst und prozessorientiert geschieht, kann von Identi-
tatsfindung und einem Paradigmenwechsel im positiven Sinne gespro-
chen werden.

Zu diesem Paradigmenwechsel gehort vor allem die Erkenntnis, dass
«Kirchlichkeit» in der Postmoderne anders definiert werden muss. Bis-
her war Kirchlichkeit gekennzeichnet durch die Haufigkeit des Kirch-
gangs, die Ubereinstimmung in dogmatischen Aussagen und die Ver-
wurzelung im gleichen Milieu®®. Heute definiert jedes Mitglied seine
Mitgliedschaft eigenstiandig. Jemand «gehort» nicht zu einer Kirchge-
meinde, sondern er «begibt» sich zu ihr, wenn er durch sie in einer
bestimmten Situation seines Lebenslaufes «angesprochen» (Mission
und Gemeindeaufbau) wird. Das hat tief greifende Folgen:

— Die herkommliche Parochialstruktur 16st sich in ein pluriformes, far-
biges Bild auf>®. Die Gemeinde der Zukunft ist de facto eine Kirch-
gemeinde mit offenen Grenzen, eine «Karawansei»®.

— Die Art und Weise der Pfarrstellenbemessung wird sich langfristig nur
noch an dem orientieren konnen, was sich effektiv ereignet, und nicht
mehr an dem, was dazugehort®!.

Die «Neuorientierung» wird in vielen Kirchen zu «Richtungskdmp-
fen» fiihren. Denn man kann der Karawansei als Alternative eine «Burg
der Gewissheit» oder ein Ghetto gegeniiberstellen. Allerdings diirfte das
Interesse daran eher klein sein.

58 E. Hauschildt, Milieus in der Kirche. Erste Ansitze zu einer neuen Perspektive
und ein Pliddoyer fiir vertiefte Studien, in: Pastoraltheologie PTh 87 (1998), 392.

59 M. Hein, Thesen zu einer «Theologie des Gemeindeaufbaus» in der Grossstadt,
in: Pastoraltheologie PTh 87 (1998), 195.

00 K. Foitzik/E. Gossmann, Gemeinde 2000 — Wenn Vielfalt Gestalt gewinnt: Pro-
zesse, Provokationen, Giitersloh 1995, 103-106.

ol M. Hein, a.a.0., 196.

62 A.a.0., 195.

271



«Eine so verstandene Theologie des Gemeindeaufbaus wird dazu fiihren, das Dif-
ferenzbewusstsein der Kirchen zu stirken ... Nicht alle miissen alles machen! ... Ein-
zelne Kirchen ... werden ihr besonderes Profil entwickeln (moglicherweise im
ausdriicklichen Bezug auf die umgebenden Lebenswelten, moglicherweise aber auch
als Anziehungspunkt weit iiber diese engen Grenzen hinaus): liturgisch, musikalisch,
missionarisch, dkumenisch, diakonisch, erwachsenenbildnerisch, kulturell sowie al-
ters- und gruppenspezifisch.»%2

Das altkatholische bzw. konfessionelle «Kunststiick» jeder Kirche
wird darin bestehen, die «Kernkompetenz» jeder einzelnen Kirchge-
meinde zu entdecken und sie zugleich in die gemeinsame Identitéit und
Vision einzubetten bzw. sie aus dieser heraus zu entwickeln versuchen.

Winterthur Harald Rein

272



	Gemeindeaufbau und Mission als Chance altkatholischer Gemeindeerneuerung

