
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 4

Artikel: Gemeindeaufbau und Mission als Chance altkatholischer
Gemeindeerneuerung

Autor: Rein, Harald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gemeindeaufbau und Mission als Chance
altkatholischer Gemeindeerneuerung

Fast gleichzeitig wurde ich angefragt, ob ich im Sommer 2000 auf der
Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz ein Referat zum
Thema «Gemeindeaufbau/Gemeindeerneuerung» halten könnte und auf
dem Anglikanisch-Altkatholischen Sommerseminar ein Referat zum
Thema «Mission». Sowohl im Gespräch mit den Veranstaltern als auch

bei den Vorbereitungsarbeiten wurde deutlich, dass beide sehr Ähnliches

im Auge hatten und meine Annahme bestätigten, dass die Grenze
zwischen Mission, Evangelisation und Gemeindeaufbau primär nur eine

methodische ist. De facto ist eine «Erneuerung» der Kirche und der
Gemeinde nur möglich, wenn alle drei «Hand in Hand arbeiten» und dabei

auch den jeweiligen kulturellen Kontext berücksichtigen. Die
«Chance» besteht darin, dass Mission, Evangelisation und Gemeindeaufbau

zielgerichtet nur möglich sind, wenn zugleich eine ekklesiologische

Identitätsdiskussion geführt wird. Daraus ergab sich die Aufgabe,

- den gegenwärtigen Diskussionsstand der Praktischen Theologie im
deutsch- und englischsprachigen Raum über diesen Themenkreis zu
skizzieren,

- grundsätzliche Fragen ekklesiologischer und pastoraler Art
anzuschneiden,

- Impulse für die Praxis zu geben,

- den eigentlichen Ausführungen eine kurze Situierung der europäischen

Kirchen in der so genannten Postmoderne vorauszuschicken
und

- eine Sprache zu finden, die es ermöglicht, mit diesem Impulsreferat in
den Kirchgemeinden praktisch zu arbeiten und sie zur Durchführung
eines «Identitätskurses» zu ermuntern.
Trotz aller harten Fakten möchte das Referat dazu anregen,

Identitätskurse, Emeuerungsbewegungen, Versuche von Gemeindeaufbau
und Mission usw. grundsätzlich - unabhängig von ihrem messbaren
Erfolg - als eine konstruktive Chance zu begreifen. Die Zusage Jesu «Ich
bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt» gilt für die christliche Kirche

als solche und nicht für einzelne Konfessionskirchen und
Kirchgemeinden, die auch den Gesetzen der Schöpfung (Geburt, Leben und
Tod) unterworfen sind. Es gibt in der Kirchengeschichte grosse Kirchen,
die untergingen, und kleine, die gross wurden. Der Geist Gottes weht,
wo und wie er will. Sein Massstab ist nicht der unsrige. Es gingen auch

244



Kirchen unter, die es, «objektiv» gesehen, verdient hätten, weiterzubestehen.

Solche Erkenntnis sollte aber nicht resignieren lassen, sondern

gerade zum Handeln führen, nämlich in der Zuversicht, «Ich bin bei
euch alle Tage bis zum Ende der Welt». Lassen Sie sich im folgenden
Text daher auch nicht durch die Anwendung von Begriffen aus dem
Bereich Management, Organisationspsychologie und Soziologie verunsichern,

sondern versuchen Sie, ihren Dienstcharakter zu entdecken. Kirche

kann nur Kirche in der Welt sein und nicht in einem geschützten
Ghetto. So können meine Überlegungen und Impulse auch in anderen,
nicht altkatholischen Kirchgemeinden hilfreich sein. Man muss nur den
Schlussteil in Kapitel 2 durch eine eigene Konfessionsanalyse ersetzen.

/. Bedingungen von Kirche sein in der Postmoderne

Obwohl die Nachfrage nach religiösem Angebot in der postmodernen
Gesellschaft Europas keineswegs abgenommen hat, befinden sich die
meisten historischen und etablierten Volks-, Landes- und Freikirchen auf
der Verliererstrasse. Mit dem traditionellen Angebot von Gottesdiensten,
Seelsorge, Religionsunterricht, Vereinen und Hausbesuchen wird nur
noch die langsam überalternde Kerngemeinde1 erreicht. Aber auch neue

Konzepte, die die distanzierten Kirchenmitglieder und die ausgetretenen
in ihrem Alltag (privat, beruflich und in der Freizeit) zu erreichen versuchen,

besonders die diakonisch-sozialen und kulturellen Leistungen der

Kirchen betonen und zugleich neue Wege kirchlicher Präsenz (z.B. City-
Kirchen) gehen, greifen im Sinne eines grösseren Erfolges nicht. Auch
die Wiederentdeckung von Evangelisation und Mission oder die bewusst

gewählte Ghettoisierang scheinen keine grosse Trendwende zu bringen.
Die Hauptgründe für diese Entwicklung sind, dass es heute nicht mehr
den Einheitschristen, die Einheitschristin gibt, sondern dass der Glaube

- unabhängig von der meist zufällig bedingten Konfessionszugehörigkeit

- viele Gesichter hat2 und dass die Nachfrage nach den Dienstleistungen

der Kirchen generell zurückgeht3. Religion gilt als eine rein
persönlich und individuell ausgerichtete Angelegenheit und verläuft - als re-

1 Neuere Untersuchungen des Gerontologen Peter Coleman in Grossbritannien
belegen, dass auch die Säkularisierung der Menschen, die über 65 sind, immer mehr
zunimmt, und die Kirchen diese Gruppe nicht vernachlässigen dürfen.

2 K. P. Jörns. Die neuen Gesichter Gottes, München 1997, und U. Gerber (Hg.),
Religiosität in der Postmoderne, Frankfurt a.M. 1998.

1 Ökumenische Basler Kirchenstudie. ANNEX Beilage zur Reformierten Presse 1/99.

245



ligiöse Orientierangssuche verstanden - nach Patchwork-Mustem ab.

Die Kirchen sind nur noch eine Anbieterin neben vielen anderen. Aber
gerade darin kann für die Kirchen eine Chance liegen. Vor allem, wenn
sie sich nicht als Opfer der Postmoderne begreifen, sondern sich bewusst
machen, dass die «Unkirchlichkeit» Europas kein Produkt der Postmoderne

ist, sondern bereits im 18. Jahrhundert begonnen hat4. Die Kirchen
stehen nicht am Anfang eines Prozesses, sondern bereits an seinem Ende,

ohne dies lange bemerkt zu haben5. Das ist insofern ein zentraler
Diskussionspunkt, da man Entwicklungen und Trends - ohne deren wirkliche

Ursache zu kennen - nicht sinnvoll entgegenwirken kann. Der Brach
begann bereits, als mit der Aufklärung der Theismus durch einen religiösen

Pluralismus und Synkretismus langsam abgelöst und so die Einheit
von Gesellschaft und Religion aufgelöst wurde, und als mit der
Industrialisierung die Einheit von Arbeit, Wohnen und Freizeit entfiel6. Die
kirchlichen Strukturen waren lange auf die Einheit von Gesellschaft und

Religion und dieser drei Lebensbereiche ausgerichtet und sind es zu
einem sehr grossen Teil heute noch7. Viele Reformbewegungen in der Kir-

4 Vgl. M. Burkhardt, Die Diskussion über die Unkirchlichkeit, ihre Ursachen und

möglichen Abhilfen im ausgehenden 18. und frühen 19. Jahrhundert. Dargestellt an

ausgewählten Quellen, Frankfurt a.M. 1999; M. Kehl, Wohin geht die Kirche? Eine
Zeitdiagnose, Freiburg, 31996, 19 f.: «Die eigentlichen Wurzeln der gegenwärtigen Problematik

von Christentum und Kirche in Europa liegen m.E. in der geschichtlich
gewachsenen und augenblicklich in eine neue Phase tretenden Verflechtung bzw. Abgrenzung

von Kirche und abendländisch-neuzeitlicher Kultur. Weil diese von der Aufklärung

geprägte Kultur der europäischen Neuzeit sich ihrerseits in einer starken

Umbruchsphase befindet haben alle grösseren und kulturtragenden gesellschaftlichen
Verbände oder Institutionen, die aus ihrer jeweiligen Tradition heraus eine bestimmte
inhaltlich-weltanschauliche Überzeugung vermitteln wollen auf ihre Weise an den

Schwierigkeiten teil, die sich aus dieser allgemeinen kulturellen Entwicklungsphase
ergeben.» Dass die Säkularisierung bereits im 18. Jahrhundert begann, zeigte sich auch

darin, dass das Bürgertum sich auf Sinnsuche ausserhalb der Kirchen begab. Vgl. dazu
M. Neugebauer-Wölk, Esoterische Bünde und bürgerliche Gesellschaft - Beziehungen
und Widersprüche im Jahrhundert der Aufklärung, in: P. Rusterholz und/?. Moser (Hg.),
Bewältigung und Verdrängung spiritueller Krisen: Esoterik als Kompensation von
Defiziten der Wissenschaft und der Kirchen, Bern 1999, 75-92.

5 G. Schmid, Plädoyer für ein anderes Christentum: nach 2000 Jahren: anders
erleuchtet, anders mündig, anders denken, Zürich 1998, 12: «Wahrscheinlich war das so

genannte christliche Abendland nur in seiner Vorgabe, aber nicht in seiner spirituellen
Substanz und gelebten Humanität christlicher als die offenkundig nachchristliche
westliche Zivilisation.»

6 Das bedeutet aber nicht, dass es heute keine «Milieus» mehr geben würde. Es sind
andere Formen entstanden, wie z.B. Geschmacks-, Richtungs- und Gesinnungsmilieus.

7 F. Connan /J.-C. Barreau, Die Pfarrei von morgen. Vorschläge zur Neugestaltung,
Luzern 1968.

246



che scheitern daran, dass man strukturell die territoriale Pfarrei des

Mittelalters, verbunden mit einem entsprechenden Gemeinde- und
Kirchenbild, zum Ausgangspunkt neuer Überlegungen und Wege macht.

Religion zu Beginn der Postmoderne8 ist dadurch gekennzeichnet, dass

die Kirchen bzw. die Religionen ihr Monopol in einem bestimmten, von
ihnen früher durchdrungenen Kulturraum verloren haben9. Die ehemals
einheitliche Welt hat sich von einem bestimmten Erklärangsmuster der

Welt, dem christlichen, verabschiedet und viele Erklärangsmuster
zugelassen. Damit haben die Kirchen ihren monopolistischen Zugriff auf die
Welt verloren und bisher keine neuen Instrumente gefunden, sich als

dekonfessionelle Subkultur neben anderen in einer pluralistischen und
multikulturellen Gesellschaft unter deren Marktgesetzen zu behaupten. In
Europa sind dies der Materialismus, der Konsumismus, der Individualismus

und die damit verbundene Erlebnisgesellschaft.
Abschliessend sei noch betont, dass sich meine Überlegungen und

Analysen auf den europäischen Kulturraum beschränken. Weltweit
betrachtet nimmt das Christentum als Religion nach wie vor zu und befindet

sich keineswegs in einer Krise. Während in Europa die ehemaligen
Mutterkirchen sterben, wachsen in anderen Erdteilen ihre ehemaligen
Tochterkirchen. Ob die Auswirkungen der so genannten Postmoderne

nur eine europäische Angelegenheit sind oder im Rahmen einer
Phasenverschiebung mit der Globalisierung auf andere Kulturräume
übergreifen, lässt sich zum gegenwärtigen Zeitpunkt nicht sagen. Denn jede
Kultur reagiert anders auf eintretende Entwicklungen. In diesen Kontext
gehört auch die häufig von ausserhalb des europäischen Kulturraumes
aufgestellte These, dass der Säkularismus eine nicht ohne weiteres über-

8 «Modern sind soziale Verhältnisse insoweit, als ihre Änderbarkeit und damit
Vergänglichkeit in ihrer Definition mitgedacht wird. Damit ist angedeutet, dass der Begriff
der Moderne ein Reflexionsbegriff ist, gewissermassen ein Versuch der Selbstdeutung
der je gegenwärtigen Epoche, wobei für diese Selbstdeutung charakteristisch ist, dass

sie die jeweilige Gegenwart als Durchgang auf eine Zukunft hin versteht... Während
das moderne Bewusstsein das jeweils Neue dem Älteren gegenüber als zumindest für
den Augenblick überlegen versteht, ist dies von einer postmodernen Orientierung nicht
mehr möglich: die pluralen Orientierungen sind nicht gegeneinander verrechenbar

Phänomenologisch orientierte Analysen beschreiben das Phänomen der Moderne
anhand von Merkmalen, die die gegenwärtige Gesellschaft von früheren, älteren
Gesellschaften unterscheidet. Dazu gehören häufig gerade religiöse Institutionen. An
ihnen scheint sich der Unterschied zwischen modernen Gesellschaften und älteren,
traditionellen Gesellschaften besonders deutlich zu zeigen.» Siehe K.-F. Daiber, Religion
unter den Bedingungen der Moderne. Die Situation in der Bundesrepublik Deutschland,

Marburg 1995, 9 f.
9 Siehe A. N. Whitehead, Wie entsteht Religion?, Frankfurt a.M. 1985.

247



tragbare Erfindung der abendländischen Kultur bzw. des Christentums
sei und daher anderen Kulturen bzw. Religionen nicht eingeredet werden

dürfe. Andererseits ist nun mal der Säkularismus Ausdruck und

Voraussetzung des modernen demokratischen Rechtsstaates europäischer
und angelsächsischer Prägung, der sich als übergreifender Konsens
auch in den anderen Kulturen durchzusetzen scheint. So gesehen hat das

europäische Christentum einerseits die Postmoderne als Ursache seiner

Krise mitgeschaffen, andererseits liegt darin die Chance für eine noch
höhere Form des christlichen Glaubens: Die Mitglieder einer Gemeinde
bzw. Kirche sind wirklich freiwillig dabei und nehmen ihren Individualismus

von selbst zurück, wo er die Gemeinschaft, die sie selbst gewählt
haben, und deren Werte bedroht10. Wie in seinen Anfängen steht das

Christentum einer «laizistischen» Gesellschaft und ihrer Moral gegenüber.

Kann nicht Säkularisierung einen Glauben hervorbringen, der,

anstatt die ganze Gesellschaft mit seinen Werten beherrschen zu wollen,
in Freiheit und Mündigkeit in ihr als vorbildliche und durch sich selbst

überzeugende Alternative lebt11? Postmoderne Kultur und Christentum
sind keine sich ausschliessenden, miteinander kämpfenden Gegensätze,
auch wenn sie oft so empfunden werden. Religion als solche ist keineswegs

ein Relikt vergangener Zeiten. Die Individualisierung bzw. die

«Subjekt-Emanzipation» kann nicht nur als ein Charakteristikum der
Neuzeit verstanden werden, sondern der Menschheitsentwicklung
überhaupt, die gerade dem christlichen Glauben entspricht12.

2. Jede Gemeinde, die nicht wächst, stirbt

Da die Kirchen durch die in der Einführung beschriebene Entwicklung

ihren monopolistischen Zugriff auf die Welt (Einheit von Wohnen,

Arbeit, Freizeit und Glauben) verloren haben und sie in der
Gesellschaft nur noch ein Teilsystem neben anderen sind, gelten für sie
die Gesetze und die Massstäbe des freien Wettbewerbs. In der heutigen

Zeit geht man davon aus, dass ein Unternehmen oder ein soziales
Gebilde in der Regel nicht länger als 30 Jahre unverändert existiert.

10 Die Menschen, die sich wegen eines starken Orientierungs- und Sicherheitsbedürfnisses

totalitäre Religionsgemeinschaften Sekten) suchen, gibt es zwar auch.
Sie dürften aber wohl eine Minderheit ausmachen.

11 F. Gogarten, Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit, Stuttgart 1953.
12 W. Kramer, Gemeindeaufbau in pastoraltheologischer Sicht, in: U. Fink/R. Zihl-

mann (Hg.), Kirche -Kultur- Kommunikation: Peter Henrici zum 70. Geburtstag,
Zürich 1998, 622.

248



Dann gibt es es nicht mehr oder anders. Jede Organisation, gleich
welcher Art, durchläuft einen bestimmten Lebenszyklus. Diesen Lebenszyklus

sieht der freikirchliche Theologe Michael Noss13 folgender-
massen:

Lebenszyklus einer Organisation

frühe
Anfänge

Entwick
lung

Geburt Reifezeit Niedergang Tod

Nach Noss opfert die Gründergeneration in der Geburtsphase ideell
und materiell viel. Sie folgt einer Vision. Folglich sind in der Phase der
frühen Anfänge die Strukturen noch sehr flexibel. Verfassungs- und

Kompetenzfragen sind sekundär. Trotz aller möglichen Konflikte
überwiegt das Gemeinsame. Mit der Phase der Entwicklung und einer
gewissen Masse werden Ordnungen nötig. Es entstehen Systeme und

Programme. In der Phase der Reifezeit werden das Programm und die
Struktur vervollkommnet. Hauptziel ist, das Erreichte, von dem man
überzeugt ist, zu bewahren. Traditionen werden wichtiger als Visionen.
Nichts geht mehr ohne die zuständigen Organe. Da so keine grossen
Veränderungen mehr zugelassen werden - die Welt sich aber weiter
dreht -, ist der Niedergang unausweichlich. Dies wird aber oft vor dem

Erreichen einer kritischen Masse nicht bemerkt oder verdrängt. Am Ende

kommt der Tod der Organisation. Letzte Aktivitäten sind nur noch

von den Möglichkeiten einzelner Mitglieder abhängig. Die Strukturen
verlieren ihre Bedeutung. Das Tragische ist: Um einen solchen Lebenszyklus

zu durchbrechen, ist der beste Zeitpunkt für Veränderungen,

13 M. Noss, Aufbrechen - verändern - gestalten. Auf dem Weg zu einer einladenden

Gemeinde, Wuppertal 1999, 23.

249



bevor eine Organisation ihren Höhepunkt erreicht hat. Danach wird es

immer schwieriger. Michael Noss14 stellt dies so dar:

Wann Veränderungen einführen?

/
<F

<?•

/zukünftige
Neuerung \

Bester Zeitpunkt, um eine neue
Entwicklung in Gang zu setzen.
Der Neustart ist schon sehr viel schwieriger.
Der Neustart verlangt drastische Massnahmen.

Wenn ich mir die Geschichte der westeuropäischen altkatholischen
Kirchen anschaue und sie aus heutiger Sicht interpretiere, komme ich zu
der These, dass sie sich sehr wohl in der Vergangenheit - sei es bewusst
oder unbewusst - verändert und der «Marktsituation» angepasst haben.
Es lässt sich nämlich nicht leugnen, dass die altkatholische Bewegung
bereits um 1900 am Versanden war. Der Anspruch, die (alte) katholische
Kirche zu sein, liess sich zahlenmässig und von der gesellschaftlichen
Bedeutung her nicht aufrechterhalten. Ohne die materielle Hilfe des

Staates wäre wahrscheinlich die Bistumsstraktur in Deutschland und in
der Schweiz damals schon arg geschrumpft. Auch die Lehrstühle in
Bern und Bonn, die den Altkatholizismus wissenschaftlich und ökumenisch

mit auf einem hohen Niveau hielten, hätten ohne staatliche
Unterstützung durch die Kirchen allein nicht getragen werden können. Mit
Ausnahme der Niederlande und der Schweiz konnten die Geistlichen
nicht in genügender Zahl aus den eigenen Reihen rekrutiert werden. Als
katholisch wurde von der Öffentlichkeit primär nur die römisch-katho-

14 A.a.O., 27.

250



lische Kirche wahrgenommen. Eine Vergrösserang auf Weltebene durch
die Hinzunahme neuer Mitglieder erwies sich nicht als erfolgreich.
Meist endete dies in Skandalen (wie z.B. in England mit der Mathew-
Affäre und im rassisch besetzten Polen mit der Kowalski-Affäre. Letztere

führte die Mariavitenkirche aus der Utrechter Union und ins Schisma).

Die veränderte Vision, in die sich der Altkatholizismus - wenn
auch historisch und dogmatisch nahe liegend und aus innerer Überzeugung

- «rettete», war die ökumenische Bewegung und die damit
verbundene Theorie der drei Blöcke (römisch-katholisch, altkirchlich
[anglikanisch, altkatholisch und orthodox] und reformatorisch) und der

Ortskirchenekklesiologie. Er gab dafür de facto den Ansprach, «die
Vorhut» oder «der Reformflügel der (römisch-)katholischen Kirche zu
sein», auf und etablierte sich nun definitiv als eigene Konfession. So
konnte der Altkatholizismus sich fast fünfzig Jahre lang als ökumenischer

Pionier und Vermittler etablieren und bekam erneut eine Bedeutung

weit über seine zahlenmässige Grösse hinaus15. Das konnte aber
den Niedergang in den Gemeinden aufgrund der damit verbundenen
ökumenischen Liberalität und wegen der zunehmenden Diasporasituation

nicht aufhalten, und ab 1960 ging seine ökumenische Leaderrolle
nach und nach verloren, da nun kirchliche Kontakte aller Art bilateral
möglich wurden. Aber wie wachsen und sich erneuern? Die altkatholischen

Gemeinden können - wie jede andere Kirche auch - ihren
Mitgliederbestand aufgrund des Nachwuchses aus den eigenen Reihen
nicht halten; mittlerweile gilt das auch in den Niederlanden, der
Schweiz und in den USA. Es bleibt das Geheimnis des Glaubens,
warum z.B. die Kinder von engagierten Eltern bisweilen anders konfessionell

heiraten und taufen, während die Kinder nicht engagierter Eltern oft
in ihrer Konfession bleiben wollen und sich für diese interessieren, oder

von aussen neue Mitglieder von selbst hinzukommen. Unzufriedene aus

anderen Kirchen reichen dafür jedoch nicht aus. Denn im Grunde
genommen ist der christliche Kuchen verteilt. Wer bereits in einer Kirche
engagiert ist, will in der Regel seine Kirche, in der er sich wohlfühlt,
bewahren oder verändern, aber nicht austreten und woanders eintreten. Es

sei denn, jemand ist existentiell betroffen. «Missionierbar» sind nur die

15 Die amerikanischen Altkatholiken in der PNCC gingen einen anderen Weg. Ihre
Vision war neben der Unabhängigkeit von Rom das Polnische. So ist einerseits ihr
ursprünglicher Erfolg als Emigranten- und Einwandererkirche zu erklären, anderseits
aber auch verständlich, warum sie, um ihre Identität nicht zu gefährden, keine engen
Kontakte mit den Anglikanern in den USA wollten und heute in der dritten und vierten

Generation grosse Mühe haben, ihre Identität zu bewahren.

251



nicht Engagierten, die anscheinend Desinteressierten und die Aussen-
stehenden16. Das erfordert ganz andere Angebote und Methoden. Das
Problem in Europa ist nicht, dass es zu wenig Christen und Christinnen
hat, sondern der Skandal ist, dass die meisten Getauften niemals Zugang
zu einer christlichen Gemeinde finden17.

3. Man kann gar nicht den Glauben nicht weitergeben

Bereits die frühe Kirche war Missionskirche. Es ging um die «Bekehrung»

von Nichtchristen. Erst mit dem ausgehenden Mittelalter und der
Reformation wird die Notwendigkeit der Evangelisation auch auf
Menschen bezogen, die bereits getaufte Christen sind und ihr Christsein nicht
konsequent genug lebten. In der Folge davon wird später mit der Kolo-
nialisierang fremder Kontinente für die Bekehrung der Nichtchristen der

Begriff Mission verwendet, gleichzeitig aber durch den Pietismus und
ähnliche Strömungen zwischen äusserer und innerer Mission unterschieden.

Innere Mission meinte wie Volksmission die (Wieder-)Erweckung
des Glaubens unter «toten» Christen. Ohne auf die ganze Begriffsgeschichte

in meinem Kontext eingehen zu wollen, lässt sich im Hinblick
auf die Gegenwart festhalten: Da die Wörter Mission und Evangelisation
bei Christen und Nichtchristen wegen ihrer geschichtlichen Belastung
negative Gefühle hervorrufen, setzten sich im englischen Sprachgebrauch

«renewal» und «New Evangelism» durch und im deutschen

«Erneuerung», «Neuevangelisierung» und «Gemeindeaufbau». Daraus

ergeben sich für mich folgende Definitionsmöglichkeiten:

Mission die Menschen auf Gott neugierig machen und ihnen seine

Liebe bringen, einschliesslich soziale Tätigkeit.

Evangelisation die bereits vorhandenen Gemeindemitglieder bzw.
nominellen Christen ermuntern, «mehr bewusste Jüngerinnen und

Jünger» zu sein.

Neuevangelisierung neuer Begriff für Mission und Evangelisierung
im eben beschriebenen Sinne.

16 Vgl. A. Feige. Kirchenmitgliedschaft in der Bundesrepublik Deutschland. Zentrale

Perspektiven empirischer Forschungsarbeiten im problemgeschichtlichen Kontext

der deutschen Religions- und Kirchensoziologie nach 1945, Göttingen 1990;
M. N. Ebertz/F. Schultheis (Hg.), Volksfrömmigkeit in Europa. Beiträge zur Soziologie

populärer Religiosität aus 14 Ländern, München 1986.
17 Chr. A. Schwarz, Grundkurs Evangelisation. Leise werben für die Gute Nachricht,

Rothrist 1993, 32.

252



Gemeindeaufbau Zusammenwachsen und Stärken der bereits vorhandenen

Gemeinschaft.

Die Grenzen sind dabei fliessend, und ich sehe daher alle drei Bereiche
(Mission, Evangelisation und Gemeindeaufbau) als eine Einheit. Denn
verschiedene Untersuchungen haben gezeigt, dass in der postmodemen
Gesellschaft kaum strukturelle Differenzen zwischen Kirchenmitgliedern

und Konfessionslosen im Blick auf Lebenssinn und individuelle
Gottesvorstellungen auszumachen sind. Es gibt z.B. engagierte Christen,
die an die Wiedergeburt glauben und Reinkamationskurse besuchen.
Hinzu kommt, dass die Voraussetzungen an jedem Ort anders sind. In
einer Landgemeinde, wo jeder jeden kennt, braucht es kein Citykirchenprojekt.

Wichtiger ist, dass es an jedem Ort ein entsprechendes Problem-
bewusstsein gibt und nach den jeweils angemessenen Formen von Mission

und Gemeindeaufbau gesucht wird. Im Extremfall kann das natürlich

heissen: Es ist zu spät oder aussichtslos. Aber auch bewusstes Sterben

kann ein kreativer Prozess sein (vgl. die Auflösung der
katholischapostolischen Bewegung). In meinem Kontext verwende ich den Begriff
Mission im eben beschriebenen Sinne, fasse Evangelisation und
Gemeindeaufbau unter dem Begriff Gemeindeaufbau zusammen und setze

Mission und Gemeindeaufbau in eine dialogische Beziehung. Denn ein
Innen und Aussen im Sinne von äusserer und innerer Mission zu
unterscheiden geht eigentlich am Wesen der Kirche vorbei. Mission ist nach
Lukas 10,1-16 letztlich gar nicht ohne gemeinsames Leben (z.B.
Anteilnahme, Essen und Trinken usw.) und ohne leibhaftigen Liebesdienst

möglich. Eine Kirche, die nicht missionarisch ist, hört auf, Kirche zu
sein. Im Gegensatz zu früheren Missionsmethoden wird heute der
«missionierende Organisationstyp» positiv so charakterisiert:

«(1) Zielgerichtetheit und Vision; (2) gleiche Ausrichtung der Organisationsmitglieder

dank ihrer Identifikation mit der Mission; das ermöglicht offene Kommunikation

u.a.; (3) Achtung vor Menschen, was sich z.B. in hohem Vertrauen auf ihre

Fähigkeiten ausdrückt; das hat weiter gehende Konsequenzen für die Leitung. Ihre
primäre Aufgabe ist es, Lernsituationen zu schaffen; (4) eine Struktur, deren Merkmale
Einfachheit und kleine autonome Arbeitsbereiche sind; (5) eine Balance zwischen
Verstand und Intuition, was grossen Freiraum für Experimente u.a. bedeutet.»18

18 /. Hendriks, Gemeinde von morgen gestalten: Modell und Methode des

Gemeindeaufbaus. Aus dem Niederländischen übersetzt von U. Wirth und redaktionell
bearbeitet von J. Haasen, Gütersloh 1996, 140.

253



3.1 Mission

Mission stellt nicht eine beliebige Aufgabe kirchlicher Verkündigung
dar, sondern deren «Ur-Berafung». Ihre Sendung besteht darin, den
Menschen das Evangelium Christi zu verkündigen und vorzuleben.
Auch wenn der Begriff durch die Art und Weise, wie in der Vergangenheit

Mission stattgefunden hat, negativ dem Kolonialismus zugeordnet
wird, ändert das nichts am ursprünglichen Anliegen. Hinzu kommt, dass

sich auch das heutige Missionsverständnis gewandelt hat und ganzheitlicher

im Sinne eines Teilens von Glauben und Leben allgemein
verstanden werden kann19.

Konkrete Möglichkeiten im europäischen Kontext wären zum
Beispiel:

- Citykirchenprojekte,

- eine bestimmte soziale Tätigkeit mit Spendensammlung,

- Aktionswochen mit Tag der offenen Tür,

- die Kasualkontakte,

- die Kontakte zu nicht Glaubenden durch eigene Spitäler, Kindertagesstätten

und Schulen und durch offene Bildungsangebote vergrössem,

- Radio, Femsehen (beim heutigen Überangebot nur sinnvoll, wenn
man wirklich gut ist),

- Quartierarbeit und dabei mögliche Segmentierungen prüfen, wie z.B.
nach Alter, Zeit, Beruf, Schicksal und Bevölkerung.

- Hinzu kommen Länder und kulturspezifische Möglichkeiten. Ich
kann mir z.B. eine Pub-Mission, wie ich sie in England erlebt habe, in
der Schweiz nicht vorstellen. Auch scheinen die jeweils
vorherrschenden «Gottesbilder» die Art und Weise der Glaubensvermittlung
zu beeinflussen. Während im katholischen und anglikanischen
Bereich ein «guter» Gott im Vordergrund steht, trägt er im reformatorischen

Bereich eher die Züge eines verborgenen und nicht verstehbaren

Gottes.

Bei dieser Auflistung werden viele denken: Das machen wir ja schon

alles, und es hat nichts gebracht20. Die Hauptursache dafür ist m.E., dass

man sich an vielen Orten auf Mission im Sinne verstärkter Öffentlich-

19 K. Schäfer (Hg.), Zu einer Hoffnung berufen - Das Evangelium in verschiedenen

Kulturen. Berichtsband zur elften Konferenz für Weltmission und Evangelisation
in Salvador da Bahia, Frankfurt a.M. 1999.

20 N. Mette IM. Blasberg-Kuhnke, Kirche auf dem Weg ins Jahr 2000. Zur Situation
und Zukunft der Pastoral, Düsseldorf 1986, 14.

254



keitsarbeit und diakonischer Tätigkeit beschränkt und nicht zugleich
den Gemeindeaufbau angeht. Denn wohin soll jemand, der auf die Christen

und Christinnen neugierig wurde, hingehen und sich heimisch fühlen?

Das beste kirchliche Krankenhaus, Suppenküche oder Bildungsangebot

nützt wenig, wenn die interessierte Person am Sonntag bei ihrem
ersten Gottesdienstbesuch drei Personen und den Gemeindepfarrer
antrifft oder eine zwar zahlreiche, aber nicht einladende Gemeinde.

Daher geschieht die eigentliche Mission und auch der eigentliche
Gemeindeaufbau nicht durch die Kirchgemeinde als Institution,
sondern durch die einzelnen Gemeindemitglieder. Es lässt sich nachweisen,

dass die meisten Menschen über den so genannten «Oikos-Faktor»
zum Mitmachen in einer Kirchgemeinde gekommen sind. «Denn es ist
ein grosser Unterschied, ob man das Evangelium von einem Freund
bezeugt bekommt oder als <religiöse Darbietung) eines völlig fremden
Menschen.»21 Mit dem Oikos-Faktor sind die natürlichen Lebensbeziehungen

gemeint. Eine engagierte Christin spricht z.B. ihre Nachbarn,

Arbeitskollegen, Verwandten auf Gott, Kirche usw. an und lädt sie

in ihre Gemeinde ein. Das geschieht aber immer im Respekt. Man
spricht nur die an, von denen man das Gefühl hat, sie würden das
vielleicht schätzen, und drängt nicht weiter, wenn sie ablehnen. Auf die
altkatholische Kirche übertragen, könnte dies bedeuten: Wenn jedes
Mitglied in seinem ganzen Leben nur ein neues Mitglied für seine Kirche
«gewinnt», wäre zumindest der Bestand seiner Gemeinde «gesichert».
In volkskirchlichen Kreisen wird die Bedeutung des Oikos-Faktors
generell unterschätzt, obwohl ihm eine grössere Wirksamkeit zukommt
als Grossveranstaltungen und Werbung: Einer sagt's dem anderen. Ich
möchte dies mit einer Grafik22 von Christian Schwarz veranschaulichen.

(Siehe Grafik S. 256)

Die Vermittlung durch den Einzelnen ist auch deshalb zentral, weil
man sich des Eindrucks nicht erwehren kann, dass die volkskirchlich
geprägten Kirchen als Institutionen fast Angst haben, ihre Botschaft (Jesus
Christus als das Heil der Welt) zu laut und zu deutlich anzupreisen, um
nicht als fromm und sektiererisch zu gelten. Aber vielleicht lässt sich

das, was die Menschwerdung Gottes in Christus (Inkarnation) für das

eigene Leben bedeutet, nur persönlich mitteilen.

21 Chr. A. Schwarz, Grundkurs Evangelisation, a.a.O., 20.
22 A.a.O. Die in der Grafik «Der Oikos-Faktor» angegebenen Daten beziehen sich

bei Schwarz auf das «Bekehrungserlebnis».

255



Der Oikos-Faktor

Michael ïk;Lehled
LehleldlVolker u Jahre
47 JahreJtecrit 3 78

3 =3 uÌ45 Jahre

11/89
46 Jahre

' 65
Im ke

Utecht : gonrl-19 Jahre
Lehleldl:,

<Bh~e 59 Jahre:

Johann; ,,:
\l)l

Kann
Huber

32 Jahre

9/82

42 Jahre Elisabeth
11 85 ' rad

Wendtvali
22 Jahre

7-87
Christoph

1|\ Waltraul
ataudach

Erwif 42 Jahre
Rittmeister

1 ¦' 90
25 Jahre

'

3.2 Gemeindeaufbau

Gemeindeaufbau meint in der einschlägigen theologischen Literatur
den inneren Aufbau der Kirchgemeinde. Umstritten ist nur, ob dieser
innere Aufbau sich selbst genügen darf (mehr volkskirchliche/landeskirchliche

Tradition) oder auch immer zugleich die Mission (mehr
freikirchliche Tradition) im Auge haben muss23; und wenn ja, vor allem, in
welchem Mass? Viel wichtiger ist aber, dass sich die Praxis und die
Praxistheorie einer Kirchgemeinde entsprechen. Dabei kann man sich

an folgenden drei Fragen orientieren:

«1. Welche wünschenswerten Funktionen sollte die Kirchengemeinde auf ihre

Mitglieder und auf ihre soziale Umwelt ausüben, und welche Prioritäten sollte sie dabei

setzen? 2. Welche Funktionen übt die Kirchengemeinde tatsächlich aus, und welche

Prioritäten setzt sie dabei? 3. Welche invariablen bzw. variablen Strukturelemente

sind für die Ausübung der wünschenswerten Funktionen der Kirchengemeinde
förderlich bzw. hinderlich?»24

23 Chr. Bäumler, Gemeindeaufbau, in: F. KlostermannjR. Zerfass (Hg.), Praktische

Theologie heute, München 1974,418.
24 A.a.O., 423.

256



Mit der Beantwortung dieser Fragen erhält der biblisch-theologische
«Koinonia-Begriff» seine jeweilige zeitlich und konfessionell bedingte

Realisierung. Prioritäten müsste die kirchliche Praxis zu allen Zeiten

setzen. Noch nie konnten Seelsorger/innen und Gemeinden jener
Aufgabenfülle Herr werden, die ihnen der Alltag auf die Schultern
lud25.

In unserem Zusammenhang möchte ich den Schwerpunkt auf das
Vorstellen konkreter Ideen legen und die Geschichte des Gemeindeaufbaus

nur sehr kurz skizzieren: Die Frage nach lebendiger Gemeinde und dem
Wesen der Gemeinde wurde im deutschsprachigen Protestantismus der
Neuzeit durch den Pietismus und die Entstehung verschiedener Freikirchen

aufgeworfen und immer wieder von einzelnen Theologen und

Richtungen thematisiert26. Die Gegenwartsdiskussion wurde vor allem
durch den deutschen Herner Superintendenten Fritz Schwarz und seinen
Sohn Christian A. Schwarz geprägt27 und durch die, welche zustimmend
oder widersprechend reagierten. Dafür seien in Auswahl Manfred Jo-

suttis, Christian Möller und Manfred Seitz genannt. Im katholischen
Bereich wurde nach dem Zweiten Vatikanischem Konzil der Begriff Pfarrei

durch Gemeinde und der Begriff Kirche durch Gemeindekirche
ersetzt28. Die damit verbundene Literatur ist mit Namen wie Norbert
Mette, Rolf Zerfass, Norbert Greinacher, Leo Karrer, Michael P. Zulehner

und Leonardo Boff verknüpft. Sowohl im katholischen als auch im
protestantischen Bereich war der Gemeindeaufbau mit den beiden Fragen

konfrontiert: Was ist überhaupt Gemeinde? Was ist die Aufgabe des

Gemeindeleiters/der Gemeindeleiterin? Das Dilemma, das dahinter
steht, ist: Eigentlich mussten Getaufte als Heilige Gottes nicht mehr
«missioniert» oder «aufgebaut» werden; aber die Mehrzahl der Getauften

praktiziert ihren Glauben nicht. Es geht also um die fundamentale

Frage nach der Bedeutung des Glaubens. Die Folge davon ist, dass die
Volks- und Landeskirchen (innere und äussere Mission) im Gegensatz
zu den Freikirchen (nur äussere Mission) eine Doppelstrategie vertreten.

Die daraus resultierenden Fragen und Aufgaben eines Gemeinde-

25 E. Schulz, Im Auftrag des Menschenfischers. Gemeindepastoral im Jahr 2000,
München 1993, 15.

26 Chr. A. Möller, Lehre vom Gemeindeaufbau, Band 1, Göttingen 1987.
27 F. und Chr. A. Schwarz, Theologie des Gemeindeaufbaus. Ein Versuch, Neukir-

chen-Vluyn 31987.
2S Vgl. J. Müller, Pastoraltheologie. Ein Handbuch für Studium und Seelsorge,

Graz 1993.

257



aufbaus sind: «a) Wie können vorhandene Gemeinden erneuert werden
und im Glauben wachsen?»29 Wer sind wir und wozu gibts uns an
diesem Ort? «b) Wie können nicht glaubende Getaufte wieder zum Glauben

kommen? c) Wie können die Fernstehenden zurückgewonnen und
aufs Neue eingegliedert werden?»30 d) Wie können Aussenstehende

hinzugewonnen werden?

Die Frage ist aber, ob eine Kirchgemeinde - insbesondere solange
alles noch gut läuft und die Aktiven es «schön miteinander haben» - die
eben genannten Fragen wirklich stellt, und für sie zutreffend beantwortet.

Hinzu kommt, dass soziologisch erwiesen ist: Je länger jemand
Christ ist, desto mehr sinkt sein Wille, andere zu missionieren. Daher

empfiehlt die moderne Gemeindeaufbauliteratur die regelmässige Beratung

von aussen, sei es durch unabhängige Dritte als Gemeindeberater/in

oder durch die Wiederbelebung des alten Visitationsgedanken
durch die Kirchenleitung31. Jedes System, das sich «anpassen» muss,
wird von der Sorge beherrscht, seine «Identität» zu verlieren. Auch
wenn solche Sorgen berechtigt sind, kann es sich um falsche Ängste und

Bequemlichkeit handeln. Hilfreich kann sein, den Blickwinkel zu wechseln

und zu versuchen, seine Gemeinde von aussen zu betrachten: Wie
sieht sie aus der Sicht der Nachbargemeinde, des Bistums, der
Öffentlichkeit usw. aus? Bereits hier muss aber vor übertriebenem Reformeifer
gewarnt werden. Nicht alles passt zu jeder Gemeinde. Es muss realistisch

vorgegangen werden. Es ist nicht alles machbar. Die Gründe dafür
können sehr verschieden sein (die Kirche liegt am falschen Ort, die
Gemeinde ist bereits überaltert32 und es gibt keine jungen Leute, der Pfarrer

ist nicht der Typ dafür, das politische und religiöse Umfeld lässt keine

Mission zu usw.). Im volkskirchlichen Kontext würde das heissen:
Die Kirchgemeinde sollte versuchen, die Gaben anzunehmen, zu
verwirklichen und zu verteilen, die ihr der Engel über die Mauer des Para-

29 M. Seitz, Erneuerung der Gemeinde. Gemeindeaufbau und Spiritualität, Göttingen

1985, 50.
30 A.a.O.
31 F. Krause, Visitation als Chance für den Gemeindeaufbau, Göttingen 1991.
32 In freikirchlicher Literatur wird oft die These vertreten, dass es leichter sei, eine

neue Gemeinde zu gründen als eine «tote» wieder zu beleben. Das klingt zwar sehr
hart, ist aber auch psychologisch und soziologisch einleuchtend. M.E. kann Erneuerung

und Gemeindeaufbau so lange noch gelingen, wie Kerngemeinde, Kirchenpflege
und Pfarrer motiviert sind. Wenn sie bereits resigniert haben und nicht mehr neu
aufbrechen wollen, ist es meistens zu spät!

258



diesgartens zuwirft.33 Die Gemeinde orientiert sich so an ihren Gaben,
nicht an ihren Aufgaben. So lautet auch einer der Programmsätze der
Jakobusgemeinde in Tübingen und ist indirekt nach Theo Sundermeier der
heimliche Leitsatz des Themenheftes «Missionarische Gemeinde» der
Zeitschrift Evangelische Theologie34, das 1998 im protestantischen
Raum ein grosses Echo auslöste.

Möglichkeiten - je nach vorhandenen Gaben - wären zum Beispiel:

- Die Kirchgemeinde macht durch besondere Aktionen auf sich
aufmerksam. Ein eher exotisches Beispiel wären die Pastoren in der
norddeutschen Stadt Lübeck, die sich am 19. März 2000 in vollem Ta-
lar von ihren Kirchtürmen abgeseilt hatten. Mit dieser sportlichen
Leistung hofften sie, mehr Leute ihrer Gemeinde zum sonntäglichen
Kirchgang zu bewegen35;

- wie bei der Mission mögliche Segmentierungen prüfen, wie z.B. nach

Alter, Zeit, Beruf, Schicksal, Quartier und Bevölkerung. Welche
Interessen haben diese Gruppen, und wann Zeit? Die klassischen
Differenzierungen wie z.B. Kerngemeinde, Randgemeinde,
Gelegenheitsgemeinde usw. greifen nicht mehr36;

- bei den so genannten Übergangsphasen beschäftigen sich die meisten

Menschen mit Gott. In diesen Phasen sollten sie nach der Idee
des Oikos-Faktors von Freunden, Nachbarn und Bekannten, die in
einer Kirchgemeinde aktiv sind, angesprochen und begleitet
werden37. (Siehe Grafik S. 260 oben)

Mir erscheint dies nicht unproblematisch. Die meisten von Christian
Schwarz genannten Übergangsphasen sind Lebensphasen mit einem
hohen Stressfaktor. Eigentlich sollten Kirche und christlicher Glaube in
den guten und stressfreien Lebensphasen des Menschen wirksam werden,

um dann in den schlechten zu tragen. Daher sind mir Grafiken38 aus

33 H.-U. Pereis, Wie führe ich eine Kirchengemeinde? Möglichkeiten des Managements,

Gütersloh 1990,8.
34 Evangelische Theologie 58 1998) 413-479.
35 Pastoren seilen sich ab. Kurznachricht in: Kirchenbote für den Kanton Zürich 86

(7/2000), 2.
16 Siehe .1. Hendriks. Gemeinde von morgen gestalten, a.a.O., 90 f.
17 Chr. A. Schwarz, Grundkurs Evangelisation, a.a.O., 29.
38 Die Grafik S. 260 unten meine Zusammenfassung verschiedener anderer. Siehe

./. Finney, Finding Faith Today. How does it happen?, Swindon 21994, insbesondere
36 f.

259



Übergangsphasen

/S//////////s.//'//f/
^ • y / «¦" «>' y y £ *

&

j^ *sy -/y <1
< / / / / s / /

V

Important factors in Journey of Faith

Christian friend

Minister

Ch activ's/influence

Bible

Spouse/partner

Children

Parents

Other families

Xtn lit/drama/music

Evanglistic event

Christian lay person

Dream/vision

Christian TV/radio

Other

10

Base:
387

70

I Most. Imp. Factors G Supporting factors

260



dem anglikanischen Raum sympathischer, da sie den Schwerpunkt nicht
auf bestimmte Lebensphasen legen, sondern auf zwischenmenschliche
Beziehungen, die für die Glaubensentwicklung des Einzelnen in allen
Lebensphasen bedeutsam sein können:

- Hausbesuche werden - wenn auch nicht von allen - nach wie vor sehr

geschätzt39. Allerdings setzt der Hausbesuch zumindest eine gewisse
Verbundenheit mit der Gemeinde voraus. Sonst fehlt der
Anknüpfungspunkt.

- Für die aktiven Gemeindemitglieder sollte die Möglichkeit ausgebaut
werden, in allen Lebensphasen, in denen sie dies wünschen, nicht nur
seelsorgerlich, sondern auch rituell begleitet zu werden. In diesem
Kontext wäre es auch überlegenswert, «Segenshandlungen» grosszügiger

als bisher nach innen und aussen zu verwenden40.

- Vereine oder Gruppen, die am Sterben sind, sterben lassen und nicht
mit aller Gewalt am Leben erhalten wollen. Das Konzept einer
«additiven» Gemeindearbeit (zu den herkömmlichen Aktivitäten werden
die neuen einfach hinzugefügt) aufgeben. Trotzdem gilt: das Angebot
der Gemeinde gruppenspezifischer anbieten; es gibt nicht nur Kinder
und alte Leute. Es ist eine vitale Gemeinde anzustreben, keine ideale.

- Mit Hilfe von aussen («Missionare») Aktions- und Besuchswochen
durchführen und alle Haushaltungen besuchen.

- Erwachsenenkatechese im Rahmen von Gesprächsabenden, zu denen
nicht der Pfarrer einlädt, sondern die Teilnehmer/innen der Kerngemeinde

Gäste mitbringen.

- Auf dem Religionsunterricht beharren und ihn auch Aussenstehen
anbieten. Wenn sich Eltern vom Glauben distanziert haben, ist das ihr
Problem. Kinder haben das Recht, mit Religion und Kirche in Kontakt

zu kommen, um in der Folge ihre eigene Entscheidung treffen zu
können.

- Mehr Angebote für Single-Haushalte.

- Offen sein für unterschiedliche Formen der Mitgliedschaft. Wer häufig

den Wohnort und den Arbeitsplatz wechselt, wird kaum geneigt
sein, viele langfristig verpflichtende Beziehungen zu einzelnen
Personen oder Organisationen einzugehen. Anderseits scheinen
bestimmte Formen von Intimität (man geht in eine Selbsterfahrungsgruppe,

in der keiner den anderen kennt und in der Regel nachher wie-

39 J. Hendriks. Gemeinde von morgen gestalten, a.a.O., 94-99.
40 Siehe Chr. Barben-Müller. Segenshandlungen als Herausforderung für Kirchen

und Theologen, in: Evangelische Theologie EvTh 58 (1998), 351-370.

261



der trifft) nur möglich, wenn es den meisten Menschen egal ist, wie
der einzelne sein Leben gestaltet. Solche Vielfalt hat aber nicht
automatisch Unverbindlichkeit zur Folge, sondern durchaus Differenz41.

- Offen sein für «Mischfamilien». Die religiöse Durchmischung von
Familien, die gesellschaftliche Toleranz (Religion ist Privatsache)
und die Säkularisierung der Gesellschaft bewirken eine zunehmende

Dekonfessionalisierung jeder Religion. Die einzige Möglichkeit,
dies zu verhindern, wären ein Absolutheitsanspruch und ein gewisses

«Absondern». Es gibt Familien, in denen z.B. die Mutter
römisch-katholisch ist, der Vater evangelisch-landeskirchlich und alle
fünf ursprünglich katholisch getauften Kinder als Erwachsene
verschiedensten Glaubensrichtungen angehören (wie z.B.
Buddhismus, Baha'i-Religion, freikirchlich, anglikanisch und Atheist),
aber bei bestimmten Feiertagen, Kasualien usw. gemeinsam ein
Gotteshaus aufsuchen.

- Prioritäten setzen und mehr mit Projektmanagement arbeiten.

Erfolgserlebnisse sind so besser spürbar. Auch eine grossartige Vision
braucht zu ihrer Realisierung viele kleine Schritte. Man muss sich
aber bewusst sein, dass projektorientierter Gemeindeaufbau andere
Gemeinde- und Amtsverständnisse beinhaltet als bisher.

- Immer dran denken, dass eine Kirchgemeinde letztlich ein
mitgliedschaftlich strukturiertes System ist und daher alle bei Aktivitäten,
Entscheidungen und insbesondere bei Veränderungen mit eingebunden
werden müssen42. Die Gemeinde sollte stets als lernende Kirche
verstanden werden und nicht als lehrende.

- Mission und Gemeindeaufbau können nur gelingen, wenn die Laien
in ihrer Verantwortung und Kompetenz gestärkt werden: Sie sind Heilige

Gottes und keine Hilfsarbeiter des Pfarrers. Wie dabei ihre Rolle
zu gewichten ist, darüber gehen die Meinungen und Modelle auseinander.

Einigkeit herrscht anscheinend darüber, dass die Zeiten, in
denen der Geistliche / Gemeindevorsteher / Pfarrer die Gemeinde als

Stellvertreter des Bischofs allein führt und alle wichtigen Dinge selbst

tut, vorbei sind. Es stehen sich nun zwei Modelle gegenüber. Im
ersten führen Pfarrer und Kirchenpflege/Kirchenvorstand die Ge-

41 Vgl. U. Sander, Die Bindung der Unverbindlichkeit. Mediatisierte Kommunikation

in modernen Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1998.
42 Vgl. Chr. Barben-Müller, Territorialgemeinde und andere «Lieux d'Eglise».

Praktisch-theologische Überlegungen, in: M. KriegjH. J. Luibl (Hg.), Was macht eine

Kirchgemeinde aus? Territorialgemeinde - Funktionalgemeinde - Gesinnungsgemeinde,

Zürich 1998, 21-31.

262



meinde gemeinsam, und die Arbeitsteilung geschieht im Dialog,
wenn man einmal von den klassischen priesterlichen Aufgaben im
katholischen Bereich absieht. Im zweiten liegt die Führung bei der

Kirchenpflege allein und die Gemeindeglieder nehmen die meisten

Aufgaben selbst wahr; der Pfarrer ist als geistlicher Ratgeber und
sakramentaler Liturg eher dem jüdischen Rabbi43 oder dem Bischof
keltisch-christlicher Prägung44 vergleichbar. Er sitzt in der Kirche
oder seinem Büro und die Leute kommen zu ihm. Er ist der geistliche
und rituelle Begleiter. Was würde das letztgenannte Modell für die
altkatholische Gemeinderealität bedeuten?

3.3 Der Glauben ist eine Reise durch das ganze Leben

Von 1990 bis 2000 führte die Kirche von England die so genannte
Dekade der Evangelisation durch. Bedingt durch ihren volkskirchlichen
Charakter decken sich viele anglikanische Überlegungen und Strategien
mit den katholischen und reformatorischen in Kontinentaleuropa. Es ist
aber der Verdienst anglikanischer Theologen, im Hinblick auf Mission
und Gemeindeaufbau besonders deutlich gemacht zu haben, dass der
christliche Glaube nichts Statisches ist, sondern eine je «individuelle
Reise durchs ganze Leben»45. Kirchliches Denken und Handeln muss
dies berücksichtigen. Auch wenn jemand mit einer christlichen
Gemeinde in Kontakt gekommen ist, begeistert ist und sich ihr verpflichtet,

ist das Wachstum des Glaubens und seine Entdeckung nichts
Statisches und bei den meisten Menschen in seiner Intensität wechselhaft. In
der kirchlichen Pastoral ist es verhängsnisvoll zu meinen, «wen man
hat, den hat man, und wer wieder abfällt, ist selbst schuld». Es muss

Aufgabe der Gemeinde sein, jedes Mitglied auf seiner persönlichen
Glaubensreise46 im Auf und Ab zu begleiten. (Siehe Grafik S.264)

43 Vgl. A. Grözinger, Die Kirche - ist sie noch zu retten? Anstiftungen für das

Christentum in postmoderner Gesellschaft, Gütersloh 1998, 134-141: Das Amt der

Erinnerung.
44 Vgl. /. Finney, Recovering the Past. Celtic and Roman Mission, London 1996.
45 Siehe R. Warren, Building Missionary Congregations. Towards a post-modern

way of being church (Board of Mission Occasional Paper 4 GS Mise 446), London
31996; S. Cotteteli, Sacrament Wholeness and Evangelism. A Catholic Approach,
Cambridge 1996.

46 Leider ist mir die Quelle der Grafik «Der Glauben als Reise durchs ganze Leben»
nicht mehr bekannt. Die englische Vorlage lag ohne Quellenangabe in meinen persönlichen

Unterlagen nach einem Fortbildungskurs 1997 in England.

263



Der Glaube als Reise durchs ganze Leben

Kontakt

Wachstum
des Glaubensvjy

Entdeckung
des Glaubens

Verpflichtung /
Kirchenmitgliedschaft

4. Die Machbarkeit von Gemeinde

Vermutlich ist die Frage nach der «Machbarkeit» von Gemeinde / Kirche

einer derjenigen Punkte, die am heftigsten und kontroversesten
diskutiert werden können. Die Frage ist unlösbar, solange man vom
mystischen Paradigma (Geheimnis des Glaubens) auf der einen Seite
und vom funktionalen Paradigma (menschliches Tun) auf der anderen
Seite ausgeht und beide als Gegensätze auffasst. Ausgehend von den

biblisch orientierten Überlegungen von Christian Schwarz41, der den

Gemeindeaufbau mit dem Ackerbau vergleicht und sich mit der
Machbarkeit von Gemeinde im freikirchlichen Bereich auseinander

setzt, unterscheide ich zwischen einem «wilden Acker» (alles ist Gnade

und Heiliger Geist. Der Mensch kann nichts tun) und einem
«kultivierten Acker» (alles, auch Gemeinde, ist machbar). Wer für den wilden

Acker schwärmt, lehnt alle geplanten Anbaumethoden ab. Wer
absolut für den kultivierten Acker ist, huldigt einem institutionalisierten

47 Chr. A. Schwarz, Die Dritte Reformation. Paradigmawechsel in der Kirche,
Neukirchen-Vluyn 1993, 300-314.

264



Objektivismus bzw. ist nach Schwarz ein Magier. Die Mitte wäre ein
«bearbeiteter Acker». Diesem Terminus liegt die Überzeugung
zugrunde, dass einerseits die Ereignisebene - der Glauben - letztlich
nicht machbar ist; andererseits es aber auch nicht egal ist, was die
Gemeinde bzw. die Kirche tut. Und in diesem Sinne ist Kirche machbar

und Gemeindeaufbau auf der institutionellen Ebene ein
wissenschaftliches Fach. Nach Schwarz hat der Landwirt, der seinen Acker
gut überlegt bearbeitet, eine Chance auf eine grössere Ernte. Allerdings

ist die Arbeit vergebens, wenn sie nicht «im Einklang mit der
Natur» (dem Glauben) und «organisch» (es braucht Zeit) geschieht.
Dabei ist erfolgreiches Arbeiten nur möglich, wenn man zuvor gut
überlegt, welche institutionelle Ebene man überhaupt will (z.B. eine

freikirchliche, eine volkskirchliche bzw. welche Schattierung). Das
lässt folgende Aussagen zu:

- Gemeinde ist auf der institutionellen Ebene machbar, indem
Gemeindeaufbau die Ereignisebene fördert.

- Die Machbarkeit von Gemeinde findet ihre inneren Grenzen im
jeweiligen Kirchensystem.

- Die Machbarkeit von Gemeinde findet ihre äusseren Grenzen in der

gesellschaftlichen Realität.

- Es gehört zum Schicksal fast aller ideologischen Organisationen, dass

die Sorge um den «Erhalt» irgendwann wichtiger wird als die
Organisation. Damit verfestigen sich Werte und Strukturen, die in einer
bestimmten Zeit angemessen und daher wirksam waren, die in einer
anderen Zeit jedoch nicht angemessen und daher nicht mehr wirksam
sind. Was dann bewahrt wird, ist nicht mehr die Ereignisebene,
sondern nur noch die institutionelle Ebene.

5. Mythos, Vision, Identität und Paradigmenwechsel

«Ein Mythos ist der gemeinsame Traum, die gemeinsame geschichtliche

Erfahrung einer Gemeinschaft. Einer allein kann keinen Mythos
haben.»48 Mose führte die Israeliten aus Ägypten durch die Wüste ins
Gelobte Land. Gott gab ihnen Brot und Wasser. Die Identität festigte sich

nicht nur durch die Vision vom Gelobten Land, sondern auch durch die

Bundeslade mit den 10 Geboten und dem sich daraus entwickelnden Kult.

48 R. Rohr. Der nackte Gott: Plädoyers für ein Christentum aus Fleisch und Blut.
München «1994, 51.

265



In meinem Kontext verstehe ich unter Mythos den christlichen Glauben

insgesamt und unter Vision seine jeweils konfessionelle Ausformung im
Sinne einer spezifischen Leitidee. Identität wäre dann das Ergebnis des

christlichen Mythos und einer seiner bestimmten Ausformungen (Vision).
Theoretisch hiesse das am Beispiel des Altkatholizismus: Sein Mythos
besteht wie bei den anderen Kirchen in Tod und Auferstehung Jesu Christi
bzw. in der Botschaft von der Gnade Gottes im Kreuz Jesu Christi. Seine

Vision ist ein altkirchlicher und weltoffener Katholizismus in Wort,
Sakrament und Amt. Praktisch ergibt sich aber daraus alleine keine Identität.

Zu den Zielen und Aufgaben (Mythos und Vision) kommen seine reale

Struktur, seine Leitung und das Arbeits- und Umweltklima als Faktoren
hinzu49:

Faktoren in Bezug auf Identität und Vitalität von Gemeinde

Ziele/
Leitung

Autgaben

Identität

StrukturKlima

Aus dieser grafischen Darstellung wird deutlich, dass die Identität und
die Vitalität einer Kirche einerseits im hohen Masse von der Umsetzung
ihrer Ziele und Aufgaben abhängt und anderseits von ihrer Lebens- und

49 Die Grafik «Systeme von Faktoren hinsichtlich Identität und Vitalität» ist
entnommen: /. Hendriks, Gemeinde von morgen gestalten, a.a.O., 40.

266



Strukturrealität. Einer altkatholischen Gemeinde mit 200 Mitgliedern in
der Extremdiaspora etwa nützt das Bewusstsein wenig, die katholische
Kirche zu sein, wie sie bis 1870 existiert hat, und einer Ortskirchenekklesiologie

und einem territorialen Kirchgemeindeverständnis
hinterherzuhinken, die ihrer Gemeinderealität nicht entsprechen. Auch
nützt es ihr wenig, dann noch im Rahmen einer Erneuerung die
Aktionspläne von Grosskirchen umsetzen zu wollen. So kann zu einer
Identitätskrise eine Verschlechterung des Arbeitsklimas hinzukommen.
Daher muss sich jede Gemeinde in bestimmten Situationen verstärkt
fragen: Wer sind wir, und welches ist unserer Aufgabe heute? Dies ist
z.B. in der niederländischen altkatholischen Kirche unter dem Begriff
Identität im Diskurs50 geschehen. Dabei sollten im Vordergrund die Gaben

der Gemeinde stehen, die sie hat, und nicht die, die sie nicht hat. Oft
ist ein solcher Prozess schmerzhaft.Veränderung meint nicht Kosmetik,
sondern einen Paradigmenwechsel, der bei der Identitätskonzeption die

Möglichkeiten der vorhandenen Gemeinde primär berücksichtigt. Fatal
ist es für die Zukunft einer Gemeinde, wenn man versucht, die vorhandene

Identität um jeden Preis zu wahren, unabhängig von den
gesellschaftlichen Einflüssen und den Möglichkeiten der Gemeinde. Das führt
zu Wunschbildern und Frustrationen und verwechselt die jeweilige
Identität mit dem Mythos und der Vision51. (Siehe Grafik S.268)

Gerade bei Erneuerungsprozessen geschieht dieser Fehler oft, weil
man Identität für etwas Statisches hält. Dies ist ein Spiegelbild der
allgemeinen Problematik heutiger Wissenschaft und Gesellschaft. Überall

zeigt sich immer deutlicher, dass die dringendsten Probleme nicht isoliert
verstanden und gelöst werden können. Sie sind «systemische» Probleme.
Das heisst, sie sind miteinander verknüpft und voneinander abhängig. Ihre

Lösung wird nur gelingen, wenn wir imstande sind, ganzheitlich zu
denken und zu handeln52.

50 Joris Vercammen, Identität im Diskurs, in IKZ 3/1998 (88. Jahrgang), 377-401,
380: «Identität wird entwickelt, indem die Tradition, in der man steht, auf den gegebenen

aktuellen Kontext bezogen wird. Die Individuen, die miteinander Glaubensgemeinschaft

aufbauen wollen, werden darum eingeladen, Schrift und Tradition mit den heutigen

Lebensumständen zu konfrontieren, mit dem Ziel, einen Auftrag zu entwerfen, dem

man sich gemeinsam verpflichtet. Das Ziel dieses Diskurses ist es, zu einer gemeinsamen

Entschlüsselung von Leben und Welt zu kommen Das ist auch nicht anders möglich,

da die Identität der Gläubigen und der Gemeinde niemals in der Vergangenheit
liegen kann.»

51 /. Hendriks, Gemeinde von morgen gestalten, a.a.O., 167.
52 Siehe Beratergruppe Neuwaldegg, Das systemisch evolutionäre Management,

Wien 1992.

267



Der Prozess der Identitätsentwicklung

*S ^ — N
YTH S — N/ S

.¦'¦:¦¦ VO
de

Ke
sellsch atIdentität

e m ".;¦:¦
der Gemeinde

\ISIO / / /\ \y
Möglichkeiten
der Gemeinde

6. Zusammenfassung und Schlussfolgerungen

Zu den grossen Herausforderungen der heutigen Zeit gehört die
Gestaltung tief greifender Veränderungsprozesse, um Organisationen,
wie auch die Kirchen, auf eine sich stark verändernde Gesellschaft
auszurichten. Dabei handelt es sich meistens um hochkomplexe
Prozesse, die sämtliche Aspekte der jeweiligen Organisation betreffen.
Voraussetzung für ein gutes Change-Management sind Konzepte,
Verfahren und kommunikative Prozessstrukturen und vor allen Dingen
der wirkliche Wille zu einem Paradigmenwechsel. Bevor solche
Gestaltungsmodelle, die ganzheitlich und längerfristig ausgerichtet sein

müssen, überhaupt beginnen und greifen können, muss die Erarbeitung

einer («neuen/alten») Vision in Auseinandersetzung mit der
bisherigen Identität und Vision als Kernprozess vorausgegangen sein.
Visionen als klare, gewollte Zukunftsvorstellungen kommen meistens
nicht im Sinne einer Eingebung zustande, sondern sind das Ergebnis
von Grundsatzdiskussionen in den Leitungs- und Entscheidungsgremien,

die im bisherigen Mythos verwurzelt und mit der bisherigen
Identität verarbeitet sein müssen. In Nonprofit-Organisationen bedarf

268



es aber zusätzlich der Einbindung und der Mobilisierung der Mitglieder

für eine solche Vision53.
Die Strukturen vergangener Zeiten leben zwar in der Kirche - wie in

jeder Nonprofit-Organisation - noch lange weiter, auch wenn sie nicht
mehr «zeitgemäss» sind. In Krisensituationen werden sie sogar oft im
Sinne der «guten, alten Zeit» beschworen und für die Identität -ja sogar
für die Vision und den Mythos - gehalten. Das kann aber auf Dauer die

Erneuerung nicht aufhalten. Gemeinde bzw. Kirche ereignet sich aktuell
immer in der jeweils aktuellen Begegnung von christlicher Botschaft
(Bibel und bisherige Tradition) und Gesellschaft. Kirche kann ihrem

«Auftrag» nur treu bleiben, indem sie sich wandelt. Weder ein reiner
Aktivismus (hart gegensteuern) noch ein Kuscheln (total anpassen)
allein helfen, sondern nur ein Dialog mit der Gesellschaft. Zu diesem Dialog

gehört es, gewisse «Gegebenheiten» und «Entwicklungen» erst einmal

zu akzeptieren und sich auf sie - nicht unkritisch - einzulassen. Zu

akzeptieren wäre heute Folgendes:

- Religion in der postmodernen Gesellschaft ist eine institutionalisierte
oder organisierte Möglichkeit für Individuen, ihre Religiosität individuell

zu leben54. Dies ist die erst einmal zu akzeptierende Wirklichkeit,

unabhängig davon, ob dies eine Religion von ihrem Selbstverständnis

auch so sieht oder nicht.

- Die Zugehörigkeit zu einer Kirchgemeinde oder Kirche wird in
Zukunft primär von persönlichen Bedürfnissen bestimmt und nicht von
konfessionellen und theologischen Faktoren. Die Folge ist eine

«gespaltene Identität», da die Frage nach der Aufgabe vor Ort (Wie
wollen wir Gemeinde nach innen und aussen sein?) losgelöst wird
von der Frage nach der theoretischen Zugehörigkeit (Welcher
Konfession bzw. Denomination gehört die Kirchgemeinde formell an?).

In der Praxis scheint dies den Kirchenleitungen und der konfessionellen

Universitätstheologie mehr Probleme zu bereiten als den

Kirchgemeinden bzw. den Leuten. Die bisherigen Kirchgemeindestrukturen

im Sinne des alten Parochialsystems gibt es eigentlich
nicht mehr, auch wenn die Kirchen immer noch in ihnen denken und

handeln.

53 Von Antoine de Saint-Exupery stammt ja der bekannte Satz: «Wenn Du ein

Schiff bauen willst, fang nicht an, Holz zusammenzutragen. Bretter zu schneiden und

Arbeit zu verteilen, sondern wecke die Sehnsucht nach dem grossen, weiten Meer.»
54 A. Feige. Anmerkungen zur Religion in der spätmodernen Gesellschaft Westeuropas,

in: IKZ 88 (1998), 376.

269



- Das Nachwuchschristentum wird ergänzend und verstärkt durch ein
Wahlchristentum ersetzt werden. Dabei wird der Situation besonders

Rechnung zu tragen sein, dass es einerseits eine Erwachsenenkatechese

braucht, andererseits viele Erwachsene in ihrer Kindheit bereits

religiös geprägt wurden55.

- Die Zukunft einer Kirche wird abhängen von ihrer Mitgliederstärke,
deren Mobilisierung (Identifikation, Konfliktfähigkeit, Einbindung
und Gruppen als Zellen), ihrer Finanzkraft, ihrer sozialen Tätigkeit
(sofern sie erkennbar ist als «Zeugnis des Glaubens») und vor allem
ihrer spirituellen Lebendigkeit56, die in besonderer Weise Ausdruck
des Mythos und der Vision ist. Trotzdem ist die heutige Ausgangssituation

realistisch einzuschätzen. An den meisten Orten wird es erst
einmal nur um eine Konsolidierung und Schaffung neuer
Zukunftswerkstätten gehen. Dabei könnten besonders hilfreich sein:

Projektmanagement, Wahrnehmen der jeweiligen Kernkompetenz und das

Setzen von Prioritäten.
Daraus ergibt sich für mich nicht die Reihenfolge Angebotskirche,

Beteiligungskirche, Erlebniskirche. Man müsste die drei umdrehen:
Zuerst Erlebniskirche (das Erleben steht am Anfang), dann
Beteiligungskirche (und vielleicht auch Bekenntniskirche) und zuletzt
Angebotskirche57. In ihrem Zentrum müsste Toleranz, Verständnis, Diskussions-

und Dialogbereitschaft und vor allem eine zeitgemässe
Glaubensvermittlung mit aktuellem Profil und spürbarer Spiritualität stehen.

Die mittelalterliche Erlebniseinheit von Orts- und Kirchgemeinde gibt
es nicht mehr. Christliches Leben und Engagement ist nur noch partiell
möglich. Die stark individualistischen Züge und de-institutionellen
Aspekte postmoderner Religiosität sind für die Revitalisierung der
Kirchen nicht unproblematisch, da ihr Streben auch darin besteht, verbindliche

Gemeinschaft zu konstituieren. Andererseits kann man die religiöse

Individualisierung als Säkularisierung im positiven Sinne verstehen.

Dadurch muss sich die Gemeinde mit dem Glauben jedes Einzel-

55 Und zwar in einem positiven oder negativen Sinne oder natürlich auch in einem

nicht-religiösen Sinne. Entscheidend ist, dass die so genannte religiöse Sozialisation
(und dazu gehört auch eine atheistische Erziehung), die in der Kindheit und Pubertät

geschieht, die meisten Menschen prägt. Siehe z.B. Chr. Bachmann. Religion und
Sexualität. Die Sehnsucht nach Transzendenz, Stuttgart 1994.

56 M. Albus u.a., Das Christentum am Ende der Moderne, Düsseldorf 1996.
57 An dieser Stelle habe ich für wichtige Impulse Herrn Pfr. Martin Koestler zu danken,

der in Winterthur immer wieder im Rahmen der Erwachsenenbildung Vortragsund

Diskussionsabende zu diesen Themenkreisen anbot.

270



nen und ihrem Kollektiven stets auseinander setzen. Das verhindert,
andere zu vereinnahmen. In diesem Sinne kann Säkularisierung zu einer
höheren Form der Religiosität führen

Die altkatholischen Gemeinden werden nur dann - wie alle anderen
Gemeinden auch - eine Zukunft haben, wenn es ihnen gelingt,
Gemeindeaufbau und Mission in einer Art und Weise zu verwirklichen, die
einerseits ihrer Vision von Kirche und andererseits ihren Möglichkeiten
entsprechen (Wer sind wir? Wohin wollen wir? Wohin können wir?).
Wenn dies bewusst und prozessorientiert geschieht, kann von Identi-
tätsfindung und einem Paradigmenwechsel im positiven Sinne gesprochen

werden.
Zu diesem Paradigmenwechsel gehört vor allem die Erkenntnis, dass

«Kirchlichkeit» in der Postmoderne anders definiert werden muss. Bisher

war Kirchlichkeit gekennzeichnet durch die Häufigkeit des Kirchgangs,

die Übereinstimmung in dogmatischen Aussagen und die
Verwurzelung im gleichen Milieu58. Heute definiert jedes Mitglied seine

Mitgliedschaft eigenständig. Jemand «gehört» nicht zu einer Kirchgemeinde,

sondern er «begibt» sich zu ihr, wenn er durch sie in einer
bestimmten Situation seines Lebenslaufes «angesprochen» (Mission
und Gemeindeaufbau) wird. Das hat tief greifende Folgen:

- Die herkömmliche Parochialstruktur löst sich in ein pluriformes, far¬

biges Bild auf59. Die Gemeinde der Zukunft ist de facto eine
Kirchgemeinde mit offenen Grenzen, eine «Karawansei»60.

- Die Art und Weise der Pfarrstellenbemessung wird sich langfristig nur
noch an dem orientieren können, was sich effektiv ereignet, und nicht
mehr an dem, was dazugehört61.
Die «Neuorientierung» wird in vielen Kirchen zu «Richtungskämpfen»

führen. Denn man kann der Karawansei als Alternative eine «Burg
der Gewissheit» oder ein Ghetto gegenüberstellen. Allerdings dürfte das

Interesse daran eher klein sein.

58 E. Hauschildt, Milieus in der Kirche. Erste Ansätze zu einer neuen Perspektive
und ein Plädoyer für vertiefte Studien, in: Pastoraltheologie PTh 87 (1998), 392.

59 M. Hein, Thesen zu einer «Theologie des Gemeindeaufbaus» in der Grossstadt,
in: Pastoraltheologie PTh 87 (1998), 195.

60 K. Foitzik/E. Gossmann, Gemeinde 2000 - Wenn Vielfalt Gestalt gewinnt:
Prozesse, Provokationen, Gütersloh 1995, 103-106.

61 M.Hein, a.a.O., 196.

« A.a.O., 195.

271



«Eine so verstandene Theologie des Gemeindeaufbaus wird dazu führen, das Dif-
ferenzbewusstsein der Kirchen zu stärken Nicht alle müssen alles machen!
Einzelne Kirchen werden ihr besonderes Profil entwickeln (möglicherweise im
ausdrücklichen Bezug auf die umgebenden Lebenswelten, möglicherweise aber auch
als Anziehungspunkt weit über diese engen Grenzen hinaus): liturgisch, musikalisch,
missionarisch, ökumenisch, diakonisch, erwachsenenbildnerisch, kulturell sowie
alters- und gruppenspezifisch.»62

Das altkatholische bzw. konfessionelle «Kunststück» jeder Kirche
wird darin bestehen, die «Kernkompetenz» jeder einzelnen Kirchgemeinde

zu entdecken und sie zugleich in die gemeinsame Identität und
Vision einzubetten bzw. sie aus dieser heraus zu entwickeln versuchen.

Winterthur Harald Rein

272


	Gemeindeaufbau und Mission als Chance altkatholischer Gemeindeerneuerung

