
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 4

Artikel: "Wer mich findet, findet Leben" (Spr.8,35) : Gottesdienst und Gottsuche

Autor: Berger, Teresa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Wer mich findet, findet Leben» (Spr. 8,35)

Gottesdienst und Gottsuche

Einführung

Ich möchte mit zwei kleinen Geschichten beginnen, Spurensuchen zur
Gottsuche in der Liturgie und zu den Schwierigkeiten einer solchen
Gottsuche. Ich stelle die beiden Geschichten gemeinsam unter das Wort
der alttestamentlichen Frau Weisheit, der im Buch der Sprichwörter
folgende Versprechung in den Mund gelegt wird:

«Wer mich findet, findet Leben und erlangt das Wohlgefallen des

Herrn. Doch wer mich verfehlt, der schadet sich selbst; alle, die mich
hassen, lieben den Tod.» (Spr. 8,35 f.)

Meine erste Geschichte: Es war der Palmsonntag des vergangenen
Jahres. Ich war nach einigen Wochen der Abwesenheit wieder im
Gottesdienst meiner Gemeinde in den US-amerikanischen Südstaaten. Die
Kirche war voll, ein Sitzplatz war nicht zu finden: viele junge Familien,
schwarze und weisse Menschen, Menschen aus Asien, undokumentierte

Immigrantinnen hispanischer Abstammung, Behinderte und, wie immer,
viele, viele Kinder. Ich fand an der Seite des Kirchenschiffes noch einen

Stehplatz. In der Bank schräg vor mir entdeckte ich einen renommierten
Theologen, weltbekannt für seine Bücher, der zurzeit an der Universität
Gastvorträge hielt. Der Gottesdienst verlief so wie immer in dieser
Gemeinde: mit einigen liturgischen Unregelmässigkeiten (so fiel z.B. aus

irgendeinem Grund die Palmprozession aus, wir standen auch nicht bei
der langen Lesung des Evangeliums, und der vorgegebene gottesdienstliche

Text wurde ab und zu um einer frauenfreundlichen Sprache willen
abgewandelt), aber der Gottesdienst strahlte seine gewohnte Lebendigkeit

und Wärme aus. Ich war glücklich, wieder inmitten dieses bunten,
lebendigen und recht unkonventionellen Gottesvolkes Liturgie feiern zu
können. Ganz anders leider der Theologieprofessor, der bei uns zu Gast

war. Dem war deutlich anzusehen, dass der Gottesdienst ihm mehr und

mehr missfiel, seine Körpersprache sprach wachsendes Missfallen aus.

Ich vermutete, dass die liturgischen Unregelmässigkeiten ihn zutiefst

verärgerten. Meine Vermutung war richtig, wie sich am nächsten Tag
herausstellte, als er im Kollegium erbost berichtete, dass er den Rest der

231



Karwoche und die Ostertage in einer anderen Gemeinde verbringen würde,

weil diese Gemeinde nicht richtig Liturgie zu feiern wisse.
Meine zweite Geschichte: Ich bin weiterhin in meiner bunten, lebendigen

und unkonventionellen Gemeinde. Seit Anfang des Jahres begleitet

mich eine Kollegin von der Universität, sie ist Professorin für
Frauenforschung, promovierte Moraltheologin, poststrakturalistisch-
marxistisch angehaucht und lesbisch, ehemalige Nonne und zeitweilige
Atheistin. Maria, so nenne ich sie hier, ist begeistert von den
Gottesdiensten meiner Gemeinde, auch wenn sie die Sprache kaum versteht

(wir besuchen zusammen den spanischsprachigen Gottesdienst meiner
ansonsten englischsprachigen Gemeinde, einen Gottesdienst, der
besonders der wachsenden Anzahl hispanischer Immigrant/innen dient).
Maria findet, auch ohne die Sprache zu verstehen, in diesem Gottesdienst

anscheinend «Leben», Spuren der geheimnisvollen Begegnung
mit dem lebendigen Gott. Der renommierte Professor der Theologie
andererseits, mit allem liturgischen und theologischen Reichtum
ausgestattet, fand in diesen Gottesdiensten nichts, ausser vielleicht der
Bestätigung der alttestamentlichen Weisheit: «Wer mich verfehlt, der schadet
sich...» (Spr. 8,36).

So weit die zwei kleinen Geschichten zum Thema Gottesdienst und
Gottsuche. Offensichtlich können diese Geschichten auf unterschiedliche

Weise gelesen und gedeutet werden; ich greife im Folgenden zwei
heraus. Zum einen verweisen die beiden Geschichten sicher darauf, dass

ein und derselbe Gottesdienst gleichzeitig Ort der Gottesbegegnung und
der Verfehlung dieser Begegnung sein kann. Es gibt folglich keinen
Automatismus gottesdienstlicher Anziehungskraft oder missionarischer
Tiefe. Gottesdienst kann in unserer postmodernen, fragmentierten Welt
auch gar nicht (mehr) ex opere operato Ort der Gottesbegegnung sein1.

Zum Zweiten verweisen die beiden Geschichten sicher auf die Bedeutung

extra-liturgischer Momente, die bestimmen, ob ein Gottesdienst
Ort der Gottesbegegnung wird oder nicht. Damit ist auch gesagt: Eine
Fixierung nur auf «den Gottesdienst», als ob dieser allein und aus sich
heraus selig machend, missionarisch und lebenspendend sei, geht an der

1 Michael N. Ebertz, Einseitige und zweiseitige liturgische Handlungen. Gottes-
Dienst in der entfalteten Moderne, in: Heute Gott feiern. Liturgiefähigkeit des
Menschen und Menschenfähigkeit der Liturgie, hg. von Benedikt Kranemann u.a., Freiburg

1999, 14-38, verweist darauf, dass die Nachfrage nach «passagerituellen
Dienstleistungen» der Kirche relativ konstant ist, die Anziehungskraft der Liturgie in unserer
Gesellschaft also nicht unbedingt von der ars celebrandi, sondern vom direkten Bezug
auf die eigene Lebenswirklichkeit abhängt.

232



Tatsache vorbei, dass jedes gottesdienstliche Geschehen durch mindestens

vier andere Geschehen bestimmt ist, ohne die es keine Liturgie gibt:
1) die «Welt», konkret: der kulturelle Kontext und die materialen
Realitäten, in denen und durch die Gottesdienst gefeiert wird; 2) die kirchliche

Gemeinschaft, die den Gottesdienst trägt, sowohl im Sinne der
versammelten Ortsgemeinde als auch im Sinne der Kirche aller Zeiten
und Orte; 3) die individuelle Lebensgeschichte, die sich in den Gottesdienst

einfügt, mit allen Koordinaten, die sie prägen (Geschlecht, Alter,
ethnische Zugehörigkeit, sexuelle Präferenz, Sprache, Ausbildung
usw.); und - theologisch den anderen vorzuordnen - 4) die Gegenwart
Gottes in ihrer gnadenvollen Zuwendung zum Kosmos und zu den
Menschen oder, um im Buch der Sprichwörter zu bleiben, die göttliche Weisheit

mit ihrer Versprechung: «Wer mich findet, findet das Leben.»
Um die Aufzählung dieser vier Liturgie-bestimmenden Faktoren zu

komplizieren, muss betont werden, dass keine der hier genannten Grössen

in sich «stabil» ist. Selbst mit Blick auf die Gegenwart Gottes ist
offensichtlich, dass diese Gegenwart in mannigfaltigen Formen, ja sub

contrario, aufscheint. Erst kürzlich hat Barbara Brown Taylor gerade
Gottes Schweigen in einer Zeit inflationärer Redseligkeit als gnadenvolle

Zuwendung gedeutet, weil nur noch das Schweigen Gottes unser
selbstsicheres und glattes Reden verstummen lassen kann2.

Was bleibt, wenn man angesichts der Vielschichtigkeit gottesdienstlichen

Lebens darüber nachdenken will, was diesen Ort zu einem Ort
des Lebens, zu einem Ort der Gottsuche werden lassen kann? Ich habe

zunächst auf der deskriptiven Ebene begonnen, habe erzählt, wie
Menschen im Gottesdienst meiner Gemeinde Gott suchen und finden, aber
auch Gott suchen und Gottes Spuren nicht zu entschlüsseln vermögen
(wobei ich angesichts der Tatsache, dass ich auf einer Theolog/innen-
Konferenz spreche, davon absehe zu spekulieren, dass ein theologischer
Doktorhut bei dieser Spurensuche nicht unbedingt hilft).

Sicher würde es sich lohnen, auf dieser deskriptiven Ebene zu
verharren, um zum Beispiel historisch und im Sinne einer theologischen
Ethnographie zu beschreiben, wie Liturgie durch die Zeiten und in sehr

unterschiedlichen Kulturen immer wieder missionarische Anziehungskraft

entwickelte, das heisst letztlich der Spurensuche nach der Gegenwart

Gottes diente. Wahrscheinlich würde sich auf diese Weise eine

unglaubliche Bandbreite von Möglichkeiten auftun, wie Gottesdienst und

2 Vgl. Barbara Brown Taylor. When God is Silent (Lyman Beecher Lectures on

Preaching), Cambridge/Mass. 1998.

233



Gottsuche einander immer schon und immer wieder gedient haben. Und
sicher würden diese historischen Beschreibungen belegen, was meine
beiden Geschichten schon andeuteten: Dass es keinen liturgischen
Automatismus gibt, der immer und überall missionarisch wirkt, sondern
dass die Spurensuche nach dem lebendigen Gott (auch) gottesdienstlich
eine kontextabhängige Suche ist. Um dies als These herausfordernd zu
formulieren, könnte man sagen: So wie das, was wir als Spuren erkennen,

davon abhängt, in welchem Boden sie hinterlassen wurden, so

hängt das, was als Ausstrahlungskraft der Liturgie erfahren wird, vor
allem von der Art von Welt ab, in der diese kirchliche Liturgie stattfindet3.
Ein Beispiel dafür mag die Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen
Konzils sein, deren Betonung der Klarheit und Vereinfachung der Riten,
eines muttersprachlichen Gottesdienstes und verständlicher Verkündigung

in die Zeit der zweiten Aufklärung fiel, die diese Werte in
Überbewertung letztlich abwertete. Der Boden war dementsprechend nicht
günstig für die - theologisch sicher nicht falschen - Grundlagen der

Liturgiereform. Es ist auf diesem Hintergrund kein Wunder, dass jetzt wieder

lateinische Pontifikalämter anziehend wirken, oder - jenseits kirchlich

normierter Religiosität - die esoterische Welle schwappt, vom
rituellen Gebrauch der Heilkräuterkunde Hildegards von Bingen bis zu
schicksalsaufdeckenden Kartenspielen.

Ein Beispiel: liturgische Sprache als Suche nach dem
«Wort des Lebens»

Aber schauen wir uns, statt auf der Ebene «der Liturgie» zu bleiben, ein

grundlegendes Element liturgischen Lebens genauer an und versuchen

wir, an diesem Punkt zu einigen normativen Aussagen vorzustossen. Ich
greife das Thema liturgische Sprache heraus, weil an der Sprache mit
am einfachsten zu zeigen ist, wie liturgisches Geschehen (und seine

missionarische Anziehungskraft) durch die vier oben genannten Faktoren

geprägt wird: 1) der kulturelle Kontext, der immer eine oder auch
mehrere Muttersprachen einschliesst; 2) die kirchliche Gemeinschaft,
die in die ekklesiologische Sprachgemeinschaft (einschliesslich der
biblischen Überlieferung und der kirchlichen Tradition) eingeordnet ist;

3 Ich formuliere diesen Gedanken vor dem Hintergrund postmoderner Kulturtheorien

und besonders der theologischen Rezeption dieser Theorien in den Arbeiten von
Kathryn Tanner. vgl. ihr wichtiges Buch Theories of Culture: A New Agenda for
Theology (Guides to Theological Inquiry), Minneapolis 1997.

234



3) das individuelle Leben, das immer auch sprachspezifisch geprägt ist,
von der spezifischen Sprachkultur Jugendlicher über die Zeichensprache

taubstummer Menschen bis zur bewusst frauenfreundlichen Sprache

feministisch orientierter Frauen; 4) die Gegenwart Gottes, die im
Christentum ja immer auch wortzentriert gedacht und erfahren wird.

Ich wage eine knappe Bestandsaufnahme: Viele Menschen finden
heute im gottesdienstlichen Sprachgeschehen nicht mehr das «Wort des

Lebens» (I. Joh. 1,1), das heisst den lebendigen Gott selbst. Unsere
Gottesdienste scheinen keine missionarische Anziehungskraft zu haben. Sie
laden nur noch selten zu einer wirklichen Begegnung mit Gott ein. Dabei

ist die gottesdienstliche Sprache an sich ein buntes und keineswegs
einheitliches Geschehen: von der einfachen Sprache in einem
Kindergottesdienst über die lockere Sprache eines Jugendgottesdienstes bis zur
feierlichen Sprache einer Ostervigü. Oft ist in einem einzigen Gottesdienst

allein das Redegeschehen schon vielfältig: Da stehen die Sprache
der Bibel Israels, die eines barocken Kirchenliedes und die einer jungen
Predigerin nebeneinander. Manchmal spricht die Gottesdienstgemeinde
neben Deutsch auch Hebräisch («Amen», «Halleluja») und Griechisch
(«Kyrie eleison»). Und sie findet sich mit ihrer Mehrsprachigkeit in

ganz unterschiedlichen Sprachvollzügen wieder (Predigt, Gebet,
Bekenntnis, gesungenes Wort, frei formulierte Fürbitten usw.).

Dennoch verblasst in der Erfahrung vieler Menschen heute diese

grundsätzliche Vielsprachigkeit des Gottesdienstes gegenüber der
Erfahrung monotoner «frommer Sprüche» oder gar «liturgischen
Wortdurchfalls» (Paul Michael Zulehner) einerseits und eigener
gottesdienstlicher Sprachlosigkeit andererseits. Wie kann zwischen diesen
beiden negativen Erfahrungswirklichkeiten über die missionarische
Dimension gottesdienstlicher Sprache reflektiert werden? Ich meine, dass

gerade im Raum zwischen diesen Polen die Frage nach der missionarischen

Dimension gottesdienstlicher Sprache aufbrechen kann. Ich
möchte diese Frage folgendermassen ausbuchstabieren: Sprechen unsere

Gottesdienste die Sprache Gottes, das Wort des Lebens, für die
Menschen? Kann sich in diesen Gottesdiensten Gottesbegegnung in
Menschensprache vollziehen? Was gibt gottesdienstlicher Sprache - innerhalb

der inflationären Sprachproduktion unserer Gesellschaft -
missionarische Anziehungskraft? Wie kann diese Sprache Menschen ermutigen,

weiterzufragen nach dem eigentlichen Wort des Lebens für sie?

Diese Fragen können in all ihrer Tiefe hier nicht beantwortet werden,
aber Hinweise auf die Richtung, in der Antworten zu suchen und zu
finden sind, gibt es sicher. Ich beginne mit einem kurzen Blick auf die ge-

235



schichtliche Entwicklung. Dieser geschichtliche Rückblick dient dazu,
die (immer auch missionarisch begründete) Vielsprachigkeit der Liturgie

als Teil der gottesdienstlichen Begegnung der Menschen mit Gott zu

bejahen.

Gottesdienstliche Vielsprachigkeit von Anfang an

Die Sprachgeschichte der Liturgie4 ist von Anfang an durch grosse
Mannigfaltigkeit gekennzeichnet. Die frühesten christlichen Gemeinden
entstanden ja in einem vielsprachigen Kontext, nämlich Palästina, wo
die jüdische Bevölkerung Aramäisch sprach, aber Hebräisch die Sprache

der Heiligen Schrift und des Gottesdienstes war. Schon früh wird
das über Palästina hinauswachsende Christentum von einem
Sprachwechsel, nämlich zum Griechischen, geprägt. Ein Niederschlag dieses

Sprachwechsels sind die Schriften des Neuen Testaments, die die
Jesustradition sprachlich auf Griechisch fixieren. Mit der missionarischen
Ausbreitung des Christentums finden andere Sprachen Aufnahme in den

Kreis der altchristlichen (Liturgie-)Sprachen, so zum Beispiel verschiedene

Formen des Syrischen sowie Koptisch, Nubisch, das südsemitische

Ge'ez und Armenisch. Die ursprüngliche Liturgiesprache der Stadt
Rom war das Griechische, die damalige Weltsprache im Einflussbereich
griechischer Kultur. Erst in der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts wird
Latein zur Liturgiesprache Roms. Mit der missionarischen Ausbreitung
der römischen Kirche wird Latein die Liturgiesprache der westlichen
Kirche. Mit dieser Entwicklung ist die gottesdienstliche Sprache nicht
mehr die jeweilige Volkssprache, sondern die Schriftsprache und damit
die Sprache der Oberschicht. In dieser Sprache wurde nun jahrhundertelang

die Liturgie gefeiert; allerdings vollzogen sich Predigt und
Katechese sowie auch Teile von Taufe und Trauung in den Volkssprachen.
Die Liturgiesprache Latein wurde in der westlichen Kirche einschneidend

durch die Reformation hinterfragt. Demgegenüber hielt das Konzil

von Trient an dieser Sprache als verbindlicher Liturgiesprache fest.

Mit dieser Entscheidung wird Latein auch diejenige Liturgiesprache, die
katholischerseits die neuzeitliche Begegnung der Kirche mit Afrika,
Asien und den Amerikas prägt. Protestantischerseits wurde der Gottesdienst

in den jungen Kirchen volkssprachlich gefeiert, allerdings war
die «Volkssprache» oft die Sprache der europäischen Kolonialmächte,
nicht die der Völker Afrikas und Asiens. In den britischen Kolonien zum

4 Vgl. G. Kretschmar. Art. «Kirchensprache», in: TRE 19 (1990), 74-92.

236



Beispiel war Englisch die Sprache der anglikanischen Gottesdienste,
weil es die lingua franca des Britischen «Empire» war. Volkssprache
hiess in diesem Fall also nicht indigene Sprache, sondern Sprache der
Kolonialherren. Aber auch die Liturgiesprache Latein wurde in den
katholischen Missionen immer wieder als Problem empfunden (so etwa im
Ritenstreit in China). In der von Rom unabhängigen Altbischöflichen
Klerisei in den Niederlanden finden sich seit dem 18. Jahrhundert
Übersetzungen der lateinischen Messtexte in den Liturgiebüchem, in allen
altkatholischen Kirchen werden im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert

die Landessprachen im Gottesdienst eingeführt.
Die römisch-katholische Kirche vollzieht erst nach dem Zweiten

Vatikanischen Konzil den Übergang von der lateinischen Liturgiesprache
zu einer Liturgie in lebenden Sprachen. Durch die immense Aufgabe der

Umsetzung der Liturgie in die Muttersprachen wurde die liturgische
Sprache zu einem der zentralen Themen nachkonziliarer Reflexion.
Inzwischen ist auch in der römisch-katholischen Kirche klar geworden,
dass die Verwendung der Muttersprache in der Liturgie die Frage der
missionarischen Anziehungskraft der Liturgiesprache nicht einfach
löst5. Auch muttersprachlich gefeierte Gottesdienste haben die Abwendung

vieler Menschen von der kirchlichen Liturgie nicht verhindern
können.

Theologische Spurensuche: das Wort des Lebens in
den Worten der Liturgie

Angesichts der geschichtlichen Vielsprachigkeit der Liturgie stellt sich
die Frage nach der inneren Einheit des gottesdienstlichen Sprachgeschehens.

Theologisch kann die Antwort nur lauten, dass sich in den
verschiedenen Sprachvollzügen der Liturgie immer Aspekte der einen

lebenspendenden Begegnung zwischen Gott und Menschen vollziehen.
Die Worte der Liturgie schaffen Raum, um dem Leben, Gott selber, zu

begegnen. Dient damit gottesdienstliche Sprache nicht zutiefst dem
Herzstück missionarischen Wirkens - der Begegnung zwischen Gott
und Mensch? Dass die Gestalt dieser Begegnung ständigen Wandlungen
unterliegt, hängt mit den sich hier Begegnenden zusammen: Dem Wort
des Lebens begegnen lebendige Menschen, die - von jeweils
unterschiedlichen Erfahrungen von «Tod» - bedroht, das Wort des Lebens je
anders dechiffrieren.

3 Vgl. W. Haunerland. Lingua Vernacula. Zur Sprache der Liturgie nach dem II.
Vatikanum, in: LJ 42 (1992), 219-238.

237



Versucht man, das Herzstück liturgischer Sprache zu beschreiben, so
bietet sich als Leitfrage die Frage nach der spezifischen Deutung der

(Glaubens-)Wirklichkeit in und durch diese Sprache an. Wie buchstabiert

gottesdienstliche Sprache das Wort des Lebens? In der Beantwortung

dieser Frage wird deutlich werden, dass sich in der liturgischen
Sprache eine ureigene Deutung der Wirklichkeit vollzieht, die so nur unter

den der liturgischen Sprache eigenen Funktionsgesetzen geleistet
werden kann.

Wenden wir uns zunächst einigen Aspekten des liturgischen Redens

von Gott zu. Ich möchte vorschlagen, die Tatsache, dass die Liturgie ein

privilegierter Ort des «Gott-Nennens» ist, als grundlegenden missionarischen

Akt zu verstehen. Wo in unserer Gesellschaft, wo in unserer Welt
haben wir heute noch wirkliche Freiräume der Konfrontation mit dem

Evangelium? Wo kann Gott noch authentisch genannt werden - ohne
dass Werbung dieses Gott-Nennen unterbricht, Hektik das Weitersprechen

verhindert oder gesellschaftlicher Zynismus die Rede verstummen
lässt? Die Liturgie ist ein Freiraum, der Gott-Nennen immer noch möglich

sein lässt - eine Grundvoraussetzung jeglichen missionarischen
Handelns. Nun unterscheidet sich aber das liturgische Gott-Nennen von
anderen Arten kirchlicher Rede, auch von der direkten missionarischen
Verkündigung. Herausragendes Merkmal der Liturgie ist, dass das liturgische

Gott-Nennen primär nicht innerhalb der Rede von oder über Gott
geschieht, sondern im Kontext des ZM-Gott-Redens. Selbst dort, wo sich die

Liturgie nicht direkt einer «Du»-Sprache bedient, ist eine Dialogstruktur
doch mitgegeben. Die liturgische Redeform gegenüber Gott ist der explizite

oder implizite Vokativ, vom «omnipotens sempiterne Deus» lateinischer

Kollekten bis zum «Du Gott, Freundin der Menschen» neuer
Frauengebete. Das Gottesbild, das durch dieses liturgische Gott-Nennen
gezeichnet wird, ist missionarisch zutiefst relevant. Es ist das eines Gottes,
der ansprechbar ist: Liturgisches Sprechen setzt die Offenheit und

Ansprechbarkeit Gottes für die Menschen, für alle Menschen, voraus.
Wenden wir uns nun spezifischen Aspekten des liturgischen Redens

vom Menschen zu. Zunächst ist wichtig, dass es keine liturgische Sprache

ohne eine liturgische Sprachgemeinschaft gibt. Dabei ist von
fundamentaler Bedeutung, dass die Sprechenden in der liturgischen Sprache

Antwortende sind, also in ein Geschehen einbezogen werden, das

nicht bei ihnen seinen Ausgangspunkt nahm. Die liturgische Sprache ist
nicht zuerst Entscheidung und Handeln des Menschen. Sie ist
Wort-Antwort-Geschehen und von menschlicher Seite Erwiderung auf das Wort
des Lebens, das Gott uns in Jesus Christus immer schon zugesprochen

238



hat. Dieses Wort des Lebens, diese Heils-Sprache Gottes, setzt die
liturgische Sprache voraus, sie bringt sie zur Sprache, ihr entspricht sie. Die
liturgische Sprache ist also keine willkürliche Sprachhandlung, sie ist
bestimmt und geformt durch Gottes Wort des Lebens selbst, welches sie

ansagt. In der liturgischen Sprache wird etwas über Gott und Menschen
als wahr ausgesprochen, was so in einer anderen Sprache unsagbar ist.
Die Liturgie ist deshalb unverzichtbar für die Ganzheitlichkeit jedes
missionarischen Wirkens.

Aber man muss wohl noch einen Schritt weitergehen, um die Eigenart
der liturgischen Sprache zu erfassen. Die liturgische Rede ist im Kern ja
nicht allein sprachliche Aussage, sondern vor allem Vollzug, Handlung,
Redegeschehen. Selbst wenn liturgische Rede sich der grammatikalischen

Form eines Aussagesatzes bedient, ist sie doch primär nicht Text
oder Mitteilung (weder an Gott noch an Menschen), sondern Tatwort,
Sprachhandlung. Im Tatwort, in der Sprachhandlung wird eine
Wirklichkeit nicht nur konstatiert und beschrieben, sondern auch geschaffen
und verändert. Solchen Sprachhandlungen eignet Performativität - die

Sprache wirkt hier verrichtend, leistend, ausführend, handelnd. Auf den

Gottesdienst bezogen6 lässt sich dieser Gedanke folgendermassen
ausführen: In der liturgischen Rede vollzieht sich primär nicht sprachliche
Mitteilung, sondern ein Geschehen, nämlich die tastende Begegnung
zwischen den von Gott angesprochenen Menschen und dem sie
ansprechenden Gott. Die Liturgie feiert im Kern das, worauf alles missionarische

Wirken hinzielt: «Wer mich findet, findet Leben.»
Es ist an der Zeit, diese theologische Spurensuche wieder mit den

Erfahrungen heutiger Gottesdienste zu konfrontieren. Die gottesdienstlichen

Erfahrungen vieler Menschen bewahrheiten ja nicht unbedingt
die missionarische Anziehungskraft der Liturgie als Ort der
Gottesbegegnung.

Gottesdienstliche Vielsprachigkeit als missionarische Aufgabe

Angesichts der Diskrepanz zwischen theologischem Anspruch und
gottesdienstlicher Wirklichkeit stellt sich die Frage, welche Sprachhandlungen

der lebenspendenden Begegnung zwischen Gott und Menschen
im Gottesdienst am ehesten entsprechen. Diese Frage lässt sich nicht mit

6 Vgl. Luigi Girardi, «Conferma le parole della nostra fede». Il linguaggio della
celebrazione (BEL Subsidia 95), Roma 1998, undJ. Ladrière, Die Sprache des Gottesdienstes.

Die Performativität der Liturgiesprache, in: Conc(D) 9 (1973). 110—117.

239



ein oder zwei einfachen Rezepten beantworten. Vielmehr müssen
tragfähige Antworten innerhalb bestimmter spannungsvoller Gegensätze in

jedem Kontext neu gefunden und gelebt werden. Folgende grundsätzliche

Spannungen werden dabei in allen Kontexten zum Tragen kommen,
weil sie der gottesdienstlichen Sprache - bei aller Entwicklung, der sie

ständig unterworfen ist - vorgegeben sind:

1. Die vielfältigen Spannungen zwischen Gotteswort und Menschenwort.

Die gottesdienstliche Sprache ist dadurch mitgeprägt, «das das

Mysterium tragende Scherbenwort» zu sein, ein «Rätselwort»7, das den

Menschen von Gott zukommt und deshalb immer auch Fremd-Sprache
ist. Aus diesem Grand sollte der Liturgie, gerade auch unter missionarischen

Gesichtspunkten, eine ihr eigene Sprache nicht vorschnell
abgesprochen werden. Allerdings ist diese der Liturgie eigene Sprache nicht
das «Liturgienesisch» einer toten Sakralsprache, sondern vielmehr eine

spezifische Deutung der Wirklichkeit, die sich in der Liturgie vollzieht:
In der Sprache der Liturgie wagt die Gemeinschaft der Glaubenden
«Gott» und «du» in einem Atemzug zu sagen, sie wagt «Schuld» zu
benennen und «Sünde», sie wagt zu bekennen «wir glauben».

2. Damit ist schon eine zweite Spannung angedeutet, in der sich jede
Liturgiesprache befindet: die Spannung zwischen der Sprache des Glaubens

und der Sprache der «Welt». Auch wenn gerade unter missionarischen

Aspekten immer wieder betont wurde, dass die gottesdienstliche
Sprache den heutigen Menschen verständlich sein muss, so sollte die

Sprache der Liturgie sich doch von der Welt-Sprache absetzen. Diese

Sprache ist nämlich zutiefst geprägt von wirtschaftlichem Wettbewerb
und allgegenwärtiger Werbung, von virtuellen Welten und Disneyland,
von militärischer Gewalt und androzentrischen Strukturen. Mit solchen
«Worten des Todes» aber, also mit der Sprache von Investition und Profit,

von Angriff und Verteidigung, von Männerphantasien und
Frauenfeindlichkeit, von «preiswert» und «kauf mich» ist die (gottesdienstliche)

Begegnung zwischen Gott und Menschen nicht zu gestalten8. Die

1 Gottfried Bachi, Wider die harmlose Redseligkeit. Thesen zur Sprachkultur in der

heutigen Kirche, in: HerKorr 45 (1991), 325-330, hier 326.
8 Eine klare Abgrenzung zwischen einer «gottesdienstlichen Kultur des Lebens» und

der «Erlebnisgesellschaft» fordert Karl-Heinrich Bierilz, Erlebnis Gottesdienst. Erlebniskultur

und gottesdienstliche «Kultur des Lebens», in: Gott feiern in nachchristlicher
Gesellschaft. Die missionarische Dimension der Liturgie, hg. von Benedikt Kranemann u.a.,
Stuttgart 2000, 'il-AA. Arno Sehilson hingegen versucht, die sakramentalen Strukturen

240



gottesdienstliche Sprache wird eine Sprache sein wollen und müssen,
die zum Beispiel Lebensqualität nicht an Konsumverhalten bindet,
ihren Gott nicht billig anpreist, Frauenleben nicht trivialisiert, das Fremde

nicht als Angst erregend zeichnet, Schwarz nicht mit Negativem
besetzt und alte und behinderte Menschen nicht stereotypisiert. Die
gottesdienstliche Sprache ist nicht dann schon missionarisch, wenn sie die
Sprache der sie umgebenden Welt nach-spricht, sondern wenn sie sich
«widerständig einlässt» auf eine Welt, die immer auch von «Worten des

Todes» gezeichnet ist9.

3. Zu diesen Spannungen zwischen Gotteswort und Menschenwort,
Liturgiesprache und Welt-Sprache kommt eine Spannung in der liturgischen

Versammlung selbst hinzu: die Spannung zwischen der liturgischen

Sprache in actu, die immer die Sprache einer konkreten
Gottesdienstgemeinde ist, und den tradierten Texten der Liturgie, die dem
Gottesvolk durch die Zeiten gedient haben. Auch diese Spannung zwischen
den «Wort-Schätzen» gottesdienstlichen Lebens in der Vergangenheit
und dem «neuen Lied» der Gottesbegegnung heute, zwischen
festgeschriebener gottesdienstlicher Sprache und dem freien «Neu-zur-Spra-
che-Kommen» gilt es auszuhalten, nicht aufzulösen. Grundsätzlich ist
die liturgische Sprache aber immer offene Sprache, offen für die in die
Zukunft hinein sich entfaltende Geschichte Gottes mit den Menschen.

4. Eine weitere Spannung, die der gottesdienstlichen Sprache vorgegeben

ist, ist die der Einheit und Vielfalt. Bezieht sich die vorher
genannte Spannung auf die diachrone Geschichte des Gottesvolkes durch
die Zeit, so ist die hier genannte Spannung in der synchronen Wirklichkeit

des Gottesvolkes verankert. Die Sprache der Liturgie ist die Sprache

der heutigen Gottesdienst feiernden Kirche aus allen Völkern und
Nationen. Die Einheit dieser Kirche und ihrer Liturgie darf aber nicht in

sprachlicher Einheitlichkeit und damit kultureller Vereinnahmung
angesiedelt werden, sondern in der einen Bezeugung des Christus-Mysteriums

in und mit allen Sprachen und Kulturen, Dialekten und Schichten.

heutiger Welterfahrung ernst zu nehmen, vgl. seinen Beitrag Geheimnislose Wirklichkeit?
Sakramentale Strukturen heutiger Welterfahrung, in: Vergegenwärtigung. Sakramentale

Dimensionen des Lebens, hg. von Joachim Herten u.a., Würzburg 1997, 21^48.
9 Der Begriff stammt von Hans-Joachim Höhn, Wider das Schwinden der Sinne!

Impulse für eine zeitkritische Ästhetik des Glaubens, in: Gott feiern in nachchristlicher
Gesellschaft. Die missionarische Dimension der Liturgie, hg. von Benedikt Kranemann

u.a., Stuttgart 2000, 45-59, hier 47.

241



5. Die missionarische Anziehungskraft einer Liturgiesprache ist eine

kontextuell, nicht universalistisch zu lösende Aufgabe. Es gibt keinen

liturgiesprachlichen Automatismus, der immer und überall funktioniert.
Was als Wort des Lebens gehört wird, hängt entscheidend vom Kontext
ab. Gelingende gottesdienstliche Rede ist ein Wort des Lebens für
konkrete Menschen, die alle von ganz spezifischen Formen des Todes und

dementsprechend unterschiedlichen Vorstellungen gelingenden Lebens

geprägt sind. Humorvoll wird das deutlich in Woody Aliens
«Glaubensbekenntnis»: «Ganz ohne Frage gibt es eine Welt des Unsichtbaren. Das
Problem ist, wie weit ist sie vom Stadtzentrum weg und wie lange hat
sie offen.»10

6. Für unseren eigenen Kontext ist mir folgender Gedanke wichtig: Die
missionarische Ausstrahlung der Liturgiesprache darf nicht (mehr?)
durch selbstsicheres Reden und wuchtige Eloquenz erdrückt werden. In
unserem gesellschaftlichen Umfeld, in dem glattes und selbstsicheres

Nichtssagen blüht, ist es eher das tastende, behutsame, gebrochene Wort,
das wirklich aufhorchen lässt. Mehr denn je ist das routinierte Wiederholen

frommer Sprüche nicht attraktiv, eine religiöse Sprache also, «die
für alles und allezeit Worte findet - auch für das Unbekannte, Unerfahrene,

nicht selbst Erlittene -, die nie stammelt oder verstummt, sondern

vollständige Sätze formuliert, die Brüche und Konflikte glättet, die
Antworten ohne Fragen gibt, die auf Verzweiflung und Ausweglosigkeit
statt Miteinander-Schweigen, Weinen, Klagen oder einfach Nicht-
weiterwissen eine fertige und abgerundete Bitte parat hat.»11

Demgegenüber sind im heutigen Gottesdienst eher das Fragment, das

Gebrochene und die Fragen ansprechende Formen für das Wort des

Lebens.

7. Eine letzte Spannung sei hier noch erwähnt: die zwischen der
liturgischen Rede und dem liturgischen Schweigen. Gerade in einer Zeit
inflationärer Redseligkeit sollte die Liturgie es den Menschen ermöglichen,

wortlos vor Gott zu sein. Auch das liturgische Schweigen birgt
also missionarisches Potential. Bei zeitgenössischen Warnungen vor

10 Zitiert in: Kulte. Kulturen, Gottesdienste: Öffentliche Inszenierungen des Lebens,

hg. von Peter Stolt u.a. (FS Peter Cornehl). Göttingen 1996. 7.
11 Christine Schaumberger. Wir lassen uns nicht länger abspeisen! Überlegungen

zur feministischen Suche nach Liturgie als Brot zum Leben, in: Meine Seele sieht das

Land der Freiheit. Feministische Liturgien - Modelle für die Praxis, hg. von Christine
Hojenski u.a.. Münster 1990. 43-58, hier 48.

242



«liturgischem Wortdurchfall»12 sollte allerdings differenziert vorgegangen

werden: Wenn z.B. Frauen in feministischen Liturgien selber zu
Wort kommen, ist ihre «Red-Seligkeit» sicher anders einzuordnen als

die «Logorrhöe» kirchlicher Funktionäre.
Die hier skizzierten Spannungen werden in jedem Gottesdienst

unterschiedlich aufgelöst werden. Diese unterschiedlichen Auflösungen sind
der Grand für die liturgische Vielsprachigkeit, die die Geschichte der
missionarischen Ausbreitung des Christentums, aber auch die heutige
Wirklichkeit charakterisiert. Diese liturgische Vielsprachigkeit lädt ein,
für die immer neue Begegnung mit dem Gott des Lebens offen zu sein,
sei es nun in der sonntäglichen Messe einer altkatholischen Gemeinde
oder in einer griechisch-orthodoxen Vesper, sei es in einer kleinen
Basisgemeinde in El Salvador oder in einer feministischen Liturgie. Eine
solche Offenheit erkennt vielfältige Wege an, auf denen der Gottesdienst

Ort der Spurensuche, der tastenden Begegnung zwischen
Menschen und Gott sein kann. Denn über allen Gottesdiensten steht
unausgesprochen die göttliche Einladung:

«Die Weisheit hat ihr Haus gebaut,... Sie hat ihren Wein gemischt und
schon ihren Tisch gedeckt. Kommt, esst von meinem Mahl, und trinkt
vom Wein, den ich mische. Wer mich findet, findet Leben.»

Durham/USA Teresa Berger

(Die Autorin DDr. Teresa M. Berger ist Professorin für Ökumenische Theologie an
der Duke University in Durham NC, USA)

12 Paul Michael Zulehner, «Wie Musik zur Trauer ist eine Rede zur falschen Zeit»

(Sir 22,6). Wider den kirchlichen Wort-Durchfall, Ostfildern 1998.

243


	"Wer mich findet, findet Leben" (Spr.8,35) : Gottesdienst und Gottsuche

