
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 4

Artikel: Zeitgenossenschaft der Kirche : Herausforderungen und Chancen für
christliche Gemeinden unserer Zeit

Autor: Fechner, Kristian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeitgenossenschaft der Kirche

Herausforderungen und Chancen für christliche
Gemeinden unserer Zeit

I. Zeitgenossenschaft von Kirche - Kommunikation
des Evangeliums: Leitmotiv und theologische Perspektive

1. Zeitgenossenschaft der Kirche

Wer als Praktischer Theologe über Kirche und Gemeinde spricht,
bringt in seine Wahrnehmung wie in seine Interpretation eigene
Leitmotive ein. Wie wir wahrnehmen, ist immer schon vorgeprägt und
vorbestimmt, durch Motive, durch Interessen oder bestimmte Anliegen.
Mich bewegt die Frage, wie denn Kirche Zeitgenossenschaft zu leben

vermag. Nun könnte die Vokabel schlicht als Beschreibung dessen, was
ist, aufgefasst werden. In diesem Sinne kann man sagen: Kirche lebt
immer in ihrer speziellen Zeit - ob sie sich dies bewusst macht oder
nicht -, sie ist sozusagen per definitionem «zeitgenössische» Kirche.
Zeitgenossenschaft ist aber mehr als nur eine deskriptive Feststellung,
der Begriff hat in meiner Lesart durchaus programmatische Züge und
formuliert damit auch Massgaben und Herausforderungen. Drei
Momente sind mir wichtig:

(1) Zeitgenossenschaft erfordert sensible und möglichst genaue
Wahrnehmung dessen, was den sozialen Lebenskontext von Kirche
ausmacht. Die Praxis des Christentums bewegt sich im Horizont kultureller

Praxis, und zwar gegenwärtiger kultureller Praxis. Zeitgenossenschaft

zu leben, erfordert Sinn für die Jetztzeit, Sinn mithin für die
Lebensweisen und die Lebensformen der heutigen Gesellschaft.
Zeitgenossenschaft von Kirche entwickelt sich dort, wo wir das heutige
Christentum nicht nur in seinem Traditionsbestand messen - also nicht nur
fragen: was ist geblieben, was ging verloren? -, sondern wo wir
produktive Gegenwartskräfte christlicher Religion aufspüren und zur
Geltung bringen.

(2) Von der Zeitgenossenschaft von Kirche zu sprechen, verpflichtet
uns. Der Begriff will nicht nur die Wahrnehmung schärfen, er enthält
auch eine auf Praxis zielende Orientierung: Es geht - die Vokabel beim
Wort genommen - um genossenschaftliches Handeln. In diesem Sinne

217



umschreibt Zeitgenossenschaft das, was bis in jüngster Zeit solidarisches

Handeln genannt worden ist - eine heute im öffentlichen Diskurs
fast schon ungebräuchliche Vokabel. In christliche Perspektive gerückt,
verweist es auf eine diakonische Kirche, die teilhat und die teilnimmt an
den individuellen und sozialen Lebensbewegungen der Menschen - und

zwar derjenigen, die zur Kirche halten, wie derjenigen, die ihr fremd
sind und auch bleiben. Den Zeitgenoss/innen Kirche zu sein verpflichtet,

daran teilzuhaben, wie sich Menschen in ihr eigenes Leben einleben,
und teilzuhaben daran, wie sie ihre eigene Lebensgeschichte deuten,
feiern, betrauern und transzendieren.

(3) Zeitgenossenschaft ist damit drittens auch gleichsam das Forum,
auf dem sich Kirche und christliche Gemeinde zu bewegen und vor dem
sie sich zu verantworten haben. Zeitgenossenschaft intendiert einen

praktisch-theologischen Perspektivenwechsel: Sie thematisiert das

kirchliche Geschehen aus dem Blickwinkel der Laien als Subjekte1. Sie

ist zuerst und zuletzt nicht eine Strategie, Menschen an Kirche zu binden

oder in Gemeinde zu integrieren. Sie stellt vielmehr das kirchliche
Christentum auf den Prüfstand und lässt sich fragen, wie es denn
lebensweltlich präsent ist und zugänglich werden kann.

Die drei angeführten Elemente (unvoreingenommene Wahrnehmung,
solidarische Teilhabe, Wechsel in die Perspektive der Subjekte) lassen
sich knapp zusammenführen: Zeitgenossenschaft formuliert eine Massgabe,

die praktisch immer wieder neu ausgelegt und eingeholt werden
will. In ihr geht es nicht oder wenigstens nicht vorrangig darum, gegenwärtig

gelebte Religion zu verkirchlichen. Die Fragen lauten vielmehr
umgekehrt: Wie religionsfähig ist heute kirchliches und gemeindliches
Christentum? Wie wird christliche Religion biographisch zugänglich
gemacht? In welchen sozialen Formen wird es Teil der spätmodemen
Lebenswelt2?

1 «Anstatt dass die einzelnen Subjekte aus der Perspektive des Ganzen (der Kirche)
betrachtet werden, soll Praktische Theologie das Ganze (Religion, Kirche) aus der
Perspektive der (betreffenden) Subjekte wahrnehmen.» (Henning Luther, Religion,
Subjekt, Erziehung. Grundbegriffe der Erwachsenenbildung am Beispiel der Praktischen

Theologie Friedrich Niebergalls, München 1984, 295).
2 Zeitgenossenschaft von Kirche zu forcieren bedeutet nicht, sie mit dem Zeitgeist

vermählen zu wollen. Sich einzulassen auf das Hier und Heute meint etwas anderes als
kirchlichen Ausverkauf zu betreiben. Das eine lässt sich vom anderen vermutlich nicht
immer trennscharf voneinander scheiden. Aber: «Wer den Zeitgeist heiratet, ist bald
verwitwet.» (Hans-Georg Soeffner). Jeder Zeitgeist ist kurzlebig, Zeitgenossenschaft
entwickelt sich immer erst im Beharrungsvermögen. Die Zeitgenossenschaft von Kirche

muss diese also keineswegs plötzlich trendy erscheinen lassen.

218



2. Kirche als Kommunikation des Evangeliums

Ich nehme ein zweites Stichwort auf, um eine praktisch-ekklesiologi-
sche Perspektive meiner Überlegungen anzudeuten. Ich begreife Kirche
ihrem inneren Gehalt nach als «Kommunikation des Evangeliums»3.
Kirche ist, oder genauer: Kirche geschieht, insofern Evangelium
kommuniziert wird. Kirche als Kommunikation verstanden, verbindet einen

Beziehungsaspekt und einen Inhaltsaspekt - dies liegt im Begriff des

Kommunikativen begründet:

- Kirche als kommunikative Beziehung realisiert sich verständigungs-
orientiert, ihr wesentliches Kennzeichen ist das Gespräch, nicht das

Dekret. Kommunikation beinhaltet die Anerkennung aller Beteiligten
als Subjekte, auch und gerade im Blick auf manchmal sehr eigensinnig

oder eigenwillig gelebte individuelle Religion. Dies ist, wenn man
so will, der antiautoritäre Grandzug eines kommunikativen
Kirchenverständnisses. Damit ist das institutionelle Element des Kirchlichen
und ebenso der Anteil von Kirche als Organisation nicht schwärmerisch

negiert, aber kirchliche Institution und Organisation werden
kritisch daraufhin ausgelegt, inwiefern in ihnen kommunikativ-religiöse
Prozesse gestützt und gestärkt werden.

- Als Kommunikation des Evangeliums, dies ist der Inhaltsaspekt der
Formel, steht Kirche dafür, das «Gerücht von der Menschenfreundlichkeit

Gottes»4 wach zu halten. Die Botschaft von der bedingungslosen

Annahme der Menschen in der Gotteskindschaft ist selbst ein
kommunikativer Grundimpuls des Evangeliums, der sowohl dem
Einzelnen gilt wie auch der ganzen Menschheit: Es ist der unendliche
Wert jeder Menschenseele und es ist die unbegrenzte Reichweite
menschlicher Gemeinschaft, also religiöser Individualismus und
religiöser Universalismus (Ernst Troeltsch), die das Evangelium
kommunikativ entbinden und begründen - gegen alle Kräfte und gegen
alles Erfahrungswissen, das dagegen steht.

Ich halte kurz ein: «Zeitgenossenschaft» und «Kommunikation des

Evangeliums» sind meine beiden praktisch-theologischen Kennzeichen

der Kirche (wenn man so will: notae ecclesiae), und ich habe sie

in ihren Umrissen knapp skizziert. Beide Merkmale sind kontextuel-

3 Die Formel hat der praktische Theologe Ernst Lange zur Neubestimmung kirchlicher

Praxis Mitte der Sechzigerjahre geprägt. Vgl. Ernst Lange, Kirche für die Welt.
Aufsätze zur Theorie kirchlichen Handelns, München 1981, 101 ff.

4 Vgl. Paul M. Zulehner, Das Gottesgerücht. Bausteine für eine Kirche der Zukunft,
Düsseldorf 1987 u.ö.

219



1er Natur, sie entspringen der neuzeitlichen Welt des Christentums,
und sie sind kontextbezogen, denn sie legen Kirche auf ihre moderne
bzw. spätmoderne Lebenswelt hin aus. Insofern führen sie in das Feld,
das im nächsten Abschnitt genauer in den Blick genommen werden
soll.

IL Konturen der Spätmoderne: zur Diagnose der Lebens¬

bedingungen des zeitgenössischen Christentums

1. Abschied von der Säkularisierungstheorie

Wer sich anschickt, Religion unter gegenwärtigen Bedingungen zu
erkunden, der trifft auf eine veränderte Diskussionslage. Lange Zeit galt
es als ausgemachte Sache, dass Religion und Modernität im Grunde
einander entgegengesetzt sind und nicht zusammenstehen können. Zum
Credo eines aufgeklärten Bewusstseins gehörte die Vorstellung, Religion

werde unter den Bedingungen der Moderne immer weiter aufgezehrt:

Das gesellschaftliche Leben wird zusehends unkirchlicher, kulturelle

Wertorientierungen und persönliche Lebensführung streifen religiöse

Bindungen ab - in dieser Einschätzung stimmten wissenschaftliche
Theorie, kirchliche Gegenwartsdiagnose und Alltagswissen weitgehend
überein. Die Säkularisierungsthese wirkte gleichsam als eine Art «Un-
vereinbarkeitsbeschluss» und prägte sowohl das Selbstverständnis von
Gesellschaftstheorie wie von Theologie. Unter diesem Vorzeichen existiere

- so die verbreitete Überzeugung - Religion nur noch in mehr oder
minder überlebten Restbeständen und führe ein teils toleriertes, teils
beargwöhntes Nischendasein. Die bis in jüngere Zeit vorherrschende Sä-

kularisierangstheorie diagnostiziert eine moderne Verfallsgeschichte
des Religiösen und konstatiert den Bedeutungsverlust christlicher
Religion. Als zentraler Indikator gilt ihr vor allem der Rückgang an gelebter
Kirchlichkeit, und zwar sowohl im Blick auf die praktische Beteiligung
(von Kirchenmitgliedschaft bis zum Gottesdienstbesuch) wie auch im
Blick auf kirchlich vermitteltes Glaubenswissen (also etwa das, was in
empirischen Forschungen zu religiösen Einstellungen und Vorstellungen

zutage tritt)5. Als eine typisch moderne Lesart von Wirklichkeit ist

5 Vgl. jüngst im evangelischen Bereich eine Untersuchung mit dem bezeichnenden
Titel: Was die Deutschen wirklich glauben. Die soziale Gestalt des Glaubens - Analysen

einer Umfrage, hg. von Klaus-Peter Jörns/Carsten Grosseholz. Gütersloh 1998.

220



die Säkularisierungstheorie auf christlich-religiöse Traditionsabbrüche
eingestellt. Sie nimmt insbesondere wahr, wo ererbte Bestände (kirchliche

Praktiken. Einstellungen und Lebensformen) sich verschieden und
verschleissen.

Mittlerweile wird jedoch deutlich, dass die Rede von einer
umfassenden Säkularisierung des gegenwärtigen Lebens nur eine Seite
darstellt und gleichsam die Wahrnehmung heutiger Entwicklungen
halbiert. Im Übergang von der Moderne in die Postmoderne - ich spreche
vorsichtiger lieber von Spätmoderne - zeigen sich andererseits
Phänomene und Tendenzen, die sich einer solch einlinigen Verlustrechnung

nicht fügen. Die Gegenwart erscheint in sich durchaus auch
religionsproduktiv, das heisst, sie bringt religiöse Aspekte und Dimensionen

des Lebens neu zur Geltung. Spezifisch religiöse Themen erweisen

sich als höchst vital, Bedürfnisse nach neuen und auch nach alten
Ritualen werden virulent, spirituelle Ansätze fächern sich zeit- und

milieuspezifisch aus - etwa im Feld feministischer Religiosität oder in
Facetten der Jugendkultur. Statt vom blossen Verlust ist heute eher

vom Wandel der Religion zu sprechen: Man lese etwa die Kleinanzeigen

verschiedener Szene- oder Frauen-Zeitschriften mit einer Vielzahl
therapeutisch-religiöser Angebote; man denke an die äusserst

religionsverdächtigen Erscheinungen im Bereich der Popmusik oder
insgesamt der populären Kultur; auch das zeitgenössische Museum lässt
sich als ein Ort verstehen, an dem Religion im weiteren Sinne thematisiert

wird. Ich denke etwa an die Ausstellung «Körperwelten», in der
anatomisch sezierte und inszenierte menschliche Körper präsentiert
werden. Die heftig umstrittene Ausstellung war zunächst in Mannheim

und später in anderen Städten, so etwa auch in Tokio, zu sehen.

All diese Entdeckungen setzen allerdings voraus, dass im spätmodernen

Kontext Religion und Christentum über Kirche hinaus gedacht
und auch jenseits sanktionierter Kirchlichkeit wahrgenommen werden.

Wenn man so will, hat sich der soziale Aggregatzustand des

Religiösen verändert: Das ehemals kirchlich gebundene Christentum
verflüssigt sich, aber dies heisst keineswegs, dass es dabei versickert
oder verdunstet.

Man könnte den beschriebenen Wandel des Christentums in ein
kulinarisches Bild übersetzen: Für die klassische Säkularisierungstheorie

erscheint die Praxis des kirchlichen Christentums in der Lebenswelt

der Moderne wie eine Art Reste-Essen am Tag nach dem grossen
Fest. Hier wird aufgebacken und aufgebraucht, was kirchlich-religiös
übrig geblieben ist. Die Folie einer solchen Lesart bildet die Vorstel-

221



lung, dass in traditionalen Lebensverhältnissen christliche Religion eine

Art Hauptmenu gewesen ist, das von allen kollektiv zu sich
genommen worden ist. Die Speisenfolge des Menus war verbindlich
festgelegt, Kirche und Theologie fungierten als Küchenmeister mit
Autorität. Demgegenüber interpretiert eine spätmodeme Religionstheorie

das nachtraditionale Christentum gleichsam als Religion à la
carte. Die Zusammenstellung des Essens erfolgt heute subjektiv und
in eigener Verantwortung. Das Angebot hat sich verbreitert, und es

muss keineswegs mehr gegessen werden, was auf den Tisch gebracht
wird. Der evangelische Theologe Ingolf U. Dalferth hat in diesem
Zusammenhang mit sehr kritischem Zungenschlag von «Cafeteria-Religion»

gesprochen, weil hier beliebig ausgewählt werden könne und
religiöse Angebote unverbindlich nach eigenem Gusto genossen
würden6. Ich teile diese Einschätzung nicht, und mich stört die
Geringschätzung, die in diesem Begriff steckt: Er klingt nach leichter Kost
und Zwischenmahlzeit, der man schnell überdrüssig wird und die
letztlich ohne rechten Nährwert ist. Vermutlich soll es auch so klingen.
Dies so einzuordnen, scheint mir vor allem deshalb unangemessen,
weil hier Religion à la carte nur als eine (falsche) Mentalität verstanden

wird. Sie ist aber tatsächlich ein Reflex auf die Veränderungen
spätmodemer Lebensverhältnisse. Sie ist der Versuch, mit den gewandelten

Bedingungen auch innerhalb der Lebenswelt des zeitgenössischen

Christentums produktiv umzugehen7. Um die Grundlinien dieser

Veränderung als Herausforderung und Chance von Kirche und
Gemeinde genauer auszuzeichnen, will ich mein kulinarisches Bild
verlassen.

6 Vgl. IngolfU. Dalferth, «Was Gott ist, bestimme ich!» Theologie im Zeitalter der

«Cafeteria-Religion», in: ders., Gedeutete Gegenwart. Zur Wahrnehmung Gottes in
den Erfahrungen der Zeit, Tübingen 1997,10-35. Dalferth übernimmt den Begriff aus
der Zeitschrift «Psychologie Heute» (Juli 1995) und erläutert ihn: Es sei «jedem und

jeder erlaubt, sich ein eigenes Sinn-Menü aus einem reichhaltigen und unüberschaubaren

religiösen Angebot zusammenzustellen: Versatzstücke der Weltreligionen und
Naturmythen, stressmindernde Meditationsrituale und esoterische Spekulationen, ein
Häppchen Buddhismus und etwas Mystik nach Feierabend - das alles gehört zur
<Cafeteria-Religion> der Gegenwart» (S. 13).

7 Die rigide Trennung von christlichem Glauben und spätmoderner Religiosität -
«Christlicher Glaube jedenfalls ist etwas anderes als religiöse Sinnbefriedigung in
Selbstbedienungsmentalität» (Dalferth, a.a.O., 16) - scheint mir demgegenüber eher
eine Schutzbehauptung gegenüber der Gemengelage gelebter Religion.

222



2. Optionsgesellschaft und Auswahl-Christentum

Dieses Bild spiegelt die religiöse Lage insofern wider, als sich das

Christentum spätmodern in einer «Optionsgesellschaft» vorfindet8. In
einer Optionsgesellschaft enttraditionalisieren sich die Lebensvollzüge,
das heisst, sie verlieren tendenziell ihren Charakter als Selbstverständlichkeiten.

Menschen werden in ihren verschiedenen Lebensbereichen
mit unterschiedlichen Optionen konfrontiert, anhand derer sie ihr Leben
bestimmen und sich damit immer auch ein Stück selbst festlegen müssen.

Dies bedeutet keineswegs, dass das ganze Leben nunmehr freie
Wahl ist. Optionen gibt es nur unter den jeweiligen Bedingungen, die
der eigenen Lebensgeschichte zugrunde liegen, und es gibt sie nur in
den Grenzen von Lebensmöglichkeiten, die kein Einzelner aus sich
selbst hervorbringt. Aber es wächst doch der Wahl- und Entscheidungscharakter.

Dies betrifft - wie die Sozialforschung zeigt - heute den
Bereich der Lebensformen und Lebensstile ebenso wie Wertbindungen und
Lebensdeutungen. Dies betrifft aber auch - wie die empirische
Religionsforschung erkennen lässt - den Bereich gelebter Religion, kirchliche

Bindungen genauso wie gemeindliche Praxis: Das spätmodeme
Christentum ist zu einem «Auswahl-Christentum»9 geworden.

Man kann dies an einem mir nahe liegenden Beispiel deutlich machen: Innerhalb
des Protestantismus wird ein solches Auswahl-Christentum besonders deutlich an der
Art und Weise der Gottesdienst-Teilnahme: Der Gottesdienst ist hier von einer
Konvention zu einer Veranstaltung geworden, das heisst, der Anteil derjenigen, die
konventionell, regelmässig allsonntäglich am Gemeindegottesdienst teilnehmen wird
immer geringer. Prozentual immer grösser wird hingegen die Gruppe, die zu besonderen

Gelegenheiten, gleichsam von Fall zu Fall den Gottesdienst besucht. Es bedarf heute
eines motivierenden Anlasses, um sich jeweils persönlich zur Teilnahme zu entscheiden

- sei es festzeitlicher Art oder lebensgeschichtlicher Provenienz oder aber in der
besonderen Gestaltung eines Gottesdienstes begründet: Abendgottesdienst zu Silvester,

Einschulungsgottesdienst der Enkelin oder auch eine politische Andacht als Zeugnis

gegen Fremdenfeindlichkeit etc. Der Gottesdienst ist spätmodern immer mehr zu
einem - im weiteren Sinne verstanden - Kasualgottesdienst geworden.

Was hier am gottesdienstlichen Leben sichtbar wird, kann als paradigmatisch

gelten für die Praxis des kirchlichen Christentums insgesamt: In
der Optionsgesellschaft erfolgt die Teilhabe an christlicher Religion und
Kirche wesentlich nach dem Muster eines Auswahl-Christentums.

8 Vgl. Joachim Kunstmann, Christentum in der Optionsgesellschaft. Postmoderne

Perspektiven, Weinheim 1997.
9 Vgl. zum Begriff schon Paul M. Zulehner, Religion nach Wahl. Grundlegung einer

Auswahlchristenpastoral, Wien 1974.

223



3. Pluralisierung - Individualisierung - Gemeinschaftsbildung

Die Veränderungen und die Konsequenzen dieses Wandels sind
grundlegender Natur, denn der eben geschilderte Charakter des zeitgenössischen

Christentums korrespondiert mit den Entwicklungslinien
spätmoderner Religionskultur. Ich möchte diese Entwicklung anhand von
drei Stichworten erläutern, an denen die Herausforderungen für christliche

Kirchen und Gemeinden heute m.E. erkennbar werden, und zwar
sowohl Gefährdungen als auch Perspektiven: Wir stehen 1. im Prozess
einer fortschreitenden Pluralisierung von Religion und Kirche; wir
sind 2. involviert in einen Prozess unhintergehbarer Individualisierung

des Christentums; wir sind 3. einbegriffen in Prozesse
unverzichtbarer Gemeinschaftsbildung10. Alle drei Tendenzen oder Faktoren

bedingen sich wechselseitig, sie verstärken sich oder rufen sich
wechselseitig reaktiv hervor. Sie lassen sich von daher in einer Art
Matrix darstellen und an ihr erläutern.

Sozio-kulturelle Matrix von Christentum
und Religion in der Spätmoderne

Entwicklungslinie Kennzeichen Gefährdung Perspektive

fortschreitende
Pluralisierung

Traditionsbruch
REFLEXION

Vergleich-
gültigung/
Unbestimmtheit

Vielfalt:
Differenzbewusstsein

unhintergehbare
Individualisierung

Selbstsuche
IDENTITÄT

Egomanie/Selbststilisierung Biographie:
Subjekt sein

unverzichtbare Soziales Leben Inselbildung/
Gemeinschafts- VERWURZELUNG Angstgemeinbildung

schatten

Netzwerke:
wechselseitige
Unterstützung/
Vertrautheiten

10 Vgl. zum Folgenden auch Hans-Georg Soeffner, Was kann die moderne Gesellschaft

von der Predigt erwarten?, in: Soeietas Homiletica Congress II (Dokumentation),

Berlin 1995, 7-17.

224



Zur ersten Rubrik: religiöse Pluralisierung

Religion existiert heute immer nur im Plural, wobei die Pluralität des

religiösen Lebens nicht ein theoretisches Wissen darstellt, sondern eine

praktische Erfahrung. Dass der Tischnachbar einer anderen Religion
angehört, dass das Kind gegenüber fremde religiöse Feste feiert, gehört
schon zu den ersten Erfahrungen im Kindergarten und von Grundschüler/innen

- und dies nicht nur in den städtischen Zentren der Multikulturalität,

sondern auch in allen ländlichen Gegenden. Das Christentum
ist eine unter anderen religiösen Grössen geworden. Zu dieser äusseren
Pluralität tritt eine innere im Binnenraum des spätmodemen Christentums.

Dies betrifft keineswegs nur die traditionellen Konfessionalis-
men christlicher Religion. Die Vervielfältigung des christlich-religiösen

Lebens setzt sich vielmehr in allen Lebensbezügen fort, Religion
fächert sich in immer mehr Spielarten aus: milieuspezifisch,
generationenspezifisch oder geschlechtsspezifisch und so fort. Entlang der

Ausdifferenzierung des gesamten sozialen und kulturellen Lebens
verzweigen sich auch die Lebensweisen von Christentum und Religion, je
neue Kreuzungen und Kombinationen erweitem die Palette. Pluralisierung

löst einheitliche Bindungen auf und dynamisiert sie. Sie vollzieht
sich in immer wieder neuen Grenzsetzungen (also durch Abgrenzung)
und durch Grenzüberschreitungen. Darin wird Religion - und dies
scheint mir das Signum spätmoderner Religiosität zu sein - in
Differenzen erlebt und als Differenz gelebt: Jede und jeder weiss, dass man
auch anders glauben und sein Leben auch in anderen Sinnhorizonten
deuten kann. Die je eigene Tradition gilt nicht unumstösslich und
ungefragt, sie muss abgewogen und bewusst angeeignet werden - gerade
im Angesicht von gegensätzlichen Traditionen. Die eigene Religion
wird zu einer Bildungsaufgabe, Reflexion wird zu einem Modus, sich

mit der eigenen religiösen Herkunftsgeschichte zu beschäftigen. Wo
sich religiöses Leben in unserer Zeit vervielfältigt und sich religiöse
Orientierungen multiplizieren, da wird es unübersichtlich und konfliktreich.

Nicht von ungefähr gibt es deshalb Tendenzen, den Aspekt des

Religiösen in seiner lebensbestimmenden Bedeutung zu mindern.
Doch die Vielfalt religiösen Erlebens auf einen kleinsten, vermeintlich
gemeinsamen Nenner zu reduzieren, steht in der Gefahr, Religion zu

neutralisieren, zu vergleichgültigen. Dies scheint mir eine der Gefährdungen

zu sein, die religiöse Pluralisierung hervorbringt. Die Chance,
die Perspektive aber liegt m.E. dort, wo Differenzen nicht als Trennungen

wahrgenommen werden. Christliche Gemeinde hat von alters her

225



ein Bewusstsein, dass Fremdheit und Anders-Sein nicht Bedrohung,
sondern eine Produktivkraft des Lebens darstellen kann. An dieser Stelle

mag eine Diaspora-erfahrene Kirche möglicherweise besondere

spätmodeme Potentiale in sich tragen. Es wird aber vor allem darum

gehen, sich im Gemeindeverständnis von Einheitsvorstellungen und

von einheitlichen Konzepten zu verabschieden. Religiöse Pluralisierung

positiv anzunehmen heisst, gemeindliche «Monokulturen»
abzubauen und sehr viel stärker «Mischkulturen» zu pflanzen.

Zur zweiten Rubrik: religiöse Individualisierung

Eng mit diesem ersten Faktor verbunden ist das zweite Merkmal: Religion

ist individuell verfasst und hat heute eine individualisierte Prägung

angenommen. Die individuelle Lebensgeschichte ist heute der Ort
geworden, an dem religiöse Praxis sich formuliert, sich ausbildet und -
wenn sie denn Bedeutung erlangt - sich bewährt. Religiöse Individualisierung

meint nun keineswegs, dass Religion per se zu einer Privatsache

jedes Einzelnen herabgesunken ist. Das spätmodeme Christentum ist
weiterhin eine öffentliche Angelegenheit und hat kollektiven Charakter.
Aber der Zugang zu dem, was christlich-religiöses Leben ausmacht,
erfolgt individuell und biographisch. Nur in der eigenen Biographie wird
plausibel und erkennbar, was es denn mit dem Christentum auf sich hat.

Gelebte Religion ist zu einer Suche nach sich selbst geworden. Dies hat

damit zu tun, dass Identität heute nicht mehr zugeschrieben und zugewiesen

wird, sondern im eigenen Lebensgeschick aufgespürt werden will.
Lebensgeschichte wird erst greifbar, wo sie erzählt und gedeutet wird.
Religiöse Praxis ist in ihrem Kern Lebensdeutung. Die Identität, die in ihr
gewonnen wird, ist eine persönliche Identität, und sie ist spätmodern eine

offene und fragile Identität. Das Selbst in der eigenen Lebensgeschichte
aufzudecken, ist ein unabschliessbarer Prozess, Identität bleibt immer
Fragment. Die Gefährdung solcher religiöser Suche nach sich selbst liegt
dort, wo sie sich auf das eigene Ich fixiert, sie also nur noch egomanisch
um sich selbst kreist und sich damit zurückzieht. Wo die Selbstsuche kein
Gegenüber mehr kennt, da dreht sie gleichsam hohl. Konstruktiv gewendet

bedeutet dies für gemeindliche Praxis, dass sie sich biographisch
auslegen muss, das heisst, dass sie sich selbst als Teil solcher individuellen
Auslegungsprozesse von Lebensgeschichte und Lebenserfahrung verstehen

muss. Kirchliche Praxis gibt heute keine allgemein gültigen Antworten,

sie hilft vielmehr, individuelle Antworten zu finden.

226



An dieser Stelle eine Anmerkung: Das kirchliche Christentum neigt dazu,
Individualisierung in einem moralischen Sinne zu bewerten und als Synonym für Egoismus
zu gebrauchen. Solcher Individualismus auch in Sachen Religion scheint dann dafür
verantwortlich, dass beispielsweise das ehrenamtliche Engagement als Dienst am
Nächsten in den Gemeinden zurückgeht. Tatsächlich verändert sich eher die Motivation

- und dies ist es, was wir mit Individualisierung beschreiben: Menschen engagieren

sich nur dort gemeindlich, wo sie in ihrer eigenen Person Anerkennung finden, ihre

eigenen Fähigkeiten und ihre Persönlichkeit entwickeln können, wo ihr Engagement

oder religiöse Praxis für sie selbst bedeutsam wird. Ich halte es für problematisch,

wenn Individualisierung als tugendvergessener Abweg verstanden wird. Im
Horizont des christlichen Glaubens gilt m.E., dass Religion das «Geheimnis von
Individualität»11 bewahrt und geltend macht und dass Individualisierung deshalb zur
Substanz des Christentums gehört.

Zur dritten Rubrik: religiöse Gemeinschaftsbildung

Die dritte Entwicklungslinie ist gleichermassen eine Bedingung der ersten

beiden Faktoren und eine Reaktion auf sie: In der Religion steht
niemand «lediglich auf sich selber»12, Religion drängt auf dauerhafte

Gemeinschaftsbildung - auch im Gegenzug zum permanenten Cross-over
in der Pluralität und zum Single-Dasein in der individuell gelebten
Religion. Verbindendes und Verbindliches sind in der spätmodemen
Religionskultur nicht einfach weggefallen, Gemeinschaftsbedürfnisse und
Gemeinschaftserlebnisse sind ein vitales Element des heutigen religiösen

Lebens. Das gilt im Nahbereich der kleinen Gruppe (von
Jugendfreizeiten bis zu den Seniorenfahrten) ebenso wie für kirchliche
Grossereignisse (Kirchentag) oder besondere religiös-kommunitäre Orte

(Taizé). Die Gemeinschaftlichkeit des Religiösen scheint ein Widerlager

zu sein und sie stiftet Vertrautheiten in einer unübersichtlichen Welt.
Sie verhindert, dass spätmodern schliesslich jeder Einzelne zu seiner

eigenen Sekte wird. Und gleichzeitig verbürgen christliche Gemeinschaften,

dass wir in der Lebenssphäre der Religion in kollektiven
Herkunftsgeschichten verwurzelt sind, welche individuellen Wege wir dann

auch gehen. Gleichwohl birgt die Tatsache, dass Religion wesentlich

11 Henning Luther, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie
des Subjekts, Stuttgart 1992, 71.

12 Ernst Troeltsch, Religiöser Individualismus und Kirche, in: Protestantische
Monatshefte /5(1911), 250-270, hier 267. Vgl. Kristian Fechtner, Gemeinde leben
spätmodern. Überlegungen zu einem protestantischen Mythos und zu einer Sozialgestalt
des Christentums, in: Gelebte Religion, hg. von Albrecht GrözingerlJürgen Lott.
Rheinbach 1997,207-224.

227



«gesellig» ist (Schleiermacher), besondere spätmodeme Gefahren und

Versuchungen. Gemeinschaften können etwas Rigides an sich haben,
auch im Kontext des Christentums. Es ist vermutlich kein Zufall, dass

sich antimoderne Fundamentalismen mit Vorzug religiös artikulieren.
Inselbildung findet hier statt: Es etablieren sich Angstgemeinschaften
mit all ihren Mechanismen, um innen und aussen dualistisch zu scheiden.

Mit diesen Erscheinungen ist aber der Gemeinschaftsgedanke und
die Praxis gelebter Gemeinschaft für das spätmodeme Christentum
nicht einfach obsolet. Kommunikative Gemeindepraxis wird heute -
darin sehe ich ihre Perspektive - Gemeinschaftsbildung im Sinne von
personalen oder lokalen Netzwerken anstreben13. Die Vernetzungen, die
stattfinden, orientieren sich an Themen, an Bedürfnissen oder auch an
Konflikten. Netzwerke weisen einen eher geringen Grad an Formalität
und Institutionalisierang auf. Sie müssen nicht fest zugezogen werden -
sie sollen gerade nicht dem Fischfang dienen -, sie sollen vielmehr
durchlässig bleiben und für neue Verknüpfungen offen. Gemeindliche
Netzwerke sind nicht exklusiv, und vor allem zielen sie nicht auf
vollständige Integration der einzelnen Person: Der ökumenische Frauenkreis

oder der Gesprächskreis Alleinerziehender oder dergleichen
umfasst eben nicht das ganze Leben derjenigen, die ihm angehören.

So viel zur Erläuterung meiner Matrix. Die gegenwärtige Lage des

Christentums in den Konturen der Spätmodeme ist in sich ambivalent,
gleichermassen prekär und, wie mir scheint, chancenreich. Herausfordernd

für christliche Kirche und für christliche Gemeinden ist sie allemal.

Ich glaube aber, dass wir neben der kritischen Analyse auch

Vorstellungen entwickeln und weiterentwickeln müssen, in denen wir für
uns Kirche und Gemeinde bildhaft erschliessen und metaphorisch
beschreiben. Ich möchte mit zwei eigenen Bildern meine Überlegungen
abschliessen.

13 Vgl. zum Begriff Heiner Keupp/Bernd Röhrle (Hg.). Soziale Netzwerke,
Frankfurt/New York 1987.

228



III. Kirchliches Christentum und gemeindliche Praxis:
zwei Bilder

/. Die Kirche als Bahnhof14

Ich möchte mir Kirche vorstellen wie einen von den grossen alten
Bahnhöfen, die so schwer sauber zu halten sind. Öffentliche Räume, ein stetes

Kommen und Gehen, in Stosszeiten ziemlich unübersichtlich. Fremde
Reisende sind zu sehen, aber auch alltägliche Pendlerinnen. Manche
stehen ganz für sich, in sich versunken hängen sie ihren eigenen Gedanken,
Erinnerungen oder Wünschen nach. Andere sind ganz Auge und Ohr. Dort
unterhalten sich zwei und daneben lärmt eine Reisegruppe, die dicht
beieinander bleibt, um sich nicht zu verlieren. Einfahrende Züge und ausfahrende

Züge, so viele unterschiedliche Ziele, aber für alle ist es ein
Zwischenhalt auf ihrem Weg. Der Weg von der Halle bis vor auf den Bahnsteig

ist wie eine «Schleuse»15, ein Durchgang und Übergang. Der Bahnhof

ist ein «Ort der Verwandlung»16: nicht mehr auf heimischem Terrain
sein, sondern unterwegs und damit entlassen aus dem täglichen Zuhause.

Abschiede gibt es, einer geht fort, Ankünfte, jemand wird in Empfang
genommen. Fremde kommen miteinander ins Gespräch, flüchtig manchmal,
aber dann und wann auch in höchster Intensität. Auf dem Bahnhof kann

man sich in winzigen Augenblicken Lebenswichtiges mitteilen. Eine
Auskunft gibt es und Fahrpläne, um sich zu orientieren. Wo soll die Reise

hingehen? Und selbstverständlich ein grosses Bahnhofsrestaurant, vielleicht
in dunklem Holz gehalten und mit etwas verlebtem Charme. Eine gut
sortierte Buchhandlung gehört auch dazu, Zeitungen liegen aus. Aber auch ein
schickes Café, daneben eine Trinkhalle mit der üblichen Stammkundschaft.

Überhaupt gibt es etliche Nachtgestalten hier, die ein Bahnhof
anzieht. Das ganze Geschehen hat einen eigenen Rhythmus, freitagmittags
geht es anders zu als sonntagsfrüh. Eine Bahnhofsmission ist natürlich
auch da, und sie muss auch nicht im Kellergeschoss versteckt sein.

Dem Bahnhof ist ein Versprechen eingeschrieben: die Verheissung
des Lebens als Reise.

14 Ich habe das folgende Bild verwandt in: Kristian Fechtner, Den Zeitgenossen Kirche

sein. Plädoyer für eine offene Volkskirche, in: DPfBl 96 (1996), 235-238, hier 238.
15 Wolfgang Schivelbusch, Geschichte der Eisenbahnreise. Zur Industrialisierung

von Raum und Zeit im 19. Jahrhundert, Frankfurt 1989, 154.
16 Gert Mattenklott, Die Wandlung des Reisenden, in: ders., Der übersinnliche Leib.

Beiträge zur Metaphysik des Körpers, Reinbek bei Hamburg 1982, 163-187, hier 175.

229



2. Die Gemeinde als Herberge

Und wenn der Bahnhof das Bild abgeben würde für das Grosse und Ganze

des kirchlichen Christentums, dann stelle ich mir die einzelne
Gemeinde wie eine Herberge vor, die mit zu einer solchen Reisestätte
gehört. Wenn Menschen unterwegs sind, brauchen sie je und je eine Bleibe.

Herberge, das ist eher das kleine Haus, nicht die Bettenburg. Eine

Herberge muss nicht durch ihre Grösse überzeugen, sie dient dem
einzelnen Reisenden und der kleinen Reisegruppe. Dabei ist keine wie die
andere: Es gibt die einfache Behausung, mit dem Nötigsten ausgestattet
ohne weiteren Schnickschnack; daneben auch die Pension mit dem

freundlichen Wirt und ein wenig Familienanschluss, aber auch das

gediegene kleine Hotel mit etlichem Komfort. Jede hat ihre eigene
Atmosphäre, die man schon beim Eintritt spürt. Die verschiedenen Herbergen
stehen durchaus in Konkurrenz nebeneinander - jede muss sich selbst
rechnen - und bilden doch gemeinsam ein Ensemble der Bewirtung. Sie

alle verbindet, dass hier die Fremde, der Fremde unterkommt und eine

vorübergehende Heimstatt findet, einen Nachmittag und eine Nacht Ruhe

auf der Reise. Ein Frühstück am nächsten Morgen, Wegzehrung. Ein
Gespräch, weil noch genügend Zeit ist. Man zögert den Aufbruch hinaus,
denn man weiss nur zu gut, dass es draussen gleich sehr viel hektischer
zugehen wird. Fast wie ein Refugium ist es hier. Die gute Herberge hält
den Gast nicht, aber sie reizt ihn, wiederzukommen. Sie ist eine Adresse,
die man weitergibt - «Kann ich guten Gewissens empfehlen! » Und mancher

erinnert seine Reise nachher an den Stationen dieser Einkehr
entlang, gleichsam als ein fein gesponnenes Netz von Herbergen.

Der Herberge ist eine Erinnerung beigegeben: Für mich ist gut gesorgt.

Die Kirche als Bahnhof und die Gemeinde als Herberge: Die beiden
Bilder stehen polar zueinander, sie verkörpern sehr unterschiedliche
Momente des Christentums und von dem, wie es sich sozial zu realisieren

vermag. Und gleichzeitig verweisen beide Bilder auch aufeinander
und räumen sich gegenseitig ihren Platz ein. Sie aufeinander zu beziehen,

ohne das eine zugunsten des anderen preiszugeben, ist - so denke
ich - genau die praktisch-ekklesiologische Aufgabe, die sich stellt,
wenn Kirche Zeitgenossenschaft lebt.

Frankfurt a.M. Kristian Fechtner

(Der Autor Dr. Kristian Fechtner ist wissenschaftlicher Assistent für Praktische
Theologie an der Philipps-Universität Marburg/D.)

230


	Zeitgenossenschaft der Kirche : Herausforderungen und Chancen für christliche Gemeinden unserer Zeit

