Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 4

Artikel: Zeitgenossenschaft der Kirche : Herausforderungen und Chancen fir
christliche Gemeinden unserer Zeit

Autor: Fechner, Kristian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zeitgenossenschaft der Kirche

Herausforderungen und Chancen fiir christliche
Gemeinden unserer Zeit

I. Zeitgenossenschaft von Kirche — Kommunikation
des Evangeliums: Leitmotiv und theologische Perspektive

1. Zeitgenossenschaft der Kirche

Wer als Praktischer Theologe iiber Kirche und Gemeinde spricht,
bringt in seine Wahrnehmung wie in seine Interpretation eigene Leit-
motive ein. Wie wir wahrmehmen, ist immer schon vorgeprigt und vor-
bestimmt, durch Motive, durch Interessen oder bestimmte Anliegen.
Mich bewegt die Frage, wie denn Kirche Zeitgenossenschaft zu leben
vermag. Nun konnte die Vokabel schlicht als Beschreibung dessen, was
1st, aufgefasst werden. In diesem Sinne kann man sagen: Kirche lebt
immer in ihrer speziellen Zeit — ob sie sich dies bewusst macht oder
nicht —, sie ist sozusagen per definitionem «zeitgenossische» Kirche.
Zeitgenossenschaft ist aber mehr als nur eine deskriptive Feststellung,
der Begriff hat in meiner Lesart durchaus programmatische Ziige und
formuliert damit auch Massgaben und Herausforderungen. Drei Mo-
mente sind mir wichtig:

(1) Zeitgenossenschaft erfordert sensible und moglichst genaue
Wahrnehmung dessen, was den sozialen Lebenskontext von Kirche aus-
macht. Die Praxis des Christentums bewegt sich im Horizont kulturel-
ler Praxis, und zwar gegenwirtiger kultureller Praxis. Zeitgenossen-
schaft zu leben, erfordert Sinn fiir die Jetztzeit, Sinn mithin fiir die Le-
bensweisen und die Lebensformen der heutigen Gesellschaft. Zeitge-
nossenschaft von Kirche entwickelt sich dort, wo wir das heutige Chris-
tentum nicht nur in seinem Traditionsbestand messen — also nicht nur
fragen: was ist geblieben, was ging verloren? —, sondern wo wir pro-
duktive Gegenwartskrifte christlicher Religion aufspiiren und zur Gel-
tung bringen.

(2) Von der Zeitgenossenschaft von Kirche zu sprechen, verpflichtet
uns. Der Begriff will nicht nur die Wahrnehmung schiirfen, er enthilt
auch eine auf Praxis zielende Orientierung: Es geht — die Vokabel beim
Wort genommen — um genossenschaftliches Handeln. In diesem Sinne

217



umschreibt Zeitgenossenschaft das, was bis in jiingster Zeit solidari-
sches Handeln genannt worden ist — eine heute im 6ffentlichen Diskurs
fast schon ungebriuchliche Vokabel. In christliche Perspektive gertickt,
verweist es auf eine diakonische Kirche, die teilhat und die teilnimmt an
den individuellen und sozialen Lebensbewegungen der Menschen — und
zwar derjenigen, die zur Kirche halten, wie derjenigen, die ihr fremd
sind und auch bleiben. Den Zeitgenoss/innen Kirche zu sein verpflich-
tet, daran teilzuhaben, wie sich Menschen in ihr eigenes Leben einleben,
und teilzuhaben daran, wie sie ihre eigene Lebensgeschichte deuten,
feiern, betrauern und transzendieren.

(3) Zeitgenossenschaft ist damit drittens auch gleichsam das Forum,
auf dem sich Kirche und christliche Gemeinde zu bewegen und vor dem
sie sich zu verantworten haben. Zeitgenossenschaft intendiert einen
praktisch-theologischen Perspektivenwechsel: Sie thematisiert das
kirchliche Geschehen aus dem Blickwinkel der Laien als Subjekte!. Sie
ist zuerst und zuletzt nicht eine Strategie, Menschen an Kirche zu bin-
den oder in Gemeinde zu integrieren. Sie stellt vielmehr das kirchliche
Christentum auf den Priifstand und lédsst sich fragen, wie es denn le-
bensweltlich prasent ist und zugénglich werden kann.

Die drei angefiihrten Elemente (unvoreingenommene Wahrnehmung,
solidarische Teilhabe, Wechsel in die Perspektive der Subjekte) lassen
sich knapp zusammenfiihren: Zeitgenossenschaft formuliert eine Mass-
gabe, die praktisch immer wieder neu ausgelegt und eingeholt werden
will. In ihr geht es nicht oder wenigstens nicht vorrangig darum, gegen-
wirtig gelebte Religion zu verkirchlichen. Die Fragen lauten vielmehr
umgekehrt: Wie religionsfihig ist heute kirchliches und gemeindliches
Christentum? Wie wird christliche Religion biographisch zugéanglich
gemacht? In welchen sozialen Formen wird es Teil der spitmodernen
Lebenswelt2?

! «Anstatt dass die einzelnen Subjekte aus der Perspektive des Ganzen (der Kirche)
betrachtet werden, soll Praktische Theologie das Ganze (Religion, Kirche) aus der
Perspektive der (betreffenden) Subjekte wahrnehmen.» (Henning Luther, Religion,
Subjekt, Erziehung. Grundbegriffe der Erwachsenenbildung am Beispiel der Prakti-
schen Theologie Friedrich Niebergalls, Miinchen 1984, 295).

2 Zeitgenossenschaft von Kirche zu forcieren bedeutet nicht, sie mit dem Zeirgeist
vermihlen zu wollen. Sich einzulassen auf das Hier und Heute meint etwas anderes als
kirchlichen Ausverkauf zu betreiben. Das eine lisst sich vom anderen vermutlich nicht
immer trennscharf voneinander scheiden. Aber: «Wer den Zeitgeist heiratet, ist bald
verwitwet.» (Hans-Georg Soeffner). Jeder Zeitgeist ist kurzlebig, Zeitgenossenschaft
entwickelt sich immer erst im Beharrungsvermogen. Die Zeitgenossenschaft von Kir-
che muss diese also keineswegs plotzlich trendy erscheinen lassen.

218



2. Kirche als Kommunikation des Evangeliums

Ich nehme ein zweites Stichwort auf, um eine praktisch-ekklesiologi-
sche Perspektive meiner Uberlegungen anzudeuten. Ich begreife Kirche
ihrem inneren Gehalt nach als «Kommunikation des Evangeliums»-.

Kirche ist, oder genauer: Kirche geschieht, insofern Evangelium kom-

muniziert wird. Kirche als Kommunikation verstanden, verbindet einen

Beziehungsaspekt und einen Inhaltsaspekt — dies liegt im Begriff des

Kommunikativen begriindet:

— Kirche als kommunikative Beziehung realisiert sich verstindigungs-
orientiert, ihr wesentliches Kennzeichen ist das Gesprich, nicht das
Dekret. Kommunikation beinhaltet die Anerkennung aller Beteiligten
als Subjekte, auch und gerade im Blick auf manchmal sehr eigensin-
nig oder eigenwillig gelebte individuelle Religion. Dies ist, wenn man
so will, der antiautoritire Grundzug eines kommunikativen Kirchen-
verstindnisses. Damit ist das institutionelle Element des Kirchlichen
und ebenso der Anteil von Kirche als Organisation nicht schwirme-
risch negiert, aber kirchliche Institution und Organisation werden kri-
tisch daraufhin ausgelegt, inwiefern in thnen kommunikativ-religitse
Prozesse gestiitzt und gestirkt werden.

— Als Kommunikation des Evangeliums, dies ist der Inhaltsaspekt der
Formel, steht Kirche dafiir, das «Geriicht von der Menschenfreund-
lichkeit Gottes»* wach zu halten. Die Botschaft von der bedingungs-
losen Annahme der Menschen in der Gotteskindschaft ist selbst ein
kommunikativer Grundimpuls des Evangeliums, der sowohl dem
Einzelnen gilt wie auch der ganzen Menschheit: Es ist der unendliche
Wert jeder Menschenseele und es ist die unbegrenzte Reichweite
menschlicher Gemeinschaft, also religioser Individualismus und reli-
gioser Universalismus (Ernst Troeltsch), die das Evangelium kom-
munikativ entbinden und begriinden — gegen alle Krifte und gegen al-
les Erfahrungswissen, das dagegen steht.

Ich halte kurz ein: «Zeitgenossenschaft» und «Kommunikation des
Evangeliums» sind meine beiden praktisch-theologischen Kennzei-
chen der Kirche (wenn man so will: notae ecclesiae), und ich habe sie
in ihren Umrissen knapp skizziert. Beide Merkmale sind kontextuel-

3 Die Formel hat der praktische Theologe Ernst Lange zur Neubestimmung kirch-
licher Praxis Mitte der Sechzigerjahre geprigt. Vgl. Ernst Lange, Kirche fiir die Welt.
Aufsiitze zur Theorie kirchlichen Handelns, Miinchen 1981, 101 ff.

4Vgl. Paul M. Zulehner, Das Gottesgeriicht. Bausteine fiir eine Kirche der Zukunft,
Diisseldorf 1987 u.6.

219



ler Natur, sie entspringen der neuzeitlichen Welt des Christentums,
und sie sind kontextbezogen, denn sie legen Kirche auf ithre moderne
bzw. spatmoderne Lebenswelt hin aus. Insofern fiihren sie in das Feld,
das im nédchsten Abschnitt genauer in den Blick genommen werden
soll.

I1. Konturen der Spiatmoderne: zur Diagnose der Lebens-
bedingungen des zeitgenossischen Christentums

1. Abschied von der Sdkularisierungstheorie

Wer sich anschickt, Religion unter gegenwirtigen Bedingungen zu er-
kunden, der trifft auf eine verdnderte Diskussionslage. Lange Zeit galt
es als ausgemachte Sache, dass Religion und Modernitit im Grunde ein-
ander entgegengesetzt sind und nicht zusammenstehen kénnen. Zum
Credo eines aufgekliarten Bewusstseins gehorte die Vorstellung, Reli-
gion werde unter den Bedingungen der Moderne immer weiter aufge-
zehrt: Das gesellschaftliche Leben wird zusehends unkirchlicher, kultu-
relle Wertorientierungen und personliche Lebensfiihrung streifen religi-
0se Bindungen ab — in dieser Einschitzung stimmten wissenschaftliche
Theorie, kirchliche Gegenwartsdiagnose und Alltagswissen weitgehend
tiberein. Die Sdkularisierungsthese wirkte gleichsam als eine Art «Un-
vereinbarkeitsbeschluss» und prigte sowohl das Selbstverstidndnis von
Gesellschaftstheorie wie von Theologie. Unter diesem Vorzeichen exis-
tiere — so die verbreitete Uberzeugung — Religion nur noch in mehr oder
minder iiberlebten Restbestinden und fiihre ein teils toleriertes, teils be-
argwohntes Nischendasein. Die bis in jiingere Zeit vorherrschende Si-
kularisierungstheorie diagnostiziert eine moderne Verfallsgeschichte
des Religiosen und konstatiert den Bedeutungsverlust christlicher Reli-
gion. Als zentraler Indikator gilt ihr vor allem der Riickgang an gelebter
Kirchlichkeit, und zwar sowohl im Blick auf die praktische Beteiligung
(von Kirchenmitgliedschaft bis zum Gottesdienstbesuch) wie auch im
Blick auf kirchlich vermitteltes Glaubenswissen (also etwa das, was in
empirischen Forschungen zu religiosen Einstellungen und Vorstellun-
gen zutage tritt)>. Als eine typisch moderne Lesart von Wirklichkeit ist

5 Vgl. jiingst im evangelischen Bereich eine Untersuchung mit dem bezeichnenden
Titel: Was die Deutschen wirklich glauben. Die soziale Gestalt des Glaubens — Analy-
sen einer Umfrage, hg. von Klaus-Peter Jorns/Carsten Grosseholz, Giitersloh 1998.

220



die Sikularisierungstheorie auf christlich-religitse Traditionsabbriiche
eingestellt. Sie nimmt insbesondere wahr, wo ererbte Bestiinde (kirchli-
che Praktiken. Einstellungen und Lebensformen) sich verschleifen und
verschleissen.

Mittlerweile wird jedoch deutlich, dass die Rede von einer umfas-
senden Sdkularisierung des gegenwirtigen Lebens nur eine Seite dar-
stellt und gleichsam die Wahrnehmung heutiger Entwicklungen hal-
biert. Im Ubergang von der Moderne in die Postmoderne — ich spreche
vorsichtiger lieber von Spitmoderne — zeigen sich andererseits Phi-
nomene und Tendenzen, die sich einer solch einlinigen Verlustrech-
nung nicht fiigen. Die Gegenwart erscheint in sich durchaus auch reli-
gionsproduktiv, das heisst, sie bringt religiose Aspekte und Dimensio-
nen des Lebens neu zur Geltung. Spezifisch religiose Themen erwei-
sen sich als hochst vital, Bediirfnisse nach neuen und auch nach alten
Ritualen werden virulent, spirituelle Ansitze fachern sich zeit- und
milieuspezifisch aus — etwa im Feld feministischer Religiositit oder in
Facetten der Jugendkultur. Statt vom blossen Verlust ist heute eher
vom Wandel der Religion zu sprechen: Man lese etwa die Kleinanzei-
gen verschiedener Szene- oder Frauen-Zeitschriften mit einer Vielzahl
therapeutisch-religioser Angebote; man denke an die dusserst reli-
gionsverdidchtigen Erscheinungen im Bereich der Popmusik oder ins-
gesamt der populidren Kultur; auch das zeitgendssische Museum lisst
sich als ein Ort verstehen, an dem Religion im weiteren Sinne thema-
tisiert wird. Ich denke etwa an die Ausstellung «Korperwelten», in der
anatomisch sezierte und inszenierte menschliche Korper prisentiert
werden. Die heftig umstrittene Ausstellung war zunidchst in Mann-
heim und spiter in anderen Stiddten, so etwa auch in Tokio, zu sehen.
All diese Entdeckungen setzen allerdings voraus, dass im spitmoder-
nen Kontext Religion und Christentum tiber Kirche hinaus gedacht
und auch jenseits sanktionierter Kirchlichkeit wahrgenommen wer-
den. Wenn man so will, hat sich der soziale Aggregatzustand des
Religiosen verindert: Das ehemals kirchlich gebundene Christentum
verfliissigt sich, aber dies heisst keineswegs, dass es dabei versickert
oder verdunstet.

Man konnte den beschriebenen Wandel des Christentums 1n ein ku-
linarisches Bild iibersetzen: Fiir die klassische Sdkularisierungstheo-
rie erscheint die Praxis des kirchlichen Christentums in der Lebens-
welt der Moderne wie eine Art Reste-Essen am Tag nach dem grossen
Fest. Hier wird aufgebacken und aufgebraucht, was kirchlich-religios
iibrig geblieben ist. Die Folie einer solchen Lesart bildet die Vorstel-

241



lung, dass in traditionalen Lebensverhiltnissen christliche Religion ei-
ne Art Hauptmenu gewesen ist, das von allen kollektiv zu sich ge-
nommen worden ist. Die Speisenfolge des Menus war verbindlich
festgelegt, Kirche und Theologie fungierten als Kiichenmeister mit
Autoritdt. Demgegeniiber interpretiert eine spitmoderne Religions-
theorie das nachtraditionale Christentum gleichsam als Religion a la
carte. Die Zusammenstellung des Essens erfolgt heute subjektiv und
in eigener Verantwortung. Das Angebot hat sich verbreitert, und es
muss keineswegs mehr gegessen werden, was auf den Tisch gebracht
wird. Der evangelische Theologe Ingolf U. Dalferth hat in diesem Zu-
sammenhang mit sehr kritischem Zungenschlag von «Cafeteria-Reli-
gion» gesprochen, weil hier beliebig ausgewihlt werden konne und re-
ligiose Angebote unverbindlich nach eigenem Gusto genossen wiir-
den®. Ich teile diese Einschidtzung nicht, und mich stort die Gering-
schitzung, die in diesem Begriff steckt: Er klingt nach leichter Kost
und Zwischenmahlzeit, der man schnell iiberdriissig wird und die
letztlich ohne rechten Ndhrwert ist. Vermutlich soll es auch so klingen.
Dies so einzuordnen, scheint mir vor allem deshalb unangemessen,
welil hier Religion a la carte nur als eine (falsche) Mentalitét verstan-
den wird. Sie ist aber tatsdchlich ein Reflex auf die Veridnderungen
spatmoderner Lebensverhiltnisse. Sie ist der Versuch, mit den gewan-
delten Bedingungen auch innerhalb der Lebenswelt des zeitgendssi-
schen Christentums produktiv umzugehen’. Um die Grundlinien die-
ser Verdnderung als Herausforderung und Chance von Kirche und Ge-
meinde genauer auszuzeichnen, will ich mein kulinarisches Bild ver-
lassen.

6 Vgl. Ingolf U. Dalferth, «Was Gott ist, bestimme ich!» Theologie im Zeitalter der
«Cafeteria-Religion», in: ders., Gedeutete Gegenwart. Zur Wahrnehmung Gottes in
den Erfahrungen der Zeit, Tiibingen 1997, 10-35. Dalferth iibernimmt den Begriff aus
der Zeitschrift «Psychologie Heute» (Juli 1995) und erldutert ihn: Es sei «jedem und
Jeder erlaubt, sich ein eigenes Sinn-Menii aus einem reichhaltigen und uniiberschau-
baren religiosen Angebot zusammenzustellen: Versatzstiicke der Weltreligionen und
Naturmythen, stressmindernde Meditationsrituale und esoterische Spekulationen, ein
Hippchen Buddhismus und etwas Mystik nach Feierabend — das alles gehort zur
«Cafeteria-Religion> der Gegenwart» (S. 13).

7 Die rigide Trennung von christlichem Glauben und spitmoderner Religiositit —
«Christlicher Glaube jedenfalls ist etwas anderes als religiose Sinnbefriedigung in
Selbstbedienungsmentalitit» (Dalferth, a.a.0., 16) — scheint mir demgegeniiber eher
eine Schutzbehauptung gegeniiber der Gemengelage gelebter Religion.

222



2. Optionsgesellschaft und Auswahl-Christentum

Dieses Bild spiegelt die religiose Lage insofern wider, als sich das
Christentum spédtmodern in einer «Optionsgesellschaft» vorfindet®. In
einer Optionsgesellschaft enttraditionalisieren sich die Lebensvollziige,
das heisst, sie verlieren tendenziell ihren Charakter als Selbstverstind-
lichkeiten. Menschen werden in ihren verschiedenen Lebensbereichen
mit unterschiedlichen Optionen konfrontiert, anhand derer sie ihr Leben
bestimmen und sich damit immer auch ein Stiick selbst festlegen miis-
sen. Dies bedeutet keineswegs, dass das ganze Leben nunmehr freie
Wahl ist. Optionen gibt es nur unter den jeweiligen Bedingungen, die
der eigenen Lebensgeschichte zugrunde liegen, und es gibt sie nur in
den Grenzen von Lebensmoglichkeiten, die kein Einzelner aus sich
selbst hervorbringt. Aber es wichst doch der Wahl- und Entscheidungs-
charakter. Dies betrifft — wie die Sozialforschung zeigt — heute den Be-
reich der Lebensformen und Lebensstile ebenso wie Wertbindungen und
Lebensdeutungen. Dies betrifft aber auch — wie die empirische Reli-
gionsforschung erkennen lasst — den Bereich gelebter Religion, kirchli-
che Bindungen genauso wie gemeindliche Praxis: Das spidtmoderne
Christentum ist zu einem «Auswahl-Christentum»® geworden.

Man kann dies an einem mir nahe liegenden Beispiel deutlich machen: Innerhalb
des Protestantismus wird ein solches Auswahl-Christentum besonders deutlich an der
Art und Weise der Gottesdienst-Teilnahme: Der Gottesdienst ist hier von einer Kon-
vention zu einer Veranstaltung geworden, das heisst, der Anteil derjenigen, die kon-
ventionell, regelmissig allsonntidglich am Gemeindegottesdienst teilnehmen wird im-
mer geringer. Prozentual immer grosser wird hingegen die Gruppe, die zu besonderen
Gelegenheiten, gleichsam von Fall zu Fall den Gottesdienst besucht. Es bedarf heute
eines motivierenden Anlasses, um sich jeweils personlich zur Teilnahme zu entschei-
den — sei es festzeitlicher Art oder lebensgeschichtlicher Provenienz oder aber in der
besonderen Gestaltung eines Gottesdienstes begriindet: Abendgottesdienst zu Silves-
ter, Einschulungsgottesdienst der Enkelin oder auch eine politische Andacht als Zeug-
nis gegen Fremdenfeindlichkeit etc. Der Gottesdienst ist spitmodern immer mehr zu
einem — im weiteren Sinne verstanden — Kasualgottesdienst geworden.

Was hier am gottesdienstlichen Leben sichtbar wird, kann als paradig-
matisch gelten fiir die Praxis des kirchlichen Christentums insgesamt: In
der Optionsgesellschaft erfolgt die Teilhabe an christlicher Religion und
Kirche wesentlich nach dem Muster eines Auswahl-Christentums.

8 Vgl. Joachim Kunstmann, Christentum in der Optionsgesellschaft. Postmoderne
Perspektiven, Weinheim 1997.

?Vgl. zum Begriff schon Paul M. Zulehner, Religion nach Wahl. Grundlegung einer
Auswahlchristenpastoral, Wien 1974.

223



3. Pluralisierung — Individualisierung — Gemeinschaftsbildung

Die Verianderungen und die Konsequenzen dieses Wandels sind grund-
legender Natur, denn der eben geschilderte Charakter des zeitgendssi-
schen Christentums korrespondiert mit den Entwicklungslinien spit-
moderner Religionskultur. Ich mochte diese Entwicklung anhand von
drei Stichworten erldautern, an denen die Herausforderungen fiir christ-
liche Kirchen und Gemeinden heute m.E. erkennbar werden, und zwar
sowohl Gefihrdungen als auch Perspektiven: Wir stehen 1. im Prozess
einer fortschreitenden Pluralisierung von Religion und Kirche; wir
sind 2. involviert in einen Prozess unhintergehbarer /ndividualisie-
rung des Christentums; wir sind 3. einbegriffen in Prozesse unver-
zichtbarer Gemeinschaftsbildung'®. Alle drei Tendenzen oder Fakto-
ren bedingen sich wechselseitig, sie verstidrken sich oder rufen sich
wechselseitig reaktiv hervor. Sie lassen sich von daher in einer Art
Matrix darstellen und an ihr erldutern.

Sozio-kulturelle Matrix von Christentum
und Religion in der Spitmoderne

Entwicklungslinie Kennzeichen Gefdihrdung Perspektive
fortschreitende ~ Traditionsbruch Vergleich- Vielfalt:
Pluralisierung REFLEXION giiltigung/ Differenzbewusstsein
Unbestimmtheit
unhintergehbare  Selbstsuche Egomanie/Selbst-  Biographie:
Individualisierung IDENTITAT stilisierung Subjekt sein
unverzichtbare Soziales Leben Inselbildung/ Netzwerke:
Gemeinschafts- VERWURZELUNG Angstgemein- wechselseitige
bildung schaften Unterstiitzung/

Vertrautheiten

10 Vgl. zum Folgenden auch Hans-Georg Soeffner, Was kann die moderne Gesell-
schaft von der Predigt erwarten?, in: Societas Homiletica Congress Il (Dokumenta-
tion), Berlin 1995, 7-17.

224



Zur ersten Rubrik: religiose Pluralisierung

Religion existiert heute immer nur im Plural, wobei die Pluralitét des
religiosen Lebens nicht ein theoretisches Wissen darstellt, sondern ei-
ne praktische Erfahrung. Dass der Tischnachbar einer anderen Religion
angehort, dass das Kind gegeniiber fremde religiose Feste feiert, gehort
schon zu den ersten Erfahrungen im Kindergarten und von Grundschii-
ler/innen — und dies nicht nur in den stidtischen Zentren der Multikul-
turalitidt, sondern auch in allen lindlichen Gegenden. Das Christentum
1st eine unter anderen religidsen Grossen geworden. Zu dieser dusseren
Pluralitit tritt eine innere im Binnenraum des spatmodernen Christen-
tums. Dies betrifft keineswegs nur die traditionellen Konfessionalis-
men christlicher Religion. Die Vervielfaltigung des christlich-religio-
sen Lebens setzt sich vielmehr in allen Lebensbeziigen fort, Religion
fiachert sich in immer mehr Spielarten aus: milieuspezifisch, generatio-
nenspezifisch oder geschlechtsspezifisch und so fort. Entlang der Aus-
differenzierung des gesamten sozialen und kulturellen Lebens ver-
zweigen sich auch die Lebensweisen von Christentum und Religion, je
neue Kreuzungen und Kombinationen erweitern die Palette. Pluralisie-
rung 16st einheitliche Bindungen auf und dynamisiert sie. Sie vollzieht
sich in immer wieder neuen Grenzsetzungen (also durch Abgrenzung)
und durch Grenziiberschreitungen. Darin wird Religion — und dies
scheint mir das Signum spatmoderner Religiositit zu sein — in Diffe-
renzen erlebt und als Differenz gelebt: Jede und jeder weiss, dass man
auch anders glauben und sein Leben auch in anderen Sinnhorizonten
deuten kann. Die je eigene Tradition gilt nicht unumstosslich und un-
gefragt, sie muss abgewogen und bewusst angeeignet werden — gerade
im Angesicht von gegensitzlichen Traditionen. Die eigene Religion
wird zu einer Bildungsaufgabe, Reflexion wird zu einem Modus, sich
mit der eigenen religiosen Herkunftsgeschichte zu beschiftigen. Wo
sich religioses Leben in unserer Zeit vervielfiltigt und sich religiose
Orientierungen multiplizieren, da wird es uniibersichtlich und konflikt-
reich. Nicht von ungefihr gibt es deshalb Tendenzen, den Aspekt des
Religiosen in seiner lebensbestimmenden Bedeutung zu mindern.
Doch die Vielfalt religiosen Erlebens auf einen kleinsten, vermeintlich
gemeinsamen Nenner zu reduzieren, steht in der Gefahr, Religion zu
neutralisieren, zu vergleichgiiltigen. Dies scheint mir eine der Gefihr-
dungen zu sein, die religiose Pluralisierung hervorbringt. Die Chance,
die Perspektive aber liegt m.E. dort, wo Differenzen nicht als Trennun-
gen wahrgenommen werden. Christliche Gemeinde hat von alters her

225



ein Bewusstsein, dass Fremdheit und Anders-Sein nicht Bedrohung,
sondern eine Produktivkraft des Lebens darstellen kann. An dieser Stel-
le mag eine Diaspora-erfahrene Kirche moglicherweise besondere
spatmoderne Potentiale in sich tragen. Es wird aber vor allem darum
gehen, sich im Gemeindeverstindnis von Einheitsvorstellungen und
von einheitlichen Konzepten zu verabschieden. Religiose Pluralisie-
rung positiv anzunehmen heisst, gemeindliche «Monokulturen» abzu-
bauen und sehr viel stiarker «Mischkulturen» zu pflanzen.

Zur zweiten Rubrik: religiose Individualisierung

Eng mit diesem ersten Faktor verbunden ist das zweite Merkmal: Reli-
gion ist individuell verfasst und hat heute eine individualisierte Pragung
angenommen. Die individuelle Lebensgeschichte ist heute der Ort ge-
worden, an dem religiose Praxis sich formuliert, sich ausbildet und —
wenn sie denn Bedeutung erlangt — sich bewdhrt. Religiose Individuali-
sierung meint nun keineswegs, dass Religion per se zu einer Privatsache
jedes Einzelnen herabgesunken ist. Das spitmoderne Christentum ist
weiterhin eine offentliche Angelegenheit und hat kollektiven Charakter.
Aber der Zugang zu dem, was christlich-religioses Leben ausmacht, er-
folgt individuell und biographisch. Nur in der eigenen Biographie wird
plausibel und erkennbar, was es denn mit dem Christentum auf sich hat.
Gelebte Religion ist zu einer Suche nach sich selbst geworden. Dies hat
damit zu tun, dass Identitét heute nicht mehr zugeschrieben und zugewie-
sen wird, sondern im eigenen Lebensgeschick aufgespiirt werden will.
Lebensgeschichte wird erst greifbar, wo sie erzihlt und gedeutet wird. Re-
ligiose Praxis ist in ihrem Kern Lebensdeutung. Die Identitit, die in ihr
gewonnen wird, ist eine personliche Identitit, und sie ist spitmodern eine
offene und fragile Identitit. Das Selbst in der eigenen Lebensgeschichte
aufzudecken, ist ein unabschliessbarer Prozess, Identitdt bleibt immer
Fragment. Die Gefahrdung solcher religidser Suche nach sich selbst liegt
dort, wo sie sich auf das eigene Ich fixiert, sie also nur noch egomanisch
um sich selbst kreist und sich damit zuriickzieht. Wo die Selbstsuche kein
Gegeniiber mehr kennt, da dreht sie gleichsam hohl. Konstruktiv gewen-
det bedeutet dies fiir gemeindliche Praxis, dass sie sich biographisch aus-
legen muss, das heisst, dass sie sich selbst als Teil solcher individuellen
Auslegungsprozesse von Lebensgeschichte und Lebenserfahrung verste-
hen muss. Kirchliche Praxis gibt heute keine allgemein giiltigen Antwor-
ten, sie hilft vielmehr, individuelle Antworten zu finden.

226



An dieser Stelle eine Anmerkung: Das kirchliche Christentum neigt dazu, Indivi-
dualisierung in einem moralischen Sinne zu bewerten und als Synonym fiir Egoismus
zu gebrauchen. Solcher Individualismus auch in Sachen Religion scheint dann dafiir
verantwortlich, dass beispielsweise das ehrenamtliche Engagement als Dienst am
Nichsten in den Gemeinden zuriickgeht. Tatséchlich veridndert sich eher die Motiva-
tion — und dies ist es, was wir mit Individualisierung beschreiben: Menschen engagie-
ren sich nur dort gemeindlich, wo sie in ihrer eigenen Person Anerkennung finden, ih-
re eigenen Fihigkeiten und ihre Personlichkeit entwickeln konnen, wo ihr Engage-
ment oder religiose Praxis fiir sie selbst bedeutsam wird. Ich halte es fiir problema-
tisch, wenn Individualisierung als tugendvergessener Abweg verstanden wird. Im Ho-
rizont des christlichen Glaubens gilt m.E., dass Religion das «Geheimnis von Indivi-
dualitit»!'! bewahrt und geltend macht und dass Individualisierung deshalb zur Sub-
stanz des Christentums gehort.

Zur dritten Rubrik: religiose Gemeinschaftsbildung

Die dritte Entwicklungslinie ist gleichermassen eine Bedingung der ers-
ten beiden Faktoren und eine Reaktion auf sie: In der Religion steht nie-
mand «lediglich auf sich selber»!2, Religion dringt auf dauerhafte Ge-
meinschaftsbildung — auch im Gegenzug zum permanenten Cross-over
in der Pluralitit und zum Single-Dasein in der individuell gelebten Re-
ligion. Verbindendes und Verbindliches sind in der spatmodernen Reli-
gionskultur nicht einfach weggefallen, Gemeinschaftsbediirfnisse und
Gemeinschaftserlebnisse sind ein vitales Element des heutigen religit-
sen Lebens. Das gilt im Nahbereich der kleinen Gruppe (von Jugend-
freizeiten bis zu den Seniorenfahrten) ebenso wie fiir kirchliche Gross-
ereignisse (Kirchentag) oder besondere religidos-kommunitire Orte
(Taizé). Die Gemeinschaftlichkeit des Religiosen scheint ein Widerla-
ger zu sein und sie stiftet Vertrautheiten in einer uniibersichtlichen Welt.
Sie verhindert, dass spidtmodern schliesslich jeder Einzelne zu seiner ei-
genen Sekte wird. Und gleichzeitig verbiirgen christliche Gemeinschaf-
ten, dass wir in der Lebenssphidre der Religion in kollektiven Her-
kunftsgeschichten verwurzelt sind, welche individuellen Wege wir dann
auch gehen. Gleichwohl birgt die Tatsache, dass Religion wesentlich

' Henning Luther, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie
des Subjekts, Stuttgart 1992, 71.

12 Ernst Troeltsch, Religioser Individualismus und Kirche, in: Protestantische Mo-
natshefte /5 (1911), 250-270, hier 267. Vgl. Kristian Fechtner, Gemeinde leben spiit-
modern. Uberlegungen zu einem protestantischen Mythos und zu einer Sozialgestalt
des Christentums, in: Gelebte Religion, hg. von Albrecht Grozinger/Jiirgen Lott,
Rheinbach 1997, 207-224.

227



«gesellig» ist (Schleiermacher), besondere spitmoderne Gefahren und
Versuchungen. Gemeinschaften konnen etwas Rigides an sich haben,
auch im Kontext des Christentums. Es ist vermutlich kein Zufall, dass
sich antimoderne Fundamentalismen mit Vorzug religios artikulieren.
Inselbildung findet hier statt: Es etablieren sich Angstgemeinschaften
mit all thren Mechanismen, um innen und aussen dualistisch zu schei-
den. Mit diesen Erscheinungen ist aber der Gemeinschaftsgedanke und
die Praxis gelebter Gemeinschaft fiir das spidtmoderne Christentum
nicht einfach obsolet. Kommunikative Gemeindepraxis wird heute —
darin sehe ich ihre Perspektive — Gemeinschaftsbildung im Sinne von
personalen oder lokalen Netzwerken anstreben!3. Die Vernetzungen, die
stattfinden, orientieren sich an Themen, an Bediirfnissen oder auch an
Konflikten. Netzwerke weisen einen eher geringen Grad an Formalitit
und Institutionalisierung auf. Sie miissen nicht fest zugezogen werden —
sie sollen gerade nicht dem Fischfang dienen —, sie sollen vielmehr
durchldssig bleiben und fiir neue Verkniipfungen offen. Gemeindliche
Netzwerke sind nicht exklusiv, und vor allem zielen sie nicht auf voll-
stindige Integration der einzelnen Person: Der 6kumenische Frauen-
kreis oder der Gespriachskreis Alleinerziehender oder dergleichen um-
fasst eben nicht das ganze Leben derjenigen, die ihm angehoren.

So viel zur Erlduterung meiner Matrix. Die gegenwirtige Lage des
Christentums in den Konturen der Spatmoderne ist in sich ambivalent,
gleichermassen prekidr und, wie mir scheint, chancenreich. Herausfor-
dernd fiir christliche Kirche und fiir christliche Gemeinden ist sie alle-
mal. Ich glaube aber, dass wir neben der kritischen Analyse auch Vor-
stellungen entwickeln und weiterentwickeln miissen, in denen wir fiir
uns Kirche und Gemeinde bildhaft erschliessen und metaphorisch be-
schreiben. Ich mochte mit zwei eigenen Bildern meine Uberlegungen
abschliessen.

13 Vgl. zum Begriff Heiner Keupp/Bernd Rohrle (Hg.), Soziale Netzwerke, Frank-
furt/New York 1987.

228



II1. Kirchliches Christentum und gemeindliche Praxis:
zwei Bilder

1. Die Kirche als Bahnhof'?

Ich mochte mir Kirche vorstellen wie einen von den grossen alten Bahn-
hofen, die so schwer sauber zu halten sind. Offentliche Rdume, ein stetes
Kommen und Gehen, in Stosszeiten ziemlich uniibersichtlich. Fremde
Reisende sind zu sehen, aber auch alltidgliche Pendlerinnen. Manche ste-
hen ganz fiir sich, in sich versunken hingen sie ihren eigenen Gedanken,
Erinnerungen oder Wiinschen nach. Andere sind ganz Auge und Ohr. Dort
unterhalten sich zwei und daneben larmt eine Reisegruppe, die dicht bei-
einander bleibt, um sich nicht zu verlieren. Einfahrende Ziige und ausfah-
rende Ziige, so viele unterschiedliche Ziele, aber fiir alle ist es ein
Zwischenhalt auf threm Weg. Der Weg von der Halle bis vor auf den Bahn-
steig ist wie eine «Schleuse» !5, ein Durchgang und Ubergang. Der Bahn-
hof ist ein «Ort der Verwandlung»!6: nicht mehr auf heimischem Terrain
sein, sondern unterwegs und damit entlassen aus dem tédglichen Zuhause.
Abschiede gibt es, einer geht fort, Ankiinfte, jemand wird in Empfang ge-
nommen. Fremde kommen miteinander ins Gesprich, fliichtig manchmal,
aber dann und wann auch in hochster Intensitdt. Auf dem Bahnhof kann
man sich in winzigen Augenblicken Lebenswichtiges mitteilen. Eine Aus-
kunft gibt es und Fahrplédne, um sich zu orientieren. Wo soll die Reise hin-
gehen? Und selbstverstidndlich ein grosses Bahnhofsrestaurant, vielleicht
in dunklem Holz gehalten und mit etwas verlebtem Charme. Eine gut sor-
tierte Buchhandlung gehort auch dazu, Zeitungen liegen aus. Aber auch ein
schickes Café, daneben eine Trinkhalle mit der iiblichen Stammkund-
schaft. Uberhaupt gibt es etliche Nachtgestalten hier, die ein Bahnhof an-
zieht. Das ganze Geschehen hat einen eigenen Rhythmus, freitagmittags
geht es anders zu als sonntagsfriih. Eine Bahnhofsmission ist natiirlich
auch da, und sie muss auch nicht im Kellergeschoss versteckt sein.

Dem Bahnhof ist ein Versprechen eingeschrieben: die Verheissung
des Lebens als Reise.

14 Ich habe das folgende Bild verwandt in: Kristian Fechtner, Den Zeitgenossen Kir-
che sein. Pliadoyer fiir eine offene Volkskirche, in: DPfBI 96 (1996), 235238, hier 238.

IS Wolfgang Schivelbusch, Geschichte der Eisenbahnreise. Zur Industrialisierung
von Raum und Zeit im 19. Jahrhundert, Frankfurt 1989, 154.

16 Gert Mattenklott, Die Wandlung des Reisenden, in: ders., Der iibersinnliche Leib.
Beitrdge zur Metaphysik des Korpers, Reinbek bei Hamburg 1982, 163—187, hier 175.

229



2. Die Gemeinde als Herberge

Und wenn der Bahnhof das Bild abgeben wiirde fiir das Grosse und Gan-
ze des kirchlichen Christentums, dann stelle ich mir die einzelne Ge-
meinde wie eine Herberge vor, die mit zu einer solchen Reisestiitte ge-
hort. Wenn Menschen unterwegs sind, brauchen sie je und je eine Blei-
be. Herberge, das ist eher das kleine Haus, nicht die Bettenburg. Eine
Herberge muss nicht durch ihre Grosse iiberzeugen, sie dient dem ein-
zelnen Reisenden und der kleinen Reisegruppe. Dabei ist keine wie die
andere: Es gibt die einfache Behausung, mit dem Notigsten ausgestattet
ohne weiteren Schnickschnack; daneben auch die Pension mit dem
freundlichen Wirt und ein wenig Familienanschluss, aber auch das ge-
diegene kleine Hotel mit etlichem Komfort. Jede hat ihre eigene Atmo-
sphire, die man schon beim Eintritt spiirt. Die verschiedenen Herbergen
stehen durchaus in Konkurrenz nebeneinander — jede muss sich selbst
rechnen — und bilden doch gemeinsam ein Ensemble der Bewirtung. Sie
alle verbindet, dass hier die Fremde, der Fremde unterkommt und eine
voriibergehende Heimstatt findet, einen Nachmittag und eine Nacht Ru-
he auf der Reise. Ein Friihstiick am nichsten Morgen, Wegzehrung. Ein
Gesprich, weil noch geniigend Zeit ist. Man zogert den Aufbruch hinaus,
denn man weiss nur zu gut, dass es draussen gleich sehr viel hektischer
zugehen wird. Fast wie ein Refugium ist es hier. Die gute Herberge hilt
den Gast nicht, aber sie reizt ihn, wiederzukommen. Sie ist eine Adresse,
die man weitergibt — «Kann ich guten Gewissens empfehlen!» Und man-
cher erinnert seine Reise nachher an den Stationen dieser Einkehr ent-
lang, gleichsam als ein fein gesponnenes Netz von Herbergen.

Der Herberge ist eine Erinnerung beigegeben: Fiir mich ist gut gesorgt.

Die Kirche als Bahnhof und die Gemeinde als Herberge: Die beiden
Bilder stehen polar zueinander, sie verkorpern sehr unterschiedliche
Momente des Christentums und von dem, wie es sich sozial zu realisie-
ren vermag. Und gleichzeitig verweisen beide Bilder auch aufeinander
und rdumen sich gegenseitig ihren Platz ein. Sie aufeinander zu bezie-
hen, ohne das eine zugunsten des anderen preiszugeben, ist — so denke
ich — genau die praktisch-ekklesiologische Aufgabe, die sich stellt,
wenn Kirche Zeitgenossenschaft lebt.

Frankfurt a.M. Kristian Fechtner

(Der Autor Dr. Kristian Fechtner ist wissenschaftlicher Assistent fiir Praktische
Theologie an der Philipps-Universitiat Marburg/D.)

230



	Zeitgenossenschaft der Kirche : Herausforderungen und Chancen für christliche Gemeinden unserer Zeit

