
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 3

Artikel: Döllingers ökumenischer Ansatz

Autor: Neuner, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Döllingers ökumenischer Ansatz

Ein Beitrag aus römisch-katholischer Sicht

Es wurde Ignaz von Döllinger nicht an der Wiege gesungen, dass er
einen Platz in der Geschichte oder der Vorgeschichte der Ökumenischen

Bewegung einnehmen würde. Er war von seinem Naturell her streitbar,
er liebte die Kontroverse und er hatte, wie Joseph Bernhart es ausdrückte,

mehr Freude «an neunundneunzig Sündern als an einem Gerechten»1.

Doch gerade seine Vorliebe für die Kontroverse führte ihn immer
zu einem «Blick über den Zaun». Er hat in seiner Einstellung zu den

christlichen Kirchen sehr unterschiedliche Standpunkte durchlaufen,
jedoch niemals den der Gleichgültigkeit, der Uninteressiertheit und

Selbstgenügsamkeit2.

Von der Polemik zum Dialog

Zumeist wird das öffentliche Wirken Döllingers in drei Epochen eingeteilt.

Der junge Döllinger war Exponent des Görres-Kreises und damit
ein Hauptvertreter des wieder erstarkten katholischen Selbstbewusst-
seins im Deutschland des 19. Jahrhunderts. Er kämpfte um die
Gleichberechtigung der Katholiken, um die Freiheit der Kirche, und dies
bedeutete in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts zunächst einmal eine

Kritik an einer protestantischen Dominanz. Anlass für die Kontroverse
war sein Einsatz zur Durchsetzung der kanonistischen Bestimmungen
für konfessionsverschiedene Ehen. Er war als Polemiker bekannt und

gefürchtet. Und selbst wenn er seiner Streitschrift zur Mischehenfrage
den Untertitel gab «Eine Stimme zum Frieden», war sie von der Bemühung

gekennzeichnet, «die weite Kluft, den grossen und unleugbaren
Unterschied, welcher dogmatisch zwischen beiden Konfessionen
stattfindet, hervorzuheben»3. Die mittlere Epoche ist gekennzeichnet durch
eine zunehmende Kritik auch an katholischen Vorstellungen und
Praktiken, soweit er diese als nicht mehr in Übereinstimmung mit der Alten

1 So /. Bernhart, wohl in mündlicher Rede, nach H. Fries, Newman und Döllinger,
in: Newman-Studien, Bd. 1, Nürnberg-Bamberg-Passau 1948, 31.

2 Vgl. hierzu ./. Finsterhölzl, Die Kirche in der Theologie Ignaz von Döllingers bis
zum ersten Vatikanum, hg. v../. Brosseder, Göttingen 1975.

1 Zitiert nach P. Neuner, Stationen einer Kirchenspaltung, Frankfurt 1990, 61.

196



Kirche, ihrer Lehre und ihrer Struktur erachtete. Gerade die Problematik

des Kirchenstaats, die um die Mitte des 19. Jahrhunderts immer
prekärer wurde, trieb in diese Richtung. Die Tatsache, dass die frühe Kirche

ohne politische Absicherung gelebt hatte und damit von vielen Nöten

frei geblieben war, die die Kirche später bedrängten, war Grand für
die kritische Bewertung des Kirchenstaats. Doch hier wurden
abweichende Positionen nicht vergeben und Döllinger wurde mehr und mehr
an den Rand des katholischen Denkens gedrängt. In diesem
Zusammenhang war er nun eher als in seinen früheren Jahren bereit, genuin

christliche und in der Alten Kirche belegte Vorstellungen und
Konzeptionen bei den Reformatoren und in den nicht-römischen Kirchen
anzuerkennen. In der dritten Phase seines Lebens richtete sich seine oft
beissende Kritik gegen die Kirche des I. Vatikanums, der er nun
vorwarf, mit der Tradition der ersten christlichen Jahrhunderte gebrochen
zu haben. Er sah sich in Gemeinschaft mit all jenen Christen, deren
Kirchen nach seiner Überzeugung ungebrochen auf dem Boden der Alten
Kirche standen: Insbesondere mit den Orthodoxen und den Anglikanern,

während er dem Protestantismus gegenüber auch in der letzten
Phase seines öffentlichen Wirkens insgesamt skeptisch blieb.

Die Apostolizität der Kirche

So sehr sich Döllingers Einzelaussagen in diesen drei Phasen
unterscheiden und so widersprüchlich die Kontroversen erscheinen, die er
durchfocht: Die Grundzüge seiner Ekklesiologie, die Kriterien, mittels
derer er die christlichen Kirchen beurteilte, blieben unverändert. Diese
Konstanz in der Beurteilung der Wesensgrundlagen, die Kirche zur Kirche

machen und anhand derer eine Kritik an konkreten Kirchen möglich
wird, wurde in der Döllinger-Forschung nach meiner Überzeugung zu

wenig beachtet. Über all die sehr unterschiedlichen Kontroversen und

Einzelaussagen hinweg ist Döllinger sich selbst in einer Sicht von Kirche

getreu geblieben. Diesem unveränderten Kriterium möchte ich hier
zunächst nachgehen.

Das entscheidende Kriterium, mittels dessen Döllinger eine Kirche
beurteilt, ist die Frage nach ihrer Apostolizität4. Eine christliche
Gemeinschaft kann nur dann Kirche des Credo sein, wenn sie apostolisch
ist, d.h., wenn sie auf dem Fundament aufbaut und das weitergibt, was

4 Siehe hierzu P. Neuner, Döllinger als Theologe der Ökumene, Paderborn u.a. 1979.

197



sie von den Aposteln übernommen hat. Schon in seinen frühesten
Schriften ist klar, und das sollte sich sein langes Gelehrtenleben
hindurch nicht verändern:

«Es ist der erste und heiligste Grundsatz der katholischen Kirche, kein Dogma
anzunehmen, welches nicht in der Tradition aller früheren Jahrhunderte vollkommen
gegründet ist; und wenn es möglich wäre, durch vollgültige Beweisgründe darzutun, dass

seit dem Ursprünge des Christentums bis auf unsere Zeiten auch nur in einem einzigen
Glaubensartikel eine wesentliche Veränderung stattgefunden habe und von der Kirche

angenommen worden sei, so würde diese Kirche in ihrem Grundprinzip, der Katholizität,

angegriffen sein, und der Vorzug der Allgemeinheit und Unveränderlichkeit,
welchen sie vor allen übrigen christlichen Religionsparteien ausschliesslich zu besitzen

sich rühmt, wäre ihr hiermit entrissen.»5

Ursprungstreue wird dabei nicht durch das Sola-scriptura-Prinzip
gewährleistet. Döllinger erachtet die ersten christlichen Jahrhunderte, die
Zeit der ungeschiedenen Christenheit, der Märtyrer und der
Glaubensbekenntnisse, in denen die biblische Botschaft in der hellenistischen
Welt heimisch wurde, mit für konstitutiv. Auch darüber hinaus schliesst

er eine Entwicklung und Entfaltung der Lehre nicht aus, Theologie ist
nicht nur Zitieren von Bibelstellen. Aber diese späteren Antworten müssen

sich in organischer Entwicklung aus der Offenbarung herleiten
lassen. Die Kirche ist apostolisch, wenn sie die Botschaft der Apostel
unverfälscht und in organischer Entfaltung weiterträgt und verkündet. Tut
sie das nicht, ist sie nicht die Kirche des Credo. Glaubenslehre kann nur
sein, wie Döllinger im Anschluss an Vinzenz von Lerin formulierte,
quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est, was immer,
überall und von allen geglaubt wurde.

Diese Überlieferung geschieht nach Döllinger durch Zeugen, die

beauftragt sind, das weiterzugeben, was sie selbst empfangen haben; und
das sind vorwiegend die Amtsträger. Es gibt in der Kirche die Hirten,
«welche von den Aposteln bis auf unsere Zeit in ununterbrochener Reihe

aufeinander gefolgt sind». Das Amt in der Kirche ist wesentlich
apostolisches Amt. Es steht mit der Sendung der Apostel in einem
ununterbrochenen Zusammenhang durch die Verbindungskette der Sukzession,
«in welcher nicht ein einziges Glied fehlt»6. Die Bischöfe sind dazu
ordiniert, das zu tradieren, was ihnen selbst als apostolische Hinterlassenschaft

übergeben wurde. Die ununterbrochene Kette der Handauflegungen

in der bischöflichen Sukzession ist für Döllinger Zeichen und
Garantie dafür, dass die Botschaft der Kirche auf die Apostel zurückgeht

5 Zitiert a.a.O., 23.
6 Nach J. Finsterhölzl, a.a.O., 161.

198



und dass sie nicht menschliches Machwerk und subjektive Erfindung ist.

Apostolizität als Kriterium für Kirche hat nach Döllinger also eine

doppelte Zuspitzung: Sie besteht in der Ursprungstreue der Lehre und in
der Sukzession des Amtes. Dabei ist die Amtssukzession die Art und
Weise, wie die apostolische Lehre auf uns kommt. Denn das Amt ist um
der Lehre und um der Treue zu ihr willen da. Die Sukzession im
Bischofsamt ist Döllinger somit Garantie dafür, dass in der Kirche die
rechte Lehre vorgetragen wird. Eine Unterbrechung in der bischöflichen
Nachfolge dagegen beweist ihm, dass auch ein Bruch in der Lehre
vorliegen muss, dass nicht mehr die Botschaft der Apostel verkündet wird,
sondern fremde Erfindung Platz gegriffen hat. Die Amtssukzession
erscheint als «der Kanal, durch den uns die Lehre Jesu unverfälscht zu-
fliesst»7. Jede Gemeinschaft, die nicht in dieser bischöflichen Sukzession

steht, verkündet darum auch nicht die Lehre der Apostel, sie
erscheint Döllinger «wie ein aus der Erde hervorgewachsener Pilz»8.

Die Kritik am Vatikanum

Anhand des Kriteriums der Apostolizität beurteilte Döllinger die christlichen

Kirchen und kam dabei zu vernichtenden Aussagen insbesondere

über den Protestantismus. Doch auch die Kritik, die der fast 70jähri-
ge Döllinger am Vatikanischen Konzil übte, folgte genau diesen Kriterien.

Nach seiner Überzeugung hat die vatikanische Kirche durch die

Papstdogmen ihre Apostolizität preisgegeben, und das sowohl hinsichtlich

ihrer Lehre als auch in der Amtssukzession. Zufolge Döllingers
wurde im Konzil nicht nur ein zusätzliches Dogma verkündet, das

vielleicht historisch schlecht begründet ist. Es geht nicht nur um ein Dogma
mehr oder weniger, vielmehr hat man das Fundament selbst geändert,
auf dem der Glaube der Kirche aufruht. Künftig sollte in der Kirche
nicht mehr das zu glauben sein, was immer, überall und von allen
geglaubt worden ist, also die ungebrochene apostolische Tradition,
sondern was der Papst jeweils neu zu glauben vorschreibt. Damit ist mehr

geschehen als die Verkündigung eines neuen Dogmas, damit hat die Kirche

mit ihrem apostolischen Ursprung gebrochen. «Es ist eine kirchliche

Revolution, welche sie begehen, um so durchgreifender, als es sich

hier um das Fundament handelt, welches den religiösen Glauben jedes

7 So die Zusammenfassung durch./. Finsterhölzl. a.a.O.. 157.
s Zitiert aus einer Vorlesungsmitschrift nach J. Finsterhölzl. a.a.O.

199



Menschen künftig tragen und halten soll. Bisher sagte der Katholik:
Ich glaube diese oder jene Lehre auf das Zeugnis der ganzen Kirche
aller Zeiten. Künftig aber müsste der Katholik sagen: Ich glaube, weil
der für unfehlbar erklärte Papst es zu lehren und zu glauben befiehlt9.»
Die päpstliche Unfehlbarkeit habe damit die «régula fidei» verändert.
Alle Bemühungen der Konzilsminorität, den Papst in die Tradition, seine

Unfehlbarkeit in den Glauben der Kirche einzubinden, wurden im
Konzil schroff abgelehnt. Als prägnanteste Zusammenfassung der neuen

Lehre verstand Döllinger die Worte Papst Pius IX.: La tradizione son
io, die Tradition bin ich. Mit ihnen habe der Papst seinen Anspruch deutlich

gemacht, an die Stelle der Tradition zu treten und diese ausser Kraft
zu setzen.

Der Bruch mit der apostolischen Kirche wurde nach Döllingers
Überzeugung nach aussen hin dadurch sichtbar, dass das Konzil mit dem
bischöflichen Amt und damit mit der apostolischen Sukzession gebrochen
hat. Dies geschah im Dogma vom päpstlichen Universalprimat. Demnach

hat der Papst die volle, unmittelbare, bischöfliche Gewalt über
jeden einzelnen Gläubigen wie über die Ortskirchen und die Gesamtkirche.

«Sorgfältig sind die Worte so gestellt, dass für die Bischöfe
schlechterdings keine andere Stellung und Autorität, als die, welche

päpstlichen Kommissären oder Bevollmächtigten zukommt, übrig
bleibt. Damit ist denn, wie jeder Kenner der Geschichte und der Väter
zugeben wird, der altkirchliche Episkopat in seinem innersten Wesen

aufgelöst, und ein apostolisches Institut, dem nach dem Urteile der
Kirchenväter die höchste Bedeutung und Autorität in der Kirche zukommt,
zu einem wesenlosen Schatten verflüchtigt. Denn zwei Bischöfe in
demselben Sprengel, einen, der zugleich Papst ist, und einen, der bloss
Bischof ist, wird doch niemand für denkbar halten, und ein päpstlicher
Vikar oder Diözesan-Kommissär ist eben kein Bischof, kein Nachfolger
der Apostel.» Jetzt sind die Bischöfe nur noch Delegaten des Papstes,
«wohl noch kirchliche Würdenträger, aber keineswegs mehr wahre
Bischöfe»10. Der Episkopat ist damit untergegangen. Im Vatikanum hat
Rom ebenso mit der apostolischen Kirche gebrochen, wie es im 16.

Jahrhundert die Protestanten getan hatten. Das Konzil hat nach Döllingers

Überzeugung «eine neue Kirche gemacht», die nicht mehr die Kirche

des Credo ist.

9 Briefe und Erklärungen über die Vatikanischen Dekrete 1869-1887, München
1890,30.

10 Briefe und Erklärungen, a.a.O., 82 f.

200



Als Folge des Dogmas erwartete Döllinger nun eine Flut von neuen,
bisher unbekannten Glaubenslehren, bei deren Definition man sich auch
nicht mehr den Anschein einer biblischen Begründung oder der Einbindung

in die kirchliche Tradition geben müsse. Und Döllinger sprach
durchaus im Sinne einer extremen Konzilspartei, wenn er die Erwartung
hegte: «Von jetzt an darf die Definitionsmaschine, die der Papst umdrehen

soll, auch nicht einen Tag lang still stehen»11.

Diese Kritik hat die Unfehlbarkeitsdefinition von einer Extremposition

her in den Blick genommen. Döllinger kritisierte eine Schreckvision,

die durch die Rezeptionsgeschichte der vergangenen 120 Jahre
nicht bestätigt wurde - Gott sei Dank. Aber dass sie sich nicht hat durchsetzen

können, obwohl der Wortlaut des Dogmas einer extremen
Interpretation durchaus offengestanden wäre, ist vielleicht mit eine Frucht
von Döllingers tragischem Kampf.

Die Stellung zur römischen Kirche

Eine Darstellung von Döllingers ökumenischen Verdiensten wäre

unvollständig, wenn nicht auch seine Stellung zur römischen Kirche nach
seiner Exkommunikation mitbedacht würde. Dass an dieser Stelle auch
die kirchliche Heimat des Interpreten eine Rolle spielt, ist selbstverständlich.

Die Fakten sind bekannt: Döllinger verweigerte seine Unterschrift

unter die Dogmen des vatikanischen Konzils und wurde daraufhin

exkommuniziert. Römisch-katholischerseits sah man in ihm den

Begründer des Altkatholizismus und damit den Wortführer einer
Kirchenspaltung. Wie verstand Döllinger selbst sein Engagement innerhalb der
altkatholischen Bewegung? In der im Wesentlichen von ihm formulierten

Münchner Pfingsterklärung (1871) erklärte Döllinger unmittelbar
nach seiner Exkommunikation: Wir wissen, «dass diese Bannungen
ebenso ungültig und unverbindlich, als ungerecht sind, dass weder die

Gläubigen ihr gutes Recht auf die Gnadenmittel Christi, noch die Priester

ihre Befugnis, dieselben zu spenden, dadurch verlieren können, und
sind entschlossen, durch Zensuren, welche zur Förderung falscher Lehren

verhängt worden sind, unser Recht uns nicht verkümmern zu
lassen»12. Dieser Anspruch wurde akut, als Gegnern der vatikanischen
Beschlüsse die kirchliche Beisetzung und die Eheassistenz verweigert
wurden. Die Betroffenen bzw. ihre Angehörigen wandten sich an die ex-

11 Römische Briefe vom Concil von Quirinus, München 1870, 437.

I2./. F. v. Schulte, Der Altkatholizismus, Giessen 1887, Neudruck Aalen 1965, 20 f.

201



kommunizierten Priester, und Johannes Friedrich, Döllingers Fakultätskollege

und ebenso wie dieser gebannt, erklärte sich bereit, jedem
seelsorglichen Beistand zu gewähren, dem dieser wegen seiner Treue zum
alten Glauben von der vatikanischen Kirche verweigert wurde.

Einen Schritt weiter ging der Beschluss des Ersten Altkatholikenkongresses

im September 1871 in München, «an allen Orten, wo sich das

Bedürfnis einstellt, eine regelmässige Seelsorge herzustellen»13. Diesen

Antrag hat Döllinger zurückgewiesen. Er warnte davor, irgendwelche
Schritte zu unternehmen, mit denen die Kirche, die sie ausgeschlossen
hatte, insgesamt und pauschal verworfen würde. Die Gemassregelten
wollten deren Glieder bleiben, und dies sei mit der Gründung eigener
Gemeinden unvereinbar. Man solle auf keinen Fall «Gemeinde gegen
Gemeinde und Altar gegen Altar stellen». «Jetzt sind wir innerhalb der
Kirche der gute Samen, das Salz, welches vor Fäulnis bewahrt, und auf
welchem die Hoffnungen der Zukunft... ruhen. Von jeher hat der Grundsatz

gegolten: wenn es sich um eine Reformation in der Kirche handle,
so müsse diese innerhalb der Kirche geschehen. Reformatio fiat intra
ecclesiam.» Und Döllinger schloss seinen Appell mit der eindringlichen
Bitte: «Vermeiden wir jeden Schritt, von welchem die Gegner mit Fug

sagen können, dass er notwendig zum Schisma führt»14.

Auf dem Zweiten Altkatholikenkongress 1872 in Köln wurde
beschlossen, die bischöfliche Sukzession anzustreben. Diesem Antrag
stimmte Döllinger trotz anfänglicher Bedenken zu. Denn der Bischof
sollte, so die ursprüngliche Vorstellung, nicht eine eigene Jurisdiktion
neben der schon bestehenden bischöflichen Jurisdiktion ausüben.
Vielmehr sollte er im Sinne der altkirchlichen Missionsbischöfe in der Zeit
der arianischen Auseinandersetzungen zu den Gläubigen gehen und sie

mit dem versorgen, was ihnen von der Grosskirche verweigert wurde.

Döllinger war überzeugt, dass unter denen, die sich den vatikanischen
Dekreten unterworfen hatten, viele dem alten Glauben anhingen, ihn
aber aus beruflichen und familiären Gründen nicht in der Öffentlichkeit
zu bekennen wagten. Dazu rechnete er auch den überwiegenden Teil des

deutschen Klerus einschliesslich der Bischöfe, die die Konzilsbeschlüsse

nur unterschrieben hatten, um ein Schisma zu verhindern. Ihnen
gegenüber wollte er keinesfalls alle Brücken abbrechen. Er respektierte
die Exkommunikation und hat nicht mehr zelebriert. Er verstand sich als

13 Stenografischer Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-Congresses,
abgehalten vom 22. bis 24. September 1871 in München. München 1871. 104 f.

14 Döllingers Diskussionsbeitrag ist dokumentiert a.a.O., 129-132.

202



zu Unrecht exkommunizierter Katholik. Die altkatholische Bewegung
sah er durch den Notstand begründet. Auch der exkommunizierte Priester

ist danach berechtigt und verpflichtet, im Notfall jene kirchlichen
Funktionen vorzunehmen, die ihm sonst verboten sind. Auf dieses
Notrecht wollte Döllinger die altkatholische Bewegung stellen. Man müsse

gemäss der kirchlichen Ordnung den Gläubigen all die seelsorglichen
Dienste leisten, die ihnen von der römischen Kirche verweigert wurden.
«Wir befinden uns in einem Notstande, und wir wollen und dürfen
soweit gehen, als der Notstand es gestattet und erheischt, aber auch nicht
einen Schritt weiter.»15 Trotz dieser Warnung Döllingers wurde der
Antrag auf die Errichtung eigener altkatholischer Gemeinden angenommen.

Döllinger sah darin einen Schritt in Richtung auf ein Schisma, und
ein solches wollte er unbedingt vermeiden.

Daneben gibt es aber auch Hinweise, die für Döllingers Zugehörigkeit
zur altkatholischen Kirche sprechen. Er hat sich nie vom Altkatholizismus

distanziert, auch nicht, als Beschlüsse gefasst wurden, denen er
nicht zustimmen konnte. Er unterstützte die Einrichtung einer Seelsorge

für Notfälle, unterzeichnete einen Antrag an die Bayerische Regierung

um Überlassung einer Kirche, wurde in den Amtsblättern der
altkatholischen Kirche als Priester geführt, und in seinen Briefen findet
sich verschiedentlich die Wendung «wir Altkatholiken». Er liess für
seinen verstorbenen Bruder in der altkatholischen Kirche in München den

Trauergottesdienst feiern, und als Achtzigjähriger bestimmte er, im Falle

einer schweren Erkrankung solle man «keinen römischen
Geistlichen, sondern nur Friedrich zu ihm lassen»16. Dieser spendete ihm die
Sterbesakramente und hielt die Beisetzung und den feierlichen
Trauergottesdienst. Der tote Döllinger scheint eindeutig der altkatholischen
Kirche anzugehören, von ihr wird er als ihr bedeutendstes Mitglied
angesehen und in Ehren gehalten bis auf den heutigen Tag. Römisch-ka-
tholischerseits war man mit dieser Zuweisung ganz einverstanden,
konnte man sich so doch eines unbequemen Mahners und Fragestellers

entledigen.
Die Frage nach der konfessionellen Zugehörigkeit Döllingers

verschiebt sich nach meiner Überzeugung auf die Problematik, was der
Altkatholizismus eigentlich ist. In einer Reihe von Selbstdarstellungen
erscheint dieser als eine Widerstandsbewegung gegen alle unberechtig-

ls So Döllinger im Katholiken-Kongress 1871. zitiert in P. Neuner. a.a.O.. 128

(Fn. 3).
16 J. Friedrich. Ignaz von Döllinger. Bd. 3. München 1901, 593.

203



ten päpstlichen Ansprüche, vom Konziliarismus des 15. Jahrhunderts
über Gallikanismus, Jansenismus bis zum Aufblühen der historischen
Wissenschaft im 19. Jahrhundert. Wenn man den Altkatholizismus als

eine zumindest tausendjährige geschichtliche Bewegung versteht, die
die Rechte der Ortskirchen und ihrer Bischöfe gegenüber dem
päpstlichen Anspruch, des Individuums gegenüber der Gemeinschaft, des

Laien gegenüber dem Klerus, der Wissenschaft gegenüber der autoritären

Vollmacht verteidigt, gehörte Döllinger bestimmt zu ihm. Aber diese

Bewegung ist nicht einfach identisch mit ihrer konfessionellen
Gestalt. Döllinger war einer der hervorragendsten Vertreter der altkatholischen

Bewegung, er half, sie nach dem vatikanischen Konzil zu formieren.

Aber als daraus eine Kirche zu werden begann, als man nur noch
entweder römisch-katholisch oder altkatholisch sein konnte, hat er seine

Autorität eingesetzt, eine Spaltung der Kirche zu verhindern. Doch
unmittelbar nach 1870 war der Übergang vom Altkatholizismus als geistiger

Bewegung zur altkatholischen Kirche fliessend. «Die Sache des

Widerstandes gegen die vatikanischen Dekrete, mit welcher mein Name
für immer unaufhörlich verknüpft ist, hat... weit grössere Dimensionen

angenommen als ich voraussehen konnte. Ich wollte, gedrängt und

vergewaltigt, nur meine Pflicht tun und mich einer mir angesonnenen Lüge
erwehren; aber der Schneeball ist ohne mein Zutun zur Lawine geworden,

und wo wird das Schiff, in dem ich mich befinde, landen?»17

Zusammenfassung

Sein Programm für die Einigung der christlichen Kirchen fasste Döllinger

in die Augustinus zugeschriebene Formulierung zusammen: «In
necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus autem Caritas.» In den

Punkten, die das Wesen der christlichen Botschaft ausmachen, ist
Übereinstimmung gefordert. Das, was theologisch ungeklärt ist und innerhalb

der Kirche selbst unterschiedlich beantwortet wurde oder wird,
verlangt Freiheit. Über allem aber hat die christliche Liebe zu herrschen.
Die Forderung nach Einheit darf nach Döllingers Überzeugung nur an
den Punkten erhoben werden, in denen die Alte Kirche die
Übereinstimmung mit der Lehre der Apostel festgemacht hat. Die biblische
Verkündigung und die dogmatischen Entscheidungen der alten, ungeteilten
Kirche sah er als unverzichtbare, aber auch als hinreichende Basis für

17 J.Friedrich, a.a.O. 607.

204



die Einigung der Christenheit. Mit allen, die auf diesem Fundament
stehen, die den Glauben der Alten Kirche bekennen und deren
Grundstrukturen bewahrt haben, wusste er sich in Kirchengemeinschaft.
Darüber hinaus vertrat er die libertas in dubiis: Spätere kontroverse
Lehrentwicklungen erachtete er als gegenseitig tolerabel, soweit sie nur nicht
die gemeinsame Basis wieder in Frage stellen. Sonderentwicklungen in
den einzelnen Kirchen können gegenseitig respektiert werden, wenn sie
sich nur nicht als für alle verbindlich und als heilsnotwendig verstehen.
Eine Einigung der Kirchen erscheint Döllinger bereits dann als möglich,
wenn eine Übereinstimmung auf der Basis der Alten Kirche gefunden
ist und späteren Lehrentwicklungen innerhalb der Konfessionen kein für
alle gleichermassen verpflichtender Charakter zugesprochen wird. Mit dieser

Konzeption hat Döllinger ein Modell der kirchlichen Einigung
vorgelegt, das vorwegnimmt, was Karl Rahner und Heinrich Fries in ihren
Thesen «Einigung der Kirche - reale Möglichkeit»18 ausgeführt haben.

Über jeden Dissens hinweg aber gilt die Forderung: «In omnibus
autem Caritas.» Wenn diese Grundhaltung nicht gegeben ist, wenn es an
einem fundamentalen Vertrauen mangelt und nur tatsächliche oder
vermeintliche Fehler aufgedeckt und kritisiert werden, dann ist jede
theologische Bemühung zum Scheitern verurteilt, dann bleibt jede dogmatische

Einigung ein papierener Konsens. Dies müsste Döllinger in seinen

langen Bemühungen um eine Annäherung der christlichen Kirchen
schmerzlich erfahren. Konkret formuliert hat Döllinger dieses «In
omnibus autem Caritas» in seinen Stellungnahmen gegenüber den Juden.

Gerade mit dieser Thematik möchte ich meine ökumenische Besinnung
abschliessen.

Döllingers Stellung zu den Juden

Auch in seiner polemischen Phase stimmte Döllinger nicht in die sich

manchmal christlich motivierende Judenhetze des frühen 19. Jahrhunderts

ein. Er suchte politisch einen Mittelweg zwischen voller
Gleichberechtigung der Juden und deren rechtlicher Sonderstellung. In einer

ls H. Fries, K. Rahner, Einigung der Kirchen - reale Möglichkeit, Freiburg/
Basel/Wien 1985. Hier lautet die Grundaussage: Eine Einigung der Kirchen ist möglich,

wenn alle Seiten die Schrift und die Glaubensbekenntnisse der frühchristlichen
Konzilien anerkennen. Darüber hinaus aber kann es genügen, dass man
Sonderentwicklungen dort, wo man sie nicht zu übernehmen vermag, respektvoll auf sich
beruhen lässt, und sich eines (negativen) Urteils über sie enthält.

205



Rede vor dem Bayerischen Landtag 1846'9 begründete er die Verweigerung

der vollen Gleichstellung mit der Sonderkultur des talmudischen
Judentums. Dieses könne faktisch nicht fortbestehen und würde seine

Identität verlieren, wenn ihm der Schutz einer rechtlichen Sonderbehandlung

entzogen würde. Gleichzeitig ging es ihm auch um den Schutz
der christlichen Landbevölkerung, die er in einer oft drückenden
Abhängigkeit von jüdischen Geldgeschäften sah.

Einen ganz anderen Geist atmete Döllingers Festrede in der Akademie

der Wissenschaften vom Juli 1881 mit dem Thema «Die Juden in

Europa»20. Vor dem Hintergrund eines 1879 in Berlin ausgebrochenen
Antisemitismusstreits stellte er die Geschichte der Juden in Europa dar
und kam dabei zu dem Ergebnis: «Das Schicksal des jüdischen Volkes
ist vielleicht das erschütterndste Drama der Weltgeschichte» (S. 210).
Er machte deutlich, dass die christliche Kirche der Lehre der Apostel
untreu geworden sei, nach welcher der Tod Christi «keineswegs eine auf
der ganzen Nation fort und fort lastende Schuld» darstelle. Vielmehr ist
nach der Schrift Israel nicht von Gott Verstössen, es bleibt das
auserwählte Volk, es ist «ein zeitweilig verirrter Bruder, der früher oder später

in's Vaterhaus zurückkehren werde, immer aber der Träger unwiderruflicher

Verheissungen sei und bleibe» (S. 213). So wurde durch die

Apostel und die Kirche der ersten Jahrhunderte «den Christen gegen das

Volk, welchem Christus und die Apostel angehörten, ohne sich von
demselben trennen zu wollen, die Pflicht der duldsamen, geduldig
harrenden Liebe vorgezeichnet» (S. 213).

Die Geschichte des Zusammenlebens von Christen und Juden aber
wurde durch ganz andere Kräfte bestimmt. Die «Sinnesweise der ältesten

Kirche schwand jedoch, als das Christentum römische Staatsreligion
geworden war» (S. 214). Jetzt wurde die Haltung feindselig. Bald sah

man das Niederbrennen von Synagogen als gottgefälliges Werk an, es

wurden Sondergesetze erlassen, die den Juden den Kontakt mit Christen
verboten. Bis zur Zeit der Reformation brachte jedes Jahrhundert eine

Steigerung des Elends. Die Juden wurden aller Verbrechen, auch der
unwahrscheinlichsten, für fähig gehalten. Es wurden «Hass und Abscheu

gesät und Massenmord geerntet» (S. 221). Döllinger zeichnete in den

Jahren, als ein Antisemitismus im Schwange war, ein erschütterndes

19 Drei Reden gehalten auf dem Bayerischen Landtage 1846. Regensburg 1846.
57-84.

20 Die Juden in Europa, in: Akademische Vorträge. Bd. I, München 1890, 2. Aufl.,
209-241 (folgende Zitate aus diesem Text).

206



Bild von den Verfolgungen und Verdächtigungen, der Unterdrückung
und den Leiden, die dieses Volk - angeblich im Namen der christlichen
Überzeugung - über sich ergehen lassen müsste. Ein zusätzliches Motiv
für die Abneigung gegen die Juden war die Zinsfrage. Hier wurde nach

Döllingers Urteil zweifellos Missbrauch getrieben, aber er war verursacht

durch das für Christen geltende Zinsverbot und durch die Gesetze,
die Juden einen für ehrlich gehaltenen Beruf verwehrten. Auch für diese

Seite des jüdisch-christlichen Trauerspiels sieht Döllinger die Hauptschuld

bei den Christen: «Die Juden hat der Christ erst so gemacht»
(S. 237).

Döllinger schloss seinen Aufruf zu Besonnenheit und Mässigung mit
dem Appell:

«Viel zu lange hat die abscheuliche Lehre, dass die Menschen berufen seien, Sünden

und Verirrungen der Vorfahren an den schuldlosen Nachkommen fort und fort zu
rächen, die Welt beherrscht und die Länder Europas mit Greueln und Schandtaten
befleckt, von denen wir uns abwenden. Wehe uns und unsern Enkeln, wenn jenes
Rachegesetz gegen die Nachkommen der Deutschen, Franzosen. Spanier und Engländer
des Mittelalters jemals zur Anwendung kommen sollte!» (S. 240 f)

Döllinger hat in diesem Aufsatz kaum theologisch argumentiert. Aber
er hat Grundsätze in Erinnerung gerufen, hinter die die christliche
Botschaft nicht mehr zurückfallen darf. Wenn sie beachtet würden, wäre
auch für die Einigung der Christenheit eine Menge gewonnen. Denn
diese ist nicht allein eine Sache der Theologen, wie Döllinger am Scheitern

der Bonner Unionskonferenzen schmerzlich erfahren müsste.
Döllinger war überzeugt, dass die Theologen das Ihre getan haben. Dieses

aber für die Kirchen insgesamt fruchtbar zu machen, ist eine Aufgabe,
die auch heute, zweihundert Jahre nach Döllingers Geburt und

einhundertfünfundzwanzig Jahre nach den Bonner Unionskonferenzen, immer
noch ihrer Erfüllung harrt.

München Peter Neuner

207


	Döllingers ökumenischer Ansatz

