Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 3

Artikel: Russische Haltungen und Kontakte zur altkatholischen Bewegung in
ihrer friihen Periode

Autor: Horujy, Sergey S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404919

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Russische Haltungen und Kontakte zur altkatholischen
Bewegung in ihrer frithen Periode

1. Wie Hollywood-Schinken zu «Liebe und Geld», so ist das Thema
«Russland und die altkatholische Bewegung» eine Abhandlung iiber die
Kollision zwischen hohen und niedrigen, unterschwelligen und uner-
quicklichen Motiven. Hier kollidieren Glaube und Politik. Im 19. Jahr-
hundert, als es noch keine 6kumenischen Vorstellungen gab, waren die
Beziehungen zwischen den christlichen Konfessionen bestimmt von
feindlichem Antagonismus, am stirksten ausgeprigt in den Beziehun-
gen zwischen dem romischen Katholizismus und der 6stlichen Ortho-
doxie oder dem pipstlichen Stuhl und der russischen Kirche. Von daher
wurden alle Geschehnisse und Prozesse, welche die romisch-katholi-
sche Kirche schwichten, alle Krifte, die gegen sie gerichtet waren, und
vor allem alle Phinomene ihrer internen Krisen und Schismen dusserst
aufmerksam in Russland verfolgt. Diese Aufmerksamkeit kam aber oft
aus zwei verschiedenen Bereichen, in denen sie unterschiedlich gemeint
waren. Es gab eine Kluft zwischen dem Staat und der Offentlichkeit
(und die Kirche wurde unter dem synodalen System praktisch zu einem
Teil der Staatsmaschinerie gemacht); zwar waren die Ziele der offiziel-
len Bereiche rein politisch, aber die 6ffentlichen Kreise waren oft ernst-
haft und aufrichtig interessiert an geistlichen Problemen und Kontakten.

Solche Strukturen lassen sich auch bei der russischen Haltung zu
Gruppen und Bewegungen in der katholischen Kirche erkennen, die ei-
nen Konflikt mit der pépstlichen Autoritit eingingen. Alexej S. Chom-
jakow, der Fiihrer der russischen Slawophilen, begann erste inoffizielle
Dialoge mit solchen Gruppen und versuchte, Gemeinsamkeiten mit ih-
nen in ithren Auffassungen zu Kirche und kirchlichem Leben zu finden.
In den vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts hilt er die theologische
Korrespondenz mit dem anglikanischen Archdeacon W. Palmer auf-
recht; diese ist heutzutage recht gut bekannt. Palmer glaubte, dogma-
tisch und ekklesiologisch stinden sich Anglikanismus und 6stliche Or-
thodoxie sehr nahe, und wollte der orthodoxen Kirche beitreten. Dieser
Beitritt wurde aber wegen Streitigkeiten {iber den Beitrittsritus nicht
vollzogen; er schloss sich spiter der romischen Kirche an. In den fiinf-
ziger Jahren sendet Chomjakow einen Brief zu ekklesiologischen The-
men an den Erzbischof von Utrecht, H. Loos. Solche Aktivititen stimm-
ten voll mit den allgemeinen Haltungen des Slawophilismus iiberein.
Wie nahezu alle Russisch-Orthodoxen zu jener Zeit waren die Slawo-
philen strikt antikatholisch in ihren Auffassungen; zugleich aber repri-

186



sentierten sie in vielerlei Hinsicht eine Parallele zu liberalen Katholiken
im Westen, denen die Tradition der alten ungeteilten Kirche viel wert
war und die dem Ultramontanismus und der unbeschnittenen Zunahme
der papstlichen Macht kritisch gegeniiber standen. Bis zu einem gewis-
sen Grad waren die frithen Slawophilen auch eine Art einer solchen loy-
alen und traditionalistischen Opposition innerhalb der synodalen Kirche
in Russland, wo statt der unbeschnittenen papstlichen Macht die ganze
Zeit iiber die nicht geregelte Macht des Zaren und der Biirokraten eine
Bedrohung darstellten. Sowohl die Slawophilen wie die liberalen Ka-
tholiken verteidigten die religiose Freiheit und waren davon iiberzeugt,
dass die Einheit der Kirche nicht auf der formalen Autoritit basierte,
sondern auf der Gegenwart des Heiligen Geistes, die sich selbst in der
Liebe offenbart, die eint. Beide Stromungen entwickelten origindre Ek-
klesiologien, die Lehre von J. A. Mohler im liberalen Katholizismus und
die Theologie der Konziliaritit von Chomjakow im Slawophilismus. Es
ist sehr wohl bekannt, dass diese beiden Lehren eng miteinander ver-
wandt waren, da beide im selben zentralen Prinzip wurzelten, ndamlich
der Auffassung von der Kirche als einer organischen Einheit in Liebe
und Freiheit. Wie George Florovsky sagt, bedeutet diese bemerkens-
werte Verwandtschaft einer ekklesiologischen Vision «die wahre geist-
liche Begegnung zwischen Chomjakow und Mohler» und von daher
auch zwischen den religiosen Stromungen, die sie repriasentierten. Ein
weiterer liberaler katholischer Denker, Franz von Baader, war bei den
Slawophilen sogar noch bekannter und geschitzter als Mohler.

2. Diese Tatsachen lassen es nur natiirlich erscheinen, dass die Sla-
wophilen die ersten in Russland waren, die ein waches Interesse an der
altkatholischen Bewegung hatten. In den sechziger Jahren war Chomja-
kow bereits gestorben, aber seine Mitstreiter beobachteten alle Diskus-
sionen im Hinblick auf die Vorbereitung des Vatikanischen Konzils sehr
genau. Die zentrale und einigende Rolle in der slawophilen Bewegung
gehorte in jener Zeit dem Schriftsteller und Kritiker Iwan S. Aksakow;
er war auch der Herausgeber der slawophilen Zeitung Moskau. Aber in
all seinen Meinungsdusserungen und Handlungen im Hinblick auf eu-
ropdische Angelegenheiten war Aksakow stark abhingig von einer an-
deren Person, dem grossen Lyriker und Dichter Fjodor Tjutschew; er,
der mit Tjutschews Tochter verheiratet war, befolgte dessen Ratschlage
aufs engste. Lange Zeit war Tjutschew ein Karrierediplomat; er lebte
viele Jahre im Westen und hatte das lebhafteste Interesse an internatio-
naler Politik. In seinen Ansichten war er mit den Slawophilen eng ver-
wandt, und er hatte, auch wenn er nur wenig iiber politische Themen

187



schrieb, den Ruf, einen wachen politischen Sinn zu haben, und iibte
grossen Einfluss aus als Experte in der Politik.

Schon lange vor dem Vatikanischen Konzil begann Tjutschew, die
unterschiedlichen Meinungen innerhalb der katholischen Kirche iiber
die Grenzen der pipstlichen Macht aufmerksam zu verfolgen. Im
Gegensatz zur Mehrheit der Slawophilen war er nicht antikatholisch,
sondern streng antipapistisch, und vertrat die Meinung, es sei notig,
«den Unterschied zwischen dem Katholizismus und dem Papismus zu
sehen». Im Jahr 1850 schrieb er ein Referat «La papauté et la question
romaine », in dem er seine Ansichten entwickelte; es wurde in der Revue
des Deux Mondes veroffentlicht und loste eine lebhafte Kontroverse
aus. Seine nichste heissspornige antipapistische Ausserung war das
Gedicht Die Enzyklika, veranlasst durch die Veroffentlichung der Enzyk-
lika Quanta cura durch Pius IX. am 8. Dezember 1864, sie enthielt als
Anhang den beriichtigten Syllabus errorum, der 80 moderne «Irrtiimer»
verurteilte, unter ihnen die Gewissensfreiheit. Die Schlusszeile des Ge-
dichts lautet: «Dieses unheilvolle Wort wird ihn [den Papst] in Lebens-
gefahr bringen: Die Gewissensfreiheit ist ein Irrtum!» Tjutschew be-
stand immer darauf, dass gerade die Gewissensfreiheit das Fundament
aller orthodoxen Polemik gegen den romischen Katholizismus bilden
solle.

Tjutschew hatte ein hochst aktives Interesse am Kampf gegen die
papstliche Unfehlbarkeit. Er kannte personlich einige Gegner dieser
Auffassung, vor allem H. L. Maret, den Dekan der theologischen Fa-
kultat in Paris. Er beobachtete die ganze Diskussion vor dem Vatikani-
schen Konzil genau und versuchte, so weit er konnte, die russische Pres-
se dazu zu bringen, es in grosstmoglicher Ausfiihrlichkeit zu behandeln.
In seinen Briefen diskutiert er die antiinfallibilistischen Hefte Marets
und des Bischofs von Orléans, Felix Dupanloup. Besondere Aufmerk-
samkeit wurde Dollinger als dem Fiihrer des Kampfes zuteil. Sein Buch
Der Papst und das Konzil, das Dollinger unter dem Pseudonym «Janus»
1869 veroffentlicht hatte, wurde mit Tjutschews Hilfe in weiten Kreisen
diskutiert und gelobt; 1868 begann Aksakow auf Dringen Tjutschews in
seiner Zeitung eine lange Reihe von Artikeln iiber die Diskussion vor
dem Konzil. Aufgrund der Verfolgung durch die Zensur ist aber nur ei-
ner von ihnen erschienen.

Fiir Tjutschew und seine Freunde war die Annahme des Dogmas der
Unfehlbarkeit das Hauptereignis, die wirkliche Selbstverdammung des
Papismus. Zum ersten Jahrestag der Abstimmung auf dem Konzil am
18. Juli 1871 schrieb Tjutschew ein Gedicht, Der vatikanische Jahres-

188



tag, lang und leidenschaftlich, in dem man die Zeilen lesen kann: «Je-
ner unheilvolle und alles entscheidende Tag, ... an dem er [sc. der Papst]
sich selbst — welch Gotteslidsterung! — zur Gottheit erklirt hat, ein neu-
er Gott-Mensch», und das ausdrucksvolle Finale: «Der vatikanische Da-
lai Lama kann nicht der Stellvertreter Christi sein!» — Es war klar, dass
die altkatholische Bewegung von den Slawophilen nur begriisst werden
konnte. Tjutschews Biograph schreibt: «Die Haltung des Dichters zu
den Altkatholiken war die des grossten Enthusiasmus»!, da er hier den
verheissungsvollsten neuen Horizont fiir die Kooperation zwischen
Russland und dem Westen sah. Wihrend des ersten Altkatholikenkon-
gresses im September 1871 zu Miinchen schreibt Tjutschew an Aksa-
kow: «Hier bringt ein ganzes Biindel von Ideen die Moglichkeit hervor,
friedliche geistliche Zusammenarbeit mit Deutschland zu beginnen. Ein
Frieden stiftendes Prinzip wird geboren, das die wahre Berufung Russ-
lands bestimmt«?. Nochmals gedriangt von Tjutschew schreibt Aksakow
einen Artikel, den er an Dollinger adressiert; dieser wird in Moskau auf
russisch (mit den Auslassungen und Entstellungen der Zensur) und in
Berlin auf deutsch (der vollstindige Text) veroffentlicht?. Dieser Artikel
wird von den Fiihrern der slawophilen Bewegung (A. A. Kirejew, A. N.
Maikow, A. F. Gilferding u.a.) heftig diskutiert; sie finden, der Autor sei
zu kategorisch in seinen Forderungen an die Altkatholiken, sofort die or-
thodoxe Lehre anzunehmen.

Der Miinchner Kongress bot auch die gute Gelegenheit, direkte Kon-
takte zu kniipfen. Ein halb-offizieller Reprisentant der russischen Kir-
che wurde nach Miinchen gesandt, ein Professor der St. Petersburger
Theologischen Akademie, Iwan T. Osinin (1833—1887), der ein enger
Bekannter Tjutschews war. Der Dichter schrieb an seine Frau: «Kiirzlich
wurde auf Initiative des Grossfiirsten Konstantin Nikolajewitsch je-
mand nach Miinchen zu Doéllinger geschickt, und dieser Jemand ist un-
ser guter Freund Osinin»*. Osinin wurde freundlich in Miinchen aufge-
nommen; er diskutierte mit den Altkatholiken eine ganze Reihe Themen
und Optionen fiir eine mogliche Zusammenarbeit und gab Tjutschew
nach seiner Riickkehr nach St. Petersburg einen detaillierten Bericht.
Nach dem Treffen mit ihm schrieb der Dichter mit Genugtuung an Ak-
sakow: «Was Osinin erzahlt, 1st ausserordentlich trostlich. ... Er briistet

'V, V. Koinow, Tjutschew. Moskau 1982, 455 (Russisch).

2 F. 1. Tjutschew, Brief an 1. S. Aksakow vom 2. Oktober 1871.

3 Brief an Dollinger von einem Laien der russischen Orthodoxen Kirche aus
Moskau, Berlin 1872.

4 F. 1. Tjutschew, Brief an E. F. Tjutschewa vom 14. September 1871.

189



sich die ganze Zeit mit dem wirmsten Empfang, der ihm von den Fiih-
rern der anti-romisch-katholischen Partei zuteil geworden sei. ... Ein
weites Feld hat sich in dieser Richtung aufgetan»>. In der Sicherheit,
dass die russischen Beziehungen mit den antipapistischen katholischen
Kreisen in eine neue Phase der engen Partnerschaft treten, wendet sich
Tjutschew in seinen Briefen in dieser Zeit haufig der altkatholischen Be-
wegung zu, wobei er in groben Ziigen verschiedene Kontakte und Pla-
ne umreisst und die Zukunft in hellem Licht zeichnet.

3. Die Initiative bei den russischen Kontakten mit den Altkatholiken
wurde aber bald von anderen Kreisen iibernommen. Tjutschew war alt;
er starb 1873. Im folgenden Stadium entwickelt sich die Beziehung mit
den Altkatholiken in grosserem Umfang; zugleich aber dndert sie ihren
Charakter. Die altkatholische Bewegung geriet in das Blickfeld der rus-
sischen Regierung, die in ihrer Erscheinung eine lohnenswerte politi-
sche Option sah. Die Bewegung hatte angekiindigt, sie wolle die Union
mit der orthodoxen Kirche®, und die russischen Autorititen sahen es als
eine Chance an, in katholischen Gegenden die russische Position zu
starken und die westliche dadurch zu schwichen, dass die Altkatholiken
sich der russischen Kirche anschliessen sollten. Dieses ehrgeizige Ziel
wurde von Lord Acton treffend charakterisiert: «Russland kalkulierte
den Vorteil, den man aus den Dekreten [den vatikanischen Dogmen] zie-
hen konnte, die das Schisma [innerhalb der romisch-katholischen Kir-
che] intensivieren»’. Mit diesem Ziel im Hinterkopf wurde 1872 eine
besondere Struktur errichtet: die Sankt-Petersburger-Gesellschaft der
Freunde Geistlicher Aufklarung. Sie war formell der schon lange exi-
stierenden Gesellschaft in Moskau mit demselben Namen beigeordnet,
war tatsdchlich aber vollig autonom von ihr. Mehr noch: Sie erfreute
sich eines hoheren Standes und grosserer Rechte und Privilegien. Eine
solch besondere Position war ihr zum einen sicher durch die Person-
lichkeit, die der Gesellschaft vorstand: Thr Ehrenvorsitzender war der
Bruder des regierenden Monarchen, der Grossfiirst Konstantin Nikola-

> F. 1. Tjutschew, Brief an 1. S. Aksakow vom 2. Oktober 1871.

¢ Das vom Ersten (Alt-)Katholikenkongress angenommene Programm besagt aus-
driicklich: «Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der griechisch-orientalischen
und russischen Kirche, deren Trennung ohne zwingende Ursachen erfolgte und in kei-
nen unausgleichbaren dogmatischen Unterschieden begriindet ist.» (Stenographischer
Bericht iiber die Verhandlungen des Katholiken-Congresses abgehalten vom 22. bis
24. September 1871 in Miinchen. Mit einer historischen Einleitung und Beilagen,
Miinchen 1871, 222).

" Lord Acton, Selected Writings, herausgegeben von J. Rufus Fears, Indianapolis
1988, 111 303.

190



jewitsch, der der Hauptideologe und Promotor der grossen Reformen
zur Zeit Alexanders II. war. Der Sekretir der Gesellschaft war der Ad-
jutant des Grossherzogs, Oberst (und spiter General) Alexander Alexe-
jewitsch Kirejew (23. Oktober 1833 bis 13. Juli 1910). Nach ihrer Griin-
dung entwickelte die Gesellschaft sofort lebhafte Aktivitdten beziiglich
der altkatholischen Bewegung. Sie monopolisierte in ihren Hinden alle
Kontakte mit der Bewegung, indem sie Delegationen zu allen Kongres-
sen und Konferenzen der Altkatholiken sandte. Sie begann zudem, aus-
fiihrliche Literatur zur altkatholischen Frage zu veroffentlichen, vor al-
lem detaillierte Berichte iiber die Kongresse und tiber andere themen-
zentrierte Ereignisse, Ubersetzungen von Dokumenten der altkatholi-
schen Bewegung und orthodoxe Bewertungen verschiedener Aspekte
der letzteren. Die Protokolle der Gesellschaft wurden russisch und fran-
zosisch publiziert.

Wenn man sich diese Tatsachen anschaut, ist es sehr leicht zu sagen,
die Gesellschaft sei einfach ein Werkzeug der Regierung gewesen, die
deren politischen Zielen diente und sie unter einer geistlichen Maske
verbarg. Eine derartige Charakterisierung wird ihr von einem modernen
Wissenschaftler zuteil, der in ihren Aktivititen nichts als politische Int-
rige sieht:

«Die Gesellschaft erhielt eine solch hochstehende Protektion wegen einer sehr klar
umrissenen politischen Aufgabe. ... Kirchliche Ereignisse liessen die Hoffnung auf-
kommen, dass die Verbindung der Altkatholiken mit der orthodoxen Kirche eine Lo-
sung fiir die beiden Probleme der Aussenpolitik bieten konne: den Widerstand
Deutschlands zu neutralisieren, das die Osterreichischen Anspriiche auf dem Balkan

unterstiitzte, und die inneren, konfessionsbedingten Spannungen zwischen den ortho-
doxen und rémisch-katholischen Slawen zu beseitigen»®.

Aber dies ist eine sehr einseitige Beschreibung. Die Realitidt war kom-
plexer.

Zu der fraglichen Zeit (wie in den meisten Perioden) gab es in Russ-
land so gut wie keine Moglichkeiten, geistliche Probleme 6ffentlich in
der Presse oder bei Zusammenkiinften zu besprechen. Zwar wurde zur
Zeit der grossen Reformen kritische, nihilistische und populistische Li-
teratur bereits veroffentlicht, Religion und Kirche waren dabei jedoch
nahezu tabu. Es soll geniigen, hier daran zu erinnern, dass zu seinen
Lebzeiten nicht ein einziges theologisches Werk von Chomjakow in
Russland publiziert werden konnte. In dieser Situation iibernahm die

8 A. A. Nosov, «<We have just organised the Philosophical Society ...>: To the history
of philosophical societies in Russia». Voprosy Filosofii 1999, I 173 (Russisch).

191



St.-Petersburger-Gesellschaft der Freunde Geistlicher Aufkldarung mit
ihren besonderen Rechten zu einem Grossteil die Rolle eines relativ
freien Raumes, um religiose Probleme zu diskutieren. Hier folgt die
Charakterisierung ihres Wirkens im beriihmten Buch Wege russischer
Theologie von Florowsky: Die Gesellschaft «erhielt bereits bei ihrer
Griindung einen wichtigen Vorteil: die Erlaubnis, kirchliche Probleme
frei zu diskutieren <in ihrer eigenen Umgebung>, das heisst in nichtof-
fentlichen Sitzungen. In den siebziger Jahren des vergangenen Jahrhun-
derts war sie ein wichtiges Zentrum theologischer Interessen. Das Recht
auf reie> Diskussionen wurde ausgiebigst genutzt, und man gab sich
auch mit wirklich schwierigen und komplizierten Problemen ab.
Ausserdem wurden auch offentliche Lesungen organisiert. ... Sie war
der religios-philosophische Treffpunkt ihrer Zeit»®. Die fiihrenden Kop-
fe in der Gesellschaft waren keinesfalls politische Intriganten, sondern
anerkannte Theologen und respektable 6ffentliche Figuren: der Erzprie-
ster loann Janyschew (1826—-1910), Rektor der St. Petersburger Theolo-
gischen Akademie; die Theologieprofessoren I. Osinin, I. Wasilijew und
A. Tachalow; prominente Fiihrer der spiten Slawophilen, T. I. Filippow
und A. A. Kirejew. Wie in einem friihen Stadium, so waren die Slawo-
philen auch hier aktiv an den Beziehungen zu den Altkatholiken betei-
ligt; aber der wichtige Unterschied bestand darin, dass jetzt nicht die
«friithen», sondern die «spiten» Slawophilen der Regierung und dem
kaiserlichen System viel weniger kritisch gegeniiberstanden und nicht
versuchten, das direkte Engagement in ihrem Dienst zu vermeiden.
Von den verschiedenen offentlichen Lesungen, die in den siebziger
Jahren von der Gesellschaft organisiert wurden, gibt es eine, die eine be-
sondere Bedeutung in der Geschichte der russischen Philosophie hat. Es
handelt sich um die beriihmte Abhandlung «Lesungen iiber Gott-
menschlichkeit», den Zyklus von Lesungen, die Wladimir Solowjew
1877-1878 hielt. Zu jener Zeit lebte Solowjew in St. Petersburg und hat-
te enge Kontakte zur Gesellschaft. Er hatte eine lange und freundschaft-
liche Beziehung und Korrespondenz mit Kirejew und dessen Schwester,
Olga A. Nowikowa (1840-1925), die im spiten Slawophilismus eben-
falls eine wichtige Rolle spielte und an den Kontakten mit den Altka-
tholiken teilhatte. Solowjews eigene Ansichten waren aber viel niher
am orthodoxen Papismus als an den Altkatholiken, und er stand der Be-

9 G. V. Florowsky, Wege russischer Theologie, Paris 1983, 416f. (Russisch).
Florowsky vergleicht an dieser Stelle die Zusammenkiinfte der St.-Petersburger-
Gesellschaft der Freunde Geistlicher Aufklarung mit den berithmten religis-philo-
sophischen Treffen in St. Petersburg in den Jahren 1901 bis 1903.

192



wegung nicht sehr wohlgesonnen gegeniiber. Die folgenden Worte in ei-
nem seiner Briefe an Kirejew zeigen deutlich, dass er ein iiberzeugter
Anhiinger des vatikanischen Dogmas war: «Ihrer Meinung nach spie-
geln diese <neuen Dogmen>, d.h. die <infallibilitas> und die <immacula-
ta conceptio>, denen Sie auch noch das <Filioque> hinzufiigen, eine Ha-
resie wider. Meiner Meinung nach sind diese Dogmen nicht neu und ent-
halten keine Hiresie, weder threm Wesen nach noch in der Form» 10,

4. Aber natiirlich blieben die Kontakte und Diskussionen mit den Alt-
katholiken im Zentrum des Wirkens der Gesellschaft, und in den siebzi-
ger Jahren waren sie sehr aktiv. Der wirkliche spiritus rector und uner-
miidliche Organisator dieser Aktivitit war Kirejew. Er wurde personlich
und eng mit allen fiihrenden Personlichkeiten der altkatholischen Be-
wegung bekannt: Dollinger, Langen, Reinkens, Michaud. Er korrespon-
dierte mit ithnen und schrieb regelmaéssig Beitrdge fiir die Revue Inter-
nationale de Théologie, dem wissenschaftlichen Publikationsorgan der
Bewegung. Die zentralen Ereignisse, an denen die Kontakte vertieft
wurden, waren Kongresse und Konferenzen der Altkatholiken, auf de-
nen Delegierte der Gesellschaft bestindig zugegen waren. Die wichtigs-
ten Gespriche fanden wihrend der Unionskonferenzen statt, die unter
der Fiihrung Dollingers vom 13. bis 16. September 1874 und vom 11.
bis 16. August 1875 in Bonn abgehalten wurden. Auf der ersten Konfe-
renz waren vier russische Teilnehmer zugegen (Kirejew, Janyschew, Ta-
chalow und Sukotin); auf der zweiten waren es acht (Osinin, T. I. Filip-
pow, Th. von Thorner und Modestov schlossen sich der Delegation an).
Auf der zweiten Bonner Unionskonferenz prasentierten die Russen die
Erklidrung, welche die Prinzipien des Dialogs zwischen den Konfessio-
nen in sieben Artikeln zusammenfasste und die am Eroffnungstag ver-
lesen wurde.

Zu den diskutierten Themen gehorte das gesamte Spektrum der Prob-
leme zwischen den Konfessionen: der Status und die Interpretation von
Schrift und Tradition, Dogmatik, Ekklesiologie, Sakramente, Liturgie
und Seelsorge. Dabei wurde ein hohes Mass an Ubereinstimmung er-
zielt. Beim Hauptthema, dem Ausgang des Heiligen Geistes, nahmen al-
le Teilnehmer, auch wenn einige Punkte offen blieben, sechs Thesen an,
tiber die sowohl die Orthodoxen wie die Altkatholiken iibereinstimm-
ten. Dieser Praxis, gemeinsame Dokumente anzunehmen, die einen ge-
wissen Grund an Ubereinstimmung festhielten, folgte man auch in allen
spiteren Gesprichen. Man sollte dabei betonen, dass praktisch bei allen

10W. S. Solowjew, Brief an A. A. Kirejew vom 12. November 1883.

193



diskutierten Themen die Ubereinstimmung nicht nur in ein paar Punk-
ten erzielt werden konnte; auf einer Reihe von Gebieten, zu denen die
Dogmatik und die Interpretation von Schrift und Tradition gehéren, be-
gann sich die Sicht der Dinge fast vollig zu decken.

Das anfingliche Ziel, die Union der Kirchen, wurde jedoch trotz vie-
ler Versuche nicht erreicht, weder in den siebziger Jahren des vergange-
nen Jahrhunderts, im ersten Stadium der Kontakte, noch spiter!!. Ich
wage es, zwel wesentliche Griinde fiir dieses negative Resultat zu be-
nennen. Zum einen erwiesen sich die noch verbleibenden Divergenzen,
auch wenn sie nicht zahlreich waren, fiir das orthodoxe Bewusstsein
doch als recht wichtig. Eine Differenz war grundlegend genug: Die Or-
thodoxen fiihlten intuitiv einen gewissen Unterschied in der Art der Spi-
ritualitdt. Sie hatten immer wieder den Verdacht, dass der Impuls, der
die Altkatholiken von Rom weg trieb, sie nicht wirklich der Orthodoxie,
sondern dem Protestantismus ndher brachte. Nicht selten trugen Ereig-
nisse zu dem Verdacht bei, die Existenz protestantischer Tendenzen
innerhalb des Altkatholizismus sei eine unbestreitbare Tatsache. «Der
Altkatholizismus als Ganzer versteht und fiihlt die mystischen Aspekte
des Gottesdienstes mit ungeniigendem Tiefgang»!? — so lautet der
Schluss eines modernen orthodoxen Wissenschaftlers. In allen spiteren
Versuchen einer Anniherung war jedes Mal die Interkommunion der
Altkatholiken mit den Anglikanern und die Vereinbarung mit den Lu-
theranern eines der Haupthindernisse!3. Der zweite Grund, der die Kon-
takte ohne Frucht bleiben liess, ist eher pragmatisch. Die gemeinsamen
Dokumente, die bei den Begegnungen erstellt wurden und die eine im-
mer stirkere Basis fiir die Vereinigung enthielten, hatten nicht das ent-
sprechende Gewicht, wenn es zur Nagelprobe kam. Das nichste Sta-

'' Nach diesem Beginn gab es zwei weitere Perioden, in denen es zu regelmissigen
Begegnungen und Gespriachen kam: 1893-1913 (die Kontakte zwischen der St. Pe-
tersburger Theologischen Akademie und der Rotterdamer Altkatholischen Theologi-
schen Kommission) und 1975-1987 (die Arbeit der Gemeinsamen Theologischen
Kommission fiir den Orthodox-Altkatholischen Dialog).

12A. Sergenko, Aufsitze zur Geschichte der altkatholischen Bewegung, Bogoslovs-
kie Trudy 1958, I 154 (Russisch).

I3 So berichtete der Vorsitzende der Interorthodoxen Kommission fiir den Dialog
mit den Altkatholiken dem 6kumenischen Patriarchen Dimitrios 1.: «It should be no-
ted that ... difficulties in the restoration of the full ecclesiastical communion between
the Orthodox and Old catholic Churches include... the intercommunion of the Old ca-
tholic Church with the Anglicans and <The agreement on the mutual invitation for the
participation in the Divine Eucharist> between the Old Catholic Church in Germany
and the Evangelical Church» (Journal.of Moscow Patriarchate, 1988, No. 5, 59).

194



dium hitte praktische Ergebnisse hervorbringen miissen; die orthodoxe
Kirche hitte auf der Grundlage dieser Dokumente Entscheidungen fil-
len miissen. Aber dieses Stadium wurde nie erreicht. Es war deutlich,
dass die Fiihrung der Kirche diesen Begegnungen und Dokumenten
nicht geniligend Bedeutung beimass.

Am Ende bleibt nur festzuhalten, dass dieser Gang der Dinge uns
interessante Schlussfolgerungen ziehen ldasst zum Thema «Glaube und
Politik». Offensichtlich mussten die politischen Ziele die russische Sei-
te dazu fiihren, den Unterschieden so wenig Beachtung wie moglich zu
schenken, um die Vereinigung so schnell wie moglich zu erreichen. In
allen Stadien der Kontakte sehen wir aber, dass gerade die russische Sei-
te vorsichtiger ist und zaudert, mehr Sorgfalt bei der Benennung von
Unterschieden walten ldsst und ithnen mehr Bedeutung beimisst. Auch
wenn sie das ganz erhebliche Mass an Ubereinstimmung zugeben, z6-
gern die Orthodoxen doch zugleich und sind nicht in der Lage zu ent-
scheiden, dass dieses Mass bereits fiir die Union ausreicht — infolge der
Zogerlichkeit bleiben praktische Resultate aus. Und praktische Resulta-
te waren das Einzige, was die Politik forderte! Das Misslingen der Kon-
takte zwischen den Orthodoxen und Altkatholiken ist der Beweis dafiir,
dass in dieser historischen Episode der Glaube die Politik besiegt hat. Es
ist aber schwieriger zu entscheiden, welche Seiten des orthodoxen Glau-
bens genau die Ursache dafiir waren, das Wesen des Glaubens oder nur
seine Akzidentien, wie zum Beispiel iiberméssige Tragheit ...

Moskau Sergey S. Horujy
(Ubersetzung aus dem Englischen: Thaddius A. Schnitker)



	Russische Haltungen und Kontakte zur altkatholischen Bewegung in ihrer frühen Periode

