
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 3

Artikel: Russische Haltungen und Kontakte zur altkatholischen Bewegung in
ihrer frühen Periode

Autor: Horujy, Sergey S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Russische Haltungen und Kontakte zur altkatholischen
Bewegung in ihrer frühen Periode

1. Wie Hollywood-Schinken zu «Liebe und Geld», so ist das Thema
«Russland und die altkatholische Bewegung» eine Abhandlung über die
Kollision zwischen hohen und niedrigen, unterschwelligen und

unerquicklichen Motiven. Hier kollidieren Glaube und Politik. Im 19.

Jahrhundert, als es noch keine ökumenischen Vorstellungen gab, waren die

Beziehungen zwischen den christlichen Konfessionen bestimmt von
feindlichem Antagonismus, am stärksten ausgeprägt in den Beziehungen

zwischen dem römischen Katholizismus und der östlichen Orthodoxie

oder dem päpstlichen Stuhl und der russischen Kirche. Von daher
wurden alle Geschehnisse und Prozesse, welche die römisch-katholische

Kirche schwächten, alle Kräfte, die gegen sie gerichtet waren, und

vor allem alle Phänomene ihrer internen Krisen und Schismen äusserst

aufmerksam in Russland verfolgt. Diese Aufmerksamkeit kam aber oft
aus zwei verschiedenen Bereichen, in denen sie unterschiedlich gemeint
waren. Es gab eine Kluft zwischen dem Staat und der Öffentlichkeit
(und die Kirche wurde unter dem synodalen System praktisch zu einem
Teil der Staatsmaschinerie gemacht); zwar waren die Ziele der offiziellen

Bereiche rein politisch, aber die öffentlichen Kreise waren oft ernsthaft

und aufrichtig interessiert an geistlichen Problemen und Kontakten.
Solche Strukturen lassen sich auch bei der russischen Haltung zu

Gruppen und Bewegungen in der katholischen Kirche erkennen, die
einen Konflikt mit der päpstlichen Autorität eingingen. Alexej S. Chom-
jakow, der Führer der russischen Slawophilen, begann erste inoffizielle
Dialoge mit solchen Gruppen und versuchte, Gemeinsamkeiten mit
ihnen in ihren Auffassungen zu Kirche und kirchlichem Leben zu finden.
In den vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts hält er die theologische
Korrespondenz mit dem anglikanischen Archdeacon W. Palmer
aufrecht; diese ist heutzutage recht gut bekannt. Palmer glaubte, dogmatisch

und ekklesiologisch ständen sich Anglikanismus und östliche
Orthodoxie sehr nahe, und wollte der orthodoxen Kirche beitreten. Dieser
Beitritt wurde aber wegen Streitigkeiten über den Beitrittsritus nicht
vollzogen; er schloss sich später der römischen Kirche an. In den
fünfziger Jahren sendet Chomjakow einen Brief zu ekklesiologischen Themen

an den Erzbischofvon Utrecht, H. Loos. Solche Aktivitäten stimmten

voll mit den allgemeinen Haltungen des Slawophilismus überein.
Wie nahezu alle Russisch-Orthodoxen zu jener Zeit waren die Slawophilen

strikt antikatholisch in ihren Auffassungen; zugleich aber reprä-

186



sentierten sie in vielerlei Hinsicht eine Parallele zu liberalen Katholiken
im Westen, denen die Tradition der alten ungeteilten Kirche viel wert
war und die dem Ultramontanismus und der unbeschnittenen Zunahme
der päpstlichen Macht kritisch gegenüber standen. Bis zu einem gewissen

Grad waren die frühen Slawophilen auch eine Art einer solchen
loyalen und traditionalistischen Opposition innerhalb der synodalen Kirche
in Russland, wo statt der unbeschnittenen päpstlichen Macht die ganze
Zeit über die nicht geregelte Macht des Zaren und der Bürokraten eine

Bedrohung darstellten. Sowohl die Slawophilen wie die liberalen
Katholiken verteidigten die religiöse Freiheit und waren davon überzeugt,
dass die Einheit der Kirche nicht auf der formalen Autorität basierte,
sondern auf der Gegenwart des Heiligen Geistes, die sich selbst in der
Liebe offenbart, die eint. Beide Strömungen entwickelten originäre
Ekklesiologien, die Lehre von J. A. Möhler im liberalen Katholizismus und
die Theologie der Konziliarität von Chomjakow im Slawophilismus. Es

ist sehr wohl bekannt, dass diese beiden Lehren eng miteinander
verwandt waren, da beide im selben zentralen Prinzip wurzelten, nämlich
der Auffassung von der Kirche als einer organischen Einheit in Liebe
und Freiheit. Wie George Florovsky sagt, bedeutet diese bemerkenswerte

Verwandtschaft einer ekklesiologischen Vision «die wahre geistliche

Begegnung zwischen Chomjakow und Möhler» und von daher
auch zwischen den religiösen Strömungen, die sie repräsentierten. Ein
weiterer liberaler katholischer Denker, Franz von Baader, war bei den

Slawophilen sogar noch bekannter und geschätzter als Möhler.
2. Diese Tatsachen lassen es nur natürlich erscheinen, dass die

Slawophilen die ersten in Russland waren, die ein waches Interesse an der
altkatholischen Bewegung hatten. In den sechziger Jahren war Chomjakow

bereits gestorben, aber seine Mitstreiter beobachteten alle Diskussionen

im Hinblick auf die Vorbereitung des Vatikanischen Konzils sehr

genau. Die zentrale und einigende Rolle in der slawophilen Bewegung
gehörte in jener Zeit dem Schriftsteller und Kritiker Iwan S. Aksakow;
er war auch der Herausgeber der slawophilen Zeitung Moskau. Aber in

all seinen Meinungsäusserungen und Handlungen im Hinblick auf
europäische Angelegenheiten war Aksakow stark abhängig von einer
anderen Person, dem grossen Lyriker und Dichter Fjodor Tjutschew; er,
der mit Tjutschews Tochter verheiratet war, befolgte dessen Ratschläge
aufs engste. Lange Zeit war Tjutschew ein Karrierediplomat; er lebte
viele Jahre im Westen und hatte das lebhafteste Interesse an internationaler

Politik. In seinen Ansichten war er mit den Slawophilen eng
verwandt, und er hatte, auch wenn er nur wenig über politische Themen

187



schrieb, den Ruf, einen wachen politischen Sinn zu haben, und übte

grossen Einfluss aus als Experte in der Politik.
Schon lange vor dem Vatikanischen Konzil begann Tjutschew, die

unterschiedlichen Meinungen innerhalb der katholischen Kirche über
die Grenzen der päpstlichen Macht aufmerksam zu verfolgen. Im
Gegensatz zur Mehrheit der Slawophilen war er nicht antikatholisch,
sondern streng antipapistisch, und vertrat die Meinung, es sei nötig,
«den Unterschied zwischen dem Katholizismus und dem Papismus zu
sehen». Im Jahr 1850 schrieb er ein Referat «La papauté et la question
romaine», in dem er seine Ansichten entwickelte; es wurde in der Revue
des Deux Mondes veröffentlicht und löste eine lebhafte Kontroverse
aus. Seine nächste heissspomige antipapistische Äusserung war das

Gedicht Die Enzyklika, veranlasst durch die Veröffentlichung der Enzyklika

Quanta cura durch Pius IX. am 8. Dezember 1864; sie enthielt als

Anhang den berüchtigten Syllabus errorum, der 80 moderne «Irrtümer»
verurteilte, unter ihnen die Gewissensfreiheit. Die Schlusszeile des
Gedichts lautet: «Dieses unheilvolle Wort wird ihn [den Papst] in Lebensgefahr

bringen: Die Gewissensfreiheit ist ein Irrtum!» Tjutschew
bestand immer darauf, dass gerade die Gewissensfreiheit das Fundament
aller orthodoxen Polemik gegen den römischen Katholizismus bilden
solle.

Tjutschew hatte ein höchst aktives Interesse am Kampf gegen die
päpstliche Unfehlbarkeit. Er kannte persönlich einige Gegner dieser

Auffassung, vor allem H. L. Maret, den Dekan der theologischen
Fakultät in Paris. Er beobachtete die ganze Diskussion vor dem Vatikanischen

Konzil genau und versuchte, so weit er konnte, die russische Presse

dazu zu bringen, es in grösstmöglicher Ausführlichkeit zu behandeln.
In seinen Briefen diskutiert er die antiinfallibilistischen Hefte Marets
und des Bischofs von Orléans, Felix Dupanloup. Besondere Aufmerksamkeit

wurde Döllinger als dem Führer des Kampfes zuteil. Sein Buch
Der Papst und das Konzil, das Döllinger unter dem Pseudonym «Janus»
1869 veröffentlicht hatte, wurde mit Tjutschews Hilfe in weiten Kreisen
diskutiert und gelobt; 1868 begann Aksakow auf Drängen Tjutschews in
seiner Zeitung eine lange Reihe von Artikeln über die Diskussion vor
dem Konzil. Aufgrund der Verfolgung durch die Zensur ist aber nur
einer von ihnen erschienen.

Für Tjutschew und seine Freunde war die Annahme des Dogmas der
Unfehlbarkeit das Hauptereignis, die wirkliche Selbstverdammung des

Papismus. Zum ersten Jahrestag der Abstimmung auf dem Konzil am
18. Juli 1871 schrieb Tjutschew ein Gedicht, Der vatikanische Jahres-

188



tag, lang und leidenschaftlich, in dem man die Zeilen lesen kann: «Jener

unheilvolle und alles entscheidende Tag,... an dem er [sc. der Papst]
sich selbst - welch Gotteslästerung! - zur Gottheit erklärt hat, ein neuer

Gott-Mensch», und das ausdrucksvolle Finale: «Der vatikanische Dalai

Lama kann nicht der Stellvertreter Christi sein!» - Es war klar, dass

die altkatholische Bewegung von den Slawophilen nur begrüsst werden
konnte. Tjutschews Biograph schreibt: «Die Haltung des Dichters zu
den Altkatholiken war die des grössten Enthusiasmus»1, da er hier den

verheissungsvollsten neuen Horizont für die Kooperation zwischen
Russland und dem Westen sah. Während des ersten Altkatholikenkongresses

im September 1871 zu München schreibt Tjutschew an Aksakow:

«Hier bringt ein ganzes Bündel von Ideen die Möglichkeit hervor,
friedliche geistliche Zusammenarbeit mit Deutschland zu beginnen. Ein
Frieden stiftendes Prinzip wird geboren, das die wahre Berufung Russlands

bestimmt«2. Nochmals gedrängt von Tjutschew schreibt Aksakow
einen Artikel, den er an Döllinger adressiert; dieser wird in Moskau auf
russisch (mit den Auslassungen und Entstellungen der Zensur) und in
Berlin auf deutsch (der vollständige Text) veröffentlicht3. Dieser Artikel
wird von den Führern der slawophilen Bewegung (A. A. Kirejew, A. N.
Maikow, A. F. Gilferding u.a.) heftig diskutiert; sie finden, der Autor sei

zu kategorisch in seinen Forderungen an die Altkatholiken, sofort die
orthodoxe Lehre anzunehmen.

Der Münchner Kongress bot auch die gute Gelegenheit, direkte Kontakte

zu knüpfen. Ein halb-offizieller Repräsentant der russischen Kirche

wurde nach München gesandt, ein Professor der St. Petersburger
Theologischen Akademie, Iwan T. Osinin (1833-1887), der ein enger
Bekannter Tjutschews war. Der Dichter schrieb an seine Frau: «Kürzlich
wurde auf Initiative des Grossfürsten Konstantin Nikolajewitsch
jemand nach München zu Döllinger geschickt, und dieser Jemand ist unser

guter Freund Osinin»4. Osinin wurde freundlich in München
aufgenommen; er diskutierte mit den Altkatholiken eine ganze Reihe Themen
und Optionen für eine mögliche Zusammenarbeit und gab Tjutschew
nach seiner Rückkehr nach St. Petersburg einen detaillierten Bericht.
Nach dem Treffen mit ihm schrieb der Dichter mit Genugtuung an
Aksakow: «Was Osinin erzählt, ist ausserordentlich tröstlich. Er brüstet

1 V. V. Koinow, Tjutschew. Moskau 1982, 455 (Russisch).
2 F. I. Tjutschew, Brief an I. S. Aksakow vom 2. Oktober 1871.
3 Brief an Döllinger von einem Laien der russischen Orthodoxen Kirche aus

Moskau, Berlin 1872.
4 F. I. Tjutschew, Brief an E. F. Tjutschewa vom 14. September 1871.

189



sich die ganze Zeit mit dem wärmsten Empfang, der ihm von den Führern

der anti-römisch-katholischen Partei zuteil geworden sei. Ein
weites Feld hat sich in dieser Richtung aufgetan»5. In der Sicherheit,
dass die russischen Beziehungen mit den antipapistischen katholischen
Kreisen in eine neue Phase der engen Partnerschaft treten, wendet sich

Tjutschew in seinen Briefen in dieser Zeit häufig der altkatholischen

Bewegung zu, wobei er in groben Zügen verschiedene Kontakte und Pläne

umreisst und die Zukunft in hellem Licht zeichnet.
3. Die Initiative bei den rassischen Kontakten mit den Altkatholiken

wurde aber bald von anderen Kreisen übernommen. Tjutschew war alt;
er starb 1873. Im folgenden Stadium entwickelt sich die Beziehung mit
den Altkatholiken in grösserem Umfang; zugleich aber ändert sie ihren
Charakter. Die altkatholische Bewegung geriet in das Blickfeld der
russischen Regierung, die in ihrer Erscheinung eine lohnenswerte politische

Option sah. Die Bewegung hatte angekündigt, sie wolle die Union
mit der orthodoxen Kirche6, und die rassischen Autoritäten sahen es als

eine Chance an, in katholischen Gegenden die rassische Position zu
stärken und die westliche dadurch zu schwächen, dass die Altkatholiken
sich der russischen Kirche anschliessen sollten. Dieses ehrgeizige Ziel
wurde von Lord Acton treffend charakterisiert: «Russland kalkulierte
den Vorteil, den man aus den Dekreten [den vatikanischen Dogmen] ziehen

könnte, die das Schisma [innerhalb der römisch-katholischen
Kirche] intensivieren»7. Mit diesem Ziel im Hinterkopf wurde 1872 eine
besondere Struktur errichtet: die Sankt-Petersburger-Gesellschaft der

Freunde Geistlicher Aufklärung. Sie war formell der schon lange
existierenden Gesellschaft in Moskau mit demselben Namen beigeordnet,
war tatsächlich aber völlig autonom von ihr. Mehr noch: Sie erfreute
sich eines höheren Standes und grösserer Rechte und Privilegien. Eine
solch besondere Position war ihr zum einen sicher durch die
Persönlichkeit, die der Gesellschaft vorstand: Ihr Ehrenvorsitzender war der
Bruder des regierenden Monarchen, der Grossfürst Konstantin Nikola-

5 F. 1. Tjutschew, Brief an I. S. Aksakow vom 2. Oktober 1871.
6 Das vom Ersten (Alt-)Katholikenkongress angenommene Programm besagt

ausdrücklich: «Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der griechisch-orientalischen
und russischen Kirche, deren Trennung ohne zwingende Ursachen erfolgte und in keinen

unausgleichbaren dogmatischen Unterschieden begründet ist.» (Stenographischer
Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-Congresses abgehalten vom 22. bis
24. September 1871 in München. Mit einer historischen Einleitung und Beilagen,
München 1871,222).

7 Lord Acton, Selected Writings, herausgegeben von ,/. Rufus Fears, Indianapolis
1988,///303.

190



jewitsch, der der Hauptideologe und Promotor der grossen Reformen
zur Zeit Alexanders IL war. Der Sekretär der Gesellschaft war der
Adjutant des Grossherzogs, Oberst (und später General) Alexander Alexe-
jewitsch Kirejew (23. Oktober 1833 bis 13. Juli 1910). Nach ihrer Gründung

entwickelte die Gesellschaft sofort lebhafte Aktivitäten bezüglich
der altkatholischen Bewegung. Sie monopolisierte in ihren Händen alle
Kontakte mit der Bewegung, indem sie Delegationen zu allen Kongressen

und Konferenzen der Altkatholiken sandte. Sie begann zudem,
ausführliche Literatur zur altkatholischen Frage zu veröffentlichen, vor
allem detaillierte Berichte über die Kongresse und über andere
themenzentrierte Ereignisse, Übersetzungen von Dokumenten der altkatholischen

Bewegung und orthodoxe Bewertungen verschiedener Aspekte
der letzteren. Die Protokolle der Gesellschaft wurden russisch und
französisch publiziert.

Wenn man sich diese Tatsachen anschaut, ist es sehr leicht zu sagen,
die Gesellschaft sei einfach ein Werkzeug der Regierung gewesen, die
deren politischen Zielen diente und sie unter einer geistlichen Maske
verbarg. Eine derartige Charakterisierung wird ihr von einem modernen
Wissenschaftler zuteil, der in ihren Aktivitäten nichts als politische
Intrige sieht:

«Die Gesellschaft erhielt eine solch hochstehende Protektion wegen einer sehr klar
umrissenen politischen Aufgabe. Kirchliche Ereignisse liessen die Hoffnung
aufkommen, dass die Verbindung der Altkatholiken mit der orthodoxen Kirche eine

Lösung für die beiden Probleme der Aussenpolitik bieten könne: den Widerstand
Deutschlands zu neutralisieren, das die österreichischen Ansprüche auf dem Balkan
unterstützte, und die inneren, konfessionsbedingten Spannungen zwischen den
orthodoxen und römisch-katholischen Slawen zu beseitigen»8.

Aber dies ist eine sehr einseitige Beschreibung. Die Realität war
komplexer.

Zu der fraglichen Zeit (wie in den meisten Perioden) gab es in Russland

so gut wie keine Möglichkeiten, geistliche Probleme öffentlich in
der Presse oder bei Zusammenkünften zu besprechen. Zwar wurde zur
Zeit der grossen Reformen kritische, nihilistische und populistische
Literatur bereits veröffentlicht, Religion und Kirche waren dabei jedoch
nahezu tabu. Es soll genügen, hier daran zu erinnern, dass zu seinen

Lebzeiten nicht ein einziges theologisches Werk von Chomjakow in
Russland publiziert werden konnte. In dieser Situation übernahm die

M. A. Nosov, «<We have just organised the Philosophical Society ...>: To the history
of philosophical societies in Russia». Voprosy Filosofi 1999, / 173 (Russisch).

191



St.-Petersburger-Gesellschaft der Freunde Geistlicher Aufklärung mit
ihren besonderen Rechten zu einem Grossteil die Rolle eines relativ
freien Raumes, um religiöse Probleme zu diskutieren. Hier folgt die

Charakterisierung ihres Wirkens im berühmten Buch Wege russischer

Theologie von Florowsky: Die Gesellschaft «erhielt bereits bei ihrer
Gründung einen wichtigen Vorteil: die Erlaubnis, kirchliche Probleme
frei zu diskutieren <in ihrer eigenen Umgebung>, das heisst in
nichtöffentlichen Sitzungen. In den siebziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts

war sie ein wichtiges Zentrum theologischer Interessen. Das Recht
auf <freie> Diskussionen wurde ausgiebigst genutzt, und man gab sich
auch mit wirklich schwierigen und komplizierten Problemen ab.

Ausserdem wurden auch öffentliche Lesungen organisiert. Sie war
der religiös-philosophische Treffpunkt ihrer Zeit»9. Die führenden Köpfe

in der Gesellschaft waren keinesfalls politische Intriganten, sondern
anerkannte Theologen und respektable öffentliche Figuren: der Erzpriester

Ioann Janyschew (1826-1910), Rektor der St. Petersburger Theologischen

Akademie; die Theologieprofessoren I. Osinin, I. Wasilijew und
A. Tachalow; prominente Führer der späten Slawophilen, T. I. Filippow
und A. A. Kirejew. Wie in einem frühen Stadium, so waren die Slawophilen

auch hier aktiv an den Beziehungen zu den Altkatholiken beteiligt;

aber der wichtige Unterschied bestand darin, dass jetzt nicht die

«frühen», sondern die «späten» Slawophilen der Regierung und dem
kaiserlichen System viel weniger kritisch gegenüberstanden und nicht
versuchten, das direkte Engagement in ihrem Dienst zu vermeiden.

Von den verschiedenen öffentlichen Lesungen, die in den siebziger
Jahren von der Gesellschaft organisiert wurden, gibt es eine, die eine
besondere Bedeutung in der Geschichte der russischen Philosophie hat. Es

handelt sich um die berühmte Abhandlung «Lesungen über
Gottmenschlichkeit», den Zyklus von Lesungen, die Wladimir Solowjew
1877-1878 hielt. Zu jener Zeit lebte Solowjew in St. Petersburg und hatte

enge Kontakte zur Gesellschaft. Er hatte eine lange und freundschaftliche

Beziehung und Korrespondenz mit Kirejew und dessen Schwester,

Olga A. Nowikowa (1840-1925), die im späten Slawophilismus ebenfalls

eine wichtige Rolle spielte und an den Kontakten mit den
Altkatholiken teilhatte. Solowjews eigene Ansichten waren aber viel näher

am orthodoxen Papismus als an den Altkatholiken, und er stand der Be-

9 G. V. Florowsky, Wege russischer Theologie, Paris 1983, 416f. (Russisch).
Florowsky vergleicht an dieser Stelle die Zusammenkünfte der St.-Petersburger-
Gesellschaft der Freunde Geistlicher Aufklärung mit den berühmten religiös-philosophischen

Treffen in St. Petersburg in den Jahren 1901 bis 1903.

192



wegung nicht sehr wohlgesonnen gegenüber. Die folgenden Worte in
einem seiner Briefe an Kirejew zeigen deutlich, dass er ein überzeugter
Anhänger des vatikanischen Dogmas war: «Ihrer Meinung nach spiegeln

diese <neuen Dogmen>, d.h. die <infallibilitas> und die rimmacula-
ta conceptio>, denen Sie auch noch das <Filioque> hinzufügen, eine
Häresie wider. Meiner Meinung nach sind diese Dogmen nicht neu und
enthalten keine Häresie, weder ihrem Wesen nach noch in der Form»10.

4. Aber natürlich blieben die Kontakte und Diskussionen mit den
Altkatholiken im Zentrum des Wirkens der Gesellschaft, und in den siebziger

Jahren waren sie sehr aktiv. Der wirkliche spiritus rector und
unermüdliche Organisator dieser Aktivität war Kirejew. Er wurde persönlich
und eng mit allen führenden Persönlichkeiten der altkatholischen
Bewegung bekannt: Döllinger, Langen, Reinkens, Michaud. Er korrespondierte

mit ihnen und schrieb regelmässig Beiträge für die Revue
Internationale de Théologie, dem wissenschaftlichen Publikationsorgan der

Bewegung. Die zentralen Ereignisse, an denen die Kontakte vertieft
wurden, waren Kongresse und Konferenzen der Altkatholiken, auf
denen Delegierte der Gesellschaft beständig zugegen waren. Die wichtigsten

Gespräche fanden während der Unionskonferenzen statt, die unter
der Führung Döllingers vom 13. bis 16. September 1874 und vom 11.

bis 16. August 1875 in Bonn abgehalten wurden. Auf der ersten Konferenz

waren vier russische Teilnehmer zugegen (Kirejew, Janyschew, Ta-
chalow und Sukotin); auf der zweiten waren es acht (Osinin, T. I. Filip-
pow, Th. von Thörner und Modestov schlössen sich der Delegation an).
Auf der zweiten Bonner Unionskonferenz präsentierten die Russen die

Erklärung, welche die Prinzipien des Dialogs zwischen den Konfessionen

in sieben Artikeln zusammenfasste und die am Eröffnungstag
verlesen wurde.

Zu den diskutierten Themen gehörte das gesamte Spektrum der Probleme

zwischen den Konfessionen: der Status und die Interpretation von
Schrift und Tradition, Dogmatik, Ekklesiologie, Sakramente, Liturgie
und Seelsorge. Dabei wurde ein hohes Mass an Übereinstimmung
erzielt. Beim Hauptthema, dem Ausgang des Heiligen Geistes, nahmen alle

Teilnehmer, auch wenn einige Punkte offen blieben, sechs Thesen an,
über die sowohl die Orthodoxen wie die Altkatholiken übereinstimmten.

Dieser Praxis, gemeinsame Dokumente anzunehmen, die einen
gewissen Grund an Übereinstimmung festhielten, folgte man auch in allen

späteren Gesprächen. Man sollte dabei betonen, dass praktisch bei allen

10 W. S. Solowjew. Brief an A. A. Kirejew vom 12. November 1883.

193



diskutierten Themen die Übereinstimmung nicht nur in ein paar Punkten

erzielt werden konnte; auf einer Reihe von Gebieten, zu denen die

Dogmatik und die Interpretation von Schrift und Tradition gehören,
begann sich die Sicht der Dinge fast völlig zu decken.

Das anfängliche Ziel, die Union der Kirchen, wurde jedoch trotz vieler

Versuche nicht erreicht, weder in den siebziger Jahren des vergangenen

Jahrhunderts, im ersten Stadium der Kontakte, noch später11. Ich

wage es, zwei wesentliche Gründe für dieses negative Resultat zu
benennen. Zum einen erwiesen sich die noch verbleibenden Divergenzen,
auch wenn sie nicht zahlreich waren, für das orthodoxe Bewusstsein
doch als recht wichtig. Eine Differenz war grundlegend genug: Die
Orthodoxen fühlten intuitiv einen gewissen Unterschied in der Art der
Spiritualität. Sie hatten immer wieder den Verdacht, dass der Impuls, der
die Altkatholiken von Rom weg trieb, sie nicht wirklich der Orthodoxie,
sondern dem Protestantismus näher brachte. Nicht selten trugen Ereignisse

zu dem Verdacht bei, die Existenz protestantischer Tendenzen
innerhalb des Altkatholizismus sei eine unbestreitbare Tatsache. «Der
Altkatholizismus als Ganzer versteht und fühlt die mystischen Aspekte
des Gottesdienstes mit ungenügendem Tiefgang»12 - so lautet der
Schluss eines modernen orthodoxen Wissenschaftlers. In allen späteren
Versuchen einer Annäherung war jedes Mal die Interkommunion der
Altkatholiken mit den Anglikanern und die Vereinbarung mit den
Lutheranern eines der Haupthindemisse13. Der zweite Grund, der die Kontakte

ohne Frucht bleiben liess, ist eher pragmatisch. Die gemeinsamen
Dokumente, die bei den Begegnungen erstellt wurden und die eine
immer stärkere Basis für die Vereinigung enthielten, hatten nicht das

entsprechende Gewicht, wenn es zur Nagelprobe kam. Das nächste Sta-

11 Nach diesem Beginn gab es zwei weitere Perioden, in denen es zu regelmässigen
Begegnungen und Gesprächen kam: 1893-1913 (die Kontakte zwischen der St.

Petersburger Theologischen Akademie und der Rotterdamer Altkatholischen Theologischen

Kommission) und 1975-1987 (die Arbeit der Gemeinsamen Theologischen
Kommission für den Orthodox-Altkatholischen Dialog).

12 A. Sergenko, Aufsätze zur Geschichte der altkatholischen Bewegung, Bogoslovs-
kie Trudy 1958, / 154 (Russisch).

13 So berichtete der Vorsitzende der Interorthodoxen Kommission für den Dialog
mit den Altkatholiken dem ökumenischen Patriarchen Dimitrios I.: «It should be noted

that difficulties in the restoration of the full ecclesiastical communion between
the Orthodox and Old catholic Churches include... the intercommunion of the Old
catholic Church with the Anglicans and <The agreement on the mutual invitation for the
participation in the Divine Eucharist> between the Old Catholic Church in Germany
and the Evangelical Church» (Journal.of Moscow Patriarchate, 1988, No. 5, 59).

194



dium hätte praktische Ergebnisse hervorbringen müssen; die orthodoxe
Kirche hätte auf der Grundlage dieser Dokumente Entscheidungen fällen

müssen. Aber dieses Stadium wurde nie erreicht. Es war deutlich,
dass die Führung der Kirche diesen Begegnungen und Dokumenten
nicht genügend Bedeutung beimass.

Am Ende bleibt nur festzuhalten, dass dieser Gang der Dinge uns
interessante Schlussfolgerungen ziehen lässt zum Thema «Glaube und
Politik». Offensichtlich mussten die politischen Ziele die russische Seite

dazu führen, den Unterschieden so wenig Beachtung wie möglich zu
schenken, um die Vereinigung so schnell wie möglich zu erreichen. In
allen Stadien der Kontakte sehen wir aber, dass gerade die russische Seite

vorsichtiger ist und zaudert, mehr Sorgfalt bei der Benennung von
Unterschieden walten lässt und ihnen mehr Bedeutung beimisst. Auch
wenn sie das ganz erhebliche Mass an Übereinstimmung zugeben,
zögern die Orthodoxen doch zugleich und sind nicht in der Lage zu
entscheiden, dass dieses Mass bereits für die Union ausreicht - infolge der

Zögerlichkeit bleiben praktische Resultate aus. Und praktische Resultate

waren das Einzige, was die Politik forderte! Das Misslingen der Kontakte

zwischen den Orthodoxen und Altkatholiken ist der Beweis dafür,
dass in dieser historischen Episode der Glaube die Politik besiegt hat. Es

ist aber schwieriger zu entscheiden, welche Seiten des orthodoxen Glaubens

genau die Ursache dafür waren, das Wesen des Glaubens oder nur
seine Akzidentien, wie zum Beispiel übermässige Trägheit...

Moskau Sergey S. Horujy

(Übersetzung aus dem Englischen: Thaddäus A. Schnitker)

195


	Russische Haltungen und Kontakte zur altkatholischen Bewegung in ihrer frühen Periode

