
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 3

Artikel: Döllinger und die Bonner Unionskonferenzen 1874-1875

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Döllinger und die Bonner Unionskonferenzen
1874-1875

Betrachtet man Döllingers Einsatz für die Einheit der getrennten
Konfessionen aus einer gewissen Entfernung, so könnte man denken,
dass seine Hinwendung zur Ökumene (Wiedervereinigungsvorträge
1872, Unionskonferenzen 1874-75) eine Frucht seiner Opposition
gegen das 1. Vatikanum und seiner nachfolgenden Exkommunikation
gewesen sei. War es nicht logisch, dass der jetzt isolierte Döllinger
und seine Mitstreiter sich Hilfe bei den anderen Konfessionen suchten,

um so eine breite Front als Alternative gegen das in der
römischkatholischen Kirche gerade durchgesetzte infallibilistische und zent-
ralistische Papstsystem aufzurichten?

Bei genauerem Hinsehen stimmt dieses Bild aber nicht. Döllinger
und die anderen Leiter der altkatholischen Bewegung hatten sich
schon lange vor 1870 zum Werk der christlichen Einheit bekannt, und
es war auch und gerade dieser Einsatz für die Einheit, der sie in ihrer
Opposition zu den vatikanischen Beschlüssen bestärkte.

Döllingers erster grosser Auftritt für die ökumenische Bewegung
war auf der von ihm mitveranstalteten katholischen Gelehrtenversammlung

in München 1863. Der Wandel im Ton und in der Einstellung

ist gegenüber früheren Aussagen frappierend. Hatte er 1861

noch nüchtern festgestellt:

«Eine Kirchenvereinigung können wir freilich alle zusammen, und wenn unser
500 wären, und wir den reinsten Willen hätten, nicht machen, aber was wir könnten,

das wäre: uns einander nähern als Christen, als Söhne eines Vaterlandes, das
Einende höher stellen als das Trennende, einander zu verstehen suchen, das Gute
auf jeder Seite anerkennen und hervorheben, voneinander lernen und ruhig erwägen,

was geschehen kann und soll, um die Dornen allmählich auszubrechen, an
denen jeder bis jetzt sich blutig ritzt, der in Deutschland eine das confessionelle
Gebiet berührende Frage nur anfasst. So könnten wir Vorläufer und Wegbereiter
desjenigen oder derjenigen sein, dem oder denen Gott, wenn es ihm gefallt, das Amt
der Union und der Herstellung Deutscher Eintracht auftragen und gelingen lassen
wird»1.

So gab er zwei Jahre später seinen Worten eine ganz andere,
prophetisch anmutende Dimension:

1 Brief an V. A. Huber, Januar 1861, bei L Clarus, Die Zusammenkunft (wie
Fn. 3), 92. Vgl. auch /. v. Döllinger, Kirche und Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat,

2. Aufl., München 1861, XXI-XXXII.

176



«Uns allein unter allen Völkern ist das Geschick widerfahren, dass das scharfe
Eisen der Kirchentrennung mitten durch uns hindurchgegangen ist und in zwei fast
gleiche Hälften uns zerschnitten hat, die nun nicht von einander lassen und doch
auch nicht miteinander leben können Wir mussten uns selbst aufgeben, mussten
an unserer Zukunft verzweifeln, wenn wir von dem Glauben lassen sollten, dass die
religiöse Vereinigung möglich, ja gewiss sei, so gewiss, als die deutsche Nation
kein untergehendes, sondern ein lebenskräftiges Volk ist, und als die Kirche die
Verheissung hat, dass die Todespforten sie nicht überwältigen werden. Und wenn
es so ist, sollte die deutsche Theologie nicht als der Speer des Telephus sich erweisen

können, welcher die Wunde erst schlägt und dann heilt? Deutsche Theologen
sind es gewesen, welche die Spaltung begonnen, welche das Feuer der Zwietracht
entzündet und es seitdem, emsig Holz zutragend, genährt haben So hat denn die
deutsche Theologie den Beruf, die getrennten Konfessionen einmal wieder in
höherer Einheit zu versöhnen.»2

Ein Auslöser für Döllingers neue Beschäftigung mit dem Thema
war übrigens die vom späteren Altkatholiken Friedrich Michelis
veranstaltete Erfurter Konferenz gläubiger Protestanten und Katholiken
im Jahr 18613. Auch in seiner Gedächtnisrede auf König Maximilian
IL im Jahr 1864 sprach Döllinger die Überzeugung aus, die Zeit sei

nahegekommen, in der das Werk der Wiedervereinigung der Konfessionen

in Deutschland in Angriff genommen werden könne4.

Als er 1868 Lord Acton den Plan eines grossen Werkes unter dem
Titel «Cathedra romana» mitteilte, sah er neben einem ersten Teil
über die Papstgeschichte unter besonderer Berücksichtigung der
zahlreichen Fälschungen und deren Einfluss auf die Entwicklung der
Papstidee (dieser Teil lag ein Jahr später dem «Janus» zugrunde) und
einem dritten Teil über die Geschichte der kirchlichen Bücherzensur
(der in den 80er Jahren Anstoss und Grundlage für Reuschs grosses
Werk über den Index bildete) einen zweiten Teil über die Geschichte
der kirchlichen Vereinigungsversuche vor5. Diesen Teil benutzte er
1872 für seine Vorträge über die Wiedervereinigung, die also im Kern

2 /. v. Döllinger, Kleinere Schriften, Stuttgart 1890, 181 f.
3 Vgl. L. Clarus, Die Zusammenkunft gläubiger Protestanten und Katholiken in

Erfurt im Herbste 1860, Paderborn 1867; H. J. Schoeps. Die Erfurter Konferenz von
1860. Zur Geschichte des katholisch-protestantischen Gesprächs. ZRGG, Köln, V
(1953), 135-159 (auch in Schoeps, Das andere Preussen, 2. Aufl., Honnef/Rhein
1957, 319-352); M. Fleischer, Katholische und lutherische Ireniker, 130-165. An
der Konferenz bzw. ihrer Fortsetzung nahmen von lutherischer Seite u.a. Ludwig
von Gerlach und Heinrich Leo teil. Friedrich Julius Stahl, der eingeladen war, nahm

gegen die Konferenz Stellung.
4 /. v. Döllinger, Akademische Vorträge II, München 1889, 214 f.
5 /. v. Döllinger, Briefwechsel (DB) I, 533.

177



schon vor 1870 entstanden sind, was man noch an einigen Stellen des

Textes deutlich merkt.
Aus dem Kreis um das von Döllingers Schüler und Freund Franz

Heinrich Reusch herausgegebene Theologische Literaturblatt
entstand 1869 die «Koblenzer Laienadresse», die im Zusammenhang mit
der Einladung zum 1. Vatikanum den Einheitsgedanken stark hervorhob6.

Dasselbe Anliegen kommt 1871 im Schluss der im wesentlichen
von Döllinger verfassten Münchener Pfingsterklärung zum
Ausdruck:

«Auf diesem Wege, und nicht durch die Vaticanischen Decrete, werden wir
zugleich uns dem höchsten Ziele christlicher Entwicklung wieder nähern, der
Vereinigung der jetzt getrennten christlichen Glaubensgenossenschaften, die von dem
Stifter der Kirche gewollt und verheissen ist, die mit immer steigender Kraft der
Sehnsucht von unzähligen Frommen, und nicht am wenigsten in Deutschland,
begehrt und herbeigerufen wird. Das gebe Gott!»7

Diese kurzen Hinweise erhellen den Rahmen, in dem der
Unionskonferenz-Gedanke entstanden ist. Beim ersten Altkatholikenkongress

im September 1871 begründete Döllinger den Teil des

Programms, der sich mit dem Wiedervereinigungswunsch befasste, unter
anderem mit der Mitteilung:

«Von Seite der bischöflichen Kirche in Nordamerika sind mir wiederholt von
Geistlichen dieser Kirche und selbst von Bischöfen erst jüngst und mit Beziehung
auf unsere jetzige Versammlung, Erklärungen zugekommen, dass man den Wunsch
hege, mit uns, als den Vertretern der nicht-ultramontanen Anschauung in der
katholischen Kirche, in nähere Beziehung, in Conferenzen über die Möglichkeit einer
Annäherung zu treten.»8

Vermittler in dieser Angelegenheit scheint William Chauncy Langdon

gewesen zu sein, der im Mai 1870 und August 1871 Döllinger
besucht und ihm auch mehrere Briefe geschrieben hatte. Dieser ökumenisch

interessante Mann, ursprünglich Jurist, hatte 1852 die Young
Men's Christian Association in New York gegründet, dann als Geistlicher

die anglikanischen Kirchen in Rom und Florenz, gab dort eine
antiinfallibilistische Zeitung heraus und versuchte noch in den 90er
Jahren, die Anglikaner mit den Presbyterianern und Kongregationa-

6 Coli. Lac. VII, Sp. 1175-1181, bes. 1179.
7 Münchener Erklärung von Pfingsten 1871, in:./. F. v. Schulte, Der Altkatholizismus,

Giessen 1887, 21 f.; U. Küry, Die Altkatholische Kirche, Frankfurt 1966,
3. Aufl. 1982, 449 f.

8 Stenographischer Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-Congresses,
München 1871, 29 f.

178



listen in seiner Heimat zu vereinigen. Zurückgekehrt in die Vereinigten

Staaten verlas Langdon im Oktober 1871 einen Brief des Freundes

und Mitarbeiters Döllingers, Johannes Nepomuk Huber, im House

of Bishops, bei dem seit 1868 eine Kommission zur Beobachtung
der katholischen Reformbewegungen in Europa bestand. Daraufhin
wurde die Entsendung des Bischofs Wittingham von Maryland zum
Kölner Altkatholikenkongress beschlossen.

In seinen schon erwähnten Wiedervereinigungsvorträgen griff
dann Döllinger im Februar 1872 das Thema der Einheitsverhandlungen

mit den Evangelischen in Deutschland auf. Es sollten multilaterale

Gespräche werden:

«Jedenfalls ist es für die Glieder der lateinisch-katholischen Kirche unerlässlich,
dass sie, sobald sie in henotische8a Verhandlungen mit Protestanten eintreten, nur
mit steter Rücksichtnahme auf die anatolische Kirche, oder, besser noch, mit
Zuziehung von Angehörigen derselben zu Werke gehen; sonst möchte das Bestreben,
eine Kluft aufzufüllen, zur Erweiterung und Vertiefung einer anderen führen, deren
Verschwinden doch nicht minder wünschenswerth, nicht minder von oben geboten
ist. Und wollten wir die englische Kirche in unseren Bestrebungen bei Seite lassen,
so würde uns in der goldenen Kette, deren Risse wir zu entfernen, deren

Zusammenschliessung wir herzustellen wünschen, ein eben so unentbehrliches als

kostbares Mittelglied fehlen»1*.

Nach Döllinger sollten alle teilnehmen dürfen, «welche anerkennen,

dass der kirchliche Körper, welchem sie angehören, nicht die
Kirche schlechthin, nicht die eine und einzige, in sich völlig
abgeschlossene Kirche ist, sondern nur eine Theilkirche, welche von sich
allein keineswegs rühmen kann, dass sie jene heilige, katholische und

apostolische Kirche sei, die das alte Symbolum bekennt»10.

Langdon sandte Döllinger daraufhin einen offenen Brief, in dem er
eine Versammlung von Vertretern der Orientalischen, der Lateinischen

und der «Teutonischen» Kirche vorschlug, konkret der Kirche
von Utrecht, der deutschen Altkatholiken und der Antiinfallibilisten
in den romanischen Ländern, zusammen mit Anglikanern aus England

und Amerika, und wenn möglich mit Orthodoxen aus dem Osten.

8a Gr. henotikóc,é,ón: was der Einheit, bzw. Einigung dient. Döllinger benutzte
dieses Wort, sowie auch den Terminus «irenisch» im Sinne des heutigen Ausdrucks
«ökumenisch».

9 /. v. Döllinger, Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen. Sieben

Vorträge, gehalten zu München im Jahre 1872, Nördlingen 1888, 33 f.
10 /. v. Döllinger, Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen, a.a.O.,

127 f.

179



Er plädierte für eine Einheit in der Vielfalt und kritisierte einige
Äusserungen aus dem russisch-orthodoxen Raum, die sich die Einheit als

eine Rück-kehr des Westens in die einzige wahre orthodoxe Kirche
vorstellten, vor allem den Brief eines «russischen Laien» (Iwan Ak-
sakov)11 an Döllinger und die Zeitschrift «L'Union chrétienne» von
Wladimir Guettée.

All dies macht deutlich, dass der Konferenz-Gedanke im Austausch
zwischen Döllinger und den Vertretern der nordamerikanischen
Episcopal Church, deren Verbindungsmann Langdon war, zur Reife kam,
und zwar schon vor dem Kölner Kongress, also Mitte 1872. Während
dieses Kongresses begründete Joseph Hubert Reinkens, ganz im Sinne

Döllingers, bei dem er im vorigen Winter mehrere Monate gelebt
hatte, den Antrag auf Gründung einer Einheitskommission mit einer
eloquenten Rede, in der er die Anglo-Continental Society für ihre
ökumenische Gesinnung lobte und wiederum Stellung gegen
«absorptive» Unionsmodelle aus dem Osten bezog. Die Kommission
wählte Döllinger zum Vorsitzenden und Johannes Friedrich zum
Sekretär in einer Sitzung, in der einige grundsätzliche Prinzipien, u.a.
die Geltung der historischen Methode als Basis für die Verhandlungen,

mit den orthodoxen und anglikanischen Gästen vereinbart
wurden12.

Die gewählte zehnköpfige Kommission war aber zu schwerfällig,
wichtige Mitglieder waren mit der organisatorischen Arbeit der
Kirchenbildung (Vorbereitung der Bischofswahl, Gründung zahlreicher
Gemeinden, Vortragsreihen, Erarbeitung kirchenrechtlicher Ordnun-

11 Briefeines russischen Laien, Berlin (B. Behr's Buchhandlung) 1872. G. Flo-
rowski schreibt den Brief Aksakov zu, in: Irenikon 27 (1954) 426, Anmerkung.

12 S. W. F. Brand, Life of William Rollinson Whittingham, II, London 1883,
184-189; A. Kireev, Brief an J.T. Osinin, St. Petersburg 1873, 18 f.; /. L. Janisev
in: Protokoll der vierten Sitzung der St.-Petersburger-Abtheilung der Gesellschaft
der Freunde geistlicher Aufklärung, St. Petersburg 1873, 38 f.; F. Michelis in: Der
dritte Altkatholiken-Congress in Constanz. im Jahre 1873, Constanz 1873, 145; J.F.
v. Schulte, Der Altkatholizismus, Giessen 1888, 355 f. Während die drei ersten
übereinstimmend berichten, dass Döllinger nicht teilnahm, da er nach Bonn abgereist

war, berichtet von Schulte, dass sich die Kommission am 23. September
konstituierte und Döllinger zum Vorsitzenden und Friedrich zum Schriftführer wählte,
und fügt später hinzu: «Die Verhandlungen wurden, um sie allen verständlich zu
machen, teils von Döllinger in englischer, teils von mir in französischer Sprache
geleitet.» Vielleicht war Döllinger doch bei der konstituierenden Sitzung der
altkatholischen Kommission anwesend; bei der gemeinsamen Sitzung mit den Gästen
war er aber höchst wahrscheinlich nicht; von Schulte scheint ihn mit Michelis zu
verwechseln.

180



gen usw.) beschäftigt. Döllinger und Friedrich setzten sich nicht
besonders für die Sache ein, was vor allem auf orthodoxer Seite zu tiefer

Enttäuschung führte. Daraufhin beschloss im September 1873 der
Konstanzer Altkatholikenkongress, Subkommissionen zu bilden, die
bald darauf von der Synodalrepräsentanz bestellt wurden: die eine in
München mit Döllinger, Friedrich und Messmer für die Anglikaner,
die andere in Bonn mit Reusch, Langen und Knoodt für die Orthodoxen.

Für die Evangelischen wurde zunächst keine Subkommission
ernannt.

Daraufhin entwickelte sich rasch ein Briefwechsel mit der
russischen Gesellschaft der Freunde Geistlicher Aufklärung in St. Petersburg,

die ein Verzeichnis der Differenzpunkte und Leitprinzipien für
die Arbeit nach Bonn sandte. Einen Monat später antwortete die Bonner

Subkommission mit einem ähnlichen Dokument, in dem schon
einige Einzelheiten geklärt werden konnten, das aber von den Orthodoxen

als zu scholastisch empfunden wurde. Die Dokumente wurden
im Deutschen Merkur, dem altkatholischen Organ, veröffentlicht,
worauf auch noch die Anglo Continental Society eine Zusammenstellung

der Lehre der englischen Kirche über die von den Russen
angeschnittenen Themen nach St. Petersburg und Bonn sandte13.

Döllinger registrierte mit Zufriedenheit die Verhandlungsbereitschaft

der Russen. Wesentlich muss für ihn gewesen sein, dass diese
in ihrem Schreiben die Prinzipien von Köln, vor allem die historische
Methode, als Grundlage der Arbeit angenommen hatten. Aber so

hoffnungsvoll wie dieser Beginn der eigentlichen Verhandlungen
auch war, ganz in seinem Sinne war er nicht. Nicht nur weil er die
Hälfte der Verantwortung aus der Hand verloren hatte und der
Vorwurf der Untätigkeit auf ihm lastete, sondern auch aus prinzipiellen
Gründen: wie wir gesehen haben, sollte für Döllinger die Wiederherstellung

der christlichen Einheit auf dem Weg eines Dialogs unter
allen christlichen Konfessionen gesucht werden; Verhandlungen mit
einer Seite allein würden auf die Dauer einen Riss heilen, um einen
anderen dabei grösser zu machen.

Ausserdem schienen sich die Verhandlungen auf dem Wechsel

gegenseitiger Gutachten konzentrieren zu wollen, eine sehr langwierige

und mühsame Form der Annäherung. Bekannt ist der spätere Fall
der Rotterdamer und Petersburger Kommissionen, die von 1893 bis
1913, d.h. 20 Jahre lang, Gutachten erstellten, ohne ein einziges Mal

13 Deutscher Merkur (DM) 5 (1874), 65-67; 113 f.; 277-279.

181



zusammen zu sitzen. Durch ein unmittelbares Gespräch ist aber das

Ausräumen von Missverständnissen und die Annäherung der
Standpunkte oft viel leichter zu erreichen. Wenn also Döllinger seine zwei
Jahre zuvor konzipierte Konferenzidee verwirklichen wollte, war
jetzt die Zeit dafür gekommen: Eine längere Verzögerung hätte die

Unionsbestrebungen sich in andere Bahnen entwickeln lassen.
Dazu kam, dass Friedrich Michelis im Februar 1874 zwei

Korrespondenzen im Deutschen Merkur veröffentlichte, in denen er
vorschlug, den Freiburger Altkatholikenkongress vom Herbst dieses Jahres

zum Anfang eines ökumenischen Konzils zu machen. Döllinger
hatte sie sehr wahrscheinlich gelesen.

Den letzten Impuls gab aber Ende März 1874 der Besuch Malcolm
MacColls14, eines in London in der kirchlich-politischen Publizistik
tätigen, mit Gladstone in Verbindung stehenden Schotten. Döllinger
entnahm diesem Gespräch, dass «auch in England sich doch das

Verlangen und die Hoffnung mächtig [regt], dass man aus der insularen

Stellung der Kirche heraus und zu einer Anschliessung an ein

grösseres wahrhaft Katholisches (d.h. altkirchliches) Ganzes gelangen

möge»15.
Dieser Besuch veranlasste Döllinger, zwei Briefe zu schreiben, in

denen er zum ersten Mal seinen Entschluss bekanntgab. Beide waren
an Anglikaner gerichtet, der erste an seinen früheren Hörer, nun
Briefpartner und Übersetzer Alfred Plummer, der zweite an Gladstone

selbst. Er teilte beiden mit, dass er sich jetzt mit dem Gedanken

trage, «im Herbst dieses Jahres eine vorläufige oder vorbereitende
Conferenz aus Deutschland, England, Petersburg zu Stande zu
bringen»16.

Kurz danach schrieb auch Michelis an Döllinger mit der Bitte, sich
für seine Konzilsidee bei der für Pfingsten einberufenen ersten
altkatholischen Synode einzusetzen. Döllinger antwortete aber, dass er
zuerst für eine Konferenz unter Fachmännern, Theologen und
Kirchenrechtlern, wäre, und teilte ihm dann seinen Konferenzplan mit.

14 Malcolm MacColl (1831-1907), anglikanischer Gelehrter und Schriftsteller,
1857 ordiniert und an verschiedenen Pfarrstellen tätig, seit seinem Studienjahr in
Glenalmore in Verbindung mit Gladstone, dessen theologischer Mitarbeiter er wurde,

1889 Kanonikus von Ripon. Gladstone nannte ihn «the best pamphletist in
England», traute aber weniger seiner Gelehrsamkeit, DNB, 1901-1911, 508. S. über
den Besuch DB IV, 552.

15 Döllinger an Gladstone, 2.4.1874, Transkription Hubert Huppertz.
16 Ebda.

182



Nun handelte Döllinger rasch und fing gleich an, Anglikaner für die
Teilnahme an der Konferenz zu gewinnen. Neben den schon Genannten

half ihm dabei vor allen Robert Nevin, der Nachfolger Langdons
in Rom, der auf einer Reise nach den Vereinigten Staaten den
Präsidenten der Anglo Continental Society, Bischof Edward Harold
Browne, und den Sekretär Frederick Meyrick sowie Puseys Schüler
Henry Parry Liddon bis Ende Mai benachrichtigte.

Zugleich hatte Döllinger Anfang Mai den Brief Michelis' und
seinen eigenen an Reusch geschickt, der ihm antwortete, beide Ideen
sollten «in einem engeren Kreis» während der Synode besprochen
werden. Die Entscheidung fiel zugunsten von Döllingers Projekt,
allerdings nicht ohne Bedenken. Schon Reusch hatte ihm gleich
mitgeteilt, dass er und Langen eine mündliche Konferenz für verfrüht
hielten. In einem Brief an Friedrich meldete Langen Bedenken gegen
die Einladung von deutschen Evangelischen, «die uns zugleich am
fernsten und am nächsten stehen. Dem Programme gemäss könnten
nur die Orthodoxen17 eingeladen werden, und eben diese sind uns
nicht hold. Ich erinnere nur an die Kreuzzeitung und die Zeitschrift
für luth.(erische) Theol.(ogie) und Kirche Die richtigen Lutheraner
sind nach meinen Kenntnissen und Erfahrungen, was wissenschaftliche

Methode und Tractabilität angeht, gerade so schlimm wie unsere
Infaflibilisten.»18

Peter Knoodt sah die Einladung der Evangelischen positiver, fand
sie aber auch verfrüht:

«Wir Alle (Reinkens, Langen, Schulte, Reusch) sind der Ansicht, dass diese
Conferenz verfrüht, weil nicht gehörig vorbereitet ist, und dass eine solche verfrühte
Conferenz das Unionswerk eher schädigen als fördern werde. Insbesondere meinen
wir, dass, wenn nur Russen und Anglikaner zur Conferenz eingeladen werden, das

die deutschen Protestanten von uns abstossen wird, während doch gerade eine
Union mit den Protestanten für uns am werthvollsten ist. Wollen wir nun auch diese

zur Conferenz einladen, so kommen wir in nicht geringe Verlegenheit wegen der
feindlichen Strömungen innerhalb des Protestantismus. Jedenfalls möchte die Zeit

17 Gemeint ist die lutherische Orthodoxie. Im Oktober 1871 wurde anstatt eines

Kirchentages eine grosse Konferenz nach Berlin einberufen. Der Antrag von Dorner

und Schlottmann, «den gegen das Vatikanum protestierenden Katholiken ein
Wort der Theilnahme, und dem Staate gegenüber dem Ultramontanismus eine

Warnung zuzurufen», wurde von konfessionalistisch Gesinnten vereitelt (vgl. W.

Beyschlag, Aus meinem Leben, II, Halle 1899, 336 f.). Vgl. auch ZPTK 1871-72 und
DM 3 (1872), 413 f. (über die Leipziger Zeitung; führt aber auch positive Stimmen
an).

18 Langen an Friedrich, 15.7.1874, Döllingeriana München.

183



zu kurz sein, um das Richtige zu treffen. Besteht übrigens Döllinger darauf, dass

noch in diesem Herbste die Conferenz gehalten werde, so werden wir uns in seinen
Willen fügen, denn wir wollen ihn nicht vor den Kopf stossen.»19

Das Gesagte macht deutlich, wie sehr die Bonner Unionskonferenzen

das persönliche Werk Döllingers waren, mit welchen Schwierigkeiten

er auch seitens seiner Freunde zu ringen hatte und wie sehr er
andererseits in allen seinen ökumenischen Bemühungen in der
altkatholischen Bewegung eingebunden war: Schon seine
Wiedervereinigungsvorträge sind als Fortsetzung einer von Hyacinthe Loyson und

Joseph Reinkens begonnenen Reihe gehalten worden; zu den
Unionskonferenzen lud Döllinger im Namen der vom Kölner
Altkatholikenkongress eingesetzten Unions-Kommission.

Der Text dieser Einladung ist wiederum ein bedeutender Ausdruck
seiner ökumenischen Theologie: Als Grundlage sollten die Bekenntnisse,

Lehren und Institutionen dienen, «welche in der allgemeinen
Kirche des Ostens wie des Westens vor den grossen Trennungen als
wesentlich und unentbehrlich gegolten haben». Das Ziel sei die
«Herstellung einer kirchlichen Gemeinschaft auf Grund der Unitas in
necessariis»20.

Wichtige Präzisierungen zu Döllingers Plan brachte noch der
Briefwechsel mit Meyrick. Döllinger schrieb, es sei notwendig,
sowohl die Beschlüsse von Trient als auch die 39 Glaubensartikel der
Kirche von England ausser acht zu lassen, um von der gemeinsamen
Auffassung in der Zeit vor den Trennungen auszugehen. Meyrick war
damit einverstanden und sandte eine Liste von Kontroverspunkten,
die Döllinger als Verzeichnis für die Verfassung seiner Thesen
benutzte.

Um über die Konferenzen selbst zu berichten, wäre ein weiteres
Referat notwendig. Hier sei also nur erwähnt, dass die verabschiedeten

Thesen mit Ausnahme derjenigen über die Eucharistie und das

Filioque ganz von Döllinger entworfen und bei den Verhandlungen wenig

abgeändert wurden. Auch die zwei genannten enthalten viele seiner

Gedanken; die Verhandlungen dazu wurden auch sämtlich von
ihm geleitet. Die Thesen bildeten die Grundlage für die auch in Bonn

19 Knoodt an Cornelius, 19.7.1874, Nachlass Cornelius München. S.a. von Schuttes

zurückhaltenden Bericht in: Der vierte Altkatholiken-Congress in Freiburg im
Breisgau, Bonn 1874, 13 f.

20 F. H. Reusch (Hg.), Bericht über die am 14., 15. und 16. September zu Bonn
gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn 1874, 1.

184



1931 beschlossene Interkommunion zwischen Altkatholiken und
Anglikanern; sie sind auch immer wieder im altkatholisch-orthodoxen
Dialog als Massstab zitiert worden.

Vor allem aber mit seiner theologischen Methode hat Döllinger
einen wesentlichen Beitrag zur ökumenischen Bewegung geleistet: die
historische Forschung als Standard, d.h. die kontroversen Fragen in
ihrer historischen Entwicklung, erfassen; und die altkirchliche
Ökumene, d.h. die alte, ungeteilte Kirche des ersten Jahrtausends, als
Massstab und Inspiration für eine Einheit in den wesentlichen Dingen
mit Freiheit in allem, was nicht zu diesen gehört.

Eine für 1876 geplante dritte Konferenz über die Zahl der
ökumenischen Konzilien konnte u.a. wegen der Diffamierungskampagne
des orthodoxen Konvertiten Julian Joseph Overbeck nicht abgehalten
werden21. Von den 57 Teilnehmern der ersten Konferenz und den 86

der zweiten haben einige bis zum Beginn der heutigen ökumenischen
Bewegung gelebt und deren Anfänge mitgestaltet. So eröffnete 1920
der altkatholische Bischof der Schweiz, Eduard Herzog, die
Vorbereitungskonferenz der Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung

und stellte so als einer der letzten noch lebenden Teilnehmer der
Bonner Unionskonferenzen ein Bindeglied zwischen den ökumenischen

Bemühungen Döllingers und der modernen ökumenischen

Bewegung dar.

Am Ende seines Lebens zitierte Döllinger im Zusammenhang mit
seinem ökumenischen Werk einmal ein orientalisches Sprichwort:

«Tust du das Gute, so wirf es ins Meer; sehen's nicht die Fische,
sieht's doch der Herr»22.

Bonn Christian Oeyen

21 S. W. Kahle. Westliche Orthodoxie. Leben und Ziele Julian Joseph Overbecks.
Leiden-Köln 1968, und C. Oeyen. Westliche Orthodoxie. Ein Buch über Julian
Joseph Overbeck, in: IKZ 60 (1970) 35-47.

22 Zitiert im DM 20 (1889) 78: Döllingers Kommentar zu einer Adresse anlässlich

seines 90. Geburtstags, in der auf seine «irenischen Bestrebungen» eingegangen

worden war.

185


	Döllinger und die Bonner Unionskonferenzen 1874-1875

