
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 3

Artikel: Der Wandel des döllingerschen Lutherverständnisses als Ausdruck
seiner veränderten Sicht der Reformation

Autor: Haustein, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Wandel des Döllingersehen
Lutherverständnisses als Ausdruck

seiner veränderten Sicht der Reformation

«Dazu ist uns das Licht der Geschichte gegeben, dass wir [...] vor allem jene grossen
Epochen und gewaltigen Katastrophen, in welchen ein neues Weltalter sich Bahn
bricht, vorwärts und rückwärts, in ihren Ursachen wie in ihren Wirkungen, klar erkennen,

und was den weiteren Weltlauf betrifft, nicht in trügerischen Erwartungen, als ob
etwa die Ströme auch einmal bergauf fliessen könnten, dahinleben.

Für mich, ich muss es bekennen, ist eine lange Zeit meines Lebens hindurch das,

was in Deutschland von 1517 bis 1552 sich begeben, ein unverstandenes Räthsel
gewesen, und zugleich ein Gegenstand der Trauer und des Schmerzes; ich sah nur das

Ergebnis der Trennung [...]. Seit ich die Geschichte Roms und Deutschlands im Mittelalter

genauer erforscht und betrachtet habe, und seit die Ereignisse der letzten Jahre das

Ergebnis meines Forschens so einleuchtend mir bestätigt haben, glaube ich auch das,

was mir vorher räthselhaft war, zu verstehen, und bete die Wege der Vorsehung an, in
deren allwaltender Hand die deutsche Nation ein Werkzeug, ein Gefäss im Hause Gottes,

und kein unedles geworden ist»1.

Diese vielzitierte Retrospektive Döllingers aus dem Jahr 1882 enthält
bereits wesentliche Fragestellungen dieses Beitrages über seine Rezeption

Luthers und der Reformation2:

1. Sie ist Ausdruck eines Wandels in Döllingers Verständnis der
Reformation.

2. Sie zeigt den Zusammenhang dieses Wandels mit neuen bzw.
erweiterten Forschungen des Kirchenhistorikers Döllinger.

3. Sie weist schliesslich auf den Zusammenhang des Wandels mit
damals gegenwärtigen Ereignissen und Entwicklungen (Stichworte:
Kirche und Nation).

1. Das Döllingersche Lutherverständnis

Das Zugeben (noch dazu in öffentlicher Rede) von früherem
Unverständnis ist eine der grössten wissenschaftlichen Charakterleistungen.
Es war hier auch mehr, als einen blossen Verständniswandel anzuzeigen.

1 Ignaz von Döllinger. Akademische Vorträge, /, Nördlingen 1888, 76 f.
2 An Literatur zum Thema seien genannt: Georg Schwaiger, Luther im Urteil Ignaz

Döllingers, in: SVRG 792 (1983) 70-83; Ewald Kessler, Döllinger und der Protestantismus,

in: IKZ 89 (1999) 2-22, 96-113; Peter Neuner, Döllinger als Theologe der
Ökumene, Paderborn-München-Wien-Zürich 1979, bes. 32-37, 149-170, 227 f.

168



Döllinger spricht nicht über eine Akzentverschiebung, sondern er
bekennt einen Sinneswandel. Besonders markant wird das in der - für
unsere Ohren verständlicherweise fragwürdigen - Rede von den «Wegen
der Vorsehung», die Döllinger nun doch wohl vom Deutschland der
Reformation beschritten zu sehen meint.

Wie anders sah das 1848 aus, in einem auf der Würzburger Konferenz
der katholischen Bischöfe vorgelegten Referat Döllingers über eine

Nationalsynode:

«Die deutsche Nation gehört unstreitig zu jenen welthistorischen, die ganz besondere

Werkzeuge in den Händen der Vorsehung sind Gott hat es so gefügt, dass die

grössere Hälfte der Nation jetzt wieder katholisch ist. Dieser Teil der Nation ist der
eigentliche Träger und Repräsentant der deutschen Nationalität»3.

Auf dieser Linie liegt auch sein grosses Werk über «Die Reformation»
von 1846-1848, das, als Gegengewicht zur Rankeschen Reformationsgeschichte,

Reformation eben als «Unheilsgeschichte» auch im
theologischen Sinne darzustellen bemüht war. Ohne hier auf dieses umfangreiche

Opus näher eingehen zu wollen, seien doch zwei Beobachtungen
gemacht.

Erste Beobachtung: Döllingers protestantische Kritiker sahen hier
einen Wandel der Beurteilung der Reformation seit seiner Überarbeitung
der Kirchengeschichte von Johann Nepomuk Hortig im Jahre 1828. Bei
aller letztlich negativ ausfallenden Gesamtwertung fanden sich nämlich
dort bereits einzelne Aussagen, die ihm eher Kritik aus den eigenen Reihen

eintrugen, so etwa, wenn die Verkündigung der Ablassbulle Leos X.
als «erster Anstoss zur grossen Kirchentrennung» beschrieben wird, und

er Luther bescheinigt: «offenbar war das Recht auf seiner Seite»4.

Döllinger hatte hier, wie bereits Adolph Herte in seinem dreibändigen Werk
über die Rezeption der Cochläus-Kommentare hervorhob, nicht mehr
alle Klischees der folgenreichen Polemik übernommen. Er schien also

zunächst auf dem «Weg zu einem neuen Lutherbild» zu sein, um dann
nach Hubert Jedin «die beginnende Revision des traditionellen Lutherbildes

zu verzögern»5. Dass Döllinger im Unterschied zu den meisten

Vorgängern auf eine dezidierte Cochläus-Rezeption verzichtete, war

3 Ignaz von Döllinger, Kleinere Schriften, gedruckte und ungedruckte. Gesammelt
und herausgegeben von F. H. Reusch, Stuttgart 1890, 64.

4 Johann Nepomuk Hortig, Handbuch der christlichen Kirchengeschichte, fortgesetzt

und beendigt von Johann Joseph Ignaz Döllinger, II12, Landshut 1828, 413 f.
5 Hubert Jedin, Wandlungen des Lutherbildes in der katholischen

Kirchengeschichtsschreibung, in: Wandlungen des Lutherbildes, Würzburg 1966, 77-101, hier
86 f.

169



nicht Entgegenkommen, sondern Absicherung gegen den Vorwurf
unhaltbarer Vorurteile.

Zweite Beobachtung: Dieser erste Wandel in der Sicht Döllingers -
freilich nicht so auffällig wie der zweite - ist womöglich ein «Wandel
des Döllingersehen Reformationsverständnisses als Ausdruck seiner
veränderten Sicht Luthers». Das ist weniger als Kausalverhältnis zu
sehen, als ob erst eine zunehmende Abneigung gegen Luther auch die
Ablehnung der Reformation insgesamt mit sich brachte. Vielmehr liegt ein
Korrelationsverhältnis vor: Die einseitige und vor allem moralische
Ablehnung des Reformators und die Arbeitshypothese von «Die Reformation,

ihre innere Entwicklung und ihre Wirkung», dass nämlich die
innere Entwicklung eine Fehlentwicklung und die Wirkung eine durchweg

schädliche war, bedingen sich gegenseitig. Sowohl die Reformation

wie ihr Protagonist Luther sollen «demontiert» werden, um der im
Münchener Görres-Kreis herrschenden Vorstellung von der Selbstauflösung

des Protestantismus Vorschub zu leisten. Vor- und Begleitarbeiten
hierzu waren mehrere Aufsätze in den «Historisch-politischen
Blättern». Zu dieser Zeit beschäftigte sich Döllinger also stark mit Quellen
der Reformationszeit, freilich nicht unvoreingenommen. Es ging ihm
darum, das Abschreckende hervorzuheben, wie denn in Würzburg zu
seiner Studienzeit Luthers Schrift «Wider das Papsttum zu Rom, vom
Teufel gestiftet» (1545) zur Pflichtlektüre gehörte, um ein entsprechendes

Lutherbild zu pflegen.
Daher noch ein Blick auf die Lutherdarstellung Döllingers in diesen

Jahren, wie sie vor allem aus dem schon früh als «berüchtigt» titulierten
Lexikonartikel «Luther» gegeben wird. Erschienen war er zuerst im
«Kirchenlexikon» von Wetzer und Weite 18516, gleichzeitig als Sonderdruck

«Luther, eine Skizze»7 und zu wiederholtem Erstaunen erneut
1890 und 1893 in der zweiten Auflage des Kirchenlexikons.

Die Aussagen dieser Schrift über Luther oszillieren zwischen historischem

Respekt und religiöser Abscheu, es gibt Anerkenntnis historischer

Bedeutung bei Verweigerung der Anerkennung der Person: man
liest davon, dass Luther für die «studirende Jugend und die jüngeren
das kraft- und lebensvolle Neue, den Fortschritt und die Aufklärung re-
präsentirte» (26), dass «keiner seiner deutschen Gegner ihm ebenbürtig
war» (26); es wird seine Menschenkenntnis gerühmt (36), um zu beto-

6 Band 6. 651-678.
7 Freiburg im Breisgau 1851. Die Seitenzahlen der folgenden Zitate beziehen sich

auf diese Ausgabe.

170



nen, dass all dies nur destruktiv eingesetzt wurde: damit Mönche ihr
Gelübde brechen, er selbst wider alle Sitte eine entlaufene Nonne ehelichen
konnte, er zwischen «einem Zustand düsterer Entmuthigung und
trostlosen Verzagens» und gleichzeitig «trotziger Vermessenheit und
selbstgefälliger Einbildung» (10) lebte. Seine Bibelübersetzung sei «ein
Meisterstück in sprachlicher Hinsicht, aber seinem Lehrbegriffe gemäss

eingerichtet und in vielen wichtigen Stellen absichtlich unrichtig und

sinnentstellend»(29). Die Beispiele liessen sich fortsetzen.

2. Der Zusammenhang von Wandel und Forschung

Das anfangs gebotene Zitat entstammt nicht zufällig einem Vortrag mit
dem Titel «Die Beziehungen der Stadt Rom zu Deutschland im Mittelalter».

Es ist weniger eine erneute Hinwendung zu den Quellen Luthers
und zur Reformation, die Döllinger das «Rätsel der Reformation» lösen

hilft. Es ist vielmehr die verstärkte Auseinandersetzung mit der eigenen
Tradition, die ihn hier verändert. Von 1851 bis zu seinem Tod erschien
keine eigenständige Arbeit mehr zur Reformationsgeschichte.
Zusammenhängende Wertungen ohne neuere Forschung sind der Vortrag
über «Die deutsche Reformation» im Sammelband «Über die
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen», gehalten 1872, und die Ausführungen

über Luther, Reformation und Protestantismus in den

«historisch-politischen Betrachtungen» zu «Kirche und Kirchen, Papstthum
und Kirchenstaat» von 1861. Ansonsten beschäftigt er sich mit Papsttum,

Ketzergeschichte und dem Phänomen der Nationalkirchen.

3. Die kirchlichen und politischen Veränderungen

Die zuletzt genannten Jahreszahlen 1861 und 1872 zeigen bereits an:

Der entscheidende Grund der veränderten Sichtweise und letztlich die

Motivation zu den obengenannten Forschungsfeldem sind die
innerkatholischen, aber auch die innerdeutschen Entwicklungen gewesen. Die
letzteren werden hierbei leicht übersehen. Zwischen 1861 und 1872

liegt ja nicht nur das 1. Vatikanische Konzil, sondern auch sämtliche

Einigungskriege mit dem 1861 bei der Abfassung von «Kirche und
Kirchen» noch völlig unabsehbaren Ergebnis.

In diesem ausführlichen Werk, das über den enggeführten Titel eher
eine Art Döllingersche Konfessionskunde ist, erscheint neben früheren

171



Negativurteilen über die Reformation und Luther bereits deutlicher
auch Positives:

«Deutschland ist die Geburtsstätte der Reformation; in dem Geiste eines deutschen

Mannes, des grössten unter den Deutschen seines Zeitalters, ist die protestantische
Doctrin entsprungen. Vor der Überlegenheit und schöpferischen Energie dieses Geistes

bog damals der aufstrebende, thatkräftige Theil der Nation demuthsvoll und gläubig

die Knie. Zu ihm, in dieser Verbindung von Kraft und Geist, erkannten sie ihren

Meister, von seinen Gedanken lebten sie; er erschien ihnen als der Heros, in welchem
die Nation mit allen ihren Eigenthümlichkeiten sich verkörpert hatte»8.

Das Nebeneinander von Anerkennung und Verurteilung Luthers und
der Reformation ist hier schon dahin gehend verändert, als dass nun den

«Sekundärtugenden» ein höherer Wert beigemessen wird, sie also quasi

langsam aus dem Stadium des «Sekundären» in den «Primärbereich»
befördert werden. Dem früheren Bild des Zerfalls durch den Protestantismus

und seiner nur scheinbaren Überlegenheit wird nun wenigstens
nebengestellt: «Obgleich das protestantische Deutschland die etwas
kleinere Hälfte der Nation bildet, ist diese kleinere Hälfte doch politisch
und geistig die stärkere»9.

Endpunkt dieser Entwicklung ist 1872. Nun schreibt nicht mehr der

Döllinger, der fleissig in die innerkatholische Diskussion um das

Verhältnis von nationalem Katholizismus und zentralem Papsttum
eingreift, nicht mehr der Döllinger, der seinen ultramontan-nationalen
Katholizismus mehr und mehr von einem rein ultramontanen bedroht sieht.
Nun hören wir den Döllinger, der auf seinem ureigensten Feld nicht nur
enttäuscht, sondern von seiner Kirche gar exkommuniziert worden ist.

Der Vortrag über «Die deutsche Reformation» nimmt die Positiva
weiter positiv wertend auf, die Negativa werden ausgeblendet. Dadurch
ergibt sich ein ganz anderes Bild, das auf die damaligen Leser (vielleicht
auch auf die heutigen?) den Eindruck macht: Hier schreibt einer etwas,
das er schon immer geahnt hat. «Es gibt in der Weltgeschichte nicht viele

Jahre, in denen zwei verhängnisvolle Tage so nahe aneinander gerückt
wären, wie im Jahre 1517 der 16. März und der 31. Oktober»10. Das am
16. März beendete 5. Lateranense habe «die letzte Hoffnung einer von
oben herab zu bewirkenden Reform der Kirche zu Grabe getragen. Nur

8 Ignaz von Döllinger, Kirche und Kirchen, Papstthum und Kirchenstaat.
Historisch-politische Betrachtungen, München 1861, 386.

9 Ebd., 387.
10 Ignaz von Döllinger, Die deutsche Reformation, in: ders., Über die Wiedervereinigung

der christlichen Kirchen. Sieben Vorträge, gehalten zu München im Jahr 1872,
52-72, hier 52.

172



ein Ziel hatte diese Versammlung italienischer Bischöfe verfolgt: die
Macht des Papstes noch zu erhöhen»11. Nicht nur damalige Hörer merkten,

dass Döllinger hier über zwei Konzile spricht! Entsprechend ist
denn auch die Fortsetzung zu werten: «Sieben Monate darauf wurden zu
Wittenberg die Thesen Luthers angeschlagen und der Kampf eröffnet,
welcher nach 350 Jahren noch lange nicht zu Ende geführt ist.»12 Wie
anders klingt dies im Vergleich zur dreibändigen Beschwörung vom
Ende und Scheitern der Reformation.

In diesem Zusammenhang fällt übrigens methodisch auf, dass Döllinger

seine wissenschaftlich-literarischen Stilmittel nun in die andere

Richtung anwendet: Jetzt müssen katholische Zeugen auftreten, die das

Recht der Reformation bestätigen, wie etwa Hadrian VI. und sein
Schuldbekenntnis 1523. Die Erfolge der Gegenreformation werden
nicht mehr mit der Vorsehung begründet, sondern mit der gewaltsamen
Verfolgung. An die Stelle klassischer Topoi katholischer Reformationspolemik

treten jetzt Klischees liberalprotestantischer Katholizismuskritik:

«Hauptsächlich war es doch Unterdrückung, Verfolgung der protestantischen
Geistlichen, erzwungene Auswanderung der Beharrlichen, Vertilgung protestantischer
Bibeln, Katechismen und Gesangbücher, überhaupt conséquente Anwendung aller
Zwangsmittel, welche die Jesuiten in ein System gebracht hatten und in wirksamer
Weise zu gebrauchen verstanden»13.

Besonders interessant aber ist die jetzige Einschätzung der
reformatorischen Bewegung, sie habe nicht die Trennung von der «alten
Kirche» intendiert. Früher war dies für ihn gerade ihr Kennzeichen gewesen

und ihr hauptsächlicher Makel. Dies scheint ein markanter Ausfluss
von Döllingers gewandeltem Verständnis von katholischer Kirche zu
sein: der Wandel seiner Einschätzung und Wertung der Reformation
fliesst aus der existentiell gewordenen Kritik am Papalismus. Für sein

jetziges Verständnis einer «Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen» muss er mehr das Kontinuierliche und Verbindende suchen und
betonen als früher. Dazu gehört, dass nun über die Reformation auf
beinahe verdächtige Weise nichts Negatives mehr von ihm zu hören war.

An dieser Stelle kann vielleicht einmal kritisch die Frage nach dem
Wandel gestellt werden. Hat sich Döllingers Lutherbild und im Hintergrund

sein Bild der Reformation wirklich gewandelt? Oder hat er, vor-

11 Ebd.
12 Ebd.
13 Ebd., 63.

173



wiegend von seinem eigenen Lebensweg her, diesem Bild nur einen

neuen Stellenwert zugemessen? Gibt es nicht auch Kontinuität?
Als sich die «religiöse Abscheu» durch die Erfahrung der Jahre 1850

bis 1870 immer mehr weg von Luther und seinem Charakter auf Rom
und den Charakter des Papsttums konzentriert, entfaltet sich der schon
immer vorhandene historische Respekt gegenüber Luther und Reformation

auch in religiöser Hinsicht. Döllinger müsste erkennen, dass Luther
auf mehr Ebenen Recht gehabt hatte, als bereits in Hortigs Kirchengeschichte

zugestanden. Auf der Suche nach Elementen der Kontinuität
zwischen der Haltung von 1828/1848 und 1872 (und später) stösst man
auf ein tertium comparationis: das nationale Element in Döllingers
Erwägungen.

Nation und Nationalkirche sind ein wesentliches Motiv des Theologen,

Kirchenpolitikers und Politikers Döllinger gewesen. Nach dem

Scheitern einer Synthese zwischen Nationalkatholizismus und
Ultramontanismus ist Döllinger freier, das National-Kirchliche enger mit
dem Protestantismus zu verbinden. Dies um so mehr in einem
kleindeutschen Reich mit protestantischer Dominanz nicht mehr nur im
Geistesleben, sondern auch in politischer Hinsicht (der Gedanke, dass

das «evangelische Preussen» gegen das «katholische Frankreich» die
nationale Einigung herbeigeführt hatte, war ja auch verlockend und

plausibel). Wenn nun Reformation als der deutschen Nation gemässer
gelten konnte statt, wie früher, der Katholizismus, dann gewinnt natürlich

auch Luther als der nationale Heros eine ganz andere Bedeutung:

«In Deutschland hat nach den Staufern kein Kaiser mehr vermocht, die Nation an
sich zu fesseln und auf die von ihm gewollte Bahn zu lenken, - in zwei Jahrhunderten,
von 1317 bis 1517, ist auch nicht ein Mann zu nennen, welcher der Nation als geistiger

oder politischer Führer vorangeleuchtet, zu dem sie mit vollem Vertrauen
emporgeschaut hätte.»14

Dieser, in einem Akademie-Vortrag «Über das Studium der deutschen
Geschichte» geäusserte, Gedanke entsprach dem liberalen Geist der
Zeit.

Doch Döllinger ist gerade dadurch interessant, dass er schwer zu fassen

ist. Daher abschliessend noch zwei Fragen, die das bisher Gesagte
zusammenfassen sollen. Die eine fragt noch einmal nach dem
Zusammenhang von Reformationssicht und Lutherbild. Döllinger selbst
steht zwar weder hinter der erneuten Verbreitung seiner Lutherschrift
von 1851 noch hinter der Wiederaufnahme in die zweite Auflage des

14 Ignaz von Döllinger. Akademische Vorträge, Nördlingen 1889, Bd. 2, 410.

174



Kirchenlexikons15. Gleichwohl war Luther bei ihm trotz alles nationalen

Pathos durchaus aus einer ganz positiv verstandenen Reformationsgeschichte

wegzudenken. So sehr Döllinger betont, wie Luther die
Nation, ihre Gefühle und schliesslich auch ihre Religiosität verkörpert und
«auf den Punkt bringt», er kann auch sagen: «Hätte es keinen Luther
gegeben, Deutschland wäre doch nicht katholisch geblieben.»16 Es ist
schwer zu entscheiden, was Döllinger in historischer, theologischer und

persönlicher Hinsicht wichtiger gewesen ist: Luther oder die Reformation?

Vermutlich eher letztere. Dass er auch in späteren Jahren Luther
als «Religionsstifter» bezeichnete17, ist eher negativ zu verstehen:
«Reformator» wäre mehr gewesen. Hinter dieser Beurteilung steckt
vielleicht doch der Umstand, dass Döllinger Luthers Rechtfertigungsverständnis

als neuartige Lehre und der katholischen Kirche - welcher auch

immer - gegenüber fremd empfand.
Kann man, so die zweite Frage, das Verhältnis von Döllinger zu

Luther vielleicht folgendermassen beschreiben: von Hassliebe zu
versteckter Identifikation? Nun ist Döllinger zwar kein Luther gewesen
oder geworden. Ob das bei einer klareren Hinwendung zum Altkatholizismus

anders gewesen wäre, ist eine müssige und kontrafaktische Frage.

Aber dennoch muss ihm aufgefallen sein, wie sehr er einem Mann
verwandt war, der sich wie er selbst auch als treuen Sohn seiner Kirche
sah, als theologisch verantwortlich und loyal, und der durch eine plumpe

Verweigerungstheologie und Machtanmassung des römischen Papal-

systems ins Abseits, in die Exkommunikation getrieben wurde. Wenn

im Zusammenhang mit dem Reformationsvortrag von 1872 von Freiheit
die Rede war, dann war das vielleicht auch die Freiheit des Exkommunizierten

und von der römischen Kirche Gelösten, die bei manchen, und

zwar den besten, frühen Lutherschriften zu spüren ist.

Bensheim Jörg Haustein

15 Dies um so weniger, als dass hier gleich zu Beginn ein Einschub erfolgte, der die

Reformationssicht des späten Döllinger auf den Kopf stellt. Statt: «Martin Luther, der
Sohn eines Bergmanns» (WWKL1 6 651) hiess es nun: «Luther. Martin, der Urheber
der deutschen Kirchenspaltung, der Sohn eines Bergmanns» (WWKL2 8 308. Hervorhebung

von mir)!
16 Die deutsche Reformation (wie Fn. 10). 54.
17 Ignaz von Döllinger. Über Religionsstifter, in: Akademische Vorträge. 3, München

1891.39-62. hier 58.

175


	Der Wandel des döllingerschen Lutherverständnisses als Ausdruck seiner veränderten Sicht der Reformation

