
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 3

Artikel: Die ökumenische Entwicklung Ignaz von Döllingers (1799-1890)

Autor: Huppertz, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404915

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ökumenische Entwicklung Ignaz von Döllingers
(1799-1890)

Einleitungsvortrag zum Döllingersymposion der Universität Bonn
am 23. Oktober 1999

Im Sommersemester 1827 übernahm Döllinger von seinem Kollegen
Johann Nepomuk Hortig die Arbeit an dessen Handbuch der christlichen

Kirchengeschichte und schrieb in einem Jahr die zweite Abteilung

des zweiten Bandes, enthaltend die fünfte Periode vom Anfang des

Protestantismus bis auf die neueste Zeit1. Diese erstaunliche Leistung
des noch nicht dreissigjährigen ausserordentlichen Professors des

Kirchenrechts und der Kirchengeschichte entstand bei einer Arbeitsbelastung

mit neunzehn Stunden wöchentlicher Vorlesungsverpflichtung2.
Seine Arbeit zwang ihn zum ersten Mal in eine systematische
Auseinandersetzung mit der abendländischen Kirchenspaltung. Weitere fünfzehn

Jahre Arbeit am Handbuch und am Lehrbuch der christlichen
Kirchengeschichte, die im nie erschienenen fragmentarischen Beginn der
Vierten Periode, Geschichte der Spaltungen und Häresien, mit dem
Griechischen Schisma abbrach, führten Döllinger durch alle Stationen
der konfessionellen Zerrissenheit des Christentums. Rezensierend setzte

er sich mit Leopold von Rankes Deutscher Geschichte im Zeitalter
der Reformation3 auseinander4 und stellte ihr sein dreibändiges Werk,
Die Reformation, ihre Entwicklung und ihre Wirkungen im Umfange des

lutherischen Bekenntnisses5, entgegen. In den Jahren 1843^-4 brachten
die Historisch-politischen Blätter den umfangreichen Beitrag, Die Kir-

1 Johann Nepomuk Hortig. Handbuch der christlichen Kirchengeschichte. Fortgesetzt

und beendigt von Joh. Jos. Ignaz Döllinger. Zweiten Bandes zweite Abtheilung,
die V. Periode enthaltend, Landshut, bei Philipp Krüll, 1828.

2 Johann Friedrich, Ignaz von Döllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen
Nachlasses. 3 Bände, München, C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung Oskar Beck,
1899-1901, hier: I, 184 f.

3 Leopold Ranke. Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation, 5 Bände, Berlin.

Bei Dunker und Humblot, 1839-1843.
4 Döllingers Rezensionen: Historisch-politische Blätter für das katholische

Deutschland, hg. von G. Phillips und G. Görres. München. 4. Bd. 1839, 540-557;
654-668. 12. Bd. 1843, 569-581; 677-686.

5 Ignaz Döllinger. Die Reformation, ihre Entwicklung und ihre Wirkungen im
Umfange des Lutherischen Bekenntnisses, 3 Bände, Regensburg, Verlag von G. Joseph
Manz 1846-1848.

146



che und die Kirchen6, einen konfessionskundlichen Überblick über das

westliche Christentum in der ganzen Welt, den Döllinger in seinem
Werk Kirche und Kirchen, Papstthum und Kirchenstaat7 1861 auf gut
490 Seiten ausbaute. Nimmt man seine Lutherskizze aus Wetzer und
Weites Kirchenlexikon8 von 1851 dazu und hätte im Jahre 1859 seinen
Tod betrauert, dann würden wir heute wahrscheinlich nicht von einer
ökumenischen Entwicklung Döllingers sprechen. Seine Entwicklung zu
einem der Propheten der christlichen Wiedervereinigung ist Gegenstand
dieser einleitenden Skizze.

Glücklicherweise hat der 39jährige Döllinger im ersten Band der
Historisch-politischen Blätter9 seine apologetische und konfessionelle
Position klar beschrieben. Obwohl ich sie noch nicht ökumenisch, das

heisst entschlossen auf die christliche Einheit als Priorität zusteuernd,
nennen kann, zeigt sie doch klar den Ausgangspunkt und die Ansätze der

späteren Entwicklung.
Den anonymen Aufsatz, Über die gegenwärtige Stellung der katholischen

Kirche zu den von ihr getrennten Confessionen, hat Stefan Lösch
aufgrund einer Notiz Jarckes in einem Brief an Moritz Lieber eindeutig
Döllinger zugeordnet10. Der Aufsatz richtet sich an das katholische
Deutschland. Er unterscheidet drei Ebenen: die religiöse, die
wissenschaftliche und die staatsrechtliche. Auf allen Ebenen wünscht der
Verfasser einen Frieden, der in der Wahrheit gründe. Ihre Verdunkelung
führe zum Streit, den nur schlaffe Gleichgültigkeit gegen das höchste

Lebensgut, die Religion, zu vermeiden suche. Den übermächtigen
Protestanten in der deutschen Literatur müsse zu Gemute geführt werden,
«dass wir auch da sind und fest daran glauben, dass wir ein gutes Recht

zur Existenz haben»11. Nun zu den drei Facetten des Problems:
1. In religiös-kirchlicher Hinsicht glaubt der katholische Christ, was

die Kirche lehrt, und erkennt als Irrtum, was sie verwirft. Entschei-

6 Hist.-pol. Blätter, 12. Bd. 1843, 697-719; 13. Bd. 1844, 44-71; 189-206;
383-396; 449^166; 690-703; 785-809.

7 Joh. Jos. Ign. v. Döllinger, Kirche und Kirchen, Papstthum und Kirchenstaat.

Historisch-politische Betrachtungen. München, Literarisch-artistische Anstalt der
J. G. Cotta'schen Buchhandlung, 1861.

8 Kirchenlexikon oder Encyclopädie der kath. Theologie und ihrer Hilfswissenschaften,

hg. von H. J. Wetzer und Bened. Weite. Bd. VI, 651-678, Luther. Eine Skizze.

Freiburg i. Br., Herder, 1851.
9 Hist.-pol. Bl„ 1. Bd. 1838, 31-47.
10 Stefan Lösch. Döllinger und Frankreich. Eine geistige Allianz, 1823-1871. München,

C. H. Beck'sche Buchhandlung, 1955, 518.
11 Vgl. Anm. 9, 33 f.

147



dungsinstanz ist das rechtmässige Lehramt der Bischöfe unter dem

Nachfolger des Apostelfürsten. Doch trenne eigentlich nicht dieser oder

jener Satz, nicht so sehr Verstand oder Wissen, sondern Wille und
Gemüt von der offenbar gewordenen Wahrheit; ihr würden Glauben und
Gehorsam verweigert. Bei dieser Sachlage könne es keinen mittleren
Standpunkt zwischen den Konfessionen geben, als ob die verschiedenen

Lager gleichmässig in der Wahrheit gründeten. Ein Bündnis gegen den

gemeinsamen rationalistischen und antichristlichen Gegner hätten die
neuesten Zeitereignisse schmerzlich vereitelt. Allerdings könnten
ausserhalb der katholischen Kirche Geborene dieser dem Wesen nach
vielleicht näher stehen als mancher in ihr Geborene12, und über das ewige

Heil dieses oder jenes Einzelnen zu richten, seien wir in keiner Weise
berufen. In jedem Getrennten sollten wir ein zukünftiges Glied der
katholischen Kirche erblicken. Die Natur des kirchlichen Glaubens
schliesse jedoch jedes Handeln und Markten, Zugeben und Ablassen
unbedingt aus. Wer Friede, Friede rufe, täusche sich und suche eine Mitte,
wo es keine gebe. «Dass wir sie jemals einnehmen könnten, wird
Niemand erwarten, der überhaupt auf die hier verhandelte Frage ernstlich
einzugehen den Willen hat. 13

2. In weltlich-wissenschaftlicher Hinsicht seien Geist, Talent und

tüchtiges Wissen keineswegs nach kirchlichen Konfessionen verteilt
und geschieden. Tüchtige und verdienstliche Leistungen protestantischer

Gelehrter zu leugnen, zu verkleinern oder geringzuschätzen wäre
ungerechte und geistlose Parteilichkeit. «Ein solches Verfahren wäre
ebenso engherzig, als es einer tiefem oder grossartigen Auffassung der
Kirche in keiner Weise gemäss erschiene.»14 Die Förderung der
katholischen Wissenschaft schliesse die volle und freie Anerkennung des Guten

nicht aus, auf welchem Gebiete es sich auch finden möge. Wie die
Kirche der Wahrheit dient, dient ihr jede unverfälschte und unverstüm-
melte Wahrheit.

Das gelte besonders von der Geschichte. Allmählich träten die
verborgensten Geheimnisse aus dem Moder der Archive wieder ans Licht;
zu verheimlichen, was man lieber aus der Geschichte wegwischen würde,

sei eine Torheit. Wahrheit gegen Freund und Feind - gegen die
Freunde nachsichtsloser, da man auch gegen sich selbst strenger als

gegen andere sein solle. Wer seine Bestrebungen der Geschichte zuwende,

12 Ebd., 35.
13 Ebd., 37.
14 Ebd., 42.

148



der solle ein Zeuge sein vor dem Weltgerichte der Geschichte und habe
keine andere Pflicht als die Wahrheit zu bekennen, ohne Hass, aber auch
ohne Furcht irgend einer Art. Diese Wahrheit solle er nicht schwärzen,
aber auch nicht schönfärben. «In dieser Weise haben wir uns vorgesetzt,
der Wahrheit auf dem wissenschaftlichen und insbesondere auf dem
geschichtlichen Gebiete zu dienen.»15

3. In staatsrechtlicher Hinsicht ist eine Vereinigung und Verständigung

auf dem äusseren Rechtsgebiete mit den Protestanten in Deutschland

wohl möglich. Der hundertjährige Kampf der Konfessionen, in
dem die gewaltsame Unterdrückung des Glaubensgegners nicht gelang,
führte zu einer Parität vor der Reichsstaatsgewalt. Die Macht der Dinge
habe das erzwungen. Aufgabe der Gegenwart sei es, diesen auf der Basis

gleichen Rechtes der Konfessionen geschlossenen Kirchenfrieden zu
begreifen, aufrechtzuerhalten und weiter auszubilden gegen Strömungen,

die alles Christliche auflösen wollten. Jeder gewaltsame oder

hinterlistige Bruch dieses Friedens sei abscheulich. Der gemeinsame
Feind sei die anarchische Revolution.

Auf dem kirchlichen und wissenschaftlichen Gebiet spricht Döllinger
sich 1838 gegen jede Vereinigung aus, auf dem staatsrechtlichen ebenso

entschieden für gemeinschaftliche Aufrechterhaltung des Friedens.
Und der rein menschliche Standpunkt sollte nie vergessen werden:

«... dass die Getrennten und Irrenden unsere Brüder sind, denen wir in

jeder Noth des Lebens beistehen und liebreich begegnen sollen, stets

eingedenk, dass die katholische Barmherzigkeit keinen Unterschied der
Konfessionen kennt»16. Jede Polemik sei ohne Bitterkeit und Hass zu
führen. Jeder sehe zu, dass sein Kampf nicht ein Widerstreben gegen
den Geist der Wahrheit werde.

Die programmatischen Forderungen des referierten Artikels werden

von Döllinger in den eingangs erwähnten Ranke-Rezensionen und in
der Darstellung der Unionsversuche mit den Griechen von Ferrara und
Florenz im 15. Jahrhundert vollzogen. Vor allem in letzterer fällt auf,
dass bei aller Betonung des ungerechten Dominanzstrebens der Lateiner,

ihrer Ungeschicklichkeiten und Verbrechen, dennoch die Hauptschuld

am Scheitern der Union dem tiefgewurzelten Hass der Griechen

gegen die Lateiner zugewiesen wird - Christen und Lateiner hiess die

Unterscheidung - und die Verwandlung der Hagia Sophia in eine türki-

15 Ebd., 43.
16 Ebd., 46.

149



sehe Moschee 1453 als Gottes Strafgericht über griechische Streitsucht,
Eitelkeit und Grausamkeit erscheint.
Wie läuft nun der Weg zum Döllinger der Wiedervereinigungsvorträge
von 1872 und der Bonner Unionskonferenzen von 1874/75? Beginnen
wir

1.) mit der staatsrechtlich-politischen Ebene. In der Frankfurter
Nationalversammlung 1848/49 verteidigten manche katholische und
protestantische Abgeordnete, unter ihnen Döllinger, gemeinsam die
Kirchen- und Religionsfreiheit gegen Bürokratie und Anarchie. Der
evangelische Pfarrer Jürgens von Stadtoldendorf berichtet, dass Döllinger
und seine Freunde sich mit ihm «von Anfang an und recht ausdrücklich
verbunden [hätten] und beflissen für den konfessionellen Frieden in der

Nationalversammlung, die Reinhaltung der politischen Frage von der

kirchlichen, die Gewährung gleichen Rechts für jeden Teil, die Ermässigung

übertriebener Ansprüche der einen wie der anderen Seite, die
billige Würdigung ...jedes Standpunktes» eingetreten seien17.

2.) Auf dem menschlich-wissenschaftlichen Gebiet zeigen Mitte der

vierziger Jahre die intensive Begegnung mit dem Anglikaner William
Ewart Gladstone (1809-1898) und in den sechziger Jahren Korrespondenzen

mit protestantischen Theologen, die in langanhaltende Verbindungen

münden, wie die Trennungsschranke durchbrochen wird. Ich
nenne nur einen, den Geographen und Theologen Hermann Adalbert
Daniel (1812-1871), von dem 25 Briefe an Döllinger von 1857 bis zu
seinem Tode 1871 vorliegen18.

Daniel arbeitet an einer Lutherbiographie und legt Döllinger im Brief
vom 25. April 1864 die Kapitelüberschriften des dritten Buches vor. Im
ersten Briefabschnitt kommt er auf Döllingers Gedächtnisrede auf König

Maximilian II19. zu sprechen und sagt: «Ganz überrascht bin ich aber

von dem, was über des verewigten Monarchen kirchliche Anschauungen

und Unionspläne mitgetheilt ist. Man sieht, er hat Ihnen gegenüber
sein innerstes Herz aufgethan. Und in diesem Herzen, das habe ich nie

geahnt, haben also dieselben Gefühle pulsirt, welche sich im Wesentlichen

auch Ihrer Zustimmung erfreuen, die mein ganzes Wesen von
meiner Jünglingszeit an durchdringen. Solche Erfahrung belebt und
erfrischt, und man hat das noth. Denn wenn es auch nicht wenige und ge-

17 Friedrich, Döllinger II, 373, 396.
18 Staatsbibliothek München, Doell. II, 279.
19 /. v. Döllinger, Zum Gedächtniss Seiner Majestät des Königs Maximilian II. und

seiner Regierung. Rede gehalten vor Seiner Majestät Ludwig II. in der S. Cajetans-
Hofkirche am 15. März 1864. München, Verlag von Hermann Manz 1864.

150



wiss nicht die schlechtesten Männer sind, diese eiprivoTroioi, obwohl
ihnen, wie ich fest glaube, die Zukunft gehört, so ist die Gegenwart oft
in ihrem Missverstand, mit ihrem Eifer und Geifer für sie betrübend
genug.»20

Knapp sechs Jahre später, unter dem 17. Januar 1870, schreibt Daniel:
«Das Concil macht Ihnen Sorgen; ich vermag mich so recht in Ihren
Kummer hineinzudenken. In der protestantischen Welt scheint das

Concil bis jetzt keine andere Wirkung zu haben, als eine Bitterkeit
hervorzurufen, die sonst kaum vorhanden war. So war Halle eine tolerante,
ut rectius dicam, indifferente Stadt. Jetzt regt sich eine Art
Fanatismus»21. «Das Buch über Luther wäre bald fertig.... Aber ich will
aufrichtig gegen Sie sein wie gegen einen Beichtvater. Ich glaube nicht,
dass es je erscheinen wird.... Jetzt zweifle ich einestheils, ob es wirklich
den Druck verdient, theils möchte ich nicht, dass die extreme Partei Ihrer

Kirche, wie nicht zu zweifeln, es in ihrem Sinne acceptirte»22.
Daniels Lutherbiographie ist nie erschienen. Der letzte Brief an den

Stiftspropst stammt vom 5. Mai 187123. Kurz danach ist er in Dresden

gestorben. Die Briefe sind ein Zeugnis für eine communicatio in menti-
bus et in cordibus zwischen einem Protestanten und einem Katholiken,
selbst wenn Döllingers Briefpart bis heute fehlt.

3.) In religiös-kirchlicher Hinsicht vollzieht sich der folgenschwerste
Wandel. Mit vielen anderen steht Döllinger vor der Tatsache, dass das

konkrete Lehramt, Papst und Bischöfe der römisch-katholischen Kirche,

dogmatische Entscheidungen fällt, die seiner Auffassung nach
häretisch sind. Im Bereich der kirchlichen Jurisdiktion erlebt er an sich und
anderen Dinge, die ihn an der kirchlichen Rechtssicherheit zweifeln lassen

und in ihrer Zentralisierung den Ortskirchen das Leben schwer
machen. Das verrückt die Achse seines ganzen ekklesiologischen Denkens
und löst den kritischen Revisionsprozess der siebziger Jahre aus. Die
römisch-katholische Kirche kann nach dem Vorgefallenen nicht die
authentische Kirche Jesu Christi sein24. Einem der anderen Zweige der
Christenheit kann er diese Eigenschaft auch nicht zubilligen. Folglich

20 Doell. II, 279.9.
21 Doell. II, 279.23.
22 Ebd.
23 Doell. II, 279.25.
24 Einen bemerkenswerten Hinweis hierzu gibt der Brief Edwin de Lisles an

Döllinger vom Ostersonntag 1875 (Doell. II, 793). Im vorletzten Abschnitt heisst es: «It

will be my duty to tell my relations and friends in England and elsewhere (and I do not

forget that rash judgement is a crime hateful to God and man) that I am convinced <em-

151



ist die wahre Kirche ein Sollzustand, der von den existierenden realen
Kirchen erst erreicht werden muss. Die Wiedervereinigung der
Christenheit wird zur Möglichkeitsbedingung dafür, dass die Kirche Jesu

Christi innerweltlich wieder sichtbar werde. Denn das muss sie, sichtbar
sein; als unsichtbare ist sie für die erlösungsbedürftige Welt kein
erkennbares Zeichen.

Gleichzeitig ändert sich in Döllingers Sicht die Wertigkeit der anderen

Kirchen, von der Orthodoxie über die Anglikaner bis zu den Kirchen
der Reformation. Ihr Defizitcharakter unterscheidet sie nicht mehr von
der römisch-katholischen Kirche. Damit erscheinen ihre jeweiligen
Vorzüge in einem anderen Licht. Döllingers enormes ökumenisches
Engagement und das der von ihm wesentlich geprägten altkatholischen
Notstandsbewegung nach dem 1. Vatikanischen Konzil ist also keine
Ersatzhandlung für die ausfallenden Möglichkeiten in der verlorenen
kirchlichen Heimat, sondern die notwendige Folge des ekklesiologischen

Befundes.
Das einzigartige Vertrauen, das Döllinger in der Christenheit ausserhalb

der römisch-katholischen Kirche entgegengebracht wird, steht in
freundlichem Kontrast zum völligen Abbruch der theologischen
Kommunikation mit seiner Kirche: excommunicatus vitandus. Döllingers
praktische ökumenische Hoffnung richtet sich auf unabhängige Männer,

die kraft ihres gottgefälligen Strebens in der Weltfrage der
Wiedervereinigung der Christenheit andere in steigender Progression an sich
heranziehen25. Die altkatholische Bewegung macht diese Aufgabe zu
einem Konstitutivum ihrer Existenz.

Everswinkel Hubert Huppertz

pirisch, a posteriore, that the venerable Professor in Germany - more learned in
history, sacred and profane, than either in Christian philosophy or in theology, the founder

of a school, and the master of many disciples, has lettali at least two of the articles
of the old Catholic Symbolum Apostolorum - <I believe in the Holy Ghost, the Holy
Catholic Church>. Who, in his more earnest and holier moments, does not weep to see

the author of Judenthum und Heidenthum> playing into the hands of both?»
25 Döllinger, I. von, Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen. Sieben

Vorträge, gehalten zu München im Jahr 1872. Nördlingen, Verlag der C. H. Beck'-
schen Buchhandlung, 1888, 138 f.

152


	Die ökumenische Entwicklung Ignaz von Döllingers (1799-1890)

