
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Schatz, Allgemeine Konzilien - Brennpunkte

der Kirchengeschichte, UTB
1976, Paderborn 1997

Der Autor will die «Kleine Konziliengeschichte»

von Hubert Jedin (1959) ersetzen,

die nicht nur durch das 2. Vatikanum
überholt sei. Es gebe auch «theologische
und historische Forschungen, die die
Geschichte der früheren Konzilien in ganz
neuem Licht erscheinen lassen» (Vorwort,

S. 5). Hier werden an erster Stelle
«theologische» Forschungen genannt,
die das Werk Jedins überholt erscheinen
lassen. Entsprechend heisst es in der
Einleitung zur Begründung der Zählung von
21 ökumenischen Konzilien: «Dem
Historiker bleibt daher nur folgende Definition

möglich:
<Ökumenisch> sind jene Konzilien, die

im Nachhinein im Rezeptionsprozess
wenigstens der römisch-katholischen Kirche

bestanden haben.» (S. 15) Die These,

«nur die sieben auch von der orthodoxen
Kirche anerkannten Synoden des ersten
Jahrtausends bis einschliesslich Nikaia II
(787)» seien in vollem Sinn «ökumenisch»,

sei zwar «auf den ersten Blick
vielversprechend» angesichts ihrer
ökumenischen Perspektiven (S. 16). Diese
Idee wird mit dem bemerkenswerten
Argument abgelehnt: «Die Methoden des

Umgangs mit Minderheiten waren oft
derart, dass bei nüchternem Vergleich das
1. Vatikanum vornehm und rücksichtsvoll

anmutet» (S. 17). Solche sehr einseitigen

«theologischen» Forschungen und
Überlegungen machen es diesem «Historiker»

unmöglich, allein die sieben ersten
Konzilien als «ökumenisch» zu werten.
Es wird dann eine Einteilung in drei
«Konzilientypen» vorgenommen; «Die
kaiserlichen Reichskonzilien des

Altertums», die «mittelalterlichen Konzilien
der abendländischen Christenheit» und

«die Konzilien der neuzeitlichen katholischen

Konfessionskirche» (S. 17-19).

Das folgende Kapitel «Der Beginn des

Konzilsinstituts» beginnt mit den

Bischofsversammlungen des 2. Jahrhunderts.

Das Apostelkonzil - das
neutestamentliche Vorbild des kirchlichen
Synodalwesens - bleibt unerwähnt. Im letzten

Absatz finden sich dann die Sätze:

«Die römischen Synoden waren so das

ganze erste Jahrtausend hindurch bevorzugtes

Instrument römischer päpstlicher
Kirchenregierung. Probleme allgemeiner
Konzilien pflegten die Päpste auf diesen

Synoden vorzubereiten.» (S. 26) Wie
passt das zu der Tatsache, dass unter den

318 Vätern von Nikaia I mit Hosius von
Cordoba nur ein einziger Vertreter der
westlichen Kirche anwesend war? Bei
der Darstellung der Reichskonzilien wird
sorgsam jede Rangerhöhung der
römischen Kirche im Rahmen der Entwicklung

der Pentarchie notiert und im
Hinblick auf die Stellung des Papstes
ausgewertet, bis dann im Dreikapitelstreit der

Papst - der unter Kaiser Justinian «eine
sehr betonte Stellung als Haupt der
Kirche, freilich als Oberster <Reichsbischof>
dem Kaiser untergeordnet», besass

(S. 75) -, ganz in den Mittelpunkt der

Darstellung rückt, auch wenn hier Papst

Vigilius und ähnlich Papst Honorius im
Monotheletenstreit keineswegs als Säulen

der Orthodoxie gelten können.
Das Hinauswachsen der Christenheit

über das kleiner werdende byzantinische
Reich führte im siebten und achten
Jahrhundert zu unterschiedlichen kirchlichen
Strukturmodellen: der Pentarchie mit
Rom als primus inter pares, wie sie im
Osten gesehen wurde, dem römischen
Modell der Pentarchie mit Rom als
herrschender Spitze und schliesslich den
germanischen Reichskirchen, die den Papst
an der Spitze der Kirche sahen, aber mit

140



dem byzantinischen Kaiser und seinen
Patriarchen nichts zu tun haben wollten.
Einzelne theologische Streitpunkte, wie
der Bilderstreit und die Photianischen
Wirren, werden zwar dargestellt, aber eine

Erörterung der Übernahme des
Synodalwesens durch die Germanen findet
nicht statt.

Vollends als Schauveranstaltungen
erscheinen die Konzilien dann im Kapitel
über «Die päpstlichen Konzilien des

Hochmittelalters» (S. 111-122). Den
Schlusspunkt bildet hier die «Krise der

päpstlichen Gewalt: Das Konzil von
Vienne» (S. 118 ff.). «Praktisch war die
Templerfrage das Problem, welches das

Konzil beherrschte.» Auf Druck des
französischen Königs Philipp des Schönen
«hob der Papst schliesslich den Orden am
22. März 1312 durch einen reinen
Verwaltungsakt auf. Das war im Grunde ein
Eingeständnis seiner eigenen Hilflosigkeit.»

Eine Darstellung der Reaktion der
Konzilsteilnehmer auf diesen päpstlichen
Unrechtsakt wird gar nicht erst versucht.
Es heisst nur - der Autor ist schliesslich
Jesuit -, der Papst habe festgestellt, dass
der Orden «nicht mehr in der Lage sei,
seine Aufgabe zu erfüllen. Es war eine
ähnliche Begründung, wie sie 1773 durch
Clemens XIV. bei der Aufhebung des
Jesuitenordens geliefert werden sollte.»
(S. 120)

Das Papsttum hatte allerdings seinen

Tiefpunkt noch nicht erreicht. Als 1378

endlich wieder ein Papst in Rom und
nicht im französischen Avignon gewählt
worden war, wurde bald darauf ein
Gegenpapst aufgestellt, das längste
Papstschisma begann, zu dessen Heilung
die Konzilien von Pisa und Konstanz nötig

wurden, da das Papsttum dazu nicht
aus eigener Kraft fähig war. Zur Entwicklung

des Konziliarismus referiert der Autor,

dass nicht Marsilius von Padua und
Wilhelm von Occam, sondern, wie
besonders Brian Thierney dargelegt hat, die
hochmittelalterliche Kanonistik mit der

Figur des «Papa haereticus» die Grundla¬

ge für diese Lehre bildete (S. 126-131).
Er verweist auch auf Kardinal d'Ailly,
der statt der blossen Amtsautorität von
Bischöfen die «Repräsentativität», die
«Sachautorität» und die «politisch-faktische

Bedeutung» von Konzilsmitgliedern
wertete. «Tatsächlich sind Konstanz und
auch Basel diesen Kriterien gefolgt»
(S. 136-137; beim 1. Vatikanum war die
Unzahl ungebildeter italienischer
Weihbischöfe, die als Kurienbeamte nur sich
selbst vertraten, einer der altkatholischen
Kritikpunkte). Auch wenn die
«hochmittelalterlichen päpstlichen Synoden im
Grunde ähnlichen Kriterien gefolgt
waren», scheint die Folgerung, dass «ihre
Rolle als Beratungsorgan des Papstes»
die «bischöfliche Amtsautorität relativiert»

habe (S. 137), übertrieben. Welche
Amtsautorität hatte ein Bischof unter den

grossen deutschen Königen und Kaisern
seit Karl d. Gr. bis zum Investiturstreit?
Ohne den weltlichen Arm waren die
Bischöfe doch damals hilflos, auch wenn sie
ihren religiösen Sachverstand in die Politik

einbringen konnten.
Interessante Aspekte ergeben sich bei

der Betrachtung der Dekrete «Haec sancta»

(Text S. 13—40) und «Frequens» des

Konstanzer Konzils (S. 144-147). Schatz
schreibt: «Mit einer Primatsidee, die den

Papst zum Herrn über alles bischöfliche
Recht macht, war <frequens> nicht vereinbar.»

(S. 144) Doch gerade das hat das
1. Vatikanum mit dem Jurisdiktionsprimat

gemacht. Zu «Haec sancta» heisst es,
dass «unter katholischen Kirchenhistorikern»

nach dem 2. Vatikanum «als
entschieden gelten» kann, «dass von einer

dogmatischen Definition bei diesem
Dokument keine Rede sein kann.» Die
Terminologie sei «kanonistisch, nicht
dogmatisch», bestraft würden «die
Zuwiderhandelnden, nicht die Andersdenkenden
oder eine Wahrheit Leugnenden.» Er
fährt fort: «Im Verhalten des Konzils
gegenüber den Anhängern Gregors XII.
(und Benedikts XIII.) wird deutlich, dass

man nicht auf <Haec sancta> bestand:

141



denn man liess ihnen ihre Rechtskonstruktion,

dass das Konzil erst durch
ihren Beitritt ökumenisch werde und daher
alle früheren Sitzungen, einschliesslich
der, auf welcher <Haec sancta> erlassen

wurde, der Gültigkeit entbehrten.»
(S. 146) Diese Argumentation der
«katholischen Kirchenhistoriker» kann man
natürlich nicht nur auf das Konzil von
Konstanz anwenden. Eine Parallele
ergibt sich etwa bei den Vereinbarungen
Roms mit den Unierten: die ehemals
orthodoxen Ostkirchen mussten und müssen

nicht alles unterschreiben bzw. negieren,

was in der Zeit des Schismas
zwischen dem römischen Stuhl und ihnen an
Dekreten von beiden Seiten erlassen worden

ist, sondern jede Seite behält ihren
Rechtsstandpunkt bei. Auch mit dem
Erzbistum Utrecht wurde in der ersten Hälfte

des 19. Jahrhunderts mit dem
«Schlüssellochgleichnis» ein ähnlicher Weg
versucht, der allerdings nicht erfolgreich
war. Abschliessend fragt Schatz, ob dem
Dekret «Haec sancta» auch heute «nicht
eine Art <Modellcharakter> für die Kirche
im Falle eines ähnlichen extremen Versagens

des Papsttums (Schisma, häretischer

Papst) zukommt.» (S. 147) Für die heute

von Rom getrennten «katholischen»
Kirchen (Orthodoxe, Anglikaner und Alt-
Katholiken), für die «der Papst» das

grösste, wenn nicht das einzige Hindernis
zur Wiederherstellung der Einheit ist, ist
diese Frage wohl nicht zu verneinen.

Es folgt nun «Höhepunkt und Krise
des Konziliarismus» (S. 147-164) und
man reibt sich die Augen, wenn man
sieht, was damals möglich war: Das Konzil

von Basel erreichte 1433 eine
Einigung mit den Hussiten unter dem
Zugeständnis des Laienkelches, das der Papst
aber 1462 wieder aufhob (S. 152) und
definierte 1439 das Dogma von der Immaculata

Conceptio Mariens, das vom Papst
damals nicht anerkannt, sondern erst
1854 zum päpstlichen Dogma erhoben
wurde (S. 158). Ebenfalls 1439 kam auf
einem päpstlichen Gegenkonzil in Flo¬

renz das Unionsdekret «Laetantur coeli»
mit den Orthodoxen zustande, dessen

Aussagen über die Stellung des Papstes je
nach Standpunkt verschieden interpretiert

wurden (S. 156-158).
Unter dem Titel «Konzil und Konfes-

sionalisierung» wird auf den folgenden
fünfzig Seiten (S. 165-214) das Tridentinum

(1545-1563) abgehandelt. Schon
der Titel macht deutlich, dass hier eigentlich

Unvereinbares zusammengebracht
wird: auf der einen Seite das Konzil mit
dem Anspruch der Allgemeingültigkeit
und der Ökumenizität, und auf der anderen

Seite die Konfessionalisierung, die

Beschränkung auf die eigene Meinung
und Ausschluss anderer Ansätze bedeutet.

War bisher das Konzil in erster Linie
Versammlung der ganzen Kirche, bei der
der Papst ebenso wie wesentliche andere
Teile der Gesamtheit nicht fehlen konnten,

so wurde nun der Papst zum
bestimmenden Haupt der Kirche, das als einziges

Glied konstitutiv für die Rechtmässigkeit

der Versammlung war. Zwar war,
wie einst am Anfang in Nizäa nun in
Trient zum letzten Mal der Kaiser die
treibende Kraft für die Einberufung, aber

der Papst und seine Beamten verzögerten
erst die Einberufung und verhinderten
dann die Teilnahme des protestantischen
Teils der Kirche. Schatz diskutiert diese

Problematik natürlich nicht. Er stellt nur
die innerkatholischen Verhandlungen dar
und erwähnt am Rand Luthers
Konzilsforderung (S. 166 und 174) und die vom
Kaiser nach dem Sieg von Schmalkalden

erzwungene Beteiligung einiger
Protestanten (S. 175, 190 und 193).

Auf dem Konzil von Trient wurden
viele Gegenstände nicht ausdiskutiert,
sondern an den Papst delegiert, ein
wesentlicher Mangel, den Schatz nicht so

sieht, der aber das Konzil zu einem blossen

Diskussionsforum verkommen liess,
das nun kein wirklicher «Brennpunkt der

Kirchengeschichte» mehr war, da die

Entscheidungen an anderen Brennpunkten

getroffen wurden. Entsprechend hing

142



nach Schluss des Tridentinums die
Durchsetzung der Beschlüsse «mehr als

von den Bischöfen von drei Kräften ab.
Dies waren einmal die neuen Orden, vor
allem die Jesuiten, ausserdem die
Landesfürsten einerseits (in Deutschland
zuerst die Witteisbacher, erst später die
Habsburger), die päpstlichen Nuntien an-
dererseib» (S. 213) Dabei wurde z.B.
«das tridentinische Bischofsideal» in
Deutschland «erst im 19. Jahrhundert
realisiert. Vielfach hat erst der Zusammenbruch

der alten Gesellschaftsordnung
durch Französische Revolution und
Säkularisation ermöglicht, dass sich das
tridentinische Kirchen- und Priesterbild
voll durchsetzte» (S. 213), in «einer
fundamental neuen geschichtlichen Konstellation»

(S. 215). Hier ist nun doch die
Frage zu stellen, wie denn dieses
«tridentinische Kirchen- und Priesterbild»
ausgesehen hat. War es so zentralistisch auf
den Papst und seine Kurie ausgerichtet,
wie es auf dem 1. Vatikanum durch die

Majorität dargestellt wurde, oder hatten
auch jene Alt-Katholiken recht, die sich

unter Berufung auf die entsprechenden
Dekrete des Tridentinums (S. 202) für
Dezentralisierung, die Abhaltung von
Bistums- und Provinzialsynoden und
damit eine Laienmitbestimmung, eine «Kirche

von unten», einsetzten? Bei der
Darstellung des 1. Vatikanums wird so getan,
als ob die Durchsetzung des radikalen Pa-

palismus eine Notwendigkeit gewesen
wäre: Der Gallikanismus wurde besiegt,
«nicht weil er theologisch falsch war,
sondern weil er geschichtlich nicht mehr

notwendig war» (S. 216) und «es stellte
sich heraus, dass als eigenständige kirchliche

Kraft nur Papsttum und Rombindung,

nicht aber der Episkopalismus
übrig geblieben war» (S. 217). Die Rolle
von Joseph Görres beim Kölner Ereignis
1838 und von Döllinger in Paulskirche
und Würzburger Bischofsversammlung
1848 widersprechen diesen Behauptungen.

Es wird nicht gesehen, dass im
weltlichen Bereich die Entwicklung vom Ab¬

solutismus zu Mitbestimmung und
Demokratie ging, was zu einem wesentlichen

Bedeutungsgewinn dieses Sektors
in der Öffentlichkeit führte, während in
der Kirche die Reste mittelalterlicher
Mitbestimmung einem unzeitgemässen
Absolutismus weichen mussten mit
entsprechenden Konsequenzen für den
Stellenwert religiöser Fragen.

Bei der Darstellung der Unterwerfung
der Minoritätsbischöfe des 1. Vatikanums

unter die neuen Papstdogmen wird
vor allem auf die einschränkende
Interpretation der Bischöfe Fessier, Ketteier
und Krementz hingewiesen, der Rom
nicht widersprochen hat (S. 261), doch
wird das faktische Vorgehen Roms bei
den Mariendogmen von 1854 und 1950

ebensowenig erwähnt, wie etwa beim
2. Vatikanum die «nota praevia»
(S. 318 f. und 320) oder die Missachtung
der Geschäftsordnung des durch Papst
Paul VI., als er das Ökumenismusdekret
abändern liess (S. 320), ganz abgesehen

von der Entwicklung unter Papst Johannes

Paul II. Diese Vorgänge des 2. Vatikanums

werden mit dem angestrebten
«consensus unanimum» entschuldigt und dem

Argument, «dass die Mehrheit auf dem
2. Vatikanum nicht die Fehler des 1.

Vatikanums wiederholen durfte». Daher müsse

«man die Handlungsweise Pauls VI. in
der Substanz für richtig ansehen»

(S. 320). Da das System des Papalismus
falsch ist, muss hier der Zweck die Mittel
heiligen.

Die Aussage über Döllinger, «der

beginnenden altkatholischen Bewegung
und Kirche trat er zwar nicht organisatorisch

bei, übernahm jedoch geistig ihre

Führung» (S. 262) ist falsch. Döllinger
war Mitglied des altkatholischen Vereins
für die katholische Bewegung in Bayern,
der einzigen alt-katholischen Organisation,

die hier zu seinen Lebzeiten bestand.

Bei der Aufhebung des Zwagszölibats
konnte er seinen Standpunkt nicht durchsetzen

und keine «geistige Führung»
ausüben, auch wenn er weiterhin als die

143



wichtigste alt-katholische Persönlichkeit
angesehen wurde. Weiter war Bischof
Reinkens bei seiner Wahl trotz der
römischen Exkommunikation noch Professor

(nicht «ehemaliger Breslauer Professor»,
wie es ebd. heisst) und die alt-katholische
Gemeindebildung erfuhr durch die
Bischofswahl keineswegs «ihren
Abschluss» (ebd.), sondern sie konnte z. B.
in Baden erst nach der Wahl durchgeführt
werden, in Bayern fand sie strenggenommen

gar erst nach dem Tod Döllingers
statt.

Die neuen Entwicklungen zwischen
den beiden vatikanischen Konzilien
(«Der Weg aus der Defensive»,
S. 262-270) kommen nach Schatz «aus

streng ultramontanen Wurzeln». Es wird
nicht gesehen, dass es in der liturgischen
Bewegung neben Guéranger auch Adolf
Thürlings gab, der mit seiner deutschen
Messe für all jene ein Vorbild war, die auf
eine Erlaubnis aus Rom warteten, ähnlich
wie Reuschs monumentales Werk über
den Index erst die Revision der Bücherverbote

um 1900 und dann das Ende dieses

Zwangsinstruments bringen half. Die
Nennungen des Kirchenrechtlers Joh.

Friedr. v. Schulte bei den einschlägigen
Literaturangaben des Lexikons für Theo¬

logie und Kirche sprechen für sich. Nicht
erwähnt wird auch, dass am Beginn der
«sich seit den 20er Jahren im Weltprotestantismus

formierenden ökumenischen
Bewegung» (S. 267) eine Andacht stand,
die von dem greisen Bischof Eduard Herzog,

einem Veteran der (alt-)katholischen
Einheitsbewegung, geleitet wurde, ganz
abgesehen vom orthodoxen Anteil an der
Ökumene. Auch Friedrich Heiler und die
«Una Sancta» waren keine «streng
ultramontanen Wurzeln».

Das 2. Vatikanum wird breit dargestellt,

mit Sympathie für die Haltung der

Majorität. Hier fehlt für die kritische
Wertung der zeitliche Abstand. Den
Schluss des Werkes bildet eine Quellen-
und Literaturübersicht, die noch einmal
den streng römisch-katholischen Standpunkt

des Autors charakterisiert. Typisch
ist hier das Urteil über A. B. Haslers Studie

über Pius IX. (Stuttgart 1977):
«tendenziös und einseitig, hat von vielen Seiten

begründete Kritik erfahren, kann
anderseits aber auch nicht ignoriert
werden» (S. 341), - ein Urteil, das man auch
auf den Autor des hier besprochenen
Buches anwenden kann.

Ewald Kessler

144


	Bibliographie

