
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 2

Artikel: Vergessene Fragen zur Frauenordination

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vergessene Fragen zur Frauenordination

Wenn heute bei den Altkatholiken Hollands, Deutschlands, der Schweiz
und Österreichs wie weithin vor allem in den Kirchen der sogenannten
ersten Welt die Frauenordination1 breite Zustimmung findet, so hat das

verschiedene Gründe. Ein Grund, der vielleicht zu wenig bedacht wird,
ist die kirchliche Situation, charakterisiert durch das Einmannpfarramt.
Der eine Mann macht in etwa alles. Er redet seine Gemeindeglieder
zwar nicht mehr als «meine Tochter» und «mein Sohn» an, aber für sein
Gefühl sind sie doch noch seine Pfarrkinder. Und diese stemmen ihn
auch auf einen höher gestellten Platz empor, wenn er versucht, sich auf
gleicher Ebene wie sie zu sehen. So etwa sind wir es gewohnt. Natürlich
ist dieses Bild immer wieder etwas variiert. Kirchgemeinderäte reden
auch mit, es gibt Gemeindeschwestern, Katechetinnen usf. Aber alle
diese Leute, mögen sie manchmal auch menschlich sympathischer sein
als der Pfarrer, geniessen nicht dieselbe Autorität wie er und gelten nicht
als geistliche Personen. Eine Abweichung vom skizzierten Kirchenbild
muss besonders erwähnt werden: Im katholischen Raum ist der Pfarrer
ein Priester, der als solcher auf der mittleren Stufe des sogenannten
dreigestuften Amtes steht. Nun ist aber die unterste Stufe meistens nicht
besetzt, und der Bischof ist weit weg. Dass der Priester eigentlich zu einem

Presbyterkollegium gehören müsste, weiss fast niemand, und solche
sind ja auch nur noch - wenn überhaupt - in wenig ursprünglicher Art
vorhanden. Faktisch ist der Pfarrer, ob nun katholisch oder reformiert,
die einzige geistliche Person. Dass der Ausdruck dreigestuftes Amt
schlecht ist und man besser vom dreifach gegliederten Amt reden sollte,

wissen ebenfalls nur wenige - und selbst solche, die das wissen,
empfinden derart, dass sie den Priester über dem Diakon und unter dem
Bischof sehen, und dies auch in Kirchen, deren Rechtslage eine andere

Ordnung meint. Ein solcher Zwiespalt findet sich auch bei der Frage, ob
die Laien gleicher Würde seien wie die sogenannten Geistlichen. Seit
dem letzten Jahrhundert versucht dies die altkatholische Kirche bewusst

1 Absichtlich undifferenziert gebrauche ich den Ausdruck «Frauenordination», da

dies dem allgemeinen Empfinden entspricht. Theologische Überlegungen zu den

Unterschieden z. B. zwischen Priesteramt und Diakonat, gar noch dem Diakonat von
Männern und dem von Frauen erreichen das allgemeine Bewusstsein nicht und
beeinflussen den herrschenden Trend nicht, der quer durch die Konfessionen geht, ob die
nun mehr katholisch oder reformiert geprägt sind.

107



zu machen. Mit wie wenig Erfolg hat z. B. die schweizerische
Nationalsynode 1998 gezeigt2.

Vor dem Kirchenbild des Einmannpfarramtes, das so weit weg von
dem eines Ignatius von Antiochien steht, welches noch an den

reichgegliederten Leib Christi gemahnte, kann eine Berufung zu geistlicher
Wirksamkeit fast nur die Form erhalten, dass sie eine Berufung zum
Priesteramt sei. Das allgemeine Priestertum und weitere als geistlich
verstandene Ämter sind nicht in Sicht. Die Laien werden als in Geistlichem

unmündig gesehen. Entsprechend der Stellung des Pfarrers, der
innerhalb seiner Gemeinde keine Kollegen hat, wird die Auseinandersetzung

mit der Berufung denn auch weithin allein vom sich berufen
Glaubenden geführt. Die Kirche, durch die eigentlich im Normalfall die

Berufung geschehen müsste, spielt nur noch eine kleine Rolle. Die Aus-

2 Wenn der Synode bewusst gewesen wäre, dass alle Getauften bei aller Verschiedenheit

vollgültige Glieder am Leib Christi und von gleicher Würde sind, hätte sie

nicht den folgenden Text annehmen können: «Wenn nun das apostolische Amt - mit
Ausnahme des Diakonats - weiterhin nur Männern anvertraut wird, erscheint es weithin

als unglaubwürdig, dass Gott in Christus das ganze Menschsein angenommen
hat.»

Zu der dem partnerschaftlichen Bild widerstrebenden Sogwirkung eines Bildes der
Über- und Unterordnung folgende Bemerkungen: Man will einerseits nicht mehr als

Kind unter den Eltern sein, sondern über das Kindhafte herrschen, und andrerseits
sehnt man sich zugleich nach der Geborgenheit dessen, der ohne die Last von
Verantwortung unten ist. Christus hat das Oben und das Unten vereint, ist sowohl unser Herr
wie unser Sklave (Mk. 10,43^-5). Seine Ganzheit ist die Voraussetzung für die Erfüllung

des Gebotes «Seid einander untenan in der (Furcht) Nachahmung Christi»
(Eph. 5,21), wonach der Text allerdings subordinatianisch fortfährt: Die Frau soll dem
Mann Untertan sein, dieser sie lieben. Je nach der Werteordnung kommt ein Teil zu
kurz. Behält die Frau in der Unterordnung die innere Freiheit? Muss der Mann seine

innersten Gefühle zwingen? Könnten wir beide Ordnungen zugleich akzeptieren?
Oder wie stellt sich das Problem in und um 1. Kor. 11,7? (Vgl. von Arx, IKZ 1998.
94 ff., 109/110: «Vielleicht zeigt gerade die Anhäufung weiterer Argumente und die
etwas unwirsche Beendigung der Argumentation in 11,13-16, dass Paulus mit seinem
Diskurs nicht ganz zufrieden war.» M. E. liegt ein Grund der Unzufriedenheit im nicht
klar genug gesehenen Subordinationsproblem.) Der Semit Paulus empfand im Bild
Gottes die Realisierung und Vergegenwärtigung Gottes, nicht bloss seine Abbildung.
Derart ist der Mann «mehr» als Gott (was Gottes Liebe zu ihm entspricht, die den
Geliebten höher achtet). Er ist zudem Gottes Lichtglanz (Gott sozusagen das Kerzenwachs,

der Mann die Flamme), aber dieser strahlt erst in der Frau, dem Glanz des Mannes,

völlig auf, die somit ganz oben ist. Vordergründig, und wohl entsprechend dem,
was Paulus bewusst sagen wollte, ist die Stufenfolge umgekehrt. Jedenfalls ist Paulus
weit davon entfernt, den Unterschied von Mann und Frau übersehen und durch eine
allgemein menschliche Natur einebnen zu wollen.

108



nähme ist das Übliche geworden3. In den 50er Jahren, als ich studierte,
wurde uns von unseren Bemer Professoren gesagt, dass wir (die wir uns
natürlich nicht durch die Kirche, sondern durch den eigenen Glauben
berufen fühlten) dann als Pfarrer Missionare in neuheidnischen
Gemeinden sein würden. Dahinter stand auch, aber nicht nur, der Einfluss
der Theologie Karl Barths. Es war für mich später eine befreiende
Erfahrung, dass ich immer mehr merken konnte, dass dem nicht so ist, dass

ich vielmehr dankbar sein durfte für das, was mir reichlich durch den
Glauben der Gemeinde geschenkt wurde. Aber eben, dass die Kirche
und somit auch die Gemeinde Tempel des Heiligen Geistes ist, und das

Wissen um das Priestertum aller Gläubigen, gehörte zwar zum Wissen
der Lehrer, doch lebte dieses Wissen nicht in ihnen. Und das ist heute
weithin nicht viel anders.

Wenn nun Frauen diese vermeintlich einzige geistliche Wirksamkeit
ausüben möchten und dies ihnen verwehrt bleibt nur deswegen, weil sie

Frauen sind, dann muss das entwürdigend wirken. Und es erscheint als

zynisch, wenn da eine Schule der Demut, in welcher Tugend die Frauen

begabter seien, gesehen wird. Die weithin übliche Sorglosigkeit, mit
welcher fragwürdige Männer zu Priestern geweiht werden, verschärft
natürlich die Situation.

Nun gibt es aber, seit 1823 die Disciples of Christ damit begonnen
haben, in immer mehr Konfessionen die Gleichbehandlung von Frauen
und Männern, gerade auch bei der Ordination. Und da kann man etwas

Eigenartiges und Überraschendes beobachten. Wenn die erste Begeisterung

nach der Einführung der Frauenordination verklungen ist, zeigt
sich wieder - bei Männern wie Frauen, bei Pfarrerinnen und Laien - das

Gefühl, die Frauen würden nicht voll ernst genommen. Das ist mir häufig

in Gesprächen gesagt worden. Gelegentlich schlägt es sich auch in
offiziellen Verlautbarungen nieder, so etwa in Anträgen, wie sie an der

Synode der reformierten Kirche des Kantons Zürich, in der die Frauen
die völlig gleichen Rechte und Möglichkeiten haben wie die Männer,
immer wieder im Sinne einer besseren Behandlung der Frauen gestellt
werden. Dieses Phänomen wirft die Frage auf, was die wirklichen Grün-

3 Eine Illustration dazu findet sich wiederum im Beschluss der schweizerischen Na-

tionalsynode 1998: «Mehr und mehr Frauen erklären, dass sie sich zum Priesteramt
berufen fühlen. Die Kirche darf dies nicht übersehen, denn Berufungen sind in ihrer
Geschichte immer ein Mittel gewesen, mit dem der Heilige Geist gewirkt hat. Wenn wir
solche Berufungen als echt anerkennen, müssen wir für die Ordination von Frauen

zum priesterlichen Dienst einstehen.»

109



de für die Einführung der Frauenordination sein könnten. Unter diesen

dürfte es Hoffnungen geben, die dann enttäuscht werden. Danach steigt
der Verdacht auf, dass diese Hoffnungen durch die Frauen deshalb nicht
erfüllt werden, weil sie noch irgendwie gebremst würden. Solche
Einschränkungen werden dann bald hier bald dort vermutet. Sogar wenn
der Frauenbonus sehr wirksam ist zugunsten einer Pfarrerin und
zuungunsten eines Kollegen, kann vermutet werden, die Wirkung der Pfarrerin

sei infolge irgendwelcher Blockaden zu gering. Unterstreichen
möchte ich, dass solche Gefühle und Vermutungen gerade auch bei
Männern zu beobachten sind. Ob aber mehr Männer als Frauen für die
Frauenordination sind, wie ich schon gelesen habe, weiss ich nicht.

Welche Wünsche und Hoffnungen auf die Frauenordination hin
wirken, müsste näher untersucht werden. Hier sei nur darauf aufmerksam

gemacht, dass sich solche Wünsche z. T. gegenseitig widerstreben oder

gar ausschliessen, was aber nicht verhindert, dass diejenigen, welche
z. B. deswegen für die Frauenordination sind, weil dann die Frauen wie
die Männer sind und die Differenz zwischen den Geschlechtem keine
Rolle mehr spielt, sich eins fühlen mit denen, welche von den Frauen im
Amt speziell Frauliches erhoffen. Die Erfahrungen in den Konfessionen,

die schon einige Zeit ordinierte Frauen haben, scheinen übrigens zu

zeigen, dass sich in der Praxis die erste Gruppe durchsetzt. Pfarrerinnen
scheinen in ihrem Wirken nur selten mehr Frauliches zu zeigen als die
meisten Pfarrer. Und es müsste auch sorgfältiger gefragt werden, was
fraulich sei - aber auch, was männlich sei; denn obwohl dieses im
Zusammenhang mit der Frauenordination wenig hinterfragt und als
bekannt vorausgesetzt wird, ist es ein unklarer Begriff.

Die Gründe, weshalb sich die erwähnte erste Gruppe durchzusetzen
scheint, mussten natürlich auch erfragt werden. Ein Grand könnte die

Einmannpfarramtstruktur sein, die durch die Frauenordination nicht
aufgehoben wird, jetzt bloss Einpersonpfarramtstruktur heissen müsste.

Es existiert also nur ein Geleise, worauf gefahren wird. Nebenbei
erwähnt sei, dass häufig eine neue Lockerung, aber keine prinzipielle
Änderung dieses Gemeindebildes vorkommt, wenn ein Ehepaar, eine Pfarrerin

und ein Pfarrer gemeinsam ein Pfarramt besorgen.
Die Einführung der Frauenordination bringt aber doch bis zu einem

gewissen Grad das Gefühl, die Frau sei nicht mehr diskriminiert. Die
Kirche fügt sich so auch dem Zeitgeist, was entspannend wirkt. Nur
wird dabei der Zeitgeist wenig befragt, z. B. danach, was zuerst war:
Gab es zuerst eine Veränderung der Gesellschaft, was nach marxistischer

Theorie eine Religionsänderung hätte bewirken müssen, oder kam

110



es zuerst zu einer Änderung der Gotteserfahrung auf mehr Mütterliches
und Frauliches hin, was dann die Gesellschaft verändert hätte. Dieses

Nichtbefragen ist ein Fehler ebenso wie die Tatsache, dass mit der
Einführung der Frauenordination die Kirche dazu, dass der Mensch nicht
einfach als Mensch, sondern als Mann und Frau erschaffen ist, fast nur
noch isoliert bei der Ehe etwas sagen will - und auch da in abnehmendem

Mass, werden doch immer mehr Zeichen gesetzt, dass Scheidung,
Ehebrach und sowieso schon lange das Konkubinat die Kirche nicht
sehr beunruhigen. Homosexuelle Beziehungen werden fast wie Ehen

gesegnet. Wenn nur die Liebe da ist4! Der modernen Ehenot mussten wir
Christen uns doch ganz neu stellen! Das sich verantwortlich Sehen der
Kirche ist indessen reduziert, und zwar sowohl nach der Seite des
richterlichen Verbietens und Gebietens wie auch nach der, Hilfe zu bringen
zum Aufblühen, sei es der Ehen, sei es der Sublimation in der Enthaltsamkeit

(vgl. 1. Kor. 7,5).
Wir sehen nun allerdings, dass uns bei weitem nicht alles überzeugt,

was die Kirche zu Zeiten, da sie sich verantwortlicher gewusst hatte, in
der Sache getan hat. Wie nach Luther die Ehe ein Spital für die Siechen
sei, so haben gewisse Kirchenväter den Ausschluss der Frau vom
Priesteramt in einer die Frau entwürdigenden Weise erklärt. Zu bemerken ist
dazu, dass die Erklärungen dieser Kirchenväter die Praxis der Nichtor-
dination von Frauen wohl verfestigt, aber nicht begründet haben. Die
Praxis war älter, und wir kennen ihre Gründe nicht mit Sicherheit. Wenn

nun Kirchenväter dabei mit dem Begriff der Leitung, gar des Herrschens

argumentieren (es sei doch nicht die Körpergestalt des Mannes, die ja
nicht von der der Frau zu unterscheiden sei, Grund der Gottebenbildlichkeit

des Mannes, sondern sein Herrschen ...5), so dürfen wir der heute

naheliegenden Versuchung nicht erliegen, solches einfach als
patriarchalisch und damit für die Gegenwart sinnlos abzutun. Vielmehr müsste

neu und intensiv über das Patriarchat und seinen Glaubensgehalt
nachgedacht werden. Als kleine Andeutung sei nur auf den Patriarchen
Abraham hingewiesen, den Sklavenhalter (1. Mos. 17,23), der seiner Frau

4 Aldenhoven: Das Bild von Bräutigam und Braut für Christus und Kirche könne nur
gebraucht werden für die gegenseitige Liebe, nicht für die Vorordnung Christi vor der
Kirche. Aus dem Bild dürfe nicht abgeleitet werden, dass der Priester ein Mann sein
müsse. (In: Urs von Arx (Hrsg.), Dokumentation über das Seminar zur Frage der
Frauenordination. 11.-13.8.1995. Franziskushaus Dulliken SO (CH). Bern, Oktober
1995, 28.) Muss der Bräutigam ein Mann sein?

5 Beispiele bei Parmentier, IKZ 1998, 132 ff.

111



gehorchte. Beispielsweise damals, da sie verlangte, er solle Hagar und
Ismael fortjagen. Das missfiel zwar Abraham, aber (wie sagte nur ein
Freund der Frauenordination: «Ce que dit la femme, c'est la volonté de

Dieu.») es war halt der (evtl. etwas unfromme) Wille Gottes. Und
l.Mos. 15 tiefenpsychologisch gelesen (was nicht nach jedermanns
Geschmack ist) lässt Abraham, der sich in seinen zweischeidenhaft
geteilten Opfergaben selber, als weiblich, Gott darbringt, sich vom phallischen

göttlichen Ofen zum Bundesschluss heimsuchen.
Nun ist also in den Konfessionen, welche die Frauenordination

eingeführt haben, das Mann- und Frausein des Menschen nicht mehr

wahrgenommen. Die Kirche überlässt dies einer Eigendynamik und schaut
höchstens noch zu, ob sich da etwas Neues entwickle, wenn das innerhalb

der Einpersonpfarramtstruktur möglich ist. In den Kirchen, welche
die Frauenordination schon lange haben, scheint sich nicht mehr Neues

entwickelt zu haben als in den anderen Kirchen. Mit diesem Verzicht,
zum Mann- und Frausein des Menschen ausserhalb der Ehe noch etwas
zu sagen, geht die Kirche allerdings auch nicht das Risiko ein, so absurde

Aussagen zu machen, wie das früher geschah.
Bemerkenswert ist, dass bei allem Unterschied in der Praxis derer, die

die Frauenordination kennen, und derer, die sie nicht haben, Einigkeit zu
bestehen scheint zwischen den Befürwortern und Gegnern, was das

Nichtbedenken der theologischen Grundfrage betrifft. Ich meine, dass

man letztlich weder für noch gegen die Frauenordination sein kann,
bevor man sich entsprechend seinen Fähigkeiten und Möglichkeiten
eingelassen hat auf die Frage, was der Glaubenssinn dessen ist, dass der
Mensch als Mann und Frau Mensch ist.

Wenn man sich hüben und drüben gegen dieses Bedenken wehrt bis
hin zu kaum mehr verständlicher Abwehr6, so wirft das eine Frage auf
nach der Gewalt und der uns alle vielleicht überfordernden Grösse des

«grossen Geheimnisses» (Eph. 5,32), dessen Grösse aber kein Alibi ist,
sich um das Fragen und Denken zu drücken, sondern Ansporn sein

muss, sich darum zu bemühen; denn so Grosses wird uns doch zugemutet.

Im Hinblick sowohl auf die soeben erwähnte Schwierigkeit wie auf
Fehler früherer Kirchenleute könnte man sich fragen, ob es denn
eigentlich nicht darauf ankomme, dass man sich nur oder doch vorwie-

6 Aldenhoven in: Dokumente a. a. O., 20: «Manche meinen, dass diese Frage (sc.

Symbolik des Männlichen und Weiblichen in bezug auf die Gotteserfahrung) von den

Erörterungen über die Frauenordination ferngehalten werden sollte.»

112



gend um das absolut Notwendige kümmere. Haben denn auch
überzeugte Gegner der Frauenordination das Recht, das Abendmahl, das von
einer gläubigen Gemeinde unter der Leitung einer reformierten Pfarrerin

gefeiert wird, als nichtig zu bezeichnen? Gibt es nicht auch in der

Kirchengeschichte Beispiele, dass es Ausnahmen gegeben hat? Muss
nicht des Paulus Haltung auch hier eingenommen werden: «Was denn,

ausser dass auf alle Weise, sei es zum Vorwand oder in Wahrhaftigkeit,
Christus verkündet wird? Und darüber freue ich mich» (Phil. 1,18).
Richter über andere zu sein, ob verurteilend oder freisprechend, ist heikel.

Wenn 1986 die römisch-katholische Bischofskonferenz der
Schweiz erklärt hatte, das reformierte Abendmahl sei zwar ein Abendmahl,

aber kein vollständiges, so frage ich mich, ob Christus dabei ohne

Bart gegenwärtig sei.

Wichtig ist nun die Fragestellung für uns selber, nicht für diejenigen,
mit welchen wir noch nicht Gemeinschaft haben, ob wir uns um das

Notwendige oder um das Ideal, das Umfassende zu bemühen haben. In
der Not, z. B. bei schwerer Krankheit, tauft man mit wenig Wasser. Diese

Notlösung ist in der westlichen Kirche das Normale geworden (und
z. T. sind östliche Kirchen dabei, es ihnen gleichzutun). Sollte da nicht
auch bei anderen Themen die Frage verlassen werden, was das eigentlich

Richtige wäre? Oder sollte man vielmehr immer neu wieder nach
dem Ideal, dem Ganzen, dem Umfassenden, eben dem Katholischen
fragen?

Wenn das Umfassende angestrebt wird, so stellt sich die Frage, welche

Rolle dabei die zentrale Gegebenheit spielt, dass der Mensch als

Mann und Frau erschaffen ist. Es gab immer wieder Bemühungen, das

zu relativieren7, heute finden sich solche evtl. häufiger, wie z. B. die

Betonung dessen, dass das Gemeinsame von Mann und Frau viel grösser
sei als das Verschiedene, oder es wird das Personsein des Menschen in
diesem Sinn akzentuiert, oder es wird die Tatsache betont, dass jeder
Mensch Männliches und Weibliches in sich hat, was gegen die Festlegung

des Einzelnen auf nur ein Geschlecht spreche. Nun stehen wir aber

doch vor der Tatsache, dass das Mann- und Frausein von zentraler
Bedeutung für alle Kulturen und Religionen ist. Da stellt sich die Frage,
was der Sinn des Zurückdrängens dieser Tatsache ist. Vermutlich wird
diese Frage nicht bei jedem Zurückdrängen (das auch nicht immer ein

Drängen sein wird) dieselbe Antwort finden. Die Frage ist darum not-

7 Parmentier. a. a. O.

113



wendig, um einmal heutiges Verhalten zu verstehen, und dies gerade
auch in seiner Vielfalt, und dann, um die Kirchenväter besser verstehen

zu können. Die Art, wie sie zu unserem Thema reden, ist ja oft derart,
dass man leicht Neurosen sehen will, was häufig zwar stimmen mag,
nur, was ist damit gewonnen? Auch Neurotiker können Richtiges sagen,
manchmal gerade deshalb, weil ihre persönliche Not den hilfesuchenden

Blick geschärft hat. Wenn sie krankhafte Formulierungen gebrauchen,

so kann doch ein berechtigtes Anliegen dahinter stecken. So werden

wir auch bei den Kirchenvätern versuchen, tiefer zu verstehen.
Vielleicht entdecken wir dann nicht nur das Verdrängen, sondern auch die

Sublimation, eine Weiterführung des Geschlechtlichen. Man darf sich
bei ihnen nicht darauf beschränken, die schönen Blumen zu einem Flo-
rilegium patristicum zu binden und die Wurzeln dieser Blumen, die
daneben als schmutzig und andersartig erscheinen, übersehen zu wollen.

Die Kirchenväter redeten z. B. von Gottes Geschlechtslosigkeit oder
Übergeschlechtlichkeit. Zugleich redeten sie von seinem mütterlichen
und väterlichen Handeln8. Und dann wussten sie auch darum, dass der
einzelne Mensch sowohl Männliches wie Weibliches in sich trägt9. Wir

8 Als ich vor 20 Jahren begann, die Unterrichtskinder abstrakt zeichnen zu lassen,
entdeckte ich, dass, wenn die Aufgabe lautete, Gott und Mensch zu zeichnen, sich darin

das momentane Verhältnis des Kindes zu seinen Eltern zeigt, ob die Mutter oder der
Vater wichtiger sei u. a. Ich liess dann auch Erwachsene derart zeichnen und konnte
dasselbe beobachten. Die Zeichner wussten meistens nicht, dass ich noch diese andere

Aussage lesen konnte. - Der übergeschlechtliche Gott hat das Geschlecht in zwei
Polen erschaffen, offenbar auch als ein Gefäss für den Glauben an ihn. Es ist übrigens
häufig so, dass ein Kind einmal eine starke Mutterbeziehung darstellt und später eine

Vaterbeziehung. Gott kann je nach den Umständen verschieden erfahren werden. Ich
habe auch Zeichnungen gesehen, die eine ausgeglichene Elternbeziehung bezeugen,
aber nie eine, in der das Elternbild nicht merkbar gewesen wäre. - Wie verhält sich das

derart Beobachtete zum Reden von Gott? Er wird Bräutigam genannt. Kann man
sagen, wie Novalis es tat, «Jesus meine süsse Braut?», «Jesus meine Mutter» wie Juliana

von Norwich sagte? Oder ist es besser, von der Geistin zu reden? Zinzendorf hatte
eine eigene Trinitätsformel: «Papa, Mama und das Flämmlein, Bruder Lämmlein». Zu
seiner Zeit wurden in katholischen Kirchen Dreifaltigkeitsdarstellungen gemalt, auf
denen der Heilige Geist durch ein Mädchen symbolisiert wird. - Ein reiches Spektrum,
auf das hier ohne Wertung bloss hingewiesen werden soll. Mit der Befürchtung, mit
dem heutigen Reden von der Geistin gäbe es eine neue Sexualisierung Gottes (von Arx
in: Gleichstellung der Geschlechter und die Kirche. Universitätsverlag Freiburg,
Schweiz, 194), wird nicht eine Wertung eines einzelnen Ausdrucks vorgenommen,
sondern wird all das in Frage gestellt, was oben mit Hinweisen auf Wort und
Zeichnungen als reale Erfahrung vorgestellt wurde.

9 Parmentier, a. a. O, 146/7.

114



finden Aussagen, die bei ihnen nicht im Zusammenhang modemer
psychologischer Überlegungen stehen, aber solche von uns geradezu
fordern, wobei wir bloss den Fehler vermeiden sollten, den wir häufig
bei Psychologen antreffen, dass zu wenig bedacht etwas als krank
diagnostiziert wird und die andere, religiöse Seite davon wegen etlichem
vordergründig Krankhaftem übersehen wird.

Nicht die Kirchenväter, sondern wir sind bei Auffassungen wie den
erwähnten vor die Frage von Gottes Identität gestellt, und zwar in
doppelter Hinsicht: Zeigt sich uns Gott anders, als er selber ist? Und ist Gott
der Schöpfer identisch mit Gott dem Erlöser und Vollender?

Wiederum sind es wir, die vor die Frage gestellt werden, was der
theologische und nicht nur kulturelle Sinn dessen ist, dass den Kirchenvätern

«der Mann das Modell des Menschen, die Frau die Abweichung,
das Anders ist»10, während uns heutigen Menschen eher plausibel ist,
dass «die Mutter gleichsam der ursprüngliche Mensch» ist". Da wird es

gut sein, sich möglichst allen Fragen, so unangenehm sie manchmal
auch erscheinen können, zu stellen, psychologische sind hier wohl
unumgänglich. Nun kann aber eine psychologische Erklärung weder
menschliche noch theologische Gültigkeit aussagen oder verneinen. Sie

kann aber helfen, Strukturen und Zusammenhänge deutlicher zu sehen.

Sie kann auch bewusst machen, wie Verschiedenes, ja Widersprüchliches

zusammen da sein kann. So ist etwa die erwähnte Betonung des

Mannes als des eigentlichen Menschen kaum verständlich ohne die

Angst vor der Frau (die Tatsache, dass die Frauen diese Einstellung so

lange geduldet haben, weist natürlich daraufhin, dass die Frauen selber
eine Neigung haben können, sich gering zu schätzen und vor ihrem
Frausein Angst zu haben). Wie weit es damit zusammenhängt, dass die
Männer, die in der Kirche stets das Sagen hatten, die Kirche derart
gestalteten, dass sie den Frauen mehr zusagte, wie viele Indizien es für die

Vergangenheit nahelegen und wie es heute manifest ist, mag man sich

fragen. War es auch Folge dieser Angst, eines schlechten Gewissens,
oder untergründig ein Ernstnehmen des «ursprünglichen Menschen»?
Doch diese Haltung bezeugt nicht nur die Angst, sondern in ihr zeigt
sich auch ein Hochgefühl, eine Dynamik, die zu grossen Kultur- und

Geistesleistungen geführt hat. Und zugleich konnten solche Väter sich
in grösste Primitivität zurückziehen.

10 von Arx in: Gleichstellung a. a. O., 187.
11 von Arx in: Gleichstellung a. a. O., 194.

115



Langweilig wird die Betrachtung der Kirchenväter auch unter unserem

Aspekt nicht. Da erhob man sich über das Weib, schätzte die
Keuschheit höher als den ehelichen Stand, für den man ein Sakrament
anerkannte, dem die Mönchsweihe nicht ebenbürtig war, und verbot die
Ordination von Kastraten, jedenfalls solcher, die sich selber «gegen das

Leben» verhalten hatten usf. Diese hochsensible und im Gleichgewicht
dauernd gefährdete Einstellung ist wohl nur als positiv zu verstehen,
wenn man nicht nur Psychologisches und Neuplatonisches ins Auge
fasst, sondern wenn man an die christliche eschatologische Ausrichtung
denkt, nach welcher die Ehe eine Vorwegnahme und zugleich ein Hinweis

auf die Hochzeit des Lammes zu jener Zeit ist, da im engelsgleichen

Leben, auf welches das Mönchsleben jetzt schon direkt ausgerichtet

ist, alles Bisherige sich erfüllt und in der Erfüllung überstiegen wird.
Von dieser eschatologischen Ausrichtung her fällt vielleicht auch ein
Licht auf die Betonung der Weihe nur von Männern, was wir kaum
wahrnehmen, wenn wir fragen «was ist ein Mann, was ist eine Frau?»,
sondern danach fragen, wie auf einen Menschen ein Mann und wie eine
Frau wirkt.

Nach dieser Wirkung fragt Herwig Aldenhoven^2: «Hat es dann (sc.
weil jeder Mensch in sich weibliche und männliche Elemente in individuell

unterschiedlichem Mischverhältnis trägt) überhaupt einen Sinn,
von <weiblich> und <männlich> zu reden? Ja, und zwar aus zwei Gründen.

Einerseits, weil bei aller Verschiedenheit der Zuteilung die
Verschiedenheit von <weiblich> und <männlich> als solche für das menschliche

Seelenleben von grösster Bedeutung ist. Andererseits weil es in der
frühesten, aber gerade entscheidend prägenden Lebensphase jedes
Menschen die verschiedenen Erfahrungen von Mutter und Vater gibt,
wo <weiblich> und <männlich> nicht auswechselbar sind, und zwar
unabhängig von der individuellen Mischung der beiden Anteile bei Mutter
und Vater. Aufgrund dieser Erfahrungen ruft eine Frau unabhängig von
ihrem persönlichen Anteil von <Weiblichkeit> und <Männlichkeit> in den

meisten Fällen <weibliche> und ein Mann ebenso <männliche> Assoziationen

hervor. Man kann dies die Symbolwirkung von Mann und Frau

nennen. Bei der Mutter erfährt der Mensch ganz am Anfang seines
Lebens, vor allem während der Schwangerschaft, das Einssein und die
Geborgenheit. Der Vater dagegen kommt im Vergleich zur Mutter später
dazu als der <andere>, mit dem das Kind nie so eins war wie mit der Mutter,

an dem es daher mehr die Erfahrung des Andersseins, des Gegen-

12 Aldenhoven in: Dokumente a. a. O., 20 f.

116



übers, des Herausgeführtwerdens aus dem Einssein und damit auch des

Weitergeführtwerdens macht.»
Etwas später lesen wir: «Im Sinn des Schöpfungsglaubens geht nicht

nur die Verschiedenheit von Mann und Frau, sondern - in den erwähnten

Grenzen - auch die zwischen <männlich> und <weiblich> auf Gott
den Schöpfer zurück. Es ist deshalb nur konsequent, dass sie uns auch
im Glauben an den Heil schaffenden Gott begegnet. Sowohl die Erfahrung

von Einssein und Geborgenheit als auch die Erfahrung des <Ande-

ren>, des «Gegenüberstehenden» und «Weiterführenden» hat einen ganz
engen Bezug zur christlich verstandenen Gotteserfahrung. Hier ist das

Heil immer ein Herausgeführtwerden durch Gott, der uns als der andere

gegenübersteht (vermutlich würde Aldenhoven zustimmen, wenn hier
die eschatologische Perspektive eingebracht würde). Er führt uns
allerdings auch zu neuer Geborgenheit und Einheit in ihm, doch so, dass dabei

das Anderssein und das persönliche Gegenüber von Du zu Du nicht
aufhört. Das christliche Heil ist nicht Rückkehr in den Mutterschoss,
aber es ist auch nicht unendliches Herausgeführtwerden, ohne je in eine

neue Heimat zu kommen.»
Später dann: «Uns kann hier nicht interessieren, ob, warum und

inwiefern viele Gesellschaften und Kulturen in früherer Zeit und z. T.

noch heute auf eine solche Rollenfixierung (sc. von Mann und Frau)
angewiesen waren. Es genügt festzustellen, dass anstelle des festgelegten
Rollenspiels in unserer Situation ein möglichst freies Fliessen zwischen
<männlich> und <weiblich>, sowohl in jeder einzelnen Person als auch in
den Gemeinschaftsbeziehungen, das Leben am meisten fördert.»

Danach finden wir zwar noch Formulierungen wie «Auch wenn die

Tatsache, dass er (sc. Christus) männlichen Geschlechts war, nicht als

Zufall betrachtet wird», «Auch wenn Polaritäten wie diese (sc. männlich

- weiblich) in Gott angelegt sind und von ihm geschaffen sind», doch
spielen solche Einsichten keine Rolle mehr, sondern werden überfahren,
z. B. gerade durch die Fortsetzung des letzten Zitats: «steht Gott über

Unterscheidungen nach menschlicher Art und Weise». Wir finden keine

Schlussfolgerungen für die Kirche in bezug auf die in Gott angelegten
Polaritäten, sondern nur solche in bezug auf Gottes Über-dem-Stehen,

was er immerhin selber erschaffen, aber offenbar doch nicht so emst
gemeint hat. Dieselbe Verdrängung der geschlechtlichen Polarität findet
sich etwas später, da er auf das «oft gebrauchte Bild von Christus und
der Kirche» als «dasjenige von Bräutigam und Braut» zu sprechen
kommt und es als Ausdruck der Liebe zwischen Christus und der Kirche
sieht, der «nur für die gegenseitige Liebe von Christus und der Kirche»

117



gebraucht sei. Er schreibt dann: «Aus dem Bild abzuleiten, dass der
Priester (sc. der zeichenhaft auf Christus hinweist) ein Mann sein muss,
ist eine unzulässige Strapazierung des Bildes13. Wenn er anfügt «Im
Zusammenhang mit dem Priesteramt und seinen liturgischen Funktionen
findet es sich auch in der Überlieferung nicht», so stimmt das nicht ganz,
zudem fragt man sich, wie man übersehen kann, dass unser Problem erst
ein neuzeitliches ist. Kann man bei allem Wissen um die Unklarheit der

Väter in dieser Frage sich nur da auf sie beziehen, wo sie einem zusagen?

Wenn das Übergewicht der Überlieferung, vor allem bei der Praxis
der Kirche (ihrer Wirklichkeit!) nicht passt, ist's einfach patriarchalisch
und damit schlecht. Aldenhoven bringt nun aber doch unter den
altkatholischen Befürwortern der Frauenordination wohl als Einziger zentrale

Fragen ans Licht.
Nun, auch er wischt die Frage nach dem Mann- und Frausein des

Menschen dann beiseite mit nicht begründeten oder weiter ausgeführten
Bemerkungen wie, bei Christus komme es auf das Menschsein an, nicht
auf das Mannsein, darauf, dass Christus den ganzen Menschen
angenommen hat, in dem Mann und Frau enthalten sind, da sonst die Frauen
nicht gerettet wären gemäss dem altkirchlichen Grundsatz (der sich in
diesem Sinn und dieser Anwendung bei den Vätern allerdings nicht zu
finden scheint) «Was nicht angenommen ist, ist nicht gerettet.» Was aber
Menschsein heisst für unseren Zusammenhang wird ebensowenig
erläutert oder befragt wie was «angenommen» heisst.

Angenommen ist nach der gemeinsam verabschiedeten Erklärung der
«Orthodox-Altkatholischen Konsultation zur Stellung der Frau in der
Kirche ...» von 1996 die menschliche Natur14. Was das sein soll, wird
mit keinem Wort erläutert. Offenbar aber gehört die geschlechtliche
Zweiheit nicht zu ihr, es gehört offenbar, muss man folgern, nicht dazu,
dass «das göttliche Wort die echte menschliche Existenz mit all ihren

Begrenzungen und Schwächen auf sich genommen hat»15, dass es von
andern abhängig war wie jeder Mensch, dass es sich z. B. nicht selber

geboren hat, dass es von andern angenommen werden müsste, um
überhaupt aufwachsen zu können. All das gehört offenbar nicht zur mensch-

13 Die Folgerung liegt nahe, dass es bei der Ehe nur auf die Liebe und nicht auf das
Geschlecht ankommt. Man fragt sich, weshalb es seit der Einführung der Frauenordination

so lange dauerte bis zur Einführung der Segnung der Homosexuellenpartnerschaft.

14 IKZ 1998. 82.
15 Aldenhoven in: Dokumente a. a. O.. 25.

118



liehen Natur, die Christus angenommen hat. Und seine Mutter hat er
offenbar nur auf dem Umweg über diese Natur annehmen können, während

sie ihn als ihr Kind angenommen hat.
Eine Kritik in Frageform dieser Erklärung hat Urs von Arx bereits

fünf Jahre vorher geäussert: «Macht die Betonung der Menschwerdung
statt der Mannwerdung (die ja nicht bestritten wird) aus Jesus zwangsläufig

einen Zwitter oder einen sonstwie defizienten Menschen?»16 Es

versteht sich, dass er mit dieser locker formulierten Frage allen nobel
Gesinnten ein Alibi verschafft hat, sich der Frage zu stellen. Selber
scheint er sich ihr auch nicht mehr gestellt zu haben, ist er doch wesentlich

mitverantwortlich für die Erklärung der orthodox-altkatholischen
Konsultation, ohne dass er irgendwo dargelegt hätte, wie seine Frage zu
beantworten wäre.

Nochmals zu den angeführten Gedanken Aldenhovens: Wie er mir
gegenüber im Gespräch gesagt hat, müsste, wenn es nur einen Priester
auf der Welt gäbe, dieser selbstverständlich ein Mann sein. Er denkt dabei

an die Repräsentation auch des irdischen, des historischen Christus,
bei dem «die Tatsache, dass er männlichen Geschlechts war, nicht als

Zufall betrachtet wird», durch den Priester, wobei «dieser Bezug auf den

irdischen Jesus», wenn er stärker betont wird, «was theologisch nicht als

notwendig erklärt werden darf, aber auch nicht als unmöglich
betrachtet werden muss», den «Mann geeigneter» erscheinen lässt, «Ikone

Christi im Priesteramt zu sein»17. Die Frage der Betonung der

Repräsentation des irdischen und des himmlischen Christus und des

Zusammenhanges von beidem scheint offen zu bleiben. Mir kommt da der
Nestorianismus in den Sinn oder etwas wie ein Postnestorianismus,
einer Schwächung nicht der Inkarnation, sondern der Beziehung zum
«Fleisch» durch die Himmelfahrt. Oder ist dieser mein lockerer Gedanke

bloss bewirkt durch Aldenhovens Fragestellung, was als notwendig
erklärt werden müsse?

Der Blick auf einen anderen Zusammenhang stellt ebenfalls Fragen.
Obwohl Aldenhoven weiss, dass die Überlieferung da vom Geschlecht
Christi redet, wo sie ihn als Bräutigam der Kirche sieht (was Aldenhoven,

wie erwähnt, relativiert), kann er schreiben: «Vom Geschlecht

dagegen spricht die ganze Überlieferung in diesem Zusammenhang nicht.
Und dies doch wohl nicht bloss zufällig, sondern weil sonst hier eine

16 von Arx in: Dokumentation im Auftrag der IBK-Kommission «Stellung der Frau
in der Kirche». Mai 1999. Zusammengestellt von Urs von Arx. 55.

17 IKZ 1998. 311 und Dokumente a. a. O.. 25.

119



Teilung eingeführt worden wäre, während es in Christus doch um das

Heil der ganzen Menschheit, und das heisst in bezug auf unsere Frage,

um die eine Männern und Frauen gemeinsame menschliche Natur
geht»18. Offensichtlich isoliert er «diesen Zusammenhang» vom weiteren

Zusammenhang so, als ob die Überlieferung jedes Thema in
geschlossenem systematischem Aufbau bringen müsste. Und eine Frage

grosser Dimension wirft der Begriff der Teilung auf, ist doch das Mann-
und Frausein des Menschen gerade nicht auf Teilung angelegt - welche
eine Folge der Sünde ist -, sondern darauf, dass sich die Einheit in
zweien verwirkliche auf Ganzheit hin, auf das Sich-Annehmen hin.
Adam wurde durch die Erschaffung Evas nicht geteilt. Vielmehr konnte

er dadurch erst er selbst werden, ein Leib werden durch die Hilfe, die
ihn nicht teilte, sondern zu ihm passte.

Nun, wenn die Lektüre der Schriften für oder gegen die Frauenordination

einen an die Karikatur Daumiers erinnert, die einen Landschaftsmaler

zeigt, der eine Gegend abmalt, und hinter dem ein zweiter Maler
steht, der des ersten Bild kopiert, während ein dritter des zweiten Kopie
abmalt usf., dann wirkt Aldenhovens Arbeit erfrischend. Sie wäre es

noch mehr, wenn an den Schnittstellen des Gedankenganges mehr Fragen

statt unvermittelter Antworten und Einwürfe stünden, besonders
betreffend die menschliche Natur, die derart bei ihm daherkommt wie bei
der orthodox-altkatholischen Konsultation, dass ich sagen möchte: «An
die glaube ich erst, wenn ich sie sehe, vorher erscheint sie mir als eine
unmenschliche.»

Eine Frage ganz anderer Art ist die, wie die Kirche das Problem
studieren soll. War es richtig, wenn die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz zur Vorbereitung ihrer Tagung über dieses Thema in
Wislikofen 1991 nur Befürworter der Frauenordination beauftragte und

nur solche an der Tagung selber referieren liess? Was soll das, dass an
der orthodox-altkatholischen Konsultation zu unserem Thema nur
Befürworter teilgenommen haben? Dass nur Befürworter die Schweizer
Synode informieren sollten usf.? Dass kritische Geister mit Zensur,
Wortbruch, der Gerüchteküche und anderen Massnahmen femgehalten
wurden? Was soll das, wenn die Schweizerische Christkatholische
Nationalsynode 1998 beschliesst: «Die Prüfung theologischer Grundfragen

ergab, dass es nach unserer Überzeugung keine durchschlagenden
theologischen Gründe gegen die Ordination von Frauen zum priesterlichen

Dienst gibt», ohne dass ein Papier existierte, welches zeigte, wel-

18 IKZ/99<S. 309.

120



che Gründe man studiert hätte und wie man sie widerlegt hätte? Nun,
diese Fakten sind nicht nur beeindruckend, sie werfen auch die Frage
auf, woher die gewaltigen emotionalen Kräfte stammen, die in der Kirche

nicht christlicher wirken als es politische Kräfte im weltlichen
Raum tun.

Statt zu fragen, wie es der Überschrift dieses Essays entsprechen würde,

will ich eine Antwort versuchen: Die Kräfte stammen nicht vom
Trend des modernen Feminismus, sondern zusammen mit diesem von
einem Wandel der Gotteserfahrung her. Dieser Wandel wirkt wie ein
Wildbach, beeindruckend, aber noch unkontrolliert alles mit sich
reissend. Seit ca. 1800 - die Französische Revolution mag als Symptom
genommen werden - wird Gott zunehmend in weiblichen Bildern erfahren,

und dementsprechend erscheinen auch seine Gesandten und
Repräsentanten. Die früher als männlich empfundenen himmlischen
Heerscharen mit ihren Waffen bewahrten Jahrhunderte lang ihre männliche
Erscheinung trotz des Bemühens von Kirchenvätern um ihre Asexua-
lität. Nun aber mutierten sie zu Mädchen. Man fragt sich, wieso es so

lange dauerte, bis als ihre Darsteller auch Mädchen ministrieren durften.
Ist das der liturgische Konservatismus? Dass das Weihnachtskind in der

Krippe ein Mädchen war, hat mir schon in früher Kinderzeit ein
Kamerädchen beigebracht. Und augenfällig ist wohl jedermann, wie die
Jesusbilder seit der erwähnten Wende immer jungfräulicher aussehen. Eine

positive Nebenerscheinung dieser Entwicklung ist dies, dass die
Darstellung von Gott Vater als altem Mann immer seltener wurde. Eigentlich

hat sie die Kirche schon vor 1200 Jahren verboten, allerdings nicht
aus dem modernen Grand, sondern deswegen, weil man nur malen dürfe,

was sich sichtbar gezeigt hat, und den Vater hat niemand gesehen

ausser dem Sohn. Ja, wer den Sohn sieht, sieht den Vater. Das hat schlauen

Pinseln dann gefährliche Schlupflöcher gegeben. Eventuell wäre da

auch Ignatius von Antiochien nach seiner Meinung, der Bischof stelle
Gott Vater dar, zu befragen.

Wenn Aldenhoven schreibt, mit der Einführung der Frauenordination

gäbe es in der Kirche eine ähnlich grosse Wandlung wie mit der aus dem

Judentum in die Heidenwelt, so ist dem recht zu geben, allerdings mit
der Beifügung, dass sowohl die Frauenordination wie die neue Sicht der

Ehe Symptome sind für eine tiefere - und wohl noch kaum verstandene

- Wandlung.
Fragen könnte man sich, wie die Entwicklung verlaufen wäre, wenn

die Taufformel und wenn die Offenheit besonders für die Nähe des Geistes

als wichtiger empfunden worden wären. Wäre der Glaube an den

121



Gott, auf den wir getauft sind, der in sich Gemeinschaft ist, die nicht nur
aus Relationen besteht, sondern da jede der drei Personen auch in sich
anders ist und auf die andern verschieden wirkt, lebendiger, so würde
wohl das Einpersonpfarramt sich von selbst neu entfalten, so würde
wohl auch der Gedanke auf fruchtbaren Boden fallen, dass die Diakonin,

die nach dem altkatholischen Weiheritus gemäss altkirchlicher
Vorgabe in besonderer Beziehung zum Heiligen Geist gesehen wird, als

Vertreterin der Gemeinde, des Tempels des Heiligen Geistes, bei dieser
stehen würde im Gegenüber zu den Amtsträgem, die - in unterschiedlicher

Weise - Christus repräsentieren, den Christus, der als Bräutigam
der Kirche ihr zugewandt ist und als Haupt der Kirche in deren Namen

vor den Vater tritt. Diese Amtsträger sind nicht Christus. Sie repräsentieren

ihn. Die Diakonin stellt aber dar, was sie ist, und machte nach dem
erwähnten Gedanken auch der Gemeinde bewusst, was sie ist: Gefäss
des Heiligen Geistes.

«Das Weib schweige in der Gemeinde», wird heute höchstens noch
ein vernagelter Fundamentalist sagen. Aber auch hier gilt, dass alles
mehrere Seiten hat. Denken wir an den Wert und die Gewalt des Schweigens!

Im Goethe-Jahr sei daran erinnert, dass Goethe beeindruckt
gewesen war von einer Altarinschrift, die lautet «Silentium fundamentum
linguae». Vielleicht habe ich nun in der Frage der Frauenordination
genug geredet, sagte ich doch schon vor 20 Jahren, dass sie kommen und
dass man dabei der Betrachtung der Kernfrage ausweichen werde.

Wettingen, September 1999 Peter Amiet

122


	Vergessene Fragen zur Frauenordination

