Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 2

Artikel: Vergessene Fragen zur Frauenordination
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vergessene Fragen zur Frauenordination

Wenn heute bei den Altkatholiken Hollands, Deutschlands, der Schweiz
und Osterreichs wie weithin vor allem in den Kirchen der sogenannten
ersten Welt die Frauenordination! breite Zustimmung findet, so hat das
verschiedene Griinde. Ein Grund, der vielleicht zu wenig bedacht wird,
ist die kirchliche Situation, charakterisiert durch das Einmannpfarramt,
Der eine Mann macht in etwa alles. Er redet seine Gemeindeglieder
zwar nicht mehr als «meine Tochter» und «mein Sohn» an, aber fiir sein
Gefiihl sind sie doch noch seine Pfarrkinder. Und diese stemmen ihn
auch auf einen hoher gestellten Platz empor, wenn er versucht, sich auf
gleicher Ebene wie sie zu sehen. So etwa sind wir es gewohnt. Natiirlich
ist dieses Bild immer wieder etwas variiert. Kirchgemeinderite reden
auch mit, es gibt Gemeindeschwestern, Katechetinnen usf. Aber alle
diese Leute, mogen sie manchmal auch menschlich sympathischer sein
als der Pfarrer, geniessen nicht dieselbe Autoritit wie er und gelten nicht
als geistliche Personen. Eine Abweichung vom skizzierten Kirchenbild
muss besonders erwdhnt werden: Im katholischen Raum ist der Pfarrer
ein Priester, der als solcher auf der mittleren Stufe des sogenannten drei-
gestuften Amtes steht. Nun ist aber die unterste Stufe meistens nicht be-
setzt, und der Bischof ist weit weg. Dass der Priester eigentlich zu einem
Presbyterkollegium gehoren miisste, weiss fast niemand, und solche
sind ja auch nur noch — wenn iiberhaupt — in wenig urspriinglicher Art
vorhanden. Faktisch ist der Pfarrer, ob nun katholisch oder reformiert,
die einzige geistliche Person. Dass der Ausdruck dreigestuftes Amt
schlecht ist und man besser vom dreifach gegliederten Amt reden soll-
te, wissen ebenfalls nur wenige — und selbst solche, die das wissen, emp-
finden derart, dass sie den Priester iiber dem Diakon und unter dem Bi-
schof sehen, und dies auch in Kirchen, deren Rechtslage eine andere
Ordnung meint. Ein solcher Zwiespalt findet sich auch bei der Frage, ob
die Laien gleicher Wiirde seien wie die sogenannten Geistlichen. Seit
dem letzten Jahrhundert versucht dies die altkatholische Kirche bewusst

! Absichtlich undifferenziert gebrauche ich den Ausdruck «Frauenordination», da
dies dem allgemeinen Empfinden entspricht. Theologische Uberlegungen zu den
Unterschieden z. B. zwischen Priesteramt und Diakonat, gar noch dem Diakonat von
Minnern und dem von Frauen erreichen das allgemeine Bewusstsein nicht und beein-
flussen den herrschenden Trend nicht, der quer durch die Konfessionen geht, ob die
nun mehr katholisch oder reformiert geprégt sind.

107



zu machen. Mit wie wenig Erfolg hat z. B. die schweizerische Natio-
nalsynode 1998 gezeigt?.

Vor dem Kirchenbild des Einmannpfarramtes, das so weit weg von
dem eines Ignatius von Antiochien steht, welches noch an den reichge-
gliederten Leib Christi gemahnte, kann eine Berufung zu geistlicher
Wirksamkeit fast nur die Form erhalten, dass sie eine Berufung zum
Priesteramt sei. Das allgemeine Priestertum und weitere als geistlich
verstandene Amter sind nicht in Sicht. Die Laien werden als in Geistli-
chem unmiindig gesehen. Entsprechend der Stellung des Pfarrers, der
innerhalb seiner Gemeinde keine Kollegen hat, wird die Auseinander-
setzung mit der Berufung denn auch weithin allein vom sich berufen
Glaubenden gefiihrt. Die Kirche, durch die eigentlich im Normalfall die
Berufung geschehen miisste, spielt nur noch eine kleine Rolle. Die Aus-

2 Wenn der Synode bewusst gewesen wire, dass alle Getauften bei aller Verschie-
denheit vollgiiltige Glieder am Leib Christi und von gleicher Wiirde sind, hitte sie
nicht den folgenden Text annehmen konnen: «Wenn nun das apostolische Amt — mit
Ausnahme des Diakonats — weiterhin nur Ménnern anvertraut wird, erscheint es weit-
hin als unglaubwiirdig, dass Gott in Christus das ganze Menschsein angenommen
hat.»

Zu der dem partnerschaftlichen Bild widerstrebenden Sogwirkung eines Bildes der
Uber- und Unterordnung folgende Bemerkungen: Man will einerseits nicht mehr als
Kind unter den Eltern sein, sondern iiber das Kindhafte herrschen, und andrerseits
sehnt man sich zugleich nach der Geborgenheit dessen, der ohne die Last von Verant-
wortung unten ist. Christus hat das Oben und das Unten vereint, ist sowohl unser Herr
wie unser Sklave (Mk. 10,43—45). Seine Ganzheit ist die Voraussetzung fiir die Erfiil-
lung des Gebotes «Seid einander untertan in der (Furcht) Nachahmung Christi»
(Eph. 5,21), wonach der Text allerdings subordinatianisch fortfihrt: Die Frau soll dem
Mann untertan sein, dieser sie lieben. Je nach der Werteordnung kommt ein Teil zu
kurz. Behilt die Frau in der Unterordnung die innere Freiheit? Muss der Mann seine
innersten Gefiihle zwingen? Konnten wir beide Ordnungen zugleich akzeptieren?
Oder wie stellt sich das Problem in und um 1. Kor. 11,77 (Vgl. von Arx, IKZ 1998,
94 1f., 109/110: «Vielleicht zeigt gerade die Anhdufung weiterer Argumente und die et-
was unwirsche Beendigung der Argumentation in 11,13-16, dass Paulus mit seinem
Diskurs nicht ganz zufrieden war.» M. E. liegt ein Grund der Unzufriedenheit im nicht
klar genug gesehenen Subordinationsproblem.) Der Semit Paulus empfand im Bild
Gottes die Realisierung und Vergegenwirtigung Gottes, nicht bloss seine Abbildung.
Derart ist der Mann «mehr» als Gott (was Gottes Liebe zu ihm entspricht, die den Ge-
liebten hoher achtet). Er ist zudem Gottes Lichtglanz (Gott sozusagen das Kerzen-
wachs, der Mann die Flamme), aber dieser strahlt erst in der Frau, dem Glanz des Man-
nes, vollig auf, die somit ganz oben ist. Vordergriindig, und wohl entsprechend dem,
was Paulus bewusst sagen wollte, ist die Stufenfolge umgekehrt. Jedenfalls ist Paulus
weit davon entfernt, den Unterschied von Mann und Frau iibersehen und durch eine
allgemein menschliche Natur einebnen zu wollen.

108



nahme ist das Ubliche geworden3. In den 50er Jahren, als ich studierte,
wurde uns von unseren Berner Professoren gesagt, dass wir (die wir uns
natiirlich nicht durch die Kirche, sondern durch den eigenen Glauben
berufen fiihlten) dann als Pfarrer Missionare in neuheidnischen Ge-
meinden sein wiirden. Dahinter stand auch, aber nicht nur, der Einfluss
der Theologie Karl Barths. Es war fiir mich spiter eine befreiende Er-
fahrung, dass ich immer mehr merken konnte, dass dem nicht so ist, dass
ich vielmehr dankbar sein durfte fiir das, was mir reichlich durch den
Glauben der Gemeinde geschenkt wurde. Aber eben, dass die Kirche
und somit auch die Gemeinde Tempel des Heiligen Geistes ist, und das
Wissen um das Priestertum aller Glaubigen, gehorte zwar zum Wissen
der Lehrer, doch lebte dieses Wissen nicht in ihnen. Und das ist heute
weithin nicht viel anders.

Wenn nun Frauen diese vermeintlich einzige geistliche Wirksamkeit
ausiiben mochten und dies ihnen verwehrt bleibt nur deswegen, weil sie
Frauen sind, dann muss das entwiirdigend wirken. Und es erscheint als
zynisch, wenn da eine Schule der Demut, in welcher Tugend die Frauen
begabter seien, gesehen wird. Die weithin iibliche Sorglosigkeit, mit
welcher fragwiirdige Minner zu Priestern geweiht werden, verschirft
natiirlich die Situation.

Nun gibt es aber, seit 1823 die Disciples of Christ damit begonnen ha-
ben, in immer mehr Konfessionen die Gleichbehandlung von Frauen
und Minnern, gerade auch bei der Ordination. Und da kann man etwas
Eigenartiges und Uberraschendes beobachten. Wenn die erste Begeiste-
rung nach der Einfiihrung der Frauenordination verklungen ist, zeigt
sich wieder — bei Miannern wie Frauen, bei Pfarrerinnen und Laien — das
Getfiihl, die Frauen wiirden nicht voll ernst genommen. Das ist mir hiu-
fig in Gesprichen gesagt worden. Gelegentlich schligt es sich auch in
offiziellen Verlautbarungen nieder, so etwa in Antrigen, wie sie an der
Synode der reformierten Kirche des Kantons Ziirich, in der die Frauen
die vollig gleichen Rechte und Moglichkeiten haben wie die Minner,
immer wieder im Sinne einer besseren Behandlung der Frauen gestellt
werden. Dieses Phiinomen wirft die Frage auf, was die wirklichen Griin-

3 Eine Illustration dazu findet sich wiederum im Beschluss der schweizerischen Na-
tionalsynode 1998: «Mehr und mehr Frauen erkliren, dass sie sich zum Priesteramt be-
rufen fiihlen. Die Kirche darf dies nicht {ibersehen, denn Berufungen sind in ihrer Ge-
schichte immer ein Mittel gewesen, mit dem der Heilige Geist gewirkt hat. Wenn wir
solche Berufungen als echt anerkennen, miissen wir fiir die Ordination von Frauen
zum priesterlichen Dienst einstehen.»

109



de fiir die Einfiihrung der Frauenordination sein konnten. Unter diesen
diirfte es Hoffnungen geben, die dann enttiuscht werden. Danach steigt
der Verdacht auf, dass diese Hoffnungen durch die Frauen deshalb nicht
erfiillt werden, weil sie noch irgendwie gebremst wiirden. Solche Ein-
schrinkungen werden dann bald hier bald dort vermutet. Sogar wenn
der Frauenbonus sehr wirksam ist zugunsten einer Pfarrerin und zuun-
gunsten eines Kollegen, kann vermutet werden, die Wirkung der Pfarre-
rin sei infolge irgendwelcher Blockaden zu gering. Unterstreichen
mochte ich, dass solche Gefiihle und Vermutungen gerade auch bei
Minnern zu beobachten sind. Ob aber mehr Minner als Frauen fiir die
Frauenordination sind, wie ich schon gelesen habe, weiss ich nicht.

Welche Wiinsche und Hoffnungen auf die Frauenordination hin wir-
ken, miisste naher untersucht werden. Hier sei nur darauf aufmerksam
gemacht, dass sich solche Wiinsche z. T. gegenseitig widerstreben oder
gar ausschliessen, was aber nicht verhindert, dass diejenigen, welche
z. B. deswegen fiir die Frauenordination sind, weil dann die Frauen wie
die Ménner sind und die Differenz zwischen den Geschlechtern keine
Rolle mehr spielt, sich eins fiihlen mit denen, welche von den Frauen im
Amt speziell Frauliches erhoffen. Die Erfahrungen in den Konfessio-
nen, die schon einige Zeit ordinierte Frauen haben, scheinen librigens zu
zeigen, dass sich in der Praxis die erste Gruppe durchsetzt. Pfarrerinnen
scheinen in threm Wirken nur selten mehr Frauliches zu zeigen als die
meisten Pfarrer. Und es miisste auch sorgfiltiger gefragt werden, was
fraulich sei — aber auch, was méannlich sei; denn obwohl dieses im Zu-
sammenhang mit der Frauenordination wenig hinterfragt und als be-
kannt vorausgesetzt wird, ist es ein unklarer Begriff.

Die Griinde, weshalb sich die erwihnte erste Gruppe durchzusetzen
scheint, miissten natiirlich auch erfragt werden. Ein Grund konnte die
Einmannpfarramtstruktur sein, die durch die Frauenordination nicht
aufgehoben wird, jetzt bloss Einpersonpfarramtstruktur heissen miisste.

Es existiert also nur ein Geleise, worauf gefahren wird. Nebenbei er-
withnt sei, dass hiufig eine neue Lockerung, aber keine prinzipielle An-
derung dieses Gemeindebildes vorkommt, wenn ein Ehepaar, eine Pfar-
rerin und ein Pfarrer gemeinsam ein Pfarramt besorgen.

Die Einfiihrung der Frauenordination bringt aber doch bis zu einem
gewissen Grad das Gefiihl, die Frau sei nicht mehr diskriminiert. Die
Kirche fiigt sich so auch dem Zeitgeist, was entspannend wirkt. Nur
wird dabe1 der Zeitgeist wenig befragt, z. B. danach, was zuerst war:
Gab es zuerst eine Verdnderung der Gesellschaft, was nach marxisti-
scher Theorie eine Religionsdnderung hitte bewirken miissen, oder kam

110



es zuerst zu einer Anderung der Gotteserfahrung auf mehr Miitterliches
und Frauliches hin, was dann die Gesellschaft verandert hétte. Dieses
Nichtbefragen ist ein Fehler ebenso wie die Tatsache, dass mit der Ein-
fiihrung der Frauenordination die Kirche dazu, dass der Mensch nicht
einfach als Mensch, sondern als Mann und Frau erschaffen ist, fast nur
noch isoliert bei der Ehe etwas sagen will — und auch da in abnehmen-
dem Mass, werden doch immer mehr Zeichen gesetzt, dass Scheidung,
Ehebruch und sowieso schon lange das Konkubinat die Kirche nicht
sehr beunruhigen. Homosexuelle Beziehungen werden fast wie Ehen
gesegnet. Wenn nur die Liebe da ist*! Der modernen Ehenot miissten wir
Christen uns doch ganz neu stellen! Das sich verantwortlich Sehen der
Kirche ist indessen reduziert, und zwar sowohl nach der Seite des rich-
terlichen Verbietens und Gebietens wie auch nach der, Hilfe zu bringen
zum Aufbliihen, sei es der Ehen, sei es der Sublimation in der Enthalt-
samkeit (vgl. 1. Kor. 7.5).

Wir sehen nun allerdings, dass uns bei weitem nicht alles {iberzeugt,
was die Kirche zu Zeiten, da sie sich verantwortlicher gewusst hatte, in
der Sache getan hat. Wie nach Luther die Ehe ein Spital fiir die Siechen
sel, so haben gewisse Kirchenviter den Ausschluss der Frau vom Prie-
steramt in einer die Frau entwiirdigenden Weise erklart. Zu bemerken ist
dazu, dass die Erkldrungen dieser Kirchenviter die Praxis der Nichtor-
dination von Frauen wohl verfestigt, aber nicht begriindet haben. Die
Praxis war dlter, und wir kennen ihre Griinde nicht mit Sicherheit. Wenn
nun Kirchenviter dabei mit dem Begriff der Leitung, gar des Herrschens
argumentieren (es sei doch nicht die Korpergestalt des Mannes, die ja
nicht von der der Frau zu unterscheiden sei, Grund der Gottebenbild-
lichkeit des Mannes, sondern sein Herrschen ...%), so diirfen wir der heu-
te naheliegenden Versuchung nicht erliegen, solches einfach als patriar-
chalisch und damit fiir die Gegenwart sinnlos abzutun. Vielmehr miisste
neu und intensiv iiber das Patriarchat und seinen Glaubensgehalt nach-
gedacht werden. Als kleine Andeutung sei nur auf den Patriarchen Ab-
raham hingewiesen, den Sklavenhalter (1. Mos. 17,23), der seiner Frau

4 Aldenhoven: Das Bild von Briautigam und Braut fiir Christus und Kirche konne nur
gebraucht werden fiir die gegenseitige Liebe, nicht fiir die Vorordnung Christi vor der
Kirche. Aus dem Bild diirfe nicht abgeleitet werden, dass der Priester ein Mann sein
miisse. (In: Urs von Arx (Hrsg.), Dokumentation iiber das Seminar zur Frage der Frau-
enordination. 11.—13. 8. 1995. Franziskushaus Dulliken SO (CH). Bern, Oktober
1995, 28.) Muss der Briutigam ein Mann sein?

3 Beispiele bei Parmentier, IKZ 1998, 132 ff.

111



gehorchte. Beispielsweise damals, da sie verlangte, er solle Hagar und
Ismael fortjagen. Das missfiel zwar Abraham, aber (wie sagte nur ein
Freund der Frauenordination: «Ce que dit la femme, c’est la volonté de
Dieu.») es war halt der (evtl. etwas unfromme) Wille Gottes. Und
1. Mos. 15 tiefenpsychologisch gelesen (was nicht nach jedermanns
Geschmack ist) lasst Abraham, der sich in seinen zweischeidenhaft ge-
teilten Opfergaben selber, als weiblich, Gott darbringt, sich vom phalli-
schen gottlichen Ofen zum Bundesschluss heimsuchen.

Nun ist also in den Konfessionen, welche die Frauenordination ein-
gefiihrt haben, das Mann- und Frausein des Menschen nicht mehr wahr-
genommen. Die Kirche iiberlasst dies einer Eigendynamik und schaut
hochstens noch zu, ob sich da etwas Neues entwickle, wenn das inner-
halb der Einpersonpfarramtstruktur moglich ist. In den Kirchen, welche
die Frauenordination schon lange haben, scheint sich nicht mehr Neues
entwickelt zu haben als in den anderen Kirchen. Mit diesem Verzicht,
zum Mann- und Frausein des Menschen ausserhalb der Ehe noch etwas
zu sagen, geht die Kirche allerdings auch nicht das Risiko ein, so absur-
de Aussagen zu machen, wie das friither geschah.

Bemerkenswert ist, dass bei allem Unterschied in der Praxis derer, die
die Frauenordination kennen, und derer, die sie nicht haben, Einigkeit zu
bestehen scheint zwischen den Befiirwortern und Gegnern, was das
Nichtbedenken der theologischen Grundfrage betrifft. Ich meine, dass
man letztlich weder fiir noch gegen die Frauenordination sein kann, be-
vor man sich entsprechend seinen Féahigkeiten und Moglichkeiten ein-
gelassen hat auf die Frage, was der Glaubenssinn dessen ist, dass der
Mensch als Mann und Frau Mensch ist.

Wenn man sich hiiben und driiben gegen dieses Bedenken wehrt bis
hin zu kaum mehr verstdandlicher Abwehr®, so wirft das eine Frage auf
nach der Gewalt und der uns alle vielleicht iiberfordernden Grosse des
«grossen Geheimnisses» (Eph. 5,32), dessen Grosse aber kein Alibi ist,
sich um das Fragen und Denken zu driicken, sondern Ansporn sein
muss, sich darum zu bemiihen; denn so Grosses wird uns doch zugemu-
tet.

Im Hinblick sowohl auf die soeben erwihnte Schwierigkeit wie auf
Fehler friiherer Kirchenleute konnte man sich fragen, ob es denn ei-
gentlich nicht darauf ankomme, dass man sich nur oder doch vorwie-

6 Aldenhoven in: Dokumente ..., a. a. O., 20: «Manche meinen, dass diese Frage (sc.
Symbolik des Minnlichen und Weiblichen in bezug auf die Gotteserfahrung) von den
Erorterungen tiber die Frauenordination ferngehalten werden sollte.»

112



gend um das absolut Notwendige kiimmere. Haben denn auch iiber-
zeugte Gegner der Frauenordination das Recht, das Abendmahl, das von
einer gliubigen Gemeinde unter der Leitung einer reformierten Pfarre-
rin gefeiert wird, als nichtig zu bezeichnen? Gibt es nicht auch in der
Kirchengeschichte Beispiele, dass es Ausnahmen gegeben hat? Muss
nicht des Paulus Haltung auch hier eingenommen werden: «Was denn,
ausser dass auf alle Weise, sei es zum Vorwand oder in Wahrhaftigkeit,
Christus verkiindet wird? Und dariiber freue ich mich» (Phil. 1,18).
Richter iiber andere zu sein, ob verurteilend oder freisprechend, ist hei-
kel. Wenn 1986 die romisch-katholische Bischofskonferenz der
Schweiz erklirt hatte, das reformierte Abendmahl sei zwar ein Abend-
mabhl, aber kein vollstindiges, so frage ich mich, ob Christus dabei oh-
ne Bart gegenwartig sei.

Wichtig ist nun die Fragestellung fiir uns selber, nicht fiir diejenigen,
mit welchen wir noch nicht Gemeinschaft haben, ob wir uns um das
Notwendige oder um das Ideal, das Umfassende zu bemiihen haben. In
der Not, z. B. bei schwerer Krankheit, tauft man mit wenig Wasser. Die-
se Notlosung ist in der westlichen Kirche das Normale geworden (und
z. T. sind Ostliche Kirchen dabei, es thnen gleichzutun). Sollte da nicht
auch bei anderen Themen die Frage verlassen werden, was das eigent-
lich Richtige wire? Oder sollte man vielmehr immer neu wieder nach
dem Ideal, dem Ganzen, dem Umfassenden, eben dem Katholischen
fragen?

Wenn das Umfassende angestrebt wird, so stellt sich die Frage, wel-
che Rolle dabei die zentrale Gegebenheit spielt, dass der Mensch als
Mann und Frau erschaffen ist. Es gab immer wieder Bemiihungen, das
zu relativieren’, heute finden sich solche evtl. haufiger, wie z. B. die Be-
tonung dessen, dass das Gemeinsame von Mann und Frau viel grosser
sei als das Verschiedene, oder es wird das Personsein des Menschen in
diesem Sinn akzentuiert, oder es wird die Tatsache betont, dass jeder
Mensch Minnliches und Weibliches in sich hat, was gegen die Festle-
gung des Einzelnen auf nur ein Geschlecht spreche. Nun stehen wir aber
doch vor der Tatsache, dass das Mann- und Frausein von zentraler Be-
deutung fiir alle Kulturen und Religionen ist. Da stellt sich die Frage,
was der Sinn des Zuriickdringens dieser Tatsache ist. Vermutlich wird
diese Frage nicht bei jedem Zuriickdringen (das auch nicht immer ein
Driingen sein wird) dieselbe Antwort finden. Die Frage ist darum not-

7 Parmentier, a. a. O.

113



wendig, um einmal heutiges Verhalten zu verstehen, und dies gerade
auch in seiner Vielfalt, und dann, um die Kirchenviter besser verstehen
zu konnen. Die Art, wie sie zu unserem Thema reden, ist ja oft derart,
dass man leicht Neurosen sehen will, was hiufig zwar stimmen mag,
nur, was ist damit gewonnen? Auch Neurotiker konnen Richtiges sagen,
manchmal gerade deshalb, weil ihre personliche Not den hilfesuchen-
den Blick geschirft hat. Wenn sie krankhafte Formulierungen gebrau-
chen, so kann doch ein berechtigtes Anliegen dahinter stecken. So wer-
den wir auch bei den Kirchenvitern versuchen, tiefer zu verstehen. Viel-
leicht entdecken wir dann nicht nur das Verdriangen, sondern auch die
Sublimation, eine Weiterfiihrung des Geschlechtlichen. Man darf sich
bei ithnen nicht darauf beschrinken, die schonen Blumen zu einem Flo-
rilegium patristicum zu binden und die Wurzeln dieser Blumen, die da-
neben als schmutzig und andersartig erscheinen, iibersehen zu wollen.
Die Kirchenviter redeten z. B. von Gottes Geschlechtslosigkeit oder
Ubergeschlechtlichkeit. Zugleich redeten sie von seinem miitterlichen
und viterlichen Handeln®. Und dann wussten sie auch darum, dass der
einzelne Mensch sowohl Minnliches wie Weibliches in sich trigt®. Wir

8 Als ich vor 20 Jahren begann, die Unterrichtskinder abstrakt zeichnen zu lassen,
entdeckte ich, dass, wenn die Aufgabe lautete, Gott und Mensch zu zeichnen, sich dar-
in das momentane Verhiltnis des Kindes zu seinen Eltern zeigt, ob die Mutter oder der
Vater wichtiger sei u. a. Ich liess dann auch Erwachsene derart zeichnen und konnte
dasselbe beobachten. Die Zeichner wussten meistens nicht, dass ich noch diese ande-
re Aussage lesen konnte. — Der iibergeschlechtliche Gott hat das Geschlecht in zwei
Polen erschaffen, offenbar auch als ein Gefiss fiir den Glauben an ihn. Es ist {ibrigens
héufig so, dass ein Kind einmal eine starke Mutterbeziehung darstellt und spiter eine
Vaterbeziehung. Gott kann je nach den Umstidnden verschieden erfahren werden. Ich
habe auch Zeichnungen gesehen, die eine ausgeglichene Elternbeziehung bezeugen,
aber nie eine, in der das Elternbild nicht merkbar gewesen wire. — Wie verhilt sich das
derart Beobachtete zum Reden von Gott? Er wird Briautigam genannt. Kann man sa-
gen, wie Novalis es tat, «Jesus meine siisse Braut?», «Jesus meine Mutter» wie Julia-
na von Norwich sagte? Oder ist es besser, von der Geistin zu reden? Zinzendorf hatte
eine eigene Trinitdtsformel: «Papa, Mama und das Flammlein, Bruder Limmlein». Zu
seiner Zeit wurden in katholischen Kirchen Dreifaltigkeitsdarstellungen gemalt, auf
denen der Heilige Geist durch ein Middchen symbolisiert wird. — Ein reiches Spektrum,
auf das hier ohne Wertung bloss hingewiesen werden soll. Mit der Befiirchtung, mit
dem heutigen Reden von der Geistin gibe es eine neue Sexualisierung Gottes (von Arx
in: Gleichstellung der Geschlechter und die Kirche. Universititsverlag Freiburg,
Schweiz, 194), wird nicht eine Wertung eines einzelnen Ausdrucks vorgenommen,
sondern wird all das in Frage gestellt, was oben mit Hinweisen auf Wort und Zeich-
nungen als reale Erfahrung vorgestellt wurde.

Y Parmentier, a. a. O., 146/7.

114



finden Aussagen, die bei ithnen nicht im Zusammenhang moderner
psychologischer Uberlegungen stehen, aber solche von uns geradezu
fordern, wobei wir bloss den Fehler vermeiden sollten, den wir haufig
bei Psychologen antreffen, dass zu wenig bedacht etwas als krank dia-
gnostiziert wird und die andere, religiose Seite davon wegen etlichem
vordergriindig Krankhaftem tibersehen wird.

Nicht die Kirchenviter, sondern wir sind bei Auffassungen wie den
erwihnten vor die Frage von Gottes Identitit gestellt, und zwar in dop-
pelter Hinsicht: Zeigt sich uns Gott anders, als er selber ist? Und ist Gott
der Schopfer identisch mit Gott dem Erloser und Vollender?

Wiederum sind es wir, die vor die Frage gestellt werden, was der the-
ologische und nicht nur kulturelle Sinn dessen ist, dass den Kirchenvi-
tern «der Mann das Modell des Menschen, die Frau die Abweichung,
das Anders ist»19, wihrend uns heutigen Menschen eher plausibel ist,
dass «die Mutter gleichsam der urspriingliche Mensch» ist!!, Da wird es
gut sein, sich moglichst allen Fragen, so unangenehm sie manchmal
auch erscheinen konnen, zu stellen, psychologische sind hier wohl un-
umginglich. Nun kann aber eine psychologische Erklarung weder
menschliche noch theologische Giiltigkeit aussagen oder verneinen. Sie
kann aber helfen, Strukturen und Zusammenhénge deutlicher zu sehen.
Sie kann auch bewusst machen, wie Verschiedenes, ja Widerspriichli-
ches zusammen da sein kann. So ist etwa die erwidhnte Betonung des
Mannes als des eigentlichen Menschen kaum verstidndlich ohne die
Angst vor der Frau (die Tatsache, dass die Frauen diese Einstellung so
lange geduldet haben, weist natiirlich darauf hin, dass die Frauen selber
eine Neigung haben konnen, sich gering zu schidtzen und vor ihrem
Frausein Angst zu haben). Wie weit es damit zusammenhéngt, dass die
Minner, die in der Kirche stets das Sagen hatten, die Kirche derart ge-
stalteten, dass sie den Frauen mehr zusagte, wie viele Indizien es fiir die
Vergangenheit nahelegen und wie es heute manifest 1st, mag man sich
fragen. War es auch Folge dieser Angst, eines schlechten Gewissens,
oder untergriindig ein Ernstnehmen des «urspriinglichen Menschen»?
Doch diese Haltung bezeugt nicht nur die Angst, sondern in ihr zeigt
sich auch ein Hochgefiihl, eine Dynamik, die zu grossen Kultur- und
Geistesleistungen gefiihrt hat. Und zugleich konnten solche Viiter sich
in grosste Primitivitit zuriickziehen.

10 yon Arx in: Gleichstellung ..., a. a. O., 187.
Wyon Arx in: Gleichstellung ..., a. a. O., 194.

115



Langweilig wird die Betrachtung der Kirchenviter auch unter unse-
rem Aspekt nicht. Da erhob man sich iiber das Weib, schitzte die
Keuschheit hoher als den ehelichen Stand, fiir den man ein Sakrament
anerkannte, dem die Monchsweihe nicht ebenbiirtig war, und verbot die
Ordination von Kastraten, jedenfalls solcher, die sich selber «gegen das
Leben» verhalten hatten usf. Diese hochsensible und im Gleichgewicht
dauernd gefihrdete Einstellung ist wohl nur als positiv zu verstehen,
wenn man nicht nur Psychologisches und Neuplatonisches ins Auge
fasst, sondern wenn man an die christliche eschatologische Ausrichtung
denkt, nach welcher die Ehe eine Vorwegnahme und zugleich ein Hin-
weis auf die Hochzeit des Lammes zu jener Zeit ist, da im engelsglei-
chen Leben, auf welches das Monchsleben jetzt schon direkt ausgerich-
tet ist, alles Bisherige sich erfiillt und in der Erfiillung iiberstiegen wird.
Von dieser eschatologischen Ausrichtung her fillt vielleicht auch ein
Licht auf die Betonung der Weihe nur von Minnern, was wir kaum
wahrnehmen, wenn wir fragen «was ist ein Mann, was ist eine Frau?»,
sondern danach fragen, wie auf einen Menschen ein Mann und wie eine
Frau wirkt.

Nach dieser Wirkung fragt Herwig Aldenhoven!?: «Hat es dann (sc.
welil jeder Mensch in sich weibliche und ménnliche Elemente in indivi-
duell unterschiedlichem Mischverhiltnis trigt) iiberhaupt einen Sinn,
von «weiblich> und «mannlich> zu reden? Ja, und zwar aus zwei Griin-
den. Einerseits, weil bei aller Verschiedenheit der Zuteilung die Ver-
schiedenheit von «<weiblich> und <ménnlich> als solche fiir das mensch-
liche Seelenleben von grosster Bedeutung ist. Andererseits weil es in der
friihesten, aber gerade entscheidend prigenden Lebensphase jedes
Menschen die verschiedenen Erfahrungen von Mutter und Vater gibt,
wo <weiblich> und <ménnlich> nicht auswechselbar sind, und zwar un-
abhingig von der individuellen Mischung der beiden Anteile bei Mutter
und Vater. Aufgrund dieser Erfahrungen ruft eine Frau unabhingig von
threm personlichen Anteil von <Weiblichkeit> und <Minnlichkeit> in den
meisten Fillen <weibliche> und ein Mann ebenso <ménnliche> Assozia-
tionen hervor. Man kann dies die Symbolwirkung von Mann und Frau
nennen. Bei der Mutter erfiahrt der Mensch ganz am Anfang seines Le-
bens, vor allem withrend der Schwangerschaft, das Einssein und die Ge-
borgenheit. Der Vater dagegen kommt im Vergleich zur Mutter spiter
dazu als der <andere>, mit dem das Kind nie so eins war wie mit der Mut-
ter, an dem es daher mehr die Erfahrung des Andersseins, des Gegen-

12 Aldenhoven in: Dokumente ..., a. a. O., 20 f.

116



tibers, des Herausgefiihrtwerdens aus dem Einssein und damit auch des
Weitergefiihrtwerdens macht.»

Etwas spiter lesen wir: «Im Sinn des Schopfungsglaubens geht nicht
nur die Verschiedenheit von Mann und Frau, sondern — in den erwéhn-
ten Grenzen — auch die zwischen «minnlich> und «weiblich> auf Gott
den Schopfer zuriick. Es ist deshalb nur konsequent, dass sie uns auch
im Glauben an den Heil schaffenden Gott begegnet. Sowohl die Erfah-
rung von Einssein und Geborgenheit als auch die Erfahrung des <Ande-
ren>, des «Gegeniiberstehenden» und « Weiterfiihrenden» hat einen ganz
engen Bezug zur christlich verstandenen Gotteserfahrung. Hier ist das
Heil immer ein Herausgefiihrtwerden durch Gott, der uns als der ande-
re gegeniibersteht (vermutlich wiirde Aldenhoven zustimmen, wenn hier
die eschatologische Perspektive eingebracht wiirde). Er fiihrt uns aller-
dings auch zu neuer Geborgenheit und Einheit in ihm, doch so, dass da-
bei das Anderssein und das personliche Gegeniiber von Du zu Du nicht
aufhort. Das christliche Heil ist nicht Riickkehr in den Mutterschoss,
aber es ist auch nicht unendliches Herausgefiihrtwerden, ohne je in eine
neue Heimat zu kommen.»

Spiter dann: «Uns kann hier nicht interessieren, ob, warum und in-
wiefern viele Gesellschaften und Kulturen in friiherer Zeit und z. T.
noch heute auf eine solche Rollenfixierung (sc. von Mann und Frau) an-
gewiesen waren. Es genligt festzustellen, dass anstelle des festgelegten
Rollenspiels in unserer Situation ein moglichst freies Fliessen zwischen
«ménnlich> und «<weiblich>, sowohl in jeder einzelnen Person als auch in
den Gemeinschaftsbeziehungen, das Leben am meisten fordert.»

Danach finden wir zwar noch Formulierungen wie «Auch wenn die
Tatsache, dass er (sc. Christus) minnlichen Geschlechts war, nicht als
Zufall betrachtet wird», « Auch wenn Polarititen wie diese (sc. mannlich
— weiblich) in Gott angelegt sind und von ihm geschaffen sind», doch
spielen solche Einsichten keine Rolle mehr, sondern werden iiberfahren,
z. B. gerade durch die Fortsetzung des letzten Zitats: «steht Gott iiber
Unterscheidungen nach menschlicher Art und Weise». Wir finden keine
Schlussfolgerungen fiir die Kirche in bezug auf die in Gott angelegten
Polarititen, sondern nur solche in bezug auf Gottes Uber-dem-Stehen,
was er immerhin selber erschaffen, aber offenbar doch nicht so ernst
gemeint hat. Dieselbe Verdriangung der geschlechtlichen Polaritit findet
sich etwas spiter, da er auf das «oft gebrauchte Bild von Christus und
der Kirche» als «dasjenige von Briutigam und Braut» zu sprechen
kommt und es als Ausdruck der Liebe zwischen Christus und der Kirche
sicht, der «nur fiir die gegenseitige Liebe von Christus und der Kirche»

117



gebraucht sei. Er schreibt dann: «Aus dem Bild abzuleiten, dass der
Priester (sc. der zeichenhaft auf Christus hinweist) ein Mann sein muss,
ist eine unzulidssige Strapazierung des Bildes!3. Wenn er anfiigt «Im Zu-
sammenhang mit dem Priesteramt und seinen liturgischen Funktionen
findet es sich auch in der Uberlieferung nicht», so stimmt das nicht ganz,
zudem fragt man sich, wie man iibersehen kann, dass unser Problem erst
ein neuzeitliches ist. Kann man bei allem Wissen um die Unklarheit der
Viiter in dieser Frage sich nur da auf sie beziehen, wo sie einem zusa-
gen? Wenn das Ubergewicht der Uberlieferung, vor allem bei der Praxis
der Kirche (ihrer Wirklichkeit!) nicht passt, ist’s einfach patriarchalisch
und damit schlecht. Aldenhoven bringt nun aber doch unter den altka-
tholischen Befiirwortern der Frauenordination wohl als Einziger zentra-
le Fragen ans Licht.

Nun, auch er wischt die Frage nach dem Mann- und Frausein des
Menschen dann beiseite mit nicht begriindeten oder weiter ausgefiihrten
Bemerkungen wie, bei Christus komme es auf das Menschsein an, nicht
auf das Mannsein, darauf, dass Christus den ganzen Menschen ange-
nommen hat, in dem Mann und Frau enthalten sind, da sonst die Frauen
nicht gerettet wiiren gemiss dem altkirchlichen Grundsatz (der sich in
diesem Sinn und dieser Anwendung bei den Vitern allerdings nicht zu
finden scheint) «Was nicht angenommen ist, ist nicht gerettet.» Was aber
Menschsein heisst fiir unseren Zusammenhang wird ebensowenig er-
ldautert oder befragt wie was «angenommen» heisst.

Angenommen ist nach der gemeinsam verabschiedeten Erklarung der
«Orthodox-Altkatholischen Konsultation zur Stellung der Frau in der
Kirche ...» von 1996 die menschliche Natur'4. Was das sein soll, wird
mit keinem Wort erldutert. Offenbar aber gehort die geschlechtliche
Zweiheit nicht zu ihr, es gehort offenbar, muss man folgern, nicht dazu,
dass «das gottliche Wort die echte menschliche Existenz mit all ihren
Begrenzungen und Schwiichen auf sich genommen hat» !>, dass es von
andern abhingig war wie jeder Mensch, dass es sich z. B. nicht selber
geboren hat, dass es von andern angenommen werden musste, um iiber-
haupt aufwachsen zu konnen. All das gehort offenbar nicht zur mensch-

'3 Die Folgerung liegt nahe, dass es bei der Ehe nur auf die Liebe und nicht auf das
Geschlecht ankommt. Man fragt sich, weshalb es seit der Einfiilhrung der Frauenordi-
nation so lange dauerte bis zur Einfiihrung der Segnung der Homosexuellenpartner-
schaft.

41KZ 1998, 82.

15 Aldenhoven in: Dokumente ..., a. a. O., 25.

118



lichen Natur, die Christus angenommen hat. Und seine Mutter hat er of-
fenbar nur auf dem Umweg iiber diese Natur annehmen konnen, wih-
rend sie ihn als ihr Kind angenommen hat.

Eine Kritik in Frageform dieser Erklarung hat Urs von Arx bereits
fiinf Jahre vorher gedussert: «Macht die Betonung der Menschwerdung
statt der Mannwerdung (die ja nicht bestritten wird) aus Jesus zwangs-
liufig einen Zwitter oder einen sonstwie defizienten Menschen?»1¢ Es
versteht sich, dass er mit dieser locker formulierten Frage allen nobel
Gesinnten ein Alibi verschafft hat, sich der Frage zu stellen. Selber
scheint er sich ihr auch nicht mehr gestellt zu haben, ist er doch wesent-
lich mitverantwortlich fiir die Erkldarung der orthodox-altkatholischen
Konsultation, ohne dass er irgendwo dargelegt hitte, wie seine Frage zu
beantworten wiire.

Nochmals zu den angefiihrten Gedanken Aldenhovens: Wie er mir
gegeniiber im Gesprich gesagt hat, miisste, wenn es nur einen Priester
auf der Welt giibe, dieser selbstverstandlich ein Mann sein. Er denkt da-
bei an die Reprisentation auch des irdischen, des historischen Christus,
bei dem «die Tatsache, dass er midnnlichen Geschlechts war, nicht als
Zuftall betrachtet wird», durch den Priester, wobei «dieser Bezug auf den
irdischen Jesus», wenn er stirker betont wird, «was theologisch nicht als
notwendig erklart werden darf, aber auch nicht ... als unméglich be-
trachtet werden muss», den «Mann geeigneter» erscheinen lésst, «Iko-
ne Christi im Priesteramt zu sein»!?. Die Frage der Betonung der Re-
priasentation des irdischen und des himmlischen Christus und des Zu-
sammenhanges von beidem scheint offen zu bleiben. Mir kommt da der
Nestorianismus in den Sinn oder etwas wie ein Postnestorianismus, ei-
ner Schwichung nicht der Inkarnation, sondern der Beziehung zum
«Fleisch» durch die Himmelfahrt. Oder ist dieser mein lockerer Gedan-
ke bloss bewirkt durch Aldenhovens Fragestellung, was als notwendig
erkldrt werden miisse?

Der Blick auf einen anderen Zusammenhang stellt ebenfalls Fragen.
Obwohl Aldenhoven weiss, dass die Uberlieferung da vom Geschlecht
Christi redet, wo sie ihn als Briautigam der Kirche sieht (was Aldenho-
ven, wie erwihnt, relativiert), kann er schreiben: « Vom Geschlecht da-
gegen spricht die ganze Uberlieferung in diesem Zusammenhang nicht.
Und dies doch wohl nicht bloss zufillig, sondern weil sonst hier eine

1o von Arx in: Dokumentation im Auftrag der IBK-Kommission «Stellung der Frau
in der Kirche». Mai 1999. Zusammengestellt von Urs von Arx, 55.
1TT1KZ 1998, 311 und Dokumente ..., a. a. O., 25.

119



Teilung eingefiihrt worden wire, wihrend es in Christus doch um das
Heil der ganzen Menschheit, und das heisst in bezug auf unsere Frage,
um die eine Minnern und Frauen gemeinsame menschliche Natur
geht»18, Offensichtlich isoliert er «diesen Zusammenhang» vom weite-
ren Zusammenhang so, als ob die Uberlieferung jedes Thema in ge-
schlossenem systematischem Aufbau bringen miisste. Und eine Frage
grosser Dimension wirft der Begriff der Teilung auf, 1st doch das Mann-
und Frausein des Menschen gerade nicht auf Teilung angelegt — welche
eine Folge der Siinde ist —, sondern darauf, dass sich die Einheit in
zwelen verwirkliche auf Ganzheit hin, auf das Sich-Annehmen hin.
Adam wurde durch die Erschaffung Evas nicht geteilt. Vielmehr konn-
te er dadurch erst er selbst werden, ein Leib werden durch die Hilfe, die
thn nicht teilte, sondern zu ihm passte.

Nun, wenn die Lektiire der Schriften fiir oder gegen die Frauenordi-
nation einen an die Karikatur Daumiers erinnert, die einen Landschafts-
maler zeigt, der eine Gegend abmalt, und hinter dem ein zweiter Maler
steht, der des ersten Bild kopiert, wihrend ein dritter des zweiten Kopie
abmalt usf., dann wirkt Aldenhovens Arbeit erfrischend. Sie wire es
noch mehr, wenn an den Schnittstellen des Gedankenganges mehr Fra-
gen statt unvermittelter Antworten und Einwiirfe stiinden, besonders be-
treffend die menschliche Natur, die derart bei ihm daherkommt wie bei
der orthodox-altkatholischen Konsultation, dass ich sagen mochte: «An
die glaube ich erst, wenn ich sie sehe, vorher erscheint sie mir als eine
unmenschliche.»

Eine Frage ganz anderer Art ist die, wie die Kirche das Problem stu-
dieren soll. War es richtig, wenn die Internationale Altkatholische Bi-
schofskonferenz zur Vorbereitung ihrer Tagung iiber dieses Thema in
Wislikofen 1991 nur Befiirworter der Frauenordination beauftragte und
nur solche an der Tagung selber referieren liess? Was soll das, dass an
der orthodox-altkatholischen Konsultation zu unserem Thema nur Be-
fiirworter teilgenommen haben? Dass nur Befiirworter die Schweizer
Synode informieren sollten usf.? Dass kritische Geister mit Zensur,
Wortbruch, der Geriichtekiiche und anderen Massnahmen ferngehalten
wurden? Was soll das, wenn die Schweizerische Christkatholische Na-
tionalsynode 1998 beschliesst: «Die Priifung theologischer Grundfra-
gen ergab, dass es nach unserer Uberzeugung keine durchschlagenden
theologischen Griinde gegen die Ordination von Frauen zum priester-
lichen Dienst gibt», ohne dass ein Papier existierte, welches zeigte, wel-

18 IKZ 1998, 3009.

120



che Griinde man studiert hitte und wie man sie widerlegt hitte? Nun,
diese Fakten sind nicht nur beeindruckend, sie werfen auch die Frage
auf, woher die gewaltigen emotionalen Krifte stammen, die in der Kir-
che nicht christlicher wirken als es politische Krifte im weltlichen
Raum tun.

Statt zu fragen, wie es der Uberschrift dieses Essays entsprechen wiir-
de, will ich eine Antwort versuchen: Die Krifte stammen nicht vom
Trend des modernen Feminismus, sondern zusammen mit diesem von
einem Wandel der Gotteserfahrung her. Dieser Wandel wirkt wie ein
Wildbach, beeindruckend, aber noch unkontrolliert alles mit sich reis-
send. Seit ca. 1800 — die Franzosische Revolution mag als Symptom ge-
nommen werden — wird Gott zunehmend in weiblichen Bildern erfah-
ren, und dementsprechend erscheinen auch seine Gesandten und Repra-
sentanten. Die frither als méinnlich empfundenen himmlischen Heer-
scharen mit ihren Waffen bewahrten Jahrhunderte lang ihre ménnliche
Erscheinung trotz des Bemiihens von Kirchenvitern um ihre Asexua-
litdt. Nun aber mutierten sie zu Maddchen. Man fragt sich, wieso es so
lange dauerte, bis als ihre Darsteller auch Middchen ministrieren durften.
Ist das der liturgische Konservatismus? Dass das Weihnachtskind in der
Krippe ein Middchen war, hat mir schon in frither Kinderzeit ein Kame-
radchen beigebracht. Und augenfillig ist wohl jedermann, wie die Je-
susbilder seit der erwidhnten Wende immer jungfriulicher aussehen. Ei-
ne positive Nebenerscheinung dieser Entwicklung ist dies, dass die Dar-
stellung von Gott Vater als altem Mann immer seltener wurde. Eigent-
lich hat sie die Kirche schon vor 1200 Jahren verboten, allerdings nicht
aus dem modernen Grund, sondern deswegen, weil man nur malen diir-
fe, was sich sichtbar gezeigt hat, und den Vater hat niemand gesehen
ausser dem Sohn. Ja, wer den Sohn sieht, sieht den Vater. Das hat schlau-
en Pinseln dann geféhrliche Schlupflocher gegeben. Eventuell wiire da
auch Ignatius von Antiochien nach seiner Meinung, der Bischof stelle
Gott Vater dar, zu befragen.

Wenn Aldenhoven schreibt, mit der Einfiihrung der Frauenordination
gibe es in der Kirche eine dhnlich grosse Wandlung wie mit der aus dem
Judentum in die Heidenwelt, so ist dem recht zu geben, allerdings mit
der Beifiigung, dass sowohl die Frauenordination wie die neue Sicht der
Ehe Symptome sind fiir eine tiefere — und wohl noch kaum verstandene
— Wandlung.

Fragen konnte man sich, wie die Entwicklung verlaufen wire, wenn
die Taufformel und wenn die Offenheit besonders fiir die Nihe des Gei-
stes als wichtiger empfunden worden wiren. Wire der Glaube an den

121



Gott, auf den wir getauft sind, der in sich Gemeinschaft ist, die nicht nur
aus Relationen besteht, sondern da jede der drei Personen auch in sich
anders ist und auf die andern verschieden wirkt, lebendiger, so wiirde
wohl das Einpersonpfarramt sich von selbst neu entfalten, so wiirde
wohl auch der Gedanke auf fruchtbaren Boden fallen, dass die Diako-
nin, die nach dem altkatholischen Weiheritus gemiiss altkirchlicher Vor-
gabe in besonderer Beziehung zum Heiligen Geist gesehen wird, als
Vertreterin der Gemeinde, des Tempels des Heiligen Geistes, bei dieser
stehen wiirde im Gegeniiber zu den Amtstrigern, die — in unterschied-
licher Weise — Christus reprédsentieren, den Christus, der als Briutigam
der Kirche ihr zugewandt ist und als Haupt der Kirche in deren Namen
vor den Vater tritt. Diese Amtstriger sind nicht Christus. Sie repridsen-
tieren ihn. Die Diakonin stellt aber dar, was sie ist, und machte nach dem
erwahnten Gedanken auch der Gemeinde bewusst, was sie ist: Gefiss
des Heiligen Geistes.

«Das Weib schweige in der Gemeinde», wird heute héchstens noch
ein vernagelter Fundamentalist sagen. Aber auch hier gilt, dass alles
mehrere Seiten hat. Denken wir an den Wert und die Gewalt des Schwei-
gens! Im Goethe-Jahr sei daran erinnert, dass Goethe beeindruckt ge-
wesen war von einer Altarinschrift, die lautet «Silentium fundamentum
linguae». Vielleicht habe ich nun in der Frage der Frauenordination ge-
nug geredet, sagte ich doch schon vor 20 Jahren, dass sie kommen und
dass man dabei der Betrachtung der Kernfrage ausweichen werde.

Wettingen, September 1999 Peter Amiet

122



	Vergessene Fragen zur Frauenordination

