
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 1

Artikel: Das Porvoo-Dokument als Anregung zu altkatholischer Selbstreflektion

Autor: Tjörhom, Ola / Hind, John / Parmentier, Martien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Porvoo-Dokument
als Anregung zu altkatholischer Selbstreflektion

35. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
vom 30. August bis 4. September 1999 in Wislikofen/Schweiz

Zu den bedeutendsten Ereignissen der Ökumene in jüngerer Zeit kann
ohne Einschränkungen die Unterzeichnung der «Porvooer Gemeinsamen

Feststellung» (- PGF) am 13. Oktober 1992 gezählt werden1. Mit
diesem Dokument, das nach der Stadt Porvoo in Finnland benannt ist, in
deren Kathedrale die Kommissionsmitglieder vor der Unterzeichnung
das Abendmahl gefeiert hatten, liegt das Ergebnis der Gespräche
zwischen vier anglikanischen Kirchen (England, Irland, Schottland und

Wales) und den nordischen und baltischen lutherischen Kirchen (Dänemark,

Estland, Finnland, Island, Lettland, Litauen, Norwegen und
Schweden) vor. Bis 1996 haben insgesamt zehn lutherische und
anglikanische Kirchen das Schlussdokument ratifiziert, so dass zwischen diesen

Kirchen nun offiziell Gemeinschaft in Wort und Sakrament, Amt
und Sendung besteht.

Da die anglikanische Kirchengemeinschaft im «Bonner Abkommen»
von 1931 die volle Sakramentsgemeinschaft mit den altkatholischen
Kirchen besiegelt hat, lag es nahe, sich im Rahmen einer Internationalen

Altkatholischen Theologenkonferenz mit der PGF auseinanderzusetzen.

Dabei spielte nicht zuletzt die Frage eine Rolle, inwieweit die
PGF auch als Modell für die eigenen ökumenischen Dialoge angesehen
werden könne. Deshalb wurde das Tagungsthema in die folgenden Worte

gekleidet: «Das Porvoo-Dokument als Anregung zu altkatholischer
Selbstreflektion.» 55 Theologinnen und Theologen, darunter mehrere

anglikanische Teilnehmerinnen und Teilnehmer wie Bischof John Hind
(Bischof für das europäische Festland) und Bischof Jonathan Gledhill
(Beauftragter des Erzbischofs von Canterbury für die Kontakte zu den

altkatholischen Kirchen), folgten der Einladung in das Bildungshaus
Wislikofen im Schweizer Kanton Aargau. Die ehemalige Propstei, de-

1 Vgl. Kirchen kommen zueinander. Die Porvooer Gemeinsame Feststellung. The
Porvoo Common Statement, vollständige zweisprachige Textausgabe hg. von Thad-
däus Schnitker. (Hefte für Gemeindearbeit und Theologie; 72), Bonn: Willibrord-
Buchhandlung 1999.

1



ren Namen vielen Altkatholikinnen und Altkatholiken geläufig ist, ist
für die neuere Geschichte des Altkatholizismus bedeutsam, da dort
zweimal die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz zu
Beratungen über die Frauenordination zusammengekommen war.

An die Begrüssung und thematische Einführung durch die Koordinatorin,

Pfarrerin Dr. Angela Berlis, schlössen sich am ersten Abend der
traditionelle Bericht des Erzbischofs zu aktuellen Entwicklungen innerhalb

der Utrechter Union und der Ökumene an. Erzbischof Antonius Jan

Glazemaker gedachte in seinem Bericht auch der verstorbenen Bischöfe

Marinus Kok und Maximilian Rode.

Die Vorträge

Als erster Referent führte der norwegische evangelisch-lutherische
Theologe Prof. Dr. Ola Tjörhom (Strassburg) in den Text der PGF und
dessen Entstehungs- und bisherige Rezeptionsgeschichte ein und
verband damit eine Bewertung aus nordischer Perspektive. Tjörhom, der
selbst massgeblich an den Porvoo-Gesprächen beteiligt war, würdigte
Porvoo als Versuch, jene Frustrationen des ökumenischen Dialogs zu
überwinden, die sich einstellen, wenn immer mehr Papiere entstünden,
die theoretische Lehrübereinstimmung feststellen, daraus jedoch keine
Konsequenzen für die konkrete Gemeinschaft der Kirchen erwüchsen.
Im Gegensatz dazu gehöre es zum Wesen der PGF, dass der Konsens in
Lehrfragen zu sichtbarer und konkreter Kirchengemeinschaft führe. In
dieser Hinsicht könne Porvoo ein Modell sein, das jedoch nicht direkt
auf andere ökumenische Partner übertragen werden könne. Denn zum
Beispiel seien die Kirchen, die sich in Porvoo zusammengefunden
haben, alle in irgendeiner Weise bischöflich strukturiert, was den Dialog
erleichtert habe. Auf dieser Grundlage sei es möglich gewesen, zu
gemeinsamen Aussagen über das Bischofsamt und die apostolische
Sukzession zu gelangen. Die diesbezüglichen Aussagen fänden sicherlich in
anderen lutherischen Kirchen nicht ohne weiteres Zustimmung.

Den Vorwurf, die PGF verzichte auf genaue Begriffsklärungen, erhob
der orthodoxe Theologe Prof. Dr. Dr. Anastasios Kallis (Münster und
Bern). Ungeklärt bleibe beispielsweise, ob das geweihte Amt zum Wesen

der Kirche gehöre oder nicht. Der PGF fehle es an einer sakramentalen,

eschatologischen Sicht der Kirche. Kallis kam zu dem Schluss,
dass er aus orthodoxer Sicht Porvoo weder inhaltlich noch formal als

übertragbares ökumenisches Modell anerkennen könne, da die PGF die
Katholizität der Ortskirche nicht genügend wahrnehme. So führe das



Dokument nicht zu kirchlicher Gemeinschaft im Sinne altkirchlicher
Ekklesiologie, sondern zu einem Bündnis von Kirchen, die sich nach

erfolgter Übereinkunft nicht mehr zu verändern brauchten. Porvoo sei
damit dem Modell der versöhnten Verschiedenheit verhaftet. Ökumenische

Dialoge dürften nicht im Hinblick auf mögliche nützliche Ziele
und Bündnisse geführt werden, sondern auf der Basis der eigenen
ekklesiologischen Identität. Gemeinschaft und Einheit, so Kallis, mussten
aus dem Leben der Kirchen heraus wachsen, so dass die Verabschiedung
von gemeinsamen Texten nicht der Anfang, sondern die Vollendung der
Einheit sei2.

Dieser Sicht widersprach in einigen Punkten das Referat «Anmerkungen

zu Porvoo aus anglikanischer Sicht im Hinblick auf die
Gemeinschaft mit den Altkatholiken» von Bischof John Hind, dem
anglikanischen Bischof in Europa. Hind betonte die dynamische Wesensart

von Porvoo. Man habe nicht nur gefragt «Was ist für die eucharistische
Gemeinschaft nötig?», sondern auch «Was folgt aus der eucharistischen
Gemeinschaft?» Porvoo belasse es nicht bei der gegenseitigen
Anerkennung der einzelnen Kirchen, sondern verstehe Gemeinschaft als

Beziehungsgeflecht zweier Kirchen. In einer derartigen Beziehung
verpflichten sich die Kirchen zu konkreten gemeinsamen Handlungen und
Verantwortlichkeiten, wodurch ein Wachsen in der Gemeinschaft
geschehe. Darin sah Hind eine Anregung für die Intensivierung der
altkatholisch-anglikanischen Gemeinschaft, denn als diese 1931 im «Bonner
Abkommen» besiegelt wurde, hätten sich die beteiligten Kirchen zwar
gegenseitig anerkannt, aber keine Schritte in die Wege geleitet, die
Gemeinschaft konkret mit Leben zu füllen.

Schliesslich beleuchtete Prof. Dr. Martien Parmentier (Hilversum)
aus der Sicht altkatholischer Theologie die PGF («Die Altkatholische
Ekklesiologie und das Porvoo-Dokument»). Dazu stellte er einen
Vergleich an zwischen der PGF, dem Lima-Rapport, dem revidierten US-
amerikanischen Concordat und dem Bonner Abkommen. Parmentier
machte deutlich, dass Porvoo stärker als die altkatholische Ekklesiologie

den Sendungsauftrag der Kirche als aktuelle Mission in der Welt
betone und deshalb die Apostolizität in der Kirche als Ganzer situiere (und
erst von daher im ordinierten Amt und schliesslich im Bischofsamt).
Aus altkatholischer Sicht sei freilich zu fragen, ob es theologisch zulässig

sei, die Apostolizität einer Kirche ohne (ununterbrochene) bischöfliche

Sukzession uneingeschränkt anzuerkennen. Parmentier kritisierte

2 Das Referat von Prof. Kallis wird in der nächsten Nummer der IKZ erscheinen.



zudem den unklaren Gebrauch des Zeichen-Begriffs in der PGF. Das

Einheitsverständnis Porvoos ist in seinen Augen verschwommen und
tendiert nicht zur full communion, sondern zu dem, was man «vollständige

sichtbare Einheit» nennen könne, ohne deutlich zu machen, was
dies genau sei.

Im Anschluss an das Referat von Prof. Parmentier gaben Theologen
aus den altkatholischen Kirchen der Niederlande, Deutschlands, der

Schweiz, Österreichs und Tschechiens Statements ab, die einen
Eindruck vermittelten, welchen Stellenwert man der PFG in den einzelnen
Kirchen beimisst und wie die Bedeutung dieses Dokuments für die
altkatholische Kirche eingeschätzt wird. Für die anderen altkatholischen
Kirchen lag keine Berichterstattung vor. War von manchen altkatholischen

Theologen die PGF geradezu euphorisch als ökumenischer
Durchbruch betrachtet worden, so kam die Wislikofener Konferenz am
Ende zu einem ausgewogenen und differenzierten Ergebnis. Porvoo hält
viele wichtige Anregungen für die altkatholischen ökumenischen Dialoge

bereit. Aber es stellt kein übertragbares Modell dar, nicht zuletzt
deshalb, weil sich die lutherischen Nachbarn und Dialogpartner der
altkatholischen Kirchen zum Teil erheblich von den lutherischen Porvoo-
Kirchen unterscheiden. Viele Teilnehmende waren sich im übrigen darin

einig, dass Porvoo im Vergleich zu Leuenberg und zu Meissen ein
Fortschritt sei.

Die Vorträge und die spannenden, gelegentlich auch spannungsreichen

Diskussionen im Plenum wurden in den Gesprächsgruppen
weitergeführt und vertieft. Deren Ergebnisse fanden ihren Niederschlag in der

Schlusserklärung der Konferenz3, in der aufgezeigt wird, wo Porvoo
hilfreiche Anregungen gibt und wo - aus altkatholischer Sicht - weiterer

Klärungsbedarf besteht. Am Ende der Erklärung werden schliesslich
auch die Herausforderungen formuliert, die Porvoo für die altkatholischen

Kirchen und die theologische Reflexion über ihren ökumenischen

Auftrag bereithält.

Vorstellung von Forschungsprojekten und Ausflug

Seit einigen Jahren gehören zum Programm der Theologenkonferenz
die Vorstellung aktueller Forschungsprojekte und kurze Berichte aus

3 Der Text der Schlusserklärung wurde bereits zusammen mit einem kurzen Bericht
veröffentlicht in: IKZ 89 (1999) 263-65. Der ins Englische übersetzte Text dieser
Erklärung folgt am Ende dieses Berichts.



den altkatholischen Lehranstalten. Dozent Dr. Jan Lasek aus Prag
informierte über eine Reihe von Projekten in Tschechien. So ist ein Werk
über die altkatholische Bewegung in Böhmen im Entstehen. Ausserdem
werden die kirchlichen Archivbände, die im Staatsarchiv lagern,
ausgewertet. Weitere Forschungsschwerpunkte sind der Reformkatholizismus

in Böhmen und der Utraquismus (1420-1620). Die Theologiestudentin

drs. Lidwien van Buuren aus Ijmuiden hielt einen
Lichtbildervortrag, in dem sie die Beziehungen des französischen Hofmalers
Philippe de Champaigne zum Kloster Port-Royal und zum Jansenismus

aufzeigt.
Die Theologenkonferenz besteht nicht nur aus Referaten und

Fachgesprächen. Die Pflege informeller Kontakte und das gesellige
Zusammensein gehören ebenso dazu. So ist im Programm jedes Jahr ein

Ausflug vorgesehen, der uns diesmal ins Fricktal führte, wo sich die
christkatholischen Gemeinden geradezu aneinanderreihen. In einer der
Kirchen, in St. Georg in Zuzgen, feierten wir eine Eucharistiefeier, an
die sich ein Apéro mit Wein aus eigenem Anbau und ein festliches
Abendessen anschlössen. Mit der Propstei Wislikofen war ein Tagungsort

gewählt worden, der nicht nur den äusseren Rahmen für die Konferenz

bot, sondern sie auch zu einem angenehmen Erlebnis werden liess.
Zum Gelingen der Konferenz hat nicht zuletzt auch die unermüdliche
Hintergrundarbeit von Pfr. Peter Hagmann, dem Kontaktmann der

Theologenkonferenz in der Schweiz, beigetragen, dem als Dank am

Ausflugsabend eine Pfeife überreicht wurde.

Regensburg/Bonn Matthias Ring/Angela Berlis

Results of the 35th International Old Catholic Theological
Conference 1999 "The Porvoo Document as a Stimulus

to Old Catholic Self-Reflection"

The 35th International Old Catholic Theological Conference, held from
30th August to 4th September 1999 in Wislikofen/Switzerland, addressed
the Porvoo Common Statement. The Porvoo Common Statement
presents the results of discussions between the British and Irish Anglican
Churches and the Nordic and Baltic Lutheran Churches. Although highly

contextual, the document does provide stimulus for intensifying the

relationship between the Churches of the Utrecht Union and the above-
mentioned Anglican Churches, which are signatories to the 1931 Bonn



Agreement. To our gratitude and pleasure, we noted that the Document
deals not only with the reaching of consensus, but also looks beyond to
see ecumenism as a dynamic process. This process is made manifest in
the joint life, witness and service to society and for the world. It is

through working together, that inter-church fellowship grows. As we
move towards our joint future, it is essential that we explore, ecclesio-

logically and theologically, our divided past. Thus, the Porvoo Common
Statement encourages renewed Old Catholic reflection.

I. In our exploration,
we found the following points very helpful:

1. The Church is described in essence as fellowship (koinonia)
2. Unity is given a Christological and Trinitarian foundation
3. The Apostolicity of the Church is visible in the continuity of the

Church's whole life
4. The continuity of ministry is regarded as being of particular importance,

and not least the historic episcopal succession
5. The office of bishop, as it serves unity, has a personal, collégial and

communal dimension
6. Independent Episcopal Churches are moving towards greater

commitment to fellowship and communion
7. Provision is made in the Porvoo Document for the creation of struc¬

tures of common consultation

II. In order to move forward,
the following points seem to require further clarification:

1. The tension between the catholicity and independence of the local
church

2. The very general mention of local church without reference to its vi¬

sibility in the Eucharist led by the bishop
3. The understanding of the one threefold ministry and Apostolic suc¬

cession
4. The use of the term "sign"
5. Theology and practice of liturgy, particulary the Eucharist
6. The relationship of the Lutheran Porvoo Churches within the Luthe¬

ran World Federation and within their relationship with other reformed

Churches (e. g. Leuenberger Concordie)



III. Challenges to Old Catholic Churches:

1. Renewed reflection on and current description of our ecumenical
identity

2. Definition of the goal of our ecumenical task
3. Reference to the close ecclesiastical relationships with the Anglican

Communion, not expressly mentioned in the Porvoo Common
Statement (e. g. Bonn Agreement, Churches in Communion)

4. Clarification and explanation of our Old Catholic position on the of¬

fice of bishop
5. Deepening and strengthening of the communion founded in the

Bonn Agreement, not least through the creation of common structures

of consultation and cooperation
6. Implementation of the resolutions of the dialogue with the Orthodox

Church and the inclusion of the Orthodox Church in future Old
Catholic efforts towards unity

7. Instigation of and commitment to a common service and witness
with other Churches

8. Examination of the possibilities for entering into dialogue with
Lutheran Churches at a world level through the Utrecht Union International

Bishops Conference
9. Linking up of bilateral and multilateral relationships and dialogues,

particularly with regard to the possible inclusion of the Utrecht
Union in Anglican-Lutheran dialogue at a world level.

Wislikofen, 3 September 1999

(Translation of the original German authoritative text)



The Porvoo Common Statement - An Introduction
and Evaluation1

There can be no doubt that ecclesial communion must somehow be
anchored in a basic unity in faith and in our common confessing of this
faith. And doctrinal dialogues between the different church traditions
seem to be the most appropriate tool in realising such unity. Yet, there

are increasing signs that the so-called "ecumenism of consensus"
("Konsens-Ökumene") is getting into a deadlock. Several of the bilateral

ecumenical conversations more and more resemble an endless piling
up of abstract or theoretical doctrinal agreement that is not being
converted into concrete fellowship. And due to a marked tendency to
reopen already discussed questions, these dialogues seem to be losing
much of their dynamic impetus. Moreover, reception is being hampered
by approaches to consensus that - at least in effect - are largely unifor-
mistic.

As far as I can see, some of these problems depend on an inadequate
reception and implementation of the so-called Lima-text on "Baptism,
Eucharist and Ministry". When this text - with its presentation of a

significant doctrinal convergence between the ecclesial traditions in view
of "the faith of the church through the ages" - was launched in 1982, it
came through a most significant milestone in the work of the Faith and
Order Movement as well as our ecumenical efforts in general. A vast
number of churches responded to the BEM-statement, most of them in
an open and positive way. But these positive responses now often seem
to be more or less forgotten. And there are many examples that the bilateral

dialogues reflect serious set-backs as compared to the doctrinal

convergence that was uncovered in the BEM-text and the subsequent
debates.

In this connection, however, the Porvoo Common Statement aims at

locating a different approach. Within the frames of this ecumenical
initiative, communion is not anchored in an isolated doctrinal agreement
or an abstract and somewhat biased "model", but rather in the lives and

1 This is a slightly revised version of a paper that was given at the 35. Internationale
Alt-Katholische Theologenkonferenz in Wislikofen, Switzerland 30 Augusta-September,

1999. Regrettably, it has not been possible for me to provide the contribution
with literary references in the form of footnotes. Yet, I hope that the paper will serve
as an appropriate introduction to some of the key concerns of the Porvoo Common
Statement.

8



realities of the involved churches in a far broader sense. And what is

even more important at this point, the whole Porvoo process aimed at

converting consensus into fellowship. Here the BEM-text played a crucial

role - Porvoo can actually be seen as an attempt to implement the
doctrinal convergence of BEM in a particular ecumenical context. On
this basis, communion between altogether ten Anglican and Lutheran
churches has been realised. And I must say that it has been a privilege to
be involved in an ecumenical process that really leads somewhere.

The Porvoo Statement is contextual in the sense that it deals with
specific churches. It can, thus, not be directly transferred to additional
ecumenical partners. Yet, it is my hope that Porvoo may serve as an ecumenical

"model" - or rather as a source of inspiration - in the sense that it
can be helpful also in view of other situations and challenges. Seen on
this background, I am grateful that Porvoo has been chosen as the focal
point of the Old Catholic Theological Conference and I do look forward
to hearing your reactions to our proposal. In this contribution, I shall
start with some general remarks on the Porvoo-process (I) and the main
contents of the document (II). I shall then move on to Porvoo's approach
to the apostolicity of the church (III) and the Nordic responses to the

proposed text (IV). In my final paragraph, I will indicate some brief
observations on the wider ecumenical significance of the Porvoo Common
Statement (V).

/. The Porvoo Process And Its Results -
Some Brief Introductory Remarks

In view of the background of the Porvoo process, it should be noted that
official ecumenical contacts between Anglicans and Lutherans in
Northern Europe go back more than a 100 years. And already in the 1920ies,

concrete forms of fellowship were established between the Church of
England and the Church of Sweden - being followed by similar treaties,

if on a somewhat "lower" level with other Porvoo churches. In the late

sixties and early seventies, international and regional dialogues were
initiated between Anglicans and Lutherans - leading to the publication of
three important documents: The international Pullach Report from
1973, the European Helsinki Report from 1983 and the so-called Cold
Ash Report of the Anglican-Lutheran Joint Working Group from the

same year. Later came the international Niagara Report from 1988,

especially containing vital deliberations on the episcopal office. In the men-



tioned documents, a substantial amount of doctrinal agreement was
reached. But even if Cold Ash concluded with proposing full communion
between the two partners, the achieved consensus was really not
transformed into concrete fellowship. Accordingly, the pre-Porvoo Anglican-
Lutheran setting can to a certain extent be summarised as follows: A
wide-ranging consensus, but astonishingly little communion.

This situation had a decisive impact on the goal of the Porvoo process.
On the one hand, the appointed dialogue commission could base itself
on a far-reaching existing doctrinal agreement. And we saw no need to

reopen already discussed and largely solved questions. On the other
hand, it was a most crucial task of the Porvoo commission to contribute
to the conversion of existing consensus into concrete communion. Here
the intention was a joint statement of unity that would take all the
involved churches further in fellowship than the treaties from the 1920ies
and fifties, regardless of differences in view of an episcopally structured

ministry in general and the historic episcopate in particular.
As far as I am concerned, this goal has definitely been reached. After

only four plenary sessions since its appointment in 1988, the joint
commission already in 1992 - at its meeting in the Finnish town Järvenpää
in the diocese of Porvoo - could conclude its work with recommending
the establishment of fellowship between the involved churches in word
and sacraments, ministry and mission. The fact that the text does not
speak explicitly of "full" communion should not mislead us to believe
that something less is at stake here. Indeed, the contents of the Porvoo
Common Statement clearly show that this text aims at communal life in
its fullness - and not merely at a step towards fellowship. And there can
be no doubt that Porvoo takes the participating churches further in
communion than other Anglican-Lutheran treaties on the European scene -
such as the Meissen Statement from 1988 and the recently published
Reuilly Statement.

Let me in this connection add that the subtle efforts to grade communion

often come through as rather confusing to me. And as much as I
treasure Pope John Paul IPs encyclical letter "Ut Unum Sint" from
1995,1 must say that I do not find expressions like "real, but imperfect
communion" particularly helpful - neither logically nor theologically.
In my opinion, there is communion and there is non-communion - these

are the two basic stages of our ecumenical journey. Additionally, we
have to realise that church fellowship always is a dynamic entity and

never something static. This indicates that there are also steps on our
way towards community - i. a. being elaborated in the Roman Catholic -

10



Lutheran dialogue text "Wege zur Gemeinschaft" from 1980 - and there

is a constant growth in community after its establishment - a growth
that actually aims at taking us ever closer to the fullness of Christ. But
even if church fellowship is processual to the extent that it must be
realised through steps and stages, it does not make much sense to speak of
"half-full" (or "half-empty") communion. And in my view, this is exactly

what has been recognised in the Porvoo Common Statement.

Anyway, 10 of the altogether 12 churches that participated in the Porvoo

process have accepted the proposals of the commission - in most
cases with notable enthusiasm. And during 1996, the Porvoo communion

was inaugurated and celebrated in ecumenical services in the
cathedrals of Trondheim and Tallin and Westminster Abbey. Only the

Church of Denmark has decided to abstain from signing the text, while
the Evangelical-Lutheran Church of Latvia does not quite seem to have
made up its mind yet. This means that Porvoo has lead to the realisation
of fellowship between the Anglican churches in England, Wales, Scotland

and Ireland and the Lutheran churches in Finland, Iceland, Norway
and Sweden as well as Estonia and Lithuania. Nominally speaking,
these churches have close to 45 mill, members - i. e. approx. 50% of the
so-called Protestant Christians in Europe. This means that the Porvoo
Statement must be seen as a vital ecumenical initiative on the contemporary

European scene.

Despite the fact that the Porvoo partners are not neighbour churches
in the sense that they work in the same location, the ecumenical process
in question aims at a fellowship that does not only concern bishops and

church leaders. Here the goal is a communion that becomes operative on
all levels of church life - including the faithful as a whole. It remains to
be seen if this rather ambitious goal is within reach. But already now, a

number of positive signals and trends can be traced. For as Nordic
Lutherans are being attracted by the spiritual and liturgical richness of the

Anglican tradition, British Anglicans have recognised that there is a

basic similarity in the worship life of our churches. This approximation
is most promising in view of the further development of a living
communion between the Porvoo partners. For the desire to get acquainted
with and to learn from each other is surely essential to our ecumenical
efforts.

11



//. The Porvoo Common Statement - Its Main Contents

As I presuppose that you have a basic knowledge of the contents of the

Porvoo Common Statement (PCS), I shall in this connection restrict myself

to emphasise the most central aspects of the text. The first of these

aspects concerns Porvoo's ecclesiology. Here it should be underlined
that PCS can neither be read as an expression of a static-ontological and

isolated approach to the church as institution, nor can it be perceived as

an example of a onesidedly functionalised perception where the church

only is seen as the sum of a varying number of practical tasks. The
ecclesiology that is reflected in the present text should rather be characterised

as instrumental - understanding the church as a key instrument in
God's plan to reunite humankind and restore his creation. According to
Porvoo, the church cannot be described as an end in itself - implying
that its nature is closely attached to its mission and vice-versa. This is

expressed in the first chapter of the text, where there is a strong focus on
the common service of the involved churches in today's Europe. However,

this does definitely not mean that the church can be reduced to

some kind of practical framework of a personalised-anthropocentric
perception of salvation or an abstract "gospel event". There is no room
for a purely pragmatic ecclesiology in PCS. As the body of Christ, the

church is rather the location where we participate effectively in the fruits
of his offering. It can, thus, be characterised as the place of salvation.

Porvoo does not explicitly characterise its instrumental approach as

sacramental. Yet, this can implicitly be said to be its position - not with
regard to the ecclesial institution as such, but in view of the role of the
church in God's plan of salvation. This is partly the case when PCS

argues that "the Church is constituted and sustained by the Triune God

through God's saving action in word and sacraments" (§ 32 f) - implying

that the church is perceived as sacramental in the sense that it is
instrumental to the holy sacraments and, thus, to salvation. Moreover, I
have already briefly indicated that PCS understands the church as a

foretaste and an instrumental sign of a reunited humankind and a renewed

creation - at least indirectly pointing towards a perception of the
church as the priest of creation or, in order to apply Karl Rahner 's highly

appropriate concept, as the sacramentum mundi. Seen in this
perspective, the Porvoo Statement can be understood as a proof that a

sacramentally based ecclesiology does not necessarily lead to a static

overemphasising of the church as institution.

12



PCS' instrumental-sacramental ecclesiology is primarily based on its
perception of the church as a vertically founded and horizontally directed

communio or koinonia. At the core of this communion is our
concrete-sacramental participation in Christ and the fruits of his offering. In
baptism we are united with and integrated in Christ's death and
resurrection. And in the Eucharist, we eat his flesh and drink his blood - thus,
becoming his body in the most real sense. On this background it can be

argued that Porvoo's version of the communio-tccizsiology is essentially

christologically focused and anchored. This, however, is further
developed in a Trinitarian way - implying that our communion with the
Father is restored by our participation in Christ through the Holy Spirit.
And on the basis of our koinonia with Christ, we also have communion
with one another - meaning that the church's manifestation as a social-
horizontal communio is firmly grounded in its nature as the body of
Christ.

Generally, the best summary of PCS ' ecclesiology can be found in
§ 20. Here it is initially stressed that the church is both "a divine reality,
holy and transcending present finite reality" and at the same time "a
human institution (that) shares the brokenness of human community in its

ambiguity and frailty". Yet, the Scriptures offer "a portrait of a Church

living in the light of the Gospel". This is "a Church rooted and grounded
in the love and grace of the Lord Christ; it is a Church which makes

common confession of the apostolic faith in word and in life, the faith
common to the whole Church everywhere and at all times; it is a Church
with a mission to all in every race and nation, preaching the gospel,
proclaiming the forgiveness of sins, baptizing and celebrating the eucharist;
it is a Church which is served by an ordained apostolic ministry, sent by
God to gather and nourish the people of God in each place, uniting and

linking them with the Church universal within the whole communion of
saints; it is a Church which manifests through its visible communion the

healing and uniting power of God amidst the divisions of humankind;...
it is a church alive and responsive to the hope which God has set before
it, to the wealth and glory of the share God has offered it in the heritage
of his people, and to the vastness of the resources of God's power open
to those who trust in him". Admittedly, this "portrait" is not totally in
tune with the - at least occasionally - rather gloomy ecclesial realities.
But it gives us a glimpse of what the church is meant to be in God's plan
of salvation - calling us to repentance, summoning us to new efforts to
realise our task and reflecting the potential as well as the beauty of the

church.

13



Subsequent to its ecclesiological deliberations, Porvoo presents its
vision of church fellowship. Here the text aims at accounting for the visible

nature of unity as well as the degree of diversity that is intrinsic to

fellowship. At this point, visible unity is the primary concern -
maintaining that "disunity must be seen as an anomalous situation" and

that "all denominational traditions are provisional" (§ 22). Yet, "visible
unity should not be confused with uniformity". Quoting the Roman
Catholic-Lutheran text Wege zur Gemeinschaft, it is affirmed that "unity

in Christ does not exist despite and in opposition to diversity, but is

given with and in diversity" (§ 23). And because this diversity
corresponds with God's many gifts to his church through the Holy Spirit, it
must be seen as "a concept of fundamental ecclesial importance" and

not only as a tactically motivated "concession to theological pluralism"
(ibid.). Along such lines, Porvoo tries to balance visible unity and

diversity in an appropriate way.
In summarising the Porvoo's approach to church unity, three observations

are vital: a) Uniformistic attitudes are excluded - leaving room for
genuine appreciation for all God's gifts in the different churches and,
accordingly, also for a substantial measure of generosity in relating to
others on all levels, b) Yet, visible unity is seen as prior to diversity -
implying that clearly static concepts as Ökumene in Gegensätzen, a mere
abstract "mutual recognition" and a kind of "reconciled denominational-
ism" are rejected, c) As opposed to more narrow or limited ecumenical
approaches, PCS aims at anchoring unity in the ecclesial realities and

the churches' lives as a whole - opening up for fellowship in faith and

sacramental life, in the different forms of church ministry and its
authoritative teaching, and in service and mission. In this sense, it can be

argued that Porvoo transcends the traditional - often rather abstract -
ecumenical models.

When it comes to the doctrinal contents of communion, Porvoo
clearly realises that a basic unity in faith and confession is indispensable

to church fellowship. And an account of the doctrinal foundation of
the Porvoo-communion is given in chapter 3 of the PCS-text. On the one
hand, it can be argued that this account is somewhat too rudimentary to
be able to carry the fellowship that PCS proposes. On the other hand, I
have already mentioned that the commission at this point could base
itself on previous deliberations - aiming at avoiding a reopening of
already discussed issues. And surely briefness should not necessarily be

seen as a sign of theological inadequacy. In my opinion, Porvoo here
discusses the items that are essential to the implementation of church

14



fellowship. In chapter 3, we could also draw from a significant convergence

between the Thirty-nine Articles of Religion and the Augsburg
Confession. It should further be noted that the existence of a fundamental

doctrinal consensus between Anglicans and Lutherans already has

been affirmed by the Lambeth Conference in 1988 as well as the LWF
General Assembly in Curitiba in 1990.

In assessing Porvoo's deliberations on the ordained ministry, it should
be registered that the text also contains statements on the corporate
priesthood of all baptised believers (cf. § 32 i). Yet, more space is devoted

to the ordained ministry - simply because this topic traditionally has

caused most tensions between Anglicans and Lutherans. At this point,
PCS - in concurrence with the Lima-document - reflects an option for
the threefold ministry of bishop, priest and deacon. Without canonising
this ministerial pattern as the only possibility or linking it ontologically
to the nature of the church, the text sees it as the most convenient one in
serving and facilitating the sending and mission of the whole people of
God - once more applying an instrumental approach. And even if there
is a basic oneness between the varying forms of the ordained ministry -
all being somehow anchored in the communication of word and
sacraments that is constitutive to the church -, a differentiation of tasks is

required here to facilitate the mission of the body of Christ in the world.
While the priestly office primarily serves the whole people of God by
word and sacraments, the deacon has a particular responsibility for
visualising the interconnection between worship and mission. And the

bishop is seen as a special sign of unity and continuity across time as

well as space. Moreover, all ministries are understood as apostolic in
Porvoo in the sense that they stand forth as permanent reminders of the

apostolic witness to Christ that is indispensable in the life of the church.
On the basis of its theological deliberations on the church as well as

on its unity, faith and ministry, PCS concludes with the so-called Porvoo
Declaration (§ 58) that contains a recommendation of communion
between the involved partners. This recommendation i.a. includes a mutual

ecclesial acknowledgement, full exchangeability of episcopally
ordained ministers, mutual participation in ordinations, co-operation in
service and mission, and an extensive exchange on all levels of church
life. As already pointed out, it is difficult to see how such a recommendation

can fall short of what is labelled as "full communion".

15



///. Apostolicity and Apostolic Continuity in PCS -
The "Porvoo Model"

In its approach to apostolic continuity, Porvoo aims at locating an
intermediate position between two extremes: on the one hand, those who

identify apostolicity with one of its signs - and on the other hand, those
who reflect a largely abstract perception of this essential nota ecclesiae.
Such an intermediate approach requires a most delicate balance. In my
efforts to describe how PCS proposes to solve this crucial ecumenical

problem, I shall focus on the ten following stages:
1) At the outset, it should be emphasised that apostolicity is identical

with the church's continuity with the apostolic witness to Christ. This
continuity is a living reality and cannot be seen as a mere "pipeline" to
the past or as pure nostalgia. Here it must be underlined that the mark of
apostolicity does not only point to the apostles as such or in an isolated

manner, but also directs us towards the christological basis of ecclesiology

or to Christ as the church's cornerstone.
2) It is in this sense that apostolicity must be seen as indispensable and

essential in the life of God's people across time as well as space - being
a fundamental nota ecclesiae that by necessity belongs to its nature.
Without living continuity with our apostolic foundation as a pointer to
Christ, no true church.

3) As a fundamental mark of the body of Christ, apostolicity cannot
be confined to certain "ecclesiological sectors". This mark must rather
be seen as something that pertains to the church's existence in its totality

- being anchored in and carried by the whole people of God. Thus,
apostolic continuity can only be understood properly within the frames
of a broad ecclesiological approach.

4) However, the requirement of such a broad approach must not be

allowed to lead to that apostolicity is reduced to a kind of abstract or
"internal" concern. Being essential to the church, it must be kept in our
"living memory". And this indicates that apostolic continuity calls for
concrete, visible expressions or signs.

5) In the life of the church, there is a wide variety of apostolic signs -
and it does not make any sense to present them within the frames of a

theological ranking. But even if the ordained ministry in its different
forms is only one among several signs of apostolicity, these ministries
have been entrusted with a special responsibility for interpreting and

safeguarding the church's apostolic nature.

16



6) This applies particularly to the episcopal office - being a sign of
unity and continuity in the church's life. Normally, episcopal continuity
is expressed through the laying on of hands in the ordination of bishops
by fellow bishops. But it can also be manifested differently, i.a. through
continuity in episcopal sees.

7) On the one hand, apostolicity should not be exclusively identified
with its signs - especially not with only one of these signs. This means
that apostolicity also can be kept up in periods when some of its signs
have been lost. Yet, signum and res should not be torn completely apart.
And no church can afford to neglect a single - potential - sign of the

apostolic continuity that is essential to its nature.
8) In view of the historic episcopate, Porvoo neither says that this sign

is an absolute requirement nor that it can be reduced to a mere optional
extra in the church's life. Here PCS argues that while churches that possess

this special sign are enabled to affirm the apostolic continuity of
others, churches that have lost it are freed to regain their unity with the

episcopal office in historic continuity.
9) What Porvoo actually does, is to invite the churches to share their

signs of apostolicity with each other within the frames of a vigorous
communion. This "mutuality" should probably have been expressed
more directly, in order to avoid the impression that the Lutheran partners
only are recipients and not contributors.

10) Generally speaking, Porvoo presupposes that apostolicity is

expressed better and more fully in communion - advocating a "Catholic"
approach to the apostolic nature of the Una sancta. And in this way, the

ecumenically speaking most counterproductive attitude that signs of
apostolicity can be seen as factors that belong to the "private property"
of parochial churches is corrected.

The approach to the question of the church's apostolicity that can be

deduced from PCS can in my opinion be described as "the Porvoo
model" - also reflecting that this is the core and main achievement of the

present statement. Here the point is not that PCS' approach can be

directly transferred to other partners. As already mentioned, Porvoo is

contextual in the sense that it deals with concrete churches with specific
features. One of these features is that all the involved partners are

somehow episcopally ordered. And even if the historic episcopate have

been lost in some of the concerned churches, there is a long-standing
continuity in old episcopal sees that in several cases go back approx.
1000 years. Still, there seems to be ample reason to hope that the

approach that is advocated in Porvoo also may contribute to a general so-

17



lution of the ecumenically speaking vital, but still clearly controversial

topic of apostolic continuity.

IV. Nordic Reactions to Porvoo - Reception and Non-Reception

Trying to account for the Nordic responses to PCS, I will start with some
brief remarks on how the text initially was received in the different churches.

In Sweden there was hardly any critical voice at all against
Porvoo, but there was also little real debate on this ecumenical initiative.
This probably depends on the fact that concrete forms of fellowship
between the Church of Sweden and the Church of England had been

operative for several decades when PCS came into being. In Finland, the

official reactions were overwhelmingly positive. And representatives of
the Evangelical-Lutheran Church in Finland have been among the strongest

defenders of Porvoo on the international scene. Moreover, PCS

may lead to concrete adjustments in the Finnish church laws. Yet, there

was a certain internal debate before a final decision on the Porvoo
proposals was reached, with critical voices from low-church groups and

some conservative Lutherans.
In Norway, the General Synod accepted PCS unanimously and with

great enthusiasm. But also within the Church of Norway, there was a

certain, if modest amount of criticism - coming from "liberal"
university theologians as well as low-church "pietists". It should be added

that the Porvoo-process was subject to a setback here when the Bishops'
Conference - without any compelling reasons - decided to continue the

practice of allowing deans to ordain on behalf of the bishop, despite the

fact that the just signed PCS-text clearly sees this differently. One may
describe this not particularly recommendable ecumenical attitude as a

kind of "reception without concrete implementation". In the
Evangelical-Lutheran Church of Iceland, Porvoo was received with gratitude, too

- even if the geographical distance is a challenge here when it comes to
concrete measures of implementation. Similarly, the churches of Estonia

and Lithuania responded most positively. But due to other pressing
tasks in a new situation for these churches, it has - understandably -
been difficult to give the reception process top priority. The Latvian
hesitation to sign PCS does not seem to depend so much on the Porvoo-
text as such, but rather on a certain doubt when it comes to the prospects
of entering into fellowship with churches that all ordain women to the

priesthood.



The Danish debate on Porvoo was by far the broadest and most
intense one. Not only church leaders and theologians, but also a vast number

of members of local congregations and even some politicians
participated in the discussion - turning into a heated media event. Still, it is
difficult - at least for an "outsider" - to avoid a feeling that what was at
stake here was not so much the Porvoo-text, but rather a number of
particular or even unique considerations and concerns that mark Danish
church life. And in spite of evident theological reservations especially
with regard to the perception of the episcopal office, the key concern to
many contributors in the debate seemed to be a fear that a signing of Porvoo

would put the distinct "Danishness" of the Church of Denmark as a

so-called folk church at jeopardy. The strong focus on the local congregations

as the main ecclesial subject - legally as well as theologically -
also led to problems as to who should be commissioned to decide on
behalf of the church in this connection. At the end of the debate, it became
clear that only a minority was in favour of accepting PCS - in the

congregations as well as at the theological faculties. This development is

without doubt the most serious set-back of the whole Porvoo-process.
One may of course hope that the Danish attitude to PCS will be changed.

But at present such a shift does not seem to be very likely.
The theological arguments against Porvoo on the Lutheran side have

almost exclusively been focused on the text's deliberations on church
ministries - with a special emphasis on episcopacy and apostolic succession.

Here it has been a key concern that PCS describes episcopacy as

"necessary" (cf. § 32 k) - leading the critics to ask if this requirement
implies that communion with i.a. non-episcopal Lutheran sister churches is
excluded. If this statement is read in an isolated way - or for that matter
in the light of the distinction between satis and nec necesse in Confessio

Augustana Article VII -, such a criticism may be understandable. Yet, it
should be noted that what is at stake in the current paragraph is actually
not a personally exercised episcopal office, but rather "a ministry of
pastoral oversight (episcope)" (ibid.). And in the Porvoo-text as a whole,
this ministry is never placed on the same level as the primary church-
constitutive marks of word and sacraments (see i.a. § 32 f). PCS' point in
this connection is more that some kind of episcopal ordering is necessary

in the sense that it serves and facilitates the mission of the church in
the world. In this perspective, episcopacy is primarily seen as a gift that

enriches the church's life and sustains its mission - and not as some kind
of juridical requirement. Moreover, a similar ordering or structure is

already a reality in the Lutheran Porvoo churches - at least in effect.

19



A second concern among the critics has been that PCS will lead to an

integration within the frames of the historic episcopate that is seen as

foreign to Lutheran theology. Here, however, Porvoo neither claims that
the historic succession is absolutely necessary nor that it is a mere
optional extra in the church's life. This particular sign of apostolicity is also

perceived as a gift - or as an effective reminder of our essential
continuity with the apostolic witness to Christ that no church can afford to
dissociate itself from. And PCS makes it clear that when churches that
have lost this sign are set free to regain their unity with the historic
episcopate, it does not imply a negative verdict over their previous apostolic

nature. A third critical argument against Porvoo has been that the text
reflects an "undemocratic" overemphasising of episcopacy. But as

already indicated, this emphasis is a result of the fact that the present
issue has been at the core of the controversies between Anglicans and
Lutherans and should, therefore, not be seen as a reflection of theological
priorities. Here I would like to add that the in some circles prevalent idea
that having a theology of the episcopal office by necessity leads to a

massive hierarchic or "undemocratic" practice in my opinion is totally
misplaced. Actually, I think that the opposite may prove to be the case:

Episcopacy without theology will inevitably be marked by a vacuum.
Such a vacuum has to be filled by something. And this "something" will
very often be authoritarianism and pure lust for power. Thus, there is

much in evidence that theological reflections will have a sound, regulating

effect in this connection.
While ecclesially oriented conservative Lutherans and ecumenically

committed theologians normally have supported PCS, the critical voices
at least in Norway mainly came from "liberal" university theology and

traditional low-church "pietism" - both being remnants from the 18th or
19th centuries. Today we can actually detect the contours of a "liberal-
pietistic alliance" that has proved to be most counterproductive ecumenically

speaking. For even if these currents differ radically on several

topics, they very often turn out as two of a kind in an ecclesiological
perspective - both anchoring religious life in anthropology and not in the

reality of the church. Furthermore, they tend to see the break with the

historic episcopate in apostolic succession at the time of the Reformation

as a theologically significant and deliberate act - and not as it should
be seen, namely as a contextually governed emergency solution that

grew out of a desperate need to provide episcopal oversight for the
evangelical congregations. The existence of a "common enemy" - that is

everything which can be labelled as "high-church" attitudes and "Ca-

20



tholic" proclivities - has proved to be a crucial common denominator
here, too. In Germany PCS has been criticised along similar lines - for
instance by Dr. Ingolf Dalferth, who reportedly serves as co-chair of the
continued Meissen-talks between the British and German churches and
is involved in the Leuenberg-process.

From time to time it is argued that the Porvoo process has created new
lines of division within the Lutheran communion. This is allegedly also
the case with regard to the US Episcopalian-Lutheran "Concordat of
Agreement" and its revised version "Called to Common Mission" -
ecumenical initiatives that have been met with massive criticism in
some Lutheran circles. I do regret this scenario. But I have considerable
difficulties in seeing that the diverging lines which emerge here can be

characterised as "new". Quite on the contrary, a similar divergence has

followed the Reformation movement more or less since its beginning or
at least since the 18th century - namely the divergence between those
who see the church as the "sacramental" body of Christ and, thus, as vital

in God's plan for salvation, and those who at the most understand it
as a purely practical framework of a personalised, largely anthropologically

anchored salvation event. Anyway, PCS cannot be blamed for
creating such divisions - it has only made them manifest once more in the
lives of our churches.

V. Concluding Remarks -
On Porvoo's Wider Ecumenical Significance

I am fully aware that the Porvoo Common Statement cannot be seen as

the "ultimate" ecumenical text. The quite heated debates on some of the

PCS-proposals and on its general theology show that several things
could - and possibly also should - have been expressed differently here.

And I have already indicated that Porvoo is contextual in the sense that
it deals with specific churches with particular features - and, thus, cannot

serve as a "model" that can be transferred directly to other ecumenical

partners and situations.
Still, I dare to hope that Porvoo can be of some significance in a

wider ecumenical perspective. This is particularly the case on the following

five points: a) PCS may provide both general inspiration and
concrete advices when it comes to strengthening Anglican-Lutheran
relations in other regions and internationally, b) Porvoo may serve as a

constant reminder of the goal of visible unity - and, thus, as a critical cor-

21



rective over against ecumenical initiatives that tend to play down or
even ignore this goal, c) PCS aims at a theology that has the capacity of
holding together ecclesiology and ethics, church and world, redemption
and creation - factors which often have been torn apart, but which
clearly belong together in God's plan of salvation, d) Subsequent to this,
Porvoo's instrumental-sacramental ecclesiology and theology of the
ministry emerges as a valuable contribution - helping to fill a gap in post-
Reformation theology as well as in several contemporary ecclesiolo-
gies. e) The PCS-text - or, more specificly, what I have referred to as

"the Porvoo model" - offers an at least feasible solution to the

longstanding ecumenical problem of episcopacy and apostolicity. This i.a.

seems to be confirmed by the positive responses from several Roman
Catholic theologians - and from the Old Catholic representatives at this
conference!

Lastly, underneath both the Porvoo Common Statement and the Porvoo

process as a whole lies a fundamental Christological concern: at the

final instance there is only one way of getting closer to each other as

churches - and that is to get closer to Christ, he who is the one who
constantly holds the church that is his body together. Without Christ, our
ecumenical efforts become void and futile. But through him and with
him and in him, these efforts actually cannot fail. This concern is at the

core of the whole Porvoo project. And it is of continuing and binding
significance to the church - across time as well as space.

Strasbourg Ola Tjörhom

22



Anmerkungen zu «Porvoo» aus anglikanischer
Sicht im Hinblick auf die Gemeinschaft

mit den altkatholischen Kirchen

Ich beginne mit einem Dank und einer kurzen Erklärung. Zuerst möchte

ich den Veranstalterinnen und Veranstaltern dieser Konferenz für ihre

freundliche Einladung danken. Ich nehme auch deshalb sehr gerne
daran teil, weil ich das Verhältnis zwischen dem Bonner und dem
Porvooer Abkommen für bedeutend halte, und zwar nicht nur für Anglikaner

und Altkatholiken, sondern auch für die gesamte ökumenische
Bewegung.

Mein Interesse an diesem Thema ist vielfältig. Als Bischof habe ich
Anteil an der gemeinsamen apostolischen Verantwortung für die
Einheit. Als Bischof der anglikanischen Diözese in Europa bin ich an allem
interessiert, was die Gemeinschaft der Kirchen auf dem Festland
betrifft. Als Mitglied der Kommission für Glaube und Kirchenverfassung
des Ökumenischen Rates der Kirchen und als Vorsitzender der Faith
and Order Advisory Group der Kirche von England sind mir solche Fragen

ein grosses Anliegen, insbesondere da, wo es um die Kompatibilität
verschiedenener Dialoge geht. Schliesslich habe ich selbst an den
Porvooer theologischen Gesprächen teilgenommen.

Die Porvooer Gemeinsame Erklärung hat weithin Lob gefunden.
Einige ökumenische Freunde haben jedoch auch ihre Bedenken
ausgesprochen.

Manche römisch-katholischen Theologen (nicht alle) verdächtigen
das Abkommen, eine Entkräftung des Engagements der Anglikanischen
Kirchengemeinschaft für die apostolische Nachfolge der Bischöfe zu
bedeuten. Sie sehen darin eine Protestantisierung der Kirche von England

und somit eine Neubestimmung ihrer ökumenischen Ausrichtung,
nämlich eine wachsende Vorliebe für evangelischen gegenüber katholischem

Ökumenismus. Andererseits verletzt es einige Mitglieder der

Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), dass die Porvooer Erklärung

tiefere Beziehungen als die Meissener Erklärung zwischen der Kirche

von England und der EKD (1988) ermöglicht. Sie sehen darin eine

Verhärtung der anglikanischen Haltung in der Frage der bischöflichen

apostolischen Nachfolge. Innerhalb der Kirche von England selbst gibt
es viele Evangelikaie, die derselben Meinung sind: Sie befürchten eine

Katholisierung ihrer Kirche. Ausserdem kritisieren einige Lutheraner
ihre nordischen und baltischen Kollegen, weil sie glauben, dass sie das

23



berühmte «satis est» aus Artikel sieben der Confessio Augustana aufgegeben

haben. Und schliesslich fragen sich die Altkatholiken, ob die
Anglikaner, die ihre langjährigen Freunde gewesen sind, sie für eine neuere

Partnerschaft verlassen werden. Ein Abkommen, das derart verschiedene

und sogar divergierende Reaktionen hervorruft, muss entweder
wahr oder falsch sein!

Mein Thema ist die Verbindung zwischen dem Bonner und dem
Porvooer Abkommen. Aus der Perspektive von Faith and Order kommt
sofort die Frage auf, ob diese Abkommen miteinander theologisch vereinbar

sind oder nicht. Noch wichtiger ist die Frage, ob sie der katholischen
Tradition und dem wachsenden ökumenischen Konsens entsprechen.
Um diese Fragen beantworten zu können, ist ein kurzer historischer
Überblick notwendig.

Die Beziehungen zwischen Anglikanern und Altkatholiken einerseits
und die Beziehungen zwischen Anglikanern und der Kirche von Schweden

andererseits haben beide eine lange Geschichte, die - so könnte
gesagt werden - parallel verlaufen sind, ohne sich gegenseitig zu
beeinflussen.

Bereits Mitte des 19. Jahrhunderts entwickelten einige hochkirchliche

Anglikaner ihr Interesse für die altehrwürdige Kirche von Utrecht.
Wenige Jahre später waren anglikanische Beobachter beim ersten
Katholikenkongress im September 1871 in München anwesend und die
Bischöfe von Lincoln und Ely sendeten beide Grussworte an den

Kongress.

Ebenfalls während des 19. Jahrhunderts begann die Annäherung
zwischen der Kirche von England und der Kirche von Schweden. Obwohl
schwedische Lutheraner und anglikanische Episcopalians in Amerika
umständehalber schon früher zu enger Kirchengemeinschaft gekommen
waren, blieb auf lutherischer Seite lange Zeit der Verdacht bestehen,
dass die Anglikaner in Wirklichkeit kalvinistisch seien.

Trotzdem hatten Anglikaner und Lutheraner einander niemals
ausdrücklich verurteilt. Als die Bewegungen für kirchliche Erneuerung des

19. Jahrhunderts die anglikanische Aufmerksamkeit möglichen
Gesprächspartnern zuwandten, stand deshalb die Tür für weitere Verhandlungen

offen. Es ist deutlich, dass zur Zeit des Ersten Vatikanischen
Konzils der Weg für eine Neuausrichtung der bischöflichen, aber
nichtrömischen Kirchen im Westen bereits bereitet war.

Meiner Meinung nach ist es kein Zufall, dass die Beschlüsse der dritten

Lambeth-Konferenz im Jahre 1888 über die Beziehungen zur Kirche

24



von Schweden und die über die Beziehungen zu den Altkatholischen
Kirchen als Resolution 14 und Resolution 15 nebeneinander stehen.

Die gleiche Konferenz dachte ausserdem über die ekklesiologischen
Prinzipien der Kirchengemeinschaft nach. Diese Prinzipien sind im
Lambeth Quadrilateral erhalten. Hinsichtlich dieser Konferenz kann eine

ziemlich verschwenderische Verwendung der Sprache festgestellt
werden; es wurden die Begriffe «reunion», «corporate reunion», «fuller
organic unity», «intercommunion» und «fuller communion» benutzt. Es

wäre anachronistisch, im Jahr 1888 genauere Präzisierungen dieser
Ausdrücke zu erwarten. Wir müssen jedoch zugeben, dass die Einheitssuche

des 20. Jahrhunderts komplizierter geworden ist, weil es ihr an
einer klaren und eindeutigen Definition dieser Worte mangelte.

Es möge deutlich geworden sein, dass es diese Eindeutigkeit noch
immer nicht gibt. Manche Freunde und manche Feinde glauben, Porvoo
sei «full communion». Meiner Meinung nach kann «full communion»
nicht zwischen Kirchen bestehen; «full communion» ist eine Eigenschaft

der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche.
Obwohl sie in den getrennten Kirchen und in besonderen ökumenischen
Abkommen teilweise wahrnehmbar ist, liegt sie jenseits aller
Übereinstimmung. Sie ist eine Gabe und ein Ruf Gottes.

Zwischen den Weltkriegen wurden die Beziehungen zwischen
Anglikanern und Altkatholiken und die Beziehungen zwischen Anglikanern
und der Kirche von Schweden förmlich festgelegt. Die Lambeth-Konferenz

von 1920 schlug hinsichtlich der Kirche von Schweden eine

gegenseitige Teilnahme an Bischofsweihen vor. Eucharistische
Gastfreundschaft hatte es zuvor schon lange gegeben. Die schwedischen
Bischöfe begrüssten diesen Vorschlag, richteten jedoch einige ernsthafte

Fragen an die Kirche von England. Die Kirchen setzten das Abkommen
in die Praxis um, obwohl es in der Kirche von England erst 1954 auch

kirchenrechtlich festgelegt wurde.

Über das Bonner Abkommen brauche ich Ihnen wohl kaum viel zu

sagen. Es gibt einige Ähnlichkeiten zwischen diesen Abkommen. Im
Grunde beruhen beide auf einem Kirchen- und Einheitsbegriff, der die

Selbständigkeit autonomer Kirchen betont. Dieser Begriff entsteht aus

der gegenseitigen Anerkennung der Kirchen und bestätigt ihre
gegenwärtige Identität. Veränderungen sind nicht notwendig. Nach dem Muster

menschlicher Beziehungen - könnte man mit einem Vergleich
sagen - waren diese Abkommen die Zustimmung, miteinander ins Bett zu

gehen, ohne einander zu heiraten.

25



Der erste Grundsatz des Bonner Abkommens lautet: «Jede

Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und Selbständigkeit der andern
und hält die eigene aufrecht.» Dieser Grundsatz gilt auch für das damalige

Verhältnis der Anglikanischen Kirchengemeinschaft mit der Kirche
von Schweden.

Die Beziehungen und die Abkommen der zwanziger und dreissiger
Jahre spiegeln natürlich das theologische Verständnis der damaligen
Zeit. Ich habe bereits festgestellt, dass die Väter von Lambeth sich 1888

etwas ungenau ausgedrückt haben. Sprache drückt Vorstellungen aus.

Vierzig Jahre genügten nicht, um einen reicheren Kirchenbegriff und die

nötige theologische Sprachentwicklung zu ermöglichen, welche die
ekklesialen Implikationen der Anerkennung ernst nehmen würden.

Um es kurz (und provokant) zu sagen: Kann eine Kirche gleichzeitig
«katholisch» und «selbständig» sein?

Cyrill von Jerusalem hat eine berühmte Definition von Katholizität
gegeben:

«Die Kirche wird <katholisch>, das heisst <allgemein>, genannt, weil
sie über den ganzen Erdkreis von einem Ende bis zum andern ausgebreitet

ist und weil sie umfassend und zuverlässig alle Lehren verkündet,
die den Menschen zur Kenntnis kommen sollen, von den sichtbaren und
unsichtbaren Dingen, den himmlischen und den irdischen; weil sie das

ganze Menschengeschlecht für die wahre Religion gewinnen soll, die
Herrscher und die Untertanen, die Gelehrten wie die Ungelehrten,
schliesslich weil sie allgemein jede Art von Sünden des Leibes und der
Seele behandelt und heilt. Sie besitzt alles, jede Art von Tugend, wie
immer sie heissen mag, ob in Wort oder Tat, und alle Arten der Geistesgaben.»

(Katechese XVIII.23)

Zwischen dem 4. Jahrhundert, als Cyrill lehrte, und dem 20. Jahrhundert

sind viele kirchliche Trennungen geschehen, die es schwierig
machen, ein richtiges Gefühl für die Catholica zu bewahren. Wenn Streit
Menschen trennt, geschieht es immer, dass die Wege im Laufe der Zeit
noch weiter auseinander führen und sich neue Trennungsgründe
einschleichen. Das heisst: Im Laufe der Jahre bleiben die Kirchen aus
anderen Gründen getrennt als aus den Gründen, die ursprünglich zur Trennung

geführt haben.

Ich habe heute keine Zeit, dieses Thema im einzelnen weiterzuentwickeln.

Ich hoffe aber, dass seine Relevanz selbstverständlich ist.

«Selbständigkeit» braucht - wenn das Wort «Verantwortung» bedeutet

26



- nicht im Gegensatz zu «Katholizität» zu stehen. Beides sind verschiedene

Seiten derselben Wahrheit. Oft jedoch hat die christliche
Geschichte dazu tendiert, das «Katholische» in die Richtung des
Monarchischen, des Diktatorischen, Pyramidalen und Repressiven zu
verschieben, während das Selbständige in Richtung der Unabhängigkeit,
der Selbstgenügsamkeit und der Autonomie verschoben wurde. Anglikaner

und Altkatholiken suchen eine Sprache, in der impliziert wird,
dass beides - Katholizität und Selbständigkeit - zusammengehalten
werden kann. Das ist lobenswert - aber es ist leichter gesagt als getan.
Die aktuellen Dilemmas sowohl der Anglikanischen Kirchengemeinschaft

als auch der Utrechter Union beweisen allzu klar die Schwierigkeiten.

Ich habe bereits festgestellt, dass ökumenische Übereinstimmungen
das ekklesiologische Verständnis ihrer eigenen Zeit spiegeln. Seit den

dreissiger Jahren haben sich die Zeiten natürlich ebenfalls geändert. Die
Porvooer Gemeinsame Erklärung drückt einige Aspekte des theologischen

Konsenses der neunziger Jahre aus, genauso wie das Bonner und
das Lambeth-Uppsala-Abkommen eine frühere Anschauung in Worte
gekleidet haben.

Im Rahmen dieses Referates gilt es festzuhalten, dass eine besonders
bedeutsame Entwicklung das Verständnis der Kirchen für die Zeichen
der vollen sichtbaren Einheit betrifft. Zugleich nehmen wir eine wachsende

Subtilität sowohl in der Sprache als auch in der Methodik
ökumenischer Dialoge wahr. Früher hat jede Kirche ihre Gesprächspartner
an ihren eigenen Bekenntnisformularen gemessen. Definitionsgemäss
sind solche Formulare aus einer polemischen Stimmung heraus entworfen

worden. Erst wenn der «andere» die Prüfung bestanden hatte, waren
Fortschritte im Dialog möglich. Seit dem Zweiten Weltkrieg jedoch
haben die Kirchen angefangen, miteinander die Heilige Schrift und die
alten gemeinsamen Traditionen durchzunehmen, um herauszufinden, ob
sie den apostolischen Glauben zusammen und einstimmig bekennen
können.

Ausserdem erkennen die Kirchen, dass auf dem Weg zur vollen
sichtbaren Einheit verschiedene Etappen liegen. Im Dekret Unitatis Redintegratio

des Zweiten Vatikanischen Konzils lesen wir: «(...) wer an Christus

glaubt und in der rechten Weise die Taufe empfangen hat, steht

in einer gewissen, wenn auch nicht vollkommenen Gemeinschaft mit
der katholischen Kirche». (Unitatis Redintegrado 2) Die echte Einheit

27



der Kirche ist eine Gabe Gottes, in der es keine Grade oder Abstufungen
gibt, weil sie der Gemeinschaft mit Gott und Christus entspricht, über
die Johannes in seinem ersten Brief schreibt. Trotzdem, auf Erden bleibt
die Heiligkeit und - deswegen - die Einheit der Kirche unvollkommen.
Also «werden wir von Herrlichkeit zu Herrlichkeit verwandelt» (2
Kor. 3,18), und die Wiedervereinigung der Kirchen muss Schritt für
Schritt vorangehen.

Diese drei Elemente - die Kennzeichen der Einheit, eine neue
Methode des Dialogs und die Sicht der Einheit als Entwicklung - bestimmen

den Lauf des heutigen Ökumenismus. Die Porvooer Erklärung achtet

diese Grundsätze. Es ist wichtig, die dynamische Wesensart der

Erklärung zu betonen; im Gegensatz dazu waren die früheren Abkommen
statischer.

Porvoo entsteht nicht nur aus dem gegenseitigen Erkennen der
Kirchen, sondern auch aus einer Vorstellung über die Zukunft. Wir wissen

alle, dass diese Erklärung einige Veränderungen mit sich bringt. Es folgt
daraus, dass weitere Entwicklungen auch im ökumenischen Verständnis
und in der ökumenischen Methode zu erwarten sind. Porvoo will kein
letztes Wort sein. Eher gilt hier, wie für viele andere Dinge auch: «sol-
ventur ambulando».

Weil die Einheit der Kirche eine eschatologische Realität ist, dürfen
wir uns mit einer gewissen Vorläufigkeit begnügen. Ich glaube, dass viele

Kritiker der Porvooer Erklärung diese dynamische und vorläufige
Wesensart des Abkommens nicht verstanden haben.

Die Erklärung beruht sowohl auf Anerkennung als auch auf
gegenseitigen Verpflichtungen. Was zählt, ist nicht nur unsere heutige Identität,

sondern auch unser Versprechen im Hinblick auf die Zukunft. Das

heisst, die Kirchen verpflichten sich, «an einem gemeinsamen Leben in
Sendung und Dienst teilzunehmen, für- und miteinander zu beten, und
Ressourcen zu teilen». (Porvooer Erklärung 58.b.i) Hier spricht man
nicht über Selbständigkeit, sondern über das, was «Gemeinschaft»
impliziert.

Wir sollten nicht nur fragen «Was ist für eucharistische Gemeinschaft

nötig?», sondern auch «Was folgt aus eucharistischer Gemeinschaft?»
Paulus hat geschrieben (1 Kor. 10, 16-17): «Ist das Brot, das wir

brechen, nicht Teilhabe am Leib Christi? Ein Brot ist es. Darum sind wir
viele ein Leib; denn wir alle haben Teil an dem einen Brot.» Ein einziger

Leib zu sein, bedeutet, dass wir miteinander in einem komplexen

28



Netz von Beziehungen und Verpflichtungen verbunden sind. Dies kann
man nur als «wechselseitige Abhängigkeit» beschreiben. Dieses
Verhältnis schliesst natürlich die wesentlichen Bedingungen für Einheit ein:
Für Anglikaner werden diese im Chicago-Lambeth-Quadrilateral
ausgedrückt. Die Porvooer Erklärung erweitert sie. Sie reichen jedoch nicht
aus. Die Ehe ist eine Sache des Herzens und juristischer, kanonischer
und theologischer Prinzipien. Deshalb zeichnet die Porvooer Gemeinsame

Feststellung auch das «Porträt einer im Licht des Evangeliums
lebenden Kirche».

Manche haben das Porvooer Abkommen begeistert als einen
ökumenischen Durchbruch beschrieben. Ich gehöre nicht zu ihnen. Ich glaube,
dass die Bedeutung dieses Abkommens darin liegt, inwieweit es das

heutige, gottgegebene Einheitsverständnis spiegelt. Wir sollten dieselben

Prinzipien auf die Gemeinschaft zwischen Anglikanern und
Altkatholiken anwenden. Es sind vier Verpflichtungen der Porvooer Erklärung,

die für die Entwicklung unserer Gemeinschaft besonders relevant
sind. Ich habe schon die Zusicherung zitiert, «an einem gemeinsamen
Leben in Sendung und Dienst teilzunehmen, für- und miteinander zu
beten, und Ressourcen zu teilen». Ausserdem verpflichten sich die
Kirchen, «Diasporagemeinden in das Leben der einheimischen Kirchen zu
ihrer gegenseitigen Bereicherung aufzunehmen» und «angemessene
Formen der kollegialen und konziliaren Beratung über gewichtige,
Glauben und Kirchenverfassung sowie praktisches Christentum betreffende

Angelegenheiten einzurichten». Schliesslich haben die Kirchen
eine Kontaktgruppe eingerichtet, «um [ihr] Wachsen in Gemeinschaft

zu fördern und die Umsetzung [der] Vereinbarung zu koordinieren».
(Porvooer Erklärung 58.b.x)

Diese vier Elemente entsprechen verständlichen Lücken, die in
früheren Abkommen festzustellen sind.

Das Bonner Abkommen hat eine lange und ehrenvolle Vergangenheit.
Es ist jedoch deutlich, dass unsere Kirchengemeinschaft neue Impulse
braucht. Vielleicht ist dieser Impuls in den Grundsätzen zu finden, die
der Porvooer Erklärung zugrunde liegen.

Crawley John Hind

29



Die Altkatholische Ekklesiologie
und das Porvoodokument

1. Einführung

Wer fragen würde, wie es der ökumenischen Bewegung in unserer Zeit
geht, bekäme vielleicht zur Antwort, dass die Begeisterung für den
Ökumenismus ziemlich abgenommen habe. Die Einheit der Kirchen steht
nicht mehr so zentral im Bewusstsein der Kirchen und ihrer Gläubigen
wie vor einigen Jahrzehnten. Die vielen Diskussionen der Ökumeniker
haben die Kirchen einander zwar näher gebracht, aber es bleiben auch
weiterhin kirchentrennende Elemente bestehen, und manchmal kommen

sogar neue dazu. Diese ökumenische Malaise spiegelt sich jedoch nicht in
einer abnehmenden Anzahl theologischer Vereinbarungen wider - eher
das Gegenteil ist der Fall. Der ökumenische Himmel strahlt sozusagen
von immer glänzenderen theologischen Erklärungen. Vor dem Zweiten
Weltkrieg waren solche Abkommen eher selten. Anglikaner und
Altkatholiken gehörten zu den Pionieren mit dem 1931 unterschriebenen Bonner

Abkommen, in dem die Kirche Englands und die europäischen
altkatholischen Kirchen ein sogenanntes Interkommunionsverhältnis miteinander

eingingen. Andere anglikanische und altkatholische Kirchen traten

später dem Bonner Abkommen bei. Obwohl die Verhandlungen in Bonn
selbst lediglich einen Tag dauerten, wurde die Erklärung faktisch seit den

gleichfalls in Bonn 1874 und 1875 abgehaltenen Bonner Unionskonferenzen

vorbereitet. Die 1931 erreichte Übereinstimmung wurde in drei
Punkten formuliert, deren Wortlaut seither in vielen Dokumenten der
ökumenischen Bewegung nachklingt: «1. Jede Kirchengemeinschaft
anerkennt die Katholizität und Selbständigkeit der andern und hält ihre eigene
aufrecht; 2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von
Mitgliedern der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu; 3. Interkommunion

verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Annahme aller
Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit oder liturgischen Praxis,
die der andern eigentümlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt,
die andere halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest.»

Seit 1931 hat sich in den ökumenischen Beziehungen viel geändert.
Es sind unzählig viele Dokumente einer wachsenden Übereinstimmung
abgefasst worden. Im Jahr 1931 hingegen war die anglikanisch-altkatholische

Interkommunion ein recht einzigartiges Phänomen. Anglikaner

und Altkatholiken hatten ein ziemlich einmaliges Verhältnis zueinander.

Vor allem in der sogenannten High Church, dem katholisierenden

30



Teil der Kirche Englands, reagierte man sehr zufrieden auf die Verbindung

zu den altkatholischen Kirchen, nicht zuletzt deshalb, weil die
altkatholischen Weihen von Rom anerkannt wurden (und werden) und die
anglikanischen nicht. Altkatholische Bischöfe wurden darum gerne zur
Assistenz bei anglikanischen Bischofsweihen eingeladen. Für Altkatholiken

hatte dies zur Folge, dass man in einem kleinen englischen Dorf in
die Ferien gehen konnte, ohne gleich erklären zu müssen, was altkatholisch

ist. In der High Church war dies bekannt. Dies alles war einmal.
Heutzutage ist die High Church in der Kirche Englands viel schwächer
als früher. Die Evangelikalen haben in der Kirche von England an
Einfluss gewonnen und die liturgische Bewegung hat manches Ideal der

High Church mehr oder weniger vollständig verwirklicht, insbesondere
die wöchentliche Eucharistiefeier, die «Parish Communion». Wer aber
seine Ideale erreicht hat, muss neue suchen. Die heutige High Church,
sofern es sie noch gibt (denn der Name selbst wirkt wie ein Anachronismus),

sucht solche neuen Ideale und ist gleichzeitig gespalten, vor
allem in der Frage der Frauenordination. Inzwischen haben verschiedene

anglikanische Kirchen bilaterale Vereinbarungen mit anderen Kirchen
abgeschlossen oder werden das bald tun. Die anglikanischen Kirchen
sind ausserdem im multilateralen Glaubensgespräch, wie dieses vor
allem in der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung (Faith and
Order) des Ökumenischen Rates geführt wird, immer sehr aktiv gewesen.

Ein wichtiges Beispiel für letzteres ist das sogenannte Limadokument

über Taufe, Eucharistie und Amt, das 1982 verfasst wurde und zu
dem sich ein in der ökumenischen Bewegung bis jetzt ungekannter Re-

zeptionsprozess abgespielt hat und noch abspielt. Viele Kirchen haben

entsprechend der Bitte der Kommission eine Stellungnahme zu diesem

Dokument formuliert. Das Limadokument ist ein Konvergenztext und
demnach ein Text, der eine wachsende Übereinstimmung zwischen den

Kirchen zu beschreiben versucht, die jedoch noch keine vollständige
Übereinstimmung ist. So findet man nicht die Position einer einzelnen
Kirche vollständig im Dokument wieder; statt dessen wird die wachsende

Konvergenz zwischen den Kirchen in Worten ausgemalt. Inzwischen

haben die Formulierungen Limas doch an vielen Orten ihre
Wirkung gezeitigt. Das Dokument ist seit seiner Veröffentlichung eine ständige

Quelle der Inspiration, gerade auch in den heutigen bilateralen
Dialogen. Sein Einfluss ist auch in den Dokumenten von Meissen und Porvoo

deutlich spürbar. Die Meissener Erklärung wurde 1988 veröffentlicht

und 1991 von der Kirche von England und der Evangelischen Kirche

in Deutschland (EKD) unterzeichnet, führte aber im Gegensatz zum

31



Porvoodokument, das wir heute vor allem besprechen wollen, noch
nicht zur vollen kirchlichen Gemeinschaft. Die Meissener Kommission
stellte noch im Jahre 1996 fest, dass «eine unterschiedliche Bewertung
der historischen bischöflichen Sukzession eine Schlüsselrolle in den
andauernden theologischen Differenzen zwischen der Kirche Englands
und der Evangelischen Kirche in Deutschland spielt.»1

Dieses Votum steht übrigens im Kontrast zum Optimismus, der im
altkatholischen Deutschland manchmal zum Ausdruck gebracht wird.
Man darf schliessen, dass die Partner der Meissener gemeinsamen
Feststellung ihre Möglichkeiten weniger optimistisch einschätzen, als dies
dort der Fall ist.

Ein ähnlicher Optimismus erklang in Porvoo. Auch hier wurden
inzwischen die praktischen Konsequenzen gezogen. Allerdings geht es

hier ausschliesslich um bischöflich verfasste Kirchen. «Porvoo» ist ein
Abkommen anglikanischer Kirchen in Grossbritannien und Irland einerseits

und lutherischer Kirchen in Skandinavien und dem Baltikum
andererseits. Seiner konkreten Konsequenzen wegen darf «Porvoo» wohl eine

grosse ökumenische Leistung genannt werden. Allerdings haben die
Vertreter der EKD in der Meissener Kommission erklärt, sie glaubten
nicht, dass ihre Kirchen den Weg von Porvoo ebenfalls gehen könnten2.

Wie bereits festgestellt, ist das Limadokument in den Texten von
Meissen und Porvoo deutlich anwesend. Das gilt auch für das
sogenannte Concordat ofAgreement, das zwischen der episkopalen (also der

amerikanisch-anglikanischen) Kirche und einer grossen lutherischen
Kirche der Vereinigten Staaten, der ELCA (Evangelical Lutheran
Church in America) verhandelt wurde. 1997 wurde es von einer kleinen
lutherischen Mehrheit abgelehnt und daraufhin auf lutherische Initiative

hin unter dem Titel Called To Common Mission revidiert; am 19.

August 1999 war es Gegenstand einer erneuten Abstimmung bei den
Lutheranern. Das Concordat wurde nunmehr von der ELCA Churchwide
Assembly in Denver mit 716 gegen 317 Stimmen (69,3% dafür und
30,7% dagegen) angenommen. Im Sommer 2000 wird die episkopale
Kirche ebenfalls in Denver über den revidierten Text einen Beschluss
fassen.

1 Vgl. G. Wainwright, Is episcopal succession a matter of dogma for Anglicans? The
evidence of some recent dialogues, in: C. Podmore (ed.), Community-unity-communion.

Essays in honour of Mary Tanner, London 1998, 166, verweisend auf: The
Church of England and the Evangelical Church in Germany, The Report of the Meissen

Commission 1991-1996, GS Mise 490, 10 # 18.
2 GS Mise 490, 11 # 20.

32



2. Sendungsauftrag und Apostolizität

Mit dem Titel dieser revidierten Übereinkunft ist ein Thema angegeben,
das für Porvoo und das Concordat von grösster Wichtigkeit ist, das
jedoch in einer für Altkatholiken nicht geläufigen Weise ausgearbeitet
wird: das Verständnis des Sendungsauftrages der Kirche als aktuelle
Mission in der Welt. In der traditionellen altkatholischen Ekklesiologie
spielen weniger die Missio Dei oder die Sendung Jesu, als vielmehr die

Apostolizität der Kirche als Kennzeichen der Kirche und die «apostolische

Sukzession» der Bischöfe eine überaus wichtige Rolle. Das Dokument

Koinonia aufaltkirchlicher Basis, das Ergebnis des altkatholisch-
orthodoxen Dialogs3, sagt darüber: «Die Kirche ist <apostolisch>, da ihr
göttlicher Stifter der erste <Apostel) war (Heb. 3,1; vgl. Gal. 4,4) und da
sie erbaut ist <auf dem Grund der Apostel und Propheten, wobei Christus

Jesus der Eckstein ist> (Eph. 2,20).» Die Sendung Jesu wird im
folgenden Text im Zusammenhang mit der Sendung des Sohnes durch den

Vater und mit der der Jünger durch ihn betrachtet und sofort als eine Art
innere Mission ausgearbeitet. Nach dem Tod der Apostel wird die
Sendung durch die Kirche fortgeführt. Diese Weitergabe geschieht konkret
im geistlichen Leben, im Vollzug der Sakramente und in der Lehre. «Die
von der Kirche bewahrte apostolische Lehre» heisst dann «die innere
Seite ihrer Apostolizität», während «die von den Aposteln ausgehende
ununterbrochene Reihe und Nachfolge der Hirten und Lehrer der
Kirche», das heisst der Bischöfe, «das äussere Merkmal und gleichsam die

Bürgschaft der Wahrheit der Kirche» genannt wird.
Es muss nun zunächst etwas mehr über den allgemeinen Begriff der

Apostolizität der Kirche gesagt werden. Dazu ist in altkatholischen
Kreisen schon recht viel geschrieben worden, zum Beispiel im Buch
Bischof Urs Kürys über die altkatholische Kirche4. Wir beschränken uns
hier auf die kurze und relativ neue Formulierung in den Texten des

altkatholisch-orthodoxen Dialogs. Wir haben gesehen, dass der
altkatholisch-orthodoxe Dialog die göttliche Mission/Sendung der Kirche,
fortgesetzt in der Apostolizität der Kirche, innerlich im geistlichen Leben,
im Vollzug der Sakramente und im Bewahren der apostolischen Lehre

verwirklicht sieht. Dagegen ist äusseres «Merkmal und Bürgschaft der

Wahrheit der Kirche die von den Aposteln ausgehende ununterbro-

3 Hrsg. von U. von Arx IKZ 4/1989, 62.
4 U. Küry. Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen,

Stuttgart2 1978,264-269.

33



chene Reihe und Nachfolge der Hirten und Lehrer der Kirche». Vergleichen

wir diese Definition von Apostolizität mit den Ausführungen des

Porvoodokuments, so ist festzustellen, dass es hier zunächst vor allem
um das geht, was im altkatholisch-orthodoxen Dialog die «innere Seite»
der Apostolizität heisst. Betrachtet man die Formulierungen Porvoos,
würde man allerdings kaum von einer «inneren Seite» reden. Denn es

geht ja nicht gleich um das «äussere Merkmal» des Bischofsamtes,
sondern um etwas, das in einem anderen Sinne sehr äusserlich genannt werden

könnte, nämlich um die Sendung der Kirche in der Welt und deren
Gemeinsamkeit zwischen den beteiligten Kirchen. Der Titel dieses Teils
des Porvoodokuments lautet: «Unser gemeinsamer Sendungsauftrag
heute». Es wird darauf hingewiesen, dass «im Kontext der vielen
ideologischen, sozialen und politischen Veränderungen in Europa» die
beteiligten «Kirchen und ihre Nationen heute mit neuen Aufgaben und
Gelegenheiten konfrontiert» werden (Porvoo # 10). Damit sind vor allem
die Herausforderungen und Chancen für die Kirchen gemeint, die sich
nach den verschiedenen europäischen Kriegen und dem Kollaps des

Kommunismus darbieten. Gelegenheiten für Evangelisierung,
ReEvangelisierung und pastorale Arbeit bieten sich in allen Ländern an.

Fragen des Friedens und der Gerechtigkeit, von Armut und Reichtum,
Fragen der Ökologie, des Dialogs mit Menschen anderer Rassen,
Kulturen und Religionen fordern die Kirchen heraus.

In #13 fasst das Porvoodokument seine Betrachtung des Sendungsauftrags

der Kirche zusammen: «Angesichts all der Fragen, die sich
heute aus unserem gemeinsamen Sendungsauftrag ergeben, sind unsere
Kirchen miteinander dazu gerufen, gemeinsam eine Verpflichtung zu
verkünden, der weiteren Welt sowie ihren eigenen Gesellschaften zu
dienen Diese gemeinsame Verkündigung in Wort und Sakrament
stellt das Geheimnis der Liebe, der Gegenwart und des Reiches Gottes
dar.»

Es dürfte deutlich sein, dass Porvoo die Bedeutung des Sendungsauftrags

der Kirche sehr konkret weltbezogen auffasst, möglicherweise
weltbezogener als dies in altkatholischen Erklärungen üblich ist. Die
Ausführungen über die Apostolizität der Kirche folgen in Porvoo also
auf diejenigen, die von einem weltbezogenen Sendungsauftrag handeln.
Daher muss man sich nicht wundern, dass (in # 37) die Apostolizität der
Kirche durch Porvoo nicht an erster Stelle mit dem Bischofsamt
verbunden wird, sondern mit der Kirche als Ganzer, d. h. mit der Gemeinschaft

des Volkes Gottes, «Männer[n] und Frauen, Laien und Ordinierte^].»

(#38)

34



3. Porvoo und das (Bischofs-)Amt

Aber das Bischofsamt ist ein Thema, das viel Aufmerksamkeit im Porvoo-
dokument erhält, weil es bis jetzt ein Streitpunkt zwischen den anglikanischen

und einigen lutherischen Kirchen war. In # 34 wird erwähnt, wie zur
Zeit der Reformation alle beteiligten Kirchen zwar Bischöfe zu den
existierenden Bischofssitzen der Katholischen Kirche ordiniert haben und sie

«dabei ihre Intention kundgetan [haben], das Leben und Amt der Einen,
Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kirche fortzusetzen», aber dass

nur in einigen Territorien die historische Sukzession durch bischöfliche
Ordination aufrechterhalten worden ist, während anderswo bisweilen
Bischöfe von Priestern geweiht wurden. Jedoch, so versichert Porvoo, habe

man überall und immer die apostolische Kontinuität der Kirche bewahren
wollen. In der Terminologie des Limadokuments (Amt #37) wird zwischen
einer apostolischen Tradition, die von einer Kirche auch ohne Bischofsamt
bewahrt worden ist, und einer apostolischen Sukzession durch Bischöfe
unterschieden. - In den Porvookirchen hat es immer Bischöfe gegeben,
obwohl ihre Sukzession nicht überall ununterbrochen ist. - Wenn Porvoo (#

39) ähnlich wie das Limadokument (Amt # 35) erklärt, dass «die primäre
Manifestation der apostolischen Sukzession also in der apostolischen
Tradition als Ganzer zu finden» ist, erkennt es damit der Sukzession des

Amtes einen besonderen, aber beschränkten Platz in diesem Ganzen zu. So

sagt Porvoo # 40: «Innerhalb der Apostolizität der ganzen Kirche gibt es

eine apostolische Sukzession des Amtes, die als ein Brennpunkt der
Kontinuität der Kirche dient und dies auch ist. Es ist eine besondere

Verantwortung des ordinierten Amtes, diese Tradition zu bezeugen und in
jeder Generation erneut mit Autorität zu verkünden.» Da die Lutheraner gerne

von «einem Amt» reden und die Anglikaner vom «dreifachen Amt» des

Bischofs, Priesters und Diakons, werden diese zwei Begrifflichkeiten
einander im folgenden Paragraphen (#41) mehr oder weniger gleichgestellt,
oder besser gesagt: Das dreifache Amt wird als die allgemeine Form des

einen ordinierten Amtes in der alten Kirche betrachtet.

Im revidierten amerikanischen Concordat wird übrigens nicht mehr

explizit vom dreifachen Amt gesprochen, sondern festgestellt, dass «jede

von beiden Kirchen in der Vergangenheit Wege gesucht und gefunden hat,

das ordinierte Amt in Treue zur apostolischen Botschaft und Mission
auszuüben. Jede von beiden hat Strukturen der Aufsicht entwickelt, die der

Kontinuität dieses Amtes unter dem Worte Gottes dienen.»5

5 Called to Common Mission # 8.

35



Allerdings muss im Porvoo-Dokument, nachdem zuerst über die
Apostolizität der Kirche als Ganzer gesprochen worden ist und zweitens
über die apostolische Sukzession des ordinierten Amtes, doch drittens
auch über das Was und viertens das Wie der Aufsicht in der Kirche
gesprochen werden. Das geschieht in # 42 und 43: «Die Verschiedenheit
der Gaben Gottes erfordert, dass sie koordiniert werden», und zwar
durch «ein koordinierendes Amt. Dies ist das Amt der Aufsicht, episkope

Episkope ist ein Erfordernis der ganzen Kirche, und ihre
treue Wahrnehmung im Lichte des Evangeliums ist von grundlegender
Bedeutung für das Leben der Kirche.» Man hätte nun sagen können: die

episkope kann verschiedene Formen annehmen. Porvoo optiert jedoch
(# 43) sogleich für die bischöfliche Form des Amtes der Aufsicht. Die
Formulierung stammt wieder fast wörtlich aus dem Limadokument
(Amt # 29): «Die Aufsicht über die Kirche und ihre Mission ist die
besondere Verantwortung des Bischofs. Das Bischofsamt ist ein Amt des

Dienstes und der Kommunikation innerhalb der Gemeinschaft der
Gläubigen und, zusammen mit der ganzen Gemeinschaft, gegenüber der
Welt. Bischöfe dienen der Apostolizität, Katholizität und Einheit der

Lehre, des Gottesdienstes und des sakramentalen Lebens der Kirche. Sie

tragen Verantwortung für die Leitung in der Sendung der Kirche.»
Im Paragraphen 44 wird eine Unterscheidung gemacht, die zur Zeit in

der Ökumene häufig benutzt wird. Es ist die Unterscheidung zwischen
einer persönlichen, kollegialen und einer gemeinschaftlichen Ausübung
des Amtes. Diese Unterscheidung geht - wie das Limadokument zeigt
(Amt # 26 Kommentar) - auf eine Erklärung aus der Anfangszeit der
ökumenischen Bewegung dieses Jahrhunderts zurück. Auf der Ersten
Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in Lausanne (1927)
wurde festgestellt, dass «jede der drei Verfassungsformen, die bischöfliche,

presbyterische und kongregationale, heutzutage wie seit Jahrhunderten,

bei grossen Gemeinschaften innerhalb der Christenheit Annahme

gefunden hat, und von ihren jeweiligen Anhängern als notwendig

für die richtige Verfassung der Kirche betrachtet wird». Die Lau-
sanner Konferenz sprach jedoch als ihre Überzeugung aus, dass «alle
diese Elemente ihren angemessenen Platz in der Lebensordnung
einer wieder geeinten Kirche haben müssen». An dieser Spur wird im
Limadokument festgehalten (Amt # 26): «Das ordinierte Amt sollte in
einer persönlichen, kollegialen und gemeinschaftlichen Weise ausgeübt
werden.» Porvoo nimmt die genannte Unterscheidung wieder auf,
bezieht sie aber ausdrücklich auf das Amt der Aufsicht und nicht auf das

ordinierte Amt im allgemeinen. Dieses Amt der Aufsicht wird jedoch

36



nicht bloss von Bischöfen, sondern auch von Synoden ausgeübt, an
denen Bischöfe, andere Amtsträger und Laien teilnehmen. Daher kann die
Unterscheidung auch auf die verschiedenen Ebenen der Kirche bezogen
werden (# 45): «Die persönlichen, kollegialen und gemeinschaftlichen
Dimensionen der Aufsicht finden ihren Ausdruck auf den lokalen,
regionalen und universalen Ebenen der Kirche.»

4. Porvoo und die apostolische Sukzession

Porvoos Auffassung über die apostolische Sukzession geht, anders als
die traditionelle römisch-katholische Theologie, nicht von der «pipeline
theory» aus. Das heisst, Porvoo ist nicht der Auffassung, dass die
Untrüglichkeit, Unfehlbarkeit und Apostolizität der Kirche seit der Zeit der

Apostel durch eine historisch nachweisbare, ununterbrochene Reihe

von Handauflegungen auf die jeweils neuen Bischöfe garantiert wird,
die die Amtsgnade wie durch ein geistiges Rohr durch die Generationen
der Amtsträger strömen lässt. In # 46 wird festgestellt, dass die Kontinuität

des Amtes der Aufsicht innerhalb der Kontinuität des apostolischen

Lebens und der apostolischen Sendung der ganzen Kirche
verstanden werden muss. In # 47 und # 48 fährt Porvoo mit der Präzisierung

fort, dass die Kontinuität in der apostolischen Sukzession ihren
zeichenhaften Ausdruck in der Ordination oder Weihe des Bischofs findet
(im englischen Originaltext steht hier «signified», von «sign», s. u.). In
# 48 wird ziemlich ausführlich über die reiche Bedeutung der «biblischen

Geste der Handauflegung» gesprochen und die Alternative der

«pipeline theory» ausgemalt. Die Handauflegung bei der Bischofsweihe

bezeugt erstens das Vertrauen der Kirche in Gottes Treue. Sie ist
zweitens Ausdruck der Intention der Kirche, in apostolischer Kontinuität

treu zu bleiben. Von einer Gruppe von weihenden Bischöfen verliehen,

ist sie drittens Ausdruck der Annahme der Katholizität des neuen
Bischofs und der Kirchen. Viertens wird durch sie das geistliche Amt
und seine Autorität übertragen. Im Akt der Weihe empfängt ein Bischof
folglich das Zeichen der göttlichen Zustimmung und einen permanenten
Auftrag, seine besondere Kirche in dem gemeinsamen Glauben und

dem apostolischen Leben aller Kirchen zu leiten. Mit # 49 kommt
sodann ein neues Element hinzu, und zwar das Argument der historischen
Kontinuität der Ortskirchen: Die in der Bischofsweihe zeichenhaft zum
Ausdruck gekommene Kontinuität ist nicht von der Kontinuität des

Lebens und Zeugnisses seiner Diözese zu trennen. Die Kontinuität, die

37



durch die Besetzung der historischen Bischofssitze zum Ausdruck
kommt, ist mehr als eine persönliche. Wir werden auf diesen Punkt
zurückkommen.

Zunächst erscheinen uns jedoch einige Gedanken über den Gebrauch
des Wortes «Zeichen» notwendig. In # 50 werden drei Beispiele der

Benutzung dieses Wortes gegeben. Erstens wird die Kirche ein Zeichen des

Königreiches Gottes genannt (vgl. Porvoo # 17-20). Zweitens wird der

Akt der Ordination ein Zeichen der Treue Gottes gegenüber seiner Kirche

genannt, vor allem in bezug auf die Aufsicht ihrer Mission. Drittens
heisst die Bischofsweihe in historischer Sukzession Kontinuität mit
den Aposteln) ein Zeichen (vgl. Porvoo # 47-48) a. der Sorge der Kirche

für die Kontinuität der Gesamtheit ihres Lebens und ihrer Mission
und b. ihrer Entschlossenheit, die bleibenden Merkmale der Kirche der

Apostel zum Ausdruck zu bringen.
In # 51 wird die Zeichensprache allerdings plötzlich etwas blass. Es

ist, als sei ein Teilnehmer aufgestanden und habe gerufen: die Zeichensprache

ist mir zu stark, vor allem, wenn es um Bischöfe geht, die ja
Menschen sind! Nach der inhaltsreichen Besprechung der Bedeutung
der Handauflegung bei der Bischofsweihe (# 48) wird vor einer
Überschätzung der Möglichkeiten des geweihten Bischofs gewarnt: Der
Gebrauch des Zeichens der historischen bischöflichen Sukzession allein
garantiert nicht die Treue einer Kirche gegenüber jedem Aspekt des

apostolischen Glaubens und Lebens sowie der apostolischen Sendung.
Spaltungen und untreue Bischöfe bleiben eine Möglichkeit. Das
Zeichen der historischen Sukzession ist folglich eine permanente Aufforderung

zu Treue und Einheit, ein Aufruf und Auftrag zur Apostolizität.
Das ist vielleicht realistisch, aber eine ganz andere Sprache als die des

oben zitierten Passus des altkatholisch-orthodoxen Dialoges: «Die von
der Kirche bewahrte apostolische Lehre» heisst dort «die innere Seite

ihrer Apostolizität», während «die von den Aposteln ausgehende
ununterbrochene Reihe und Nachfolge der Hirten und Lehrer der Kirche»,
also die Bischöfe, «das äussere Merkmal und gleichsam die Bürgschaft
der Wahrheit der Kirche» genannt werden. Es sei zugegeben, dass das

Wort «Bürgschaft» hier vom vorangehenden Wort «gleichsam» etwas
relativiert wird. Aber im Porvoodokument ist eine klare Spannung
zwischen dem Gebrauch des Wortes «Zeichen» und der Idee einer «Garantie»

feststellbar. Diese Spannung stammt aus dem Limadokument.

38



5. Die Zeichentheologie Porvoos im Licht der Kritik

Das Limadokument beschreitet 1982 einen anderen Weg als der soeben

zitierte, im Jahr 1977 verabschiedete Teil des altkatholisch-orthodoxen
Dokuments über Apostolizität; das Limadokument (Lima-Amt # 38, vgl.
Porvoo #51) hält ausdrücklich fest, dass «die bischöfliche Sukzession als
ein Zeichen, jedoch nicht als eine Garantie der Kontinuität und Einheit der
Kirche» von Kirchen ohne Bischofsamt geschätzt werden kann, die auf
diesem Weg «die bischöfliche Sukzession als ein Zeichen der Apostolizität

des Lebens der ganzen Kirche» (wieder) «akzeptieren» können. Diese

Strategie Limas, die Wiedereinführung des Bischofsamtes zu empfehlen

auf der Grundlage der Würdigung dieses Amtes als Zeichen und nicht
als Garantie der Kontinuität und Einheit der Kirche, die von Porvoo in #
52 f. übernommen wird, ist bei den katholischen und orthodoxen Kirchen,
aber auch auf reformatorischer Seite auf scharfe Kritik gestossen. Die
römisch-katholische Kirche schrieb in ihrer offiziellen Reaktion zu Lima,
dass man die bischöfliche Sukzession zwar ein Zeichen der Apostolizität
der Kirche nennen könne, dass das Wort «Garantie» jedoch genauso
zutreffe: «(...) die bischöfliche Sukzession kann mit Recht eine Garantie der
Kontinuität und Einheit der Kirche genannt werden, wenn man sie als den

Ausdruck der Treue Christi zur Kirche bis an das Ende der Zeit
anerkennt.»6 Diese Betonung des Garantiecharakters des Bischofsamtes hat

wiederum eine Reaktion der Kirche von England ausgelöst, die 1994

einen Bericht unter dem Namen Apostolicity and Succession veröffentlicht
hat, in dem Porvoo rezipiert und ausdrücklich auf die erwähnte
römischkatholische Kritik eingegangen wird. Darin wird festgestellt, dass die
römisch-katholische Reaktion zum Limadokument die «pipeline theory»
nicht befürworte. Daraus schliessen die Anglikaner: «Folglich soll das

Wort <Garantie> im Kontext eines Systems von Symbolen und einer
Symbolsprache verstanden werden. Symbole und eine Symbolsprache verleihen

Bedeutung und teilen diese auf komplexe und subtile Weise mit. Die
historische bischöfliche Sukzession ist zuerst ein Ausdruck der Treue

Christi zur Kirche, zweitens der Intention der Kirche, der Lehre und Mission

der Apostel treu zu bleiben. Sie ist ein Mittel sowohl an dieser Intention

festzuhalten als durch den Gläubigen die vertrauensvolle Versicherung

zu geben, dass die Kirche in Kontinuität mit den Aposteln des Herrn

lebt, und in Vorwegnahme einer Herrlichkeit, die noch endgültig aufgedeckt

werden muss.» (Apostolicity and Succession # 63)

6 Max Thurian (ed.), Churches Respond To BEM Vol. VI, Genf 1988, 33.

39



Im orthodoxen Lager wird die Unterscheidung von «Zeichen» und
«Garantie» im allgemeinen negativ bewertet. So sagt beispielsweise die

bulgarische orthodoxe Kirche über # 38 des Amtsteils im Limadokument:

«(...) diese kategorische Aussage scheint ein ernsthaftes Hindernis

auf dem Weg zur Einheit zu sein.»7

Aus ganz anderen Gründen findet die orthodoxe Antwort auf Lima
auch auf reformatorischer Seite Beifall, allerdings nicht deshalb, weil
das Bischofsamt für wesentlich für die Kirche gehalten wird, sondern
weil man es gerade für unwesentlich und manchmal sogar für
unerwünscht hält. Dies wird in einem ausführlichen Kommentar zur
Thematik des Amtes und des Bischofsamtes in den Dokumenten von Meissen

und Porvoo exemplarisch deutlich, der von dem Zürcher Theologen
IngolfiDalferth 1996 im Materialdienst des Konfessionskundlichen
Instituts Bensheim8 veröffentlicht wurde. Es geht hier um einen Beitrag
anlässlich der «zweiten Theologischen Konferenz der neuen Reihe
zwischen der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Kirche von
England»9. Zuerst bespricht Dalferth die Meissener Gemeinsame
Feststellung und betont dabei die Verbindlichkeit dieses Dokumentes für die
beiden Kirchen. Des weiteren skizziert er offengebliebene Fragen, die
das Verständnis der Ordination, die Form und den Verantwortungsbereich

der Ordination sowie das ordinierte Amt und die Episkope betreffen.

Dalferth kommt zu dem Schluss, dass die Grundfrage, mit der die
beiden Kirchen sich noch auseinandersetzen müssen, nicht die sei, ob es

ein ordiniertes Amt gebe oder ob ein «Amt pastoraler Aufsicht (Episkope)»

notwendig sei, sondern ob es für die volle, sichtbare Einheit beider
Kirchen notwendig sei, «dass dieses Amt die Gestalt des dreifachen Amtes

und des historischen Episkopats hat: Ist ohne dreifaches Amt,
historischen Episkopat und bischöfliche Sukzession eine volle, sichtbare
Einheit unserer Kirchen möglich oder nicht?»10 In seinen hochinteressanten

historischen Ausführungen behandelt Dalferth im Folgenden die

spezifisch anglikanischen Begriffe «historischer Episkopat» und
«apostolische Sukzession» und schliesst: «Motor der Ausbildung der angli-

7 Max Thurian (ed.), Churches Respond To BEM Vol. II, Genf 1986, 23.
8 Amt und Bischofsamt nach Meissen und Porvoo. Evangelische Anmerkungen zu

einigen ungeklärten Fragen, MD 47 (1996), Nr. 5 und 6.
9 Bericht: Visible Unity and the Ministry of Oversight. The Second Theological

Conference held under the Meissen Agreement between the Church of England and the

Evangelical Church in Germany, London 1997. Dalferths Beitrag ist darin auf S. 9^48
in englischer Sprache und auf S. 231-273 in deutscher Sprache abgedruckt.

1 ° MD 5/96, 95 ; VUMO 18/241.

40



kanischen Episkopaltheologie waren nicht primär oder ausschliesslich
theologische, sondern immer auch (kirchen)politische Erwägungen.»
Damit ist gemeint, dass in der «Act of Uniformity» von 1662 die
bischöfliche Verfassung der Kirche im Kontext der Restauration von
Charles II kirchenrechtlich zur theologischen Norm erhoben wurde. Im
zweiten Teil seines Artikels11 behauptet Dalferth dann unumwunden:
«In Status und Funktion steht die Zeichentheologie von Porvoo auf
derselben Ebene wie die anglokatholische Pipeline-Theorie.» Er sagt auch:
«Ich halte diese Zeichentheologie mit ihren sakramentalen Unter- und
Obertönen für einen Irrweg. Sie operiert mit einem ungeklärten
Zeichenbegriff; sie beschreibt nicht präzis, was wofür aus welchen Gründen

von wem und für wen als Zeichen gebraucht wird Um den
verwendeten Zeichenbegriff zu klären müsste man sich mit Problemen
wie der Repräsentationsstruktur, der Wirkkraft, der Bezeichnungs- und

Verdeutlichungsfunktion, der Referenz, der Systembezogenheit usf. von
Zeichen sowie ihrer Auswirkung auf das Verhältnis der als Zeichen
gedeuteten Sachverhalte Kirche, Amt, Ordination, historischer Episkopat
usf. auseinandersetzen.»12

Soweit die Kritik Dalferths auf die im wesentlichen von Lima
stammende Zeichentheologie Porvoos. Es fällt auf, dass Kommentatoren aus

verschiedenen kirchlichen Traditionen den Gebrauch des Begriffes
«Zeichen» unklar finden, insbesondere in bezug auf das Bischofsamt.
Für die einen ist der Begriff «Zeichen» zu schwergewichtig, für die
anderen jedoch ist er zu leichtgewichtig. Allerdings hat Prof. Tjorhom in
seinem Referat während der Konferenz die sakramentale Auffassung
der Kirche im Porvoodokument betont (s. dort).

6. Porvoo empfiehlt die Anerkennung der Kirchen und Amter

Nach den Paragraphen über die bischöfliche Sukzession enthalten die

Paragraphen 52-54 des Porvoodokuments einen konkreten Vorschlag:
Die beteiligten Kirchen sollen einander und ihre Ämter gegenseitig
anerkennen. Laut # 52 wird «[d]ie Treue gegenüber der apostolischen
Berufung der ganzen Kirche von mehr als nur einem Mittel der Kontinuität

getragen.» Mit anderen Worten: Die fortwährende Apostolizität
einer Kirche wird nicht nur von der historischen Sukzession der
Bischöfe getragen. «Daher», fährt # 52 fort, können Kirchen mit einer hi-

11 MD 6/96, 115; VUMO 34/259.
12 MD 6/96, 114 f.; VUMO 34/258.

41



storischen bischöflichen [nicht «apostolischen», vgl. den englischen
Text] Sukzession und Kirchen mit einem «authentischen bischöflichen
Dienst (englisch: an authentic episcopal ministry)», «die zur Zeit der
Reformation die Kontinuität im bischöflichen Amt (englisch: the

episcopal office) durch gelegentliche priesterliche/presbyteriale Ordination

bewahrt» haben, gegenseitig an ihren Bischofsordinationen
teilnehmen, ohne die vorherige apostolische Kontinuität der letzteren zu
leugnen. Die apostolische Sukzession der Bischöfe wird also der Kontinuität

der apostolischen Tradition der Kirchen untergeordnet; deshalb
ist es nicht nötig, dass diejenigen Kirchen, die die personale bischöfliche

Sukzession ununterbrochen bewahrt haben, die Weihe der Bischöfe
in denjenigen Kirchen, die sie nicht ununterbrochen bewahrt haben,

sozusagen gültig machen, bevor die beiden Kirchen miteinander in kirchliche

Gemeinschaft eintreten.
In # 53 wird ein wichtiger Hinweis für das Anerkennungsverfahren

gegeben: Die gegenseitige Anerkennung der beteiligten Kirchen und
Ämter geht dem Gebrauch des Zeichens der Handauflegung in der
historischen Sukzession theologisch voraus. Die Wiederaufnahme dieses

Zeichens bedeutet kein negatives Urteil über die Ämter der Kirchen mit
einer gelegentlichen priesterlichen Ordination in ihrer bischöflichen
Sukzession. Mit anderen Worten: Man besteht nicht auf einer vorher
zustande gekommenen völligen Übereinstimmung in der Lehre und
insbesondere in der Amtstheologie, denn eine Auseinandersetzung mit den

theologischen Unterschieden zwischen den beteiligten Kirchen (z. B.
durch den Vergleich grundlegender Bekenntnisschriften - diese Methode

wird in # 29 ausdrücklich abgelehnt) ist im Porvoodokument nicht
vorhanden. Hingegen besteht man auf einer vorher zustande gekommenen

gegenseitigen Anerkennung, die man vielleicht mit der vollen
Kirchengemeinschaft vergleichen kann, auf die das Bonner Abkommen
von 1931 abzielt (der Begriff «Interkommunion» ist in den

fünfziger/sechziger Jahren durch «Full Communion» ersetzt worden).
Darauf folgt dann die Handauflegung als Reordination, die keine ist.
Übrigens kommt der Begriff «Full Communion» im Porvoodokument
nicht vor. Die vorgesehene Einheit wird nirgends ausdrücklich definiert,
aber man darf wohl annehmen, dass es unausgesprochen die «full visible

unity» ist, die «volle sichtbare Einheit».13 Dies ist ein Begriff, der
seit Meissen auf der ökumenischen Bühne erschienen ist und der von

13 Vgl. A. Birmelé. The Unity of the Church: The different approaches of the
Lutheran-Anglican and the Lutheran-Reformed Dialogues, in: Essays in Honour of Mary

Tanner. 254.

42



der einflussreichen anglikanischen Theologin Mary Tanner sehr gefördert

wurde14. Damit ist eine vollständige institutionelle Vereinigung
aller Kirchen an einem Ort gemeint, im Unterschied zum Modell der Full
Communion, mit dem eher eine «reconciled diversity», «versöhnte
Verschiedenheit» am Ort gemeint ist (obwohl auch in dieser bleibenden
Verschiedenheit verschiedene Möglichkeiten unterschieden werden
können15). Allerdings schwankt der Text von Porvoo hier einigermassen.

In # 6 des Vorwortes wird gesagt: «Es war der Zweck dieser
theologischen Gespräche, von unseren vereinzelt bestehenden Vereinbarungen

her auf das Ziel der sichtbaren Einheit hin voranzukommen.» Hat
man dieses Ziel mit der Unterzeichnung der Porvooer Erklärung
erreicht? Offenbar nicht, denn eine Bestätigung der Porvooer Erklärung
wird «ein sehr bedeutsamer Beitrag zur Wiederherstellung der sichtbaren

Einheit der Kirche Christi» genannt (Vorwort # 11). Laut # 11 des

Dokuments haben die beteiligten Kirchen schon eine Einheit, aber sie

kann noch vertieft werden. Das zweite Kapitel des Dokuments spricht
über die unsichtbaren und über die sichtbaren Aspekte der Einheit der
Kirche. Und # 29 gibt an, dass die erwartete Vertiefung der Gemeinschaft

eigentlich bloss «neue Schritte auf dem Weg zur sichtbaren
Einheit» bedeute. Für Klaus Kremkau, einen Meissener Veteran, wirken die
schwankenden Formulierungen Porvoos so verwirrend, dass er meint,
Porvoo sei noch nicht einmal zur Full Communion vorgestossen16. Er
kann diesen Gedanken nur auf # 28 basieren, wo tatsächlich über eine

quasi eschatologische «fullness of communion» («Fülle der Gemeinschaft»)

gesprochen wird. Aber hier geht es nicht um den technischen
Ausdruck «Full Communion», der in der ökumenischen Sprache eine

konkrete communio in sacris zwischen Kirchen andeutet (so auch in #
31). Wir schliessen daraus, dass das Einheitsverständnis des Porvoodokuments

weiterer Klärung bedarf, und zwar sowohl terminologisch als

auch inhaltlich: Was heisst es, in der Praxis mit einer Full Communion

(technischer Ausdruck!) anzufangen und dann sozusagen durchzustos-

sen zu einer sichtbaren Einheit? Bis jetzt wurde «Full Communion»
immer als Ziel gesehen (auch im amerikanischen Concordat!). Unter
welchen Bedingungen ist demnach eine solche Bewegung möglich und

legitim? Auch im Hinblick auf die Bezeichnung der festgestellten Über-

14 Vgl. M. Root. «Reconciled diversity» and the visible unity of the Church, in:

Essays in Honour of Mary Tanner, 237 u.f.
15 Root, 241,246.
16 K. Kremkau, The Meissen Declaration. Some observations from the gallery, in:

Essays in Honour of Mary Tanner, 194.

43



einstimmung sind weitere Klärungen angebracht17. In # 29 wird vom
«Masse» gesprochen, in dem die beteiligten Kirchen «sowohl ein
gemeinsames Verständnis von Wesen und Zweck der Kirche als auch eine

fundamentale Übereinstimmung im Glauben beibehalten haben». In #
30 wird dann sogleich von der «zwischen uns bestehenden substantiellen

Übereinstimmung im Glauben» gesprochen. In # 55 jedoch wird der
«in den vorhergehenden Paragraphen festgehaltenen Übereinstimmung»

ein «weitreichender Charakter» zugesprochen. Wie soll die
Übereinstimmung des Porvoodokuments denn nun genau heissen?

Eines ist sicher: Der Weg von Porvoo ist nicht der Weg von Bonn und
auch nicht der des amerikanischen Concordats. Das Ziel der Einheit
heisst nicht mehr «Full Communion», sondern vermutlich «vollständige

sichtbare Einheit». Full Communion strebt nicht nach einer strukturellen

Vereinigung der Kirchen, auch dann nicht, wenn sie im gleichen
Land bestehen. Porvoo scheint hier mehr im Auge zu haben, aber was
dies genau ist, wird im Text nicht deutlich. Eine Reminiszenz an das

Bonner Abkommen findet man nur in # 33, wo festgestellt wird, dass die
einzelnen Traditionen nicht verpflichtet seien, «sich jede lehrmässige
Formulierung zu eigen zu machen, die für die jeweils andere» der
«verschiedenen Traditionen charakteristisch ist (...)».

7. Das Bischofsamt: esse oder bene esse?

Eine immer wiederkehrende Frage in der Ekklesiologie ist, ob das

Bischofsamt zum esse oder zum bene esse der Kirche gehört. Ist es
wesentlich für die Kirche, ist es etwas, ohne das man nicht von «Kirche»
sprechen kann, oder gehört es zu denjenigen Dingen, die das «Wohlsein»

der Kirche fördern, die aber, wenn es sein muss, fehlen können?
In der Vergangenheit pflegten Altkatholiken zu erklären, dass das (Bi-
schofs-)Amt zweifelsohne zum esse der Kirche gehöre. So schreibt
etwa Erzbischof Rinkel über das dreifache Amt tout court: «Das Amt ist
Faktor und Kettenglied in Gottes Tradition, im Weitergeben Gottes,
gleich fest und tief, wie die Kirche selbst, wurzelnd in und hervor-
spriessend aus der Offenbarung und aus dieser, durch die Kirche, seine
Wahrheit und Wahrhaftigkeit, seine Autorität und Dauerhaftigkeit, seine

Berufung und Aufgabe empfangend. Darum ist das Amt nicht ledig-

17 Vgl. G. Gassmann, Das Porvoo-Dokument als Grundlage anglikanisch-lutherischer

Kirchengemeinschaft im nördlichen Europa, Ökumenische Rundschau 44,
1995, 182.

44



lieh eine Sache des <Wohlseins> der Kirche, so dass ihr Werk flott und
logisch und ordentlich verläuft, bei dem man aber das Amt schliesslich
auch entbehren könnte. Nein, das Amt gehört zum <Sein> der Kirche, zu
ihrem Wesen als Kirche. Ohne Amt ist sie verstümmelt und nicht der
vollkommene Leib ihres Herrn, der ihr Haupt ist und der seine Kirche
<mit Herrlichkeit bekleidet> hat, damit sie <ohne Makel oder Rüge> sein
sollte (Eph. 5:27).»18 Doch ist diese Aussage in den letzten zwanzig Jahren

in altkatholischen Kreisen nicht mehr so häufig gehört worden. Die
Anglikaner sind in dieser Sache traditionellerweise unterschiedlicher
Ansicht. Bei den Lutheranern glaubt höchstens eine kleine Minderheit,
dass das Bischofsamt zum esse der Kirche gehört.

Die Unterscheidung zwischen esse und bene esse stammt aus der
anglikanischen Diskussion über den historischen Episkopat. Es ist
merkwürdig, dass die römisch-katholische Antwort auf Lima feststellt, das

dreifache Amt gehöre zum esse der Kirche. Denn erstens ist die
Unterscheidung zwischen esse und bene esse in der römisch-katholischen
Theologie nicht üblich und zweitens wird sie in der anglikanischen
Debatte, aus der sie stammt, auf das Amt der episkope und nicht auf das

dreifache Amt angewandt19. Die Erweiterung findet sich jedoch bereits
bei Erzbischof Rinkel. In der internationalen Ökumene ist es inzwischen
nicht mehr üblich zu fragen, ob das Bischofsamt zum esse oder zum bene

esse der Kirche gehöre - dies müsste ich 1997 in Strassburg bei einer

Sitzung über episkope und Episkopat erfahren. Allerdings kann man
sich fragen, ob man in Porvoo nicht de facto für das bene esse des

Bischofsamtes optiert hat, weil das Bischofsamt nur noch eines von
mehreren Zeichen der Apostolizität der Kirche genannt wird. Doch wird es,

mit Nachdruck insbesondere auf anglikanischer Seite, nicht aufgegeben;

im Gegenteil, es wird - sehr zum Bedauern von presbyterialen
Kirchen - als Brennpunkt der Wiedervereinigung der Kirche dargestellt. Im
Kontext des amerikanischen Concordats heisst es, das Bischofsamt sei

wesentlich für die Einheit der Kirche, aber nicht notwendig zum Heil
oder zur Anerkennung des kirchlichen Charakters anderer Kirchen. Bei
der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz im April dieses

Jahres wurde die Frage gestellt, ob wir Altkatholiken mit der Feststellung,

das Bischofsamt gehöre zum esse der Kirche, der Ansicht seien,

das Bischofsamt sei wesentlich für die Einheit der Kirche, aber nicht

18 A. Rinkel, Interkommunion, IKZ 43 (1953) 215-216.
19 Vgl. A. H. C. van Eijk, Ordained Ministry: Divine Institution and Historical

Development. Reflections on a Roman Catholic Response to the Lima Report, One In

Christ 27, 1991, 358 Ak5.

45



notwendig zum Heil oder zur Anerkennung des kirchlichen Charakters
anderer Kirchen. Ich hatte den Eindruck, dass man zu einer Bejahung
dieser Gleichsetzung neigte.

Es scheint mir jedoch, dass die Debatte darüber, ob das Bischofsamt
wesentlich für die Kirche ist oder nicht, auf einer anderen Ebene fortgesetzt

wird, nämlich in der Garantie-Diskussion. Der Rapport The Nature

and Purpose of the Church, der Ende 1998 von der Kommission für
Glaube und Kirchenverfassung veröffentlicht wurde20, enthält als
multilaterales Dokument in dieser Hinsicht viel deutlichere Hinweise als

Porvoo: «Für einige ist das ordinierte Amt, insbesondere das Bischofsamt,

das wirksame Mittel, für einige sogar die Garantie der Anwesenheit
der Wahrheit und Kraft des Wortes und des Geistes Gottes in der Kirche;
für andere schliesst die Tatsache, dass das ordinierte Amt und auch das

Zeugnis aller Gläubigen dem Irrtum und der Sünde unterworfen sind, eine

solche Beurteilung aus, weil die Kraft und Zuverlässigkeit der Wahrheit

Gottes in der Herrschaft seines Wortes und Geistes gegründet sind,
die durch die gegebenen institutionellen Strukturen der Kirche, aber

wenn nötig auch dagegen wirken.» Ein ähnliches ungelöstes Problem ist
die apostolische Sukzession, «die theologische Wichtigkeit der
institutionellen Kontinuität, insbesondere die Kontinuität im Bischofsamt:
weil für einige Kirchen eine solche institutionelle Kontinuität das

notwendige Mittel und die notwendige Garantie der Kontinuität der Kirche
im apostolischen Glauben ist, wird für andere die Kontinuität des
apostolischen Glaubens unter bestimmten Umständen trotz des Bruchs der
institutionellen Kontinuität, und sogar durch sie, beibehalten.» Es fällt
auf, dass das Wort «Zeichen» hier nicht mehr benutzt wird. Es wird quasi

ersetzt durch den Begriff «Mittel», was weniger als eine Garantie ist,
jedoch wesentlich mehr als ein strassenschildartiges Zeichen! Der
Begriff «Zeichen» erscheint erst später in diesem Dokument (§ 42 u.f.),
dann allerdings in Verbindung mit «Instrument».

8. Porvoo und die anderen: die «historischen Bischofssitze»
und die Ortskirchenekklesiologie

Im Porvoodokument (# 49) findet sich eine grosse Wertschätzung der
Kontinuität der historischen Bischofssitze. Damit scheint eine
Ortskirchenekklesiologie befürwortet zu werden, wie sie auch die Altkatholiken

kennen. Man könnte denken, dass es hier um Ortskirchen geht, die

20 Faith and Order Paper No. 181.

46



von Bischöfen geleitet werden, welche in Kollegialität miteinander
verbunden sind. Mary Tanner schreibt21, es gehe nicht nur um «hands on
heads» («Händen auf Köpfen»), sondern auch um «bottoms on seats»
(«Gesässe auf Sitzen»), Doch auch hier gibt es Probleme. Erstens - und
dies scheint mir das Hauptproblem zu sein - liegt die Betonung auf dem
Sitz und nicht auf der Ordination desjenigen, der den Sitz bekleidet. Es

geht doch nicht an, dass, wenn jemand auf einem historischen Sitz sitzt
bzw. darauf gesetzt wird, die Kontinuität vom Mobiliar getragen wird.
Zweitens trägt eine solche exklusive Ortskirchenekklesiologie den

komplexen Verhältnissen der getrennten Christenheit zu wenig Rechnung.

Man sollte sich nicht nur fragen, ob im Lichte der Uneinigkeit die
Emporhebung des Stuhles über die Weihe der diesen Stuhl bekleidenden
Person nicht einen schwachen Trost darstellt. Man sollte hingegen eher
eine inklusive Ortskirchenekklesiologie entwerfen, in der das Verhältnis
zu den anderen Konfessionen jeweils positiv bestimmt wird, wie Herwig

Aldenhoven es im Jahr 1980 versucht hat22. Drittens berücksichtigt
die Historische-Bischofssitz-Ekklesiologie Porvoos nicht die jeweiligen

Kirchenfamilien der Partner. Wenn die Herstellung oder
Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft tatsächlich Gemeinschaft im
Glauben bedeutet - und so formuliert Porvoo es doch in Kapitel III -,
und wenn alle Kirchen einer Kirchengemeinschaft (die anglikanische,
die lutherische) den einen Glauben gemeinsam haben, ist nicht einzusehen,

warum die Partnerkirchen Porvoos sich nicht mit allen anglikanischen

und lutherischen Kirchen der Welt vereinigen, da sie ja denselben
Glauben haben. Oder muss man sagen, dass es in Porvoo schliesslich

um die gegenseitige Anerkennung des Bischofsamtes geht, was nicht

von allen Teilnehmern als eine Angelegenheit des Glaubens, sondern
der Kirchenverfassung angesehen wird? Und kann diese Angelegenheit
deswegen von einer Gruppe von Einzelkirchen, die einer grösseren
Kirchengemeinschaft angehören, entschieden werden, ohne dass andere

Kirchen der gleichen Kirchengemeinschaft beteiligt sind? In diesem

Fall ist die Vereinbarung von Porvoo für die Anglikaner auf gleicher
Ebene zu sehen wie die Frauenordination, die ja von verschiedenen

Kirchenprovinzen selbständig eingeführt worden ist23. Viertens will die Ek-

21 In ihrem Aufsatz «The Anglican Position on Apostolic Continuity and Apostolic
Succession in the Porvoo Common Statement», VUMO 116.

22 Das ekklesiologische Selbstverständnis der Altkatholischen Kirchen, Österreichisches

Archiv für Kirchenrecht 31, 1980, 427.
23 Vgl. A. H. C. van Eijk. Communio: the one and the many, noch unveröffentlicher

Beitrag für die niederländische Dialogkommission Reformation-Catholica.

47



klesiologie Porvoos die bestehenden Verträge mit anderen Kirchen nicht
aus-, sondern einschliessen. Im Vorwort (# 10) und im Text (# 60-61)
wird nicht als Intention, sondern als Tatsache einfach festgestellt, dass

Porvoo «nicht im Widerspruch zu bestehenden ökumenischen
Beziehungen» stehe, obwohl Porvoo «auch für andere Kirchen Implikationen
hat». Deshalb bittet man um «beratende Stellungnahmen» der
ökumenischen Partner. Die Methode Porvoos könne ja auch «auf die Verhältnisse

zwischen anderen ökumenischen Partnern» angewandt werden.
Im bereits erwähnten anglikanischen Rapport Apostolicity and Succession

(# 75) wird ebenfalls - vorsichtiger als durch Porvoo, eher im Sinne

einer Überzeugung - festgestellt: «Die Vereinbarungen, die in der
Porvooer Gemeinsamen Feststellung und in der Meissener Gemeinsamen

Feststellung beschrieben sind, werden als völlig übereinstimmend
mit dem betrachtet, was die Anglikaner zu den Altkatholiken, römischen
Katholiken und Orthodoxen in internationalen Dialogen gesagt haben.»
Es wäre wichtig, dass die altkatholische Kirchengemeinschaft sich hierzu

äussern würde.

9. Die altkatholische Ekklesiologie und das Porvoodokument

Zusammenfassend möchte ich einige Punkte nennen, die wir in unserer
Wertung und Abwägung Porvoos besprochen haben.

1. Die Situierung der Apostolizität in der Kirche als Ganzer, von
daher im ordinierten Amt und schliesslich im B ischofsamt kann positiv
bewertet werden, und zwar nicht zuletzt deshalb, weil diese Reihenfolge
den missionarischen Auftrag der Kirche in der Welt betont. Zugleich
sollte jedoch gefragt werden: Ist es theologisch konsistent, die Apostolizität

einer Kirche ohne (im Fall Porvoos nur ununterbrochene)
Sukzession des historischen Episkopats ohne Einschränkung anzuerkennen
und zugleich auf dem Bischofsamt als conditio sine qua non für volle
Kirchengemeinschaft zu beharren24? Die christkatholische Antwort auf
Lima spricht in dieser Beziehung nur von der «Anerkennung einer
Kontinuität im apostolischen Glauben, im Gottesdienst und in der Mission
jener Kirchen, die nicht die Form des historischen Bischofsamtes
beibehalten haben».25

2. Die Zeichentheologie Porvoos: Der Begriff «Zeichen» ist manchmal

wie ein Strassenschild verwendet, manchmal aber fast wie ein sa-

24 Vgl. G. Wainwright in: Essays in honour of Mary Tanner, 175.
25 M. Thurian (ed.), Churches respond to BEM Vol. V, Genf 1988, 13.

48



kramentaler Begriff (in diesem Falle mehr oder wenig äquivalent mit
dem Wort «Mittel»). Er steht dem Gedanken der Garantie (Zeichen dann
eher verstanden als ein Strassenschild) gegenüber oder - vor allem auf
evangelischer Seite - unter dem Verdacht, die Pipeline-Theorie in eine
neue Form giessen zu wollen. Im neuesten multilateralen Dokument
über Ekklesiologie ist er deshalb wieder verschwunden.

3. Das Einheitsverständnis Porvoos ist verschwommen. Man gewinnt
den Eindruck, es gehe hier um «Full Communion» als Mittel und «Full
Visible Unity» als Ziel. Aber das Ziel hiess bis jetzt eigentlich immer
«Full Communion». Der Begriff «Fullness of Communion» kann
offensichtlich auch eschatologisch verstanden werden. Eine deutliche
Formulierung des hier gebrauchten ökumenischen Modells fehlt. Es scheint

jedoch ein anderes zu sein als das des Bonner Abkommens und das der

anglikanisch-lutherischen Gespräche vor Meissen. Dabei wurde in
Meissen nicht einmal eine Full Communion erreicht.

4. Die Ortskirchenekklesiologie Porvoos, die sich auf eine bestimmte
Gruppe historischer Bischofss/fze beschränkt, ist exklusivistisch, denn
sie sagt wenig oder nichts über die Weihen der Bischöfe auf diesen

Sitzen, über die kirchlichen Familien, aus denen die Kirchen stammen

(Anglikaner, Lutheraner), über die anderen ökumenischen Verträge und
über die anderen Kirchengemeinschaften am Ort. Man kann die apostolische

Sukzession als eine Sukzession der Ortskirche als Gemeinschaft
definieren, aber dann muss man die dazugehörenden Bischofsweihen,
das Verhältnis zu den eigenen und anderen Kirchengemeinschaften in
der Welt und das Verhältnis zu den anderen Konfessionen am Ort in
Augenschein nehmen.

So gibt es diese und wohl noch verschiedene weitere Fragen, vor
allem von denjenigen Kirchen, die etwas atemlos zusehen, wie Porvoo
einen doch unerwarteten Fortschritt auf dem Weg zur vollen sichtbaren

Einheit der Kirchen erreicht hat.

Hilversum Martien Parmentier

49


	Das Porvoo-Dokument als Anregung zu altkatholischer Selbstreflektion

