Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 90 (2000)

Heft: 1

Artikel: Das Porvoo-Dokument als Anregung zu altkatholischer Selbstreflektion
Autor: Tjoérhom, Ola / Hind, John / Parmentier, Martien

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404910

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Porvoo-Dokument
als Anregung zu altkatholischer Selbstreflektion

35. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
vom 30. August bis 4. September 1999 in Wislikofen/Schweiz

Zu den bedeutendsten Ereignissen der Okumene in jiingerer Zeit kann
ohne Einschrinkungen die Unterzeichnung der «Porvooer Gemeinsa-
men Feststellung» (= PGF) am 13. Oktober 1992 gezihlt werden!. Mit
diesem Dokument, das nach der Stadt Porvoo in Finnland benannt ist, in
deren Kathedrale die Kommissionsmitglieder vor der Unterzeichnung
das Abendmahl gefeiert hatten, liegt das Ergebnis der Gespriche zwi-
schen vier anglikanischen Kirchen (England, Irland, Schottland und
Wales) und den nordischen und baltischen lutherischen Kirchen (Dine-
mark, Estland, Finnland, Island, Lettland, Litauen, Norwegen und
Schweden) vor. Bis 1996 haben insgesamt zehn lutherische und angli-
kanische Kirchen das Schlussdokument ratifiziert, so dass zwischen die-
sen Kirchen nun offiziell Gemeinschaft in Wort und Sakrament, Amt
und Sendung besteht.

Da die anglikanische Kirchengemeinschaft im «Bonner Abkommen»
von 1931 die volle Sakramentsgemeinschaft mit den altkatholischen
Kirchen besiegelt hat, lag es nahe, sich im Rahmen einer Internationa-
len Altkatholischen Theologenkonferenz mit der PGF auseinanderzu-
setzen. Dabei spielte nicht zuletzt die Frage eine Rolle, inwieweit die
PGF auch als Modell fiir die eigenen 6kumenischen Dialoge angesehen
werden konne. Deshalb wurde das Tagungsthema in die folgenden Wor-
te gekleidet: «Das Porvoo-Dokument als Anregung zu altkatholischer
Selbstreflektion.» 55 Theologinnen und Theologen, darunter mehrere
anglikanische Teilnehmerinnen und Teilnehmer wie Bischof John Hind
(Bischof fiir das europidische Festland) und Bischof Jonathan Gledhill
(Beauftragter des Erzbischofs von Canterbury fiir die Kontakte zu den
altkatholischen Kirchen), folgten der Einladung in das Bildungshaus
Wislikofen im Schweizer Kanton Aargau. Die ehemalige Propstei, de-

' Vgl. Kirchen kommen zueinander. Die Porvooer Gemeinsame Feststellung. The
Porvoo Common Statement, vollstindige zweisprachige Textausgabe hg. von Thad-
ddus Schnitker, (Hefte fiir Gemeindearbeit und Theologie; /2), Bonn: Willibrord-
Buchhandlung 1999.



ren Namen vielen Altkatholikinnen und Altkatholiken gelidufig ist, ist
fiir die neuere Geschichte des Altkatholizismus bedeutsam, da dort
zweimal die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz zu Bera-
tungen iiber die Frauenordination zusammengekommen war.

An die Begriissung und thematische Einfithrung durch die Koordina-
torin, Pfarrerin Dr. Angela Berlis, schlossen sich am ersten Abend der
traditionelle Bericht des Erzbischofs zu aktuellen Entwicklungen inner-
halb der Utrechter Union und der Okumene an. Erzbischof Antonius Jan
Glazemaker gedachte in seinem Bericht auch der verstorbenen Bischo-
fe Marinus Kok und Maximilian Rode.

Die Vortrdge

Als erster Referent fiihrte der norwegische evangelisch-lutherische
Theologe Prof. Dr. Ola Tjgrhom (Strassburg) in den Text der PGF und
dessen Entstehungs- und bisherige Rezeptionsgeschichte ein und ver-
band damit eine Bewertung aus nordischer Perspektive. Tjgrhom, der
selbst massgeblich an den Porvoo-Gesprichen beteiligt war, wiirdigte
Porvoo als Versuch, jene Frustrationen des dkumenischen Dialogs zu
iiberwinden, die sich einstellen, wenn immer mehr Papiere entstiinden,
die theoretische Lehriibereinstimmung feststellen, daraus jedoch keine
Konsequenzen fiir die konkrete Gemeinschaft der Kirchen erwiichsen.
Im Gegensatz dazu gehore es zum Wesen der PGF, dass der Konsens in
Lehrfragen zu sichtbarer und konkreter Kirchengemeinschaft fiihre. In
dieser Hinsicht konne Porvoo ein Modell sein, das jedoch nicht direkt
auf andere okumenische Partner iibertragen werden konne. Denn zum
Beispiel seien die Kirchen, die sich in Porvoo zusammengefunden ha-
ben, alle in irgendeiner Weise bischoflich strukturiert, was den Dialog
erleichtert habe. Auf dieser Grundlage sei es moglich gewesen, zu ge-
meinsamen Aussagen tliber das Bischofsamt und die apostolische Suk-
zession zu gelangen. Die diesbeziiglichen Aussagen finden sicherlich in
anderen lutherischen Kirchen nicht ohne weiteres Zustimmung.

Den Vorwurf, die PGF verzichte auf genaue Begriffskldrungen, erhob
der orthodoxe Theologe Prof. Dr. Dr. Anastasios Kallis (Miinster und
Bern). Ungeklart bleibe beispielsweise, ob das geweihte Amt zum We-
sen der Kirche gehore oder nicht. Der PGF fehle es an einer sakramen-
talen, eschatologischen Sicht der Kirche. Kallis kam zu dem Schluss,
dass er aus orthodoxer Sicht Porvoo weder inhaltlich noch formal als
tibertragbares 6kumenisches Modell anerkennen konne, da die PGF die
Katholizitdt der Ortskirche nicht geniigend wahrnehme. So fiihre das

2



Dokument nicht zu kirchlicher Gemeinschaft im Sinne altkirchlicher
Ekklesiologie, sondern zu einem Biindnis von Kirchen, die sich nach er-
folgter Ubereinkunft nicht mehr zu verindern brauchten. Porvoo sei da-
mit dem Modell der verséhnten Verschiedenheit verhaftet. Okumeni-
sche Dialoge diirften nicht im Hinblick auf mogliche niitzliche Ziele
und Biindnisse gefiihrt werden, sondern auf der Basis der eigenen ek-
klesiologischen Identitiat. Gemeinschaft und Einheit, so Kallis, miissten
aus dem Leben der Kirchen heraus wachsen, so dass die Verabschiedung
von gemeinsamen Texten nicht der Anfang, sondern die Vollendung der
Einheit sei’.

Dieser Sicht widersprach in einigen Punkten das Referat « Anmer-
kungen zu Porvoo aus anglikanischer Sicht im Hinblick auf die Ge-
meinschaft mit den Altkatholiken» von Bischof John Hind, dem angli-
kanischen Bischof in Europa. Hind betonte die dynamische Wesensart
von Porvoo. Man habe nicht nur gefragt «Was ist fiir die eucharistische
Gemeinschaft notig?», sondern auch «Was folgt aus der eucharistischen
Gemeinschaft?» Porvoo belasse es nicht bei der gegenseitigen Aner-
kennung der einzelnen Kirchen, sondern verstehe Gemeinschaft als Be-
ziehungsgeflecht zweier Kirchen. In einer derartigen Beziehung ver-
pflichten sich die Kirchen zu konkreten gemeinsamen Handlungen und
Verantwortlichkeiten, wodurch ein Wachsen in der Gemeinschaft ge-
schehe. Darin sah Hind eine Anregung fiir die Intensivierung der altka-
tholisch-anglikanischen Gemeinschaft, denn als diese 1931 im «Bonner
Abkommen» besiegelt wurde, hiitten sich die beteiligten Kirchen zwar
gegenseitig anerkannt, aber keine Schritte in die Wege geleitet, die Ge-
meinschaft konkret mit Leben zu fiillen.

Schliesslich beleuchtete Prof. Dr. Martien Parmentier (Hilversum)
aus der Sicht altkatholischer Theologie die PGF («Die Altkatholische
Ekklesiologie und das Porvoo-Dokument»). Dazu stellte er einen Ver-
gleich an zwischen der PGF, dem Lima-Rapport, dem revidierten US-
amerikanischen Concordat und dem Bonner Abkommen. Parmentier
machte deutlich, dass Porvoo stirker als die altkatholische Ekklesiolo-
gie den Sendungsauftrag der Kirche als aktuelle Mission in der Welt be-
tone und deshalb die Apostolizitit in der Kirche als Ganzer situiere (und
erst von daher im ordinierten Amt und schliesslich im Bischofsamt).
Aus altkatholischer Sicht sei freilich zu fragen, ob es theologisch zulis-
sig sei, die Apostolizitit einer Kirche ohne (ununterbrochene) bischofii-
che Sukzession uneingeschrinkt anzuerkennen. Parmentier kritisierte

2 Das Referat von Prof. Kallis wird in der ndchsten Nummer der IKZ erscheinen.



zudem den unklaren Gebrauch des Zeichen-Begriffs in der PGF. Das
Einheitsverstindnis Porvoos ist in seinen Augen verschwommen und
tendiert nicht zur full communion, sondern zu dem, was man «vollstan-
dige sichtbare Einheit» nennen konne, ohne deutlich zu machen, was
dies genau seli.

Im Anschluss an das Referat von Prof. Parmentier gaben Theologen
aus den altkatholischen Kirchen der Niederlande, Deutschlands, der
Schweiz, Osterreichs und Tschechiens Statements ab, die einen Ein-
druck vermittelten, welchen Stellenwert man der PFG in den einzelnen
Kirchen beimisst und wie die Bedeutung dieses Dokuments fiir die alt-
katholische Kirche eingeschitzt wird. Fiir die anderen altkatholischen
Kirchen lag keine Berichterstattung vor. War von manchen altkatholi-
schen Theologen die PGF geradezu euphorisch als okumenischer
Durchbruch betrachtet worden, so kam die Wislikofener Konferenz am
Ende zu einem ausgewogenen und differenzierten Ergebnis. Porvoo hilt
viele wichtige Anregungen fiir die altkatholischen 6kumenischen Dia-
loge bereit. Aber es stellt kein iibertragbares Modell dar, nicht zuletzt
deshalb, weil sich die lutherischen Nachbarn und Dialogpartner der alt-
katholischen Kirchen zum Teil erheblich von den lutherischen Porvoo-
Kirchen unterscheiden. Viele Teilnehmende waren sich im tibrigen dar-
in einig, dass Porvoo im Vergleich zu Leuenberg und zu Meissen ein
Fortschritt sei.

Die Vortriage und die spannenden, gelegentlich auch spannungsrei-
chen Diskussionen im Plenum wurden in den Gesprichsgruppen weiter-
gefiihrt und vertieft. Deren Ergebnisse fanden ihren Niederschlag in der
Schlusserkldrung der Konferenz3, in der aufgezeigt wird, wo Porvoo
hilfreiche Anregungen gibt und wo — aus altkatholischer Sicht — weite-
rer Klarungsbedarf besteht. Am Ende der Erkldrung werden schliesslich
auch die Herausforderungen formuliert, die Porvoo fiir die altkatholi-
schen Kirchen und die theologische Reflexion iiber ihren 6kumenischen
Auftrag bereithalt.

Vorstellung von Forschungsprojekten und Ausflug

Seit einigen Jahren gehdren zum Programm der Theologenkonferenz
die Vorstellung aktueller Forschungsprojekte und kurze Berichte aus

3 Der Text der Schlusserklirung wurde bereits zusammen mit einem kurzen Bericht
verdffentlicht in: IKZ 89 (1999) 263-65. Der ins Englische iibersetzte Text dieser Er-
kldrung folgt am Ende dieses Berichts.

4



den altkatholischen Lehranstalten. Dozent Dr. Jan Lasek aus Prag infor-
mierte iiber eine Reihe von Projekten in Tschechien. So ist ein Werk
iiber die altkatholische Bewegung in Bohmen im Entstehen. Ausserdem
werden die kirchlichen Archivbinde, die im Staatsarchiv lagern, ausge-
wertet. Weitere Forschungsschwerpunkte sind der Reformkatholi-
zismus in Bohmen und der Utraquismus (1420-1620). Die Theologie-
studentin drs. Lidwien van Buuren aus IJmuiden hielt einen Lichtbil-
dervortrag, in dem sie die Beziehungen des franzosischen Hofmalers
Philippe de Champaigne zum Kloster Port-Royal und zum Jansenismus
aufzeigt.

Die Theologenkonferenz besteht nicht nur aus Referaten und Fachge-
sprichen. Die Pflege informeller Kontakte und das gesellige Zu-
sammensein gehoren ebenso dazu. So ist im Programm jedes Jahr ein
Ausflug vorgesehen, der uns diesmal ins Fricktal fiihrte, wo sich die
christkatholischen Gemeinden geradezu aneinanderreihen. In einer der
Kirchen, in St. Georg in Zuzgen, feierten wir eine Eucharistiefeier, an
die sich ein Apéro mit Wein aus eigenem Anbau und ein festliches
Abendessen anschlossen. Mit der Propstei Wislikofen war ein Tagungs-
ort gewihlt worden, der nicht nur den dusseren Rahmen fiir die Konfe-
renz bot, sondern sie auch zu einem angenehmen Erlebnis werden liess.
Zum Gelingen der Konferenz hat nicht zuletzt auch die unermiidliche
Hintergrundarbeit von Pfr. Peter Hagmann, dem Kontaktmann der
Theologenkonferenz in der Schweiz, beigetragen, dem als Dank am
Ausflugsabend eine Pfeife iiberreicht wurde.

Regensburg/Bonn Matthias Ring/Angela Berlis

Results of the 35" International Old Catholic Theological
Conference 1999 “The Porvoo Document as a Stimulus
to Old Catholic Self-Reflection”

The 35™ International Old Catholic Theological Conference, held from
30t August to 4t September 1999 in Wislikofen/Switzerland, addressed
the Porvoo Common Statement. The Porvoo Common Statement pre-
sents the results of discussions between the British and Irish Anglican
Churches and the Nordic and Baltic Lutheran Churches. Although high-
ly contextual, the document does provide stimulus for intensifying the
relationship between the Churches of the Utrecht Union and the above-
mentioned Anglican Churches, which are signatories to the 1931 Bonn

5



Agreement. To our gratitude and pleasure, we noted that the Document
deals not only with the reaching of consensus, but also looks beyond to
see ecumenism as a dynamic process. This process is made manifest in
the joint life, witness and service to society and for the world. It is
through working together, that inter-church fellowship grows. As we
move towards our joint future, it is essential that we explore, ecclesio-
logically and theologically, our divided past. Thus, the Porvoo Common
Statement encourages renewed Old Catholic reflection.

[S—
.

N

L. In our exploration,
we found the following points very helpful:

The Church is described in essence as fellowship (koinonia)

Unity is given a Christological and Trinitarian foundation

The Apostolicity of the Church is visible in the continuity of the
Church’s whole life

The continuity of ministry is regarded as being of particular impor-
tance, and not least the historic episcopal succession

. The office of bishop, as it serves unity, has a personal, collegial and

communal dimension

Independent Episcopal Churches are moving towards greater com-
mitment to fellowship and communion

Provision is made in the Porvoo Document for the creation of struc-
tures of common consultation

II. In order to move forward,
the following points seem to require further clarification:

. The tension between the catholicity and independence of the local

church

The very general mention of local church without reference to its vi-
sibility in the Eucharist led by the bishop

The understanding of the one threefold ministry and Apostolic suc-
cession

The use of the term “sign”

. Theology and practice of liturgy, particulary the Eucharist
. The relationship of the Lutheran Porvoo Churches within the Luthe-

ran World Federation and within their relationship with other refor-
med Churches (e. g. Leuenberger Concordie)



III. Challenges to Old Catholic Churches:

. Renewed reflection on and current description of our ecumenical
identity

. Definition of the goal of our ecumenical task

. Reference to the close ecclesiastical relationships with the Anglican
Communion, not expressly mentioned in the Porvoo Common Sta-
tement (e. g. Bonn Agreement, Churches in Communion)

. Clarification and explanation of our Old Catholic position on the of-
fice of bishop

. Deepening and strengthening of the communion founded in the
Bonn Agreement, not least through the creation of common structu-
res of consultation and cooperation

. Implementation of the resolutions of the dialogue with the Orthodox
Church and the inclusion of the Orthodox Church in future Old Ca-
tholic efforts towards unity

. Instigation of and commitment to a common service and witness
with other Churches

. Examination of the possibilities for entering into dialogue with Lu-
theran Churches at a world level through the Utrecht Union Interna-
tional Bishops Conference

. Linking up of bilateral and multilateral relationships and dialogues,
particularly with regard to the possible inclusion of the Utrecht
Union in Anglican-Lutheran dialogue at a world level.

Wislikofen, 3 September 1999

(Translation of the original German authoritative text)



The Porvoo Common Statement — An Introduction
and Evaluation!

There can be no doubt that ecclesial communion must somehow be an-
chored in a basic unity in faith and in our common confessing of this
faith. And doctrinal dialogues between the different church traditions
seem to be the most appropriate tool in realising such unity. Yet, there
are increasing signs that the so-called “ecumenism of consensus”
(“Konsens-Okumene”) is getting into a deadlock. Several of the bilate-
ral ecumenical conversations more and more resemble an endless piling
up of abstract or theoretical doctrinal agreement that is not being con-
verted into concrete fellowship. And due to a marked tendency to re-
open already discussed questions, these dialogues seem to be losing
much of their dynamic impetus. Moreover, reception is being hampered
by approaches to consensus that — at least in effect — are largely unifor-
mistic.

As far as I can see, some of these problems depend on an inadequate
reception and implementation of the so-called Lima-text on “Baptism,
Eucharist and Ministry”. When this text — with its presentation of a sig-
nificant doctrinal convergence between the ecclesial traditions in view
of “the faith of the church through the ages” — was launched in 1982, it
came through a most significant milestone in the work of the Faith and
Order Movement as well as our ecumenical efforts in general. A vast
number of churches responded to the BEM-statement, most of them in
an open and positive way. But these positive responses now often seem
to be more or less forgotten. And there are many examples that the bila-
teral dialogues reflect serious set-backs as compared to the doctrinal
convergence that was uncovered in the BEM-text and the subsequent
debates.

In this connection, however, the Porvoo Common Statement aims at
locating a different approach. Within the frames of this ecumenical in-
itiative, communion is not anchored in an isolated doctrinal agreement
or an abstract and somewhat biased “model”, but rather in the lives and

! This is a slightly revised version of a paper that was given at the 35. Internationa-
le Alt-Katholische Theologenkonferenz in Wislikofen, Switzerland 30 August—4 Sep-
tember, 1999. Regrettably, it has not been possible for me to provide the contribution
with literary references in the form of footnotes. Yet, I hope that the paper will serve
as an appropriate introduction to some of the key concerns of the Porvoo Common Sta-
tement.



realities of the involved churches in a far broader sense. And what is
even more important at this point, the whole Porvoo process aimed at
converting consensus into fellowship. Here the BEM-text played a cru-
cial role — Porvoo can actually be seen as an attempt to implement the
doctrinal convergence of BEM in a particular ecumenical context. On
this basis, communion between altogether ten Anglican and Lutheran
churches has been realised. And I must say that it has been a privilege to
be involved in an ecumenical process that really leads somewhere.

The Porvoo Statement is contextual in the sense that it deals with spe-
cific churches. It can, thus, not be directly transferred to additional ecu-
menical partners. Yet, it is my hope that Porvoo may serve as an ecume-
nical “model” — or rather as a source of inspiration — in the sense that it
can be helpful also in view of other situations and challenges. Seen on
this background, I am grateful that Porvoo has been chosen as the focal
point of the Old Catholic Theological Conference and I do look forward
to hearing your reactions to our proposal. In this contribution, I shall
start with some general remarks on the Porvoo-process (I) and the main
contents of the document (II). I shall then move on to Porvoo’s approach
to the apostolicity of the church (III) and the Nordic responses to the
proposed text (IV). In my final paragraph, I will indicate some brief ob-
servations on the wider ecumenical significance of the Porvoo Common
Statement (V).

[. The Porvoo Process And Its Results —
Some Brief Introductory Remarks

In view of the background of the Porvoo process, it should be noted that
official ecumenical contacts between Anglicans and Lutherans in Nor-
thern Europe go back more than a 100 years. And already in the 1920ies,
concrete forms of fellowship were established between the Church of
England and the Church of Sweden — being followed by similar treaties,
if on a somewhat “lower” level with other Porvoo churches. In the late
sixties and early seventies, international and regional dialogues were in-
itiated between Anglicans and Lutherans — leading to the publication of
three important documents: The international Pullach Report from
1973, the European Helsinki Report from 1983 and the so-called Cold
Ash Report of the Anglican-Lutheran Joint Working Group from the sa-
me year. Later came the international Niagara Report from 1988, espe-
cially containing vital deliberations on the episcopal office. In the men-

9



tioned documents, a substantial amount of doctrinal agreement was re-
ached. But even if Cold Ash concluded with proposing full communion
between the two partners, the achieved consensus was really not trans-
formed into concrete fellowship. Accordingly, the pre-Porvoo Anglican-
Lutheran setting can to a certain extent be summarised as follows: A wi-
de-ranging consensus, but astonishingly little communion.

This situation had a decisive impact on the goal of the Porvoo process.
On the one hand, the appointed dialogue commission could base itself
on a far-reaching existing doctrinal agreement. And we saw no need to
reopen already discussed and largely solved questions. On the other
hand, it was a most crucial task of the Porvoo commission to contribute
to the conversion of existing consensus into concrete communion. Here
the intention was a joint statement of unity that would take all the in-
volved churches further in fellowship than the treaties from the 1920ies
and fifties, regardless of differences in view of an episcopally structured
ministry in general and the historic episcopate in particular.

As far as I am concerned, this goal has definitely been reached. After
only four plenary sessions since its appointment in 1988, the joint com-
mission already in 1992 — at its meeting in the Finnish town Jarvenpdi
in the diocese of Porvoo — could conclude its work with recommending
the establishment of fellowship between the involved churches in word
and sacraments, ministry and mission. The fact that the text does not
speak explicitly of “full” communion should not mislead us to believe
that something less is at stake here. Indeed, the contents of the Porvoo
Common Statement clearly show that this text aims at communal life in
its fullness — and not merely at a step towards fellowship. And there can
be no doubt that Porvoo takes the participating churches further in com-
munion than other Anglican-Lutheran treaties on the European scene —
such as the Meissen Statement from 1988 and the recently published
Reuilly Statement.

Let me in this connection add that the subtle efforts to grade commu-
nion often come through as rather confusing to me. And as much as I
treasure Pope John Paul II's encyclical letter “Ut Unum Sint” from
1995, I must say that I do not find expressions like “real, but imperfect
communion” particularly helpful — neither logically nor theologically.
In my opinion, there is communion and there is non-communion — the-
se are the two basic stages of our ecumenical journey. Additionally, we
have to realise that church fellowship always is a dynamic entity and
never something static. This indicates that there are also steps on our
way towards community — i. a. being elaborated in the Roman Catholic-

10



Lutheran dialogue text “Wege zur Gemeinschaft” from 1980 — and the-
re 1s a constant growth in community after its establishment — a growth
that actually aims at taking us ever closer to the fullness of Christ. But
even if church fellowship is processual to the extent that it must be rea-
lised through steps and stages, it does not make much sense to speak of
“half-full” (or “half-empty”’) communion. And in my view, this is exact-
ly what has been recognised in the Porvoo Common Statement.

Anyway, 10 of the altogether 12 churches that participated in the Por-
voo process have accepted the proposals of the commission — in most
cases with notable enthusiasm. And during 1996, the Porvoo commu-
nion was inaugurated and celebrated in ecumenical services in the ca-
thedrals of Trondheim and Tallin and Westminster Abbey. Only the
Church of Denmark has decided to abstain from signing the text, while
the Evangelical-Lutheran Church of Latvia does not quite seem to have
made up its mind yet. This means that Porvoo has lead to the realisation
of fellowship between the Anglican churches in England, Wales, Scot-
land and Ireland and the Lutheran churches in Finland, Iceland, Norway
and Sweden as well as Estonia and Lithuania. Nominally speaking,
these churches have close to 45 mill. members —i. e. approx. 50% of the
so-called Protestant Christians in Europe. This means that the Porvoo
Statement must be seen as a vital ecumenical initiative on the contem-
porary European scene.

Despite the fact that the Porvoo partners are not neighbour churches
in the sense that they work in the same location, the ecumenical process
in question aims at a fellowship that does not only concern bishops and
church leaders. Here the goal is a communion that becomes operative on
all levels of church life — including the faithful as a whole. It remains to
be seen if this rather ambitious goal is within reach. But already now, a
number of positive signals and trends can be traced. For as Nordic Lu-
therans are being attracted by the spiritual and liturgical richness of the
Anglican tradition, British Anglicans have recognised that there is a
basic similarity in the worship life of our churches. This approximation
is most promising in view of the further development of a living com-
munion between the Porvoo partners. For the desire to get acquainted
with and to learn from each other is surely essential to our ecumenical
efforts.

11



Il. The Porvoo Common Statement — Its Main Contents

As I presuppose that you have a basic knowledge of the contents of the
Porvoo Common Statement (PCS), I shall in this connection restrict my-
self to emphasise the most central aspects of the text. The first of these
aspects concerns Porvoo’s ecclesiology. Here it should be underlined
that PCS can neither be read as an expression of a static-ontological and
isolated approach to the church as institution, nor can it be perceived as
an example of a onesidedly functionalised perception where the church
only is seen as the sum of a varying number of practical tasks. The ec-
clesiology that is reflected in the present text should rather be character-
ised as instrumental — understanding the church as a key instrument in
God’s plan to reunite humankind and restore his creation. According to
Porvoo, the church cannot be described as an end in itself — implying
that its nature is closely attached to its mission and vice-versa. This is
expressed in the first chapter of the text, where there is a strong focus on
the common service of the involved churches in today’s Europe. How-
ever, this does definitely not mean that the church can be reduced to
some kind of practical framework of a personalised-anthropocentric
perception of salvation or an abstract “gospel event”. There is no room
for a purely pragmatic ecclesiology in PCS. As the body of Christ, the
church is rather the location where we participate effectively in the fruits
of his offering. It can, thus, be characterised as the place of salvation.

Porvoo does not explicitly characterise its instrumental approach as
sacramental. Yet, this can implicitly be said to be its position — not with
regard to the ecclesial institution as such, but in view of the role of the
church in God’s plan of salvation. This is partly the case when PCS ar-
gues that “the Church is constituted and sustained by the Triune God
through God’s saving action in word and sacraments” (§ 32 f) — imply-
ing that the church is perceived as sacramental in the sense that it is in-
strumental to the holy sacraments and, thus, to salvation. Moreover, |
have already briefly indicated that PCS understands the church as a
foretaste and an instrumental sign of a reunited humankind and a rene-
wed creation — at least indirectly pointing towards a perception of the
church as the priest of creation or, in order to apply Karl Rahner’s high-
ly appropriate concept, as the sacramentum mundi. Seen in this per-
spective, the Porvoo Statement can be understood as a proof that a
sacramentally based ecclesiology does not necessarily lead to a static
overemphasising of the church as institution.

12



PCS’ instrumental-sacramental ecclesiology is primarily based on its
perception of the church as a vertically founded and horizontally direc-
ted communio or koinonia. At the core of this communion is our con-
crete-sacramental participation in Christ and the fruits of his offering. In
baptism we are united with and integrated in Christ’s death and resur-
rection. And in the Eucharist, we eat his flesh and drink his blood — thus,
becoming his body in the most real sense. On this background it can be
argued that Porvoo’s version of the communio-ecclesiology is essential-
ly christologically focused and anchored. This, however, is further de-
veloped in a Trinitarian way — implying that our communion with the
Father 1s restored by our participation in Christ through the Holy Spirit.
And on the basis of our koinonia with Christ, we also have communion
with one another — meaning that the church’s manifestation as a social-
horizontal communio is firmly grounded in its nature as the body of
Christ.

Generally, the best summary of PCS’ ecclesiology can be found in
§ 20. Here it is initially stressed that the church is both “a divine reality,
holy and transcending present finite reality”’ and at the same time *“‘a hu-
man institution (that) shares the brokenness of human community in its
ambiguity and frailty”. Yet, the Scriptures offer “a portrait of a Church
living in the light of the Gospel”. This is “a Church rooted and grounded
in the love and grace of the Lord Christ; ... it is a Church which makes
common confession of the apostolic faith in word and in life, the faith
common to the whole Church everywhere and at all times; it is a Church
with a mission to all in every race and nation, preaching the gospel, pro-
claiming the forgiveness of sins, baptizing and celebrating the eucharist;
it is a Church which is served by an ordained apostolic ministry, sent by
God to gather and nourish the people of God in each place, uniting and
linking them with the Church universal within the whole communion of
saints; it is a Church which manifests through its visible communion the
healing and uniting power of God amidst the divisions of humankind; ...
it is a church alive and responsive to the hope which God has set before
it, to the wealth and glory of the share God has offered it in the heritage
of his people, and to the vastness of the resources of God’s power open
to those who trust in him”. Admittedly, this “portrait” is not totally in
tune with the — at least occasionally — rather gloomy ecclesial realities.
But it gives us a glimpse of what the church is meant to be in God’s plan
of salvation — calling us to repentance, summoning us to new efforts to
realise our task and reflecting the potential as well as the beauty of the
church.

13



Subsequent to its ecclesiological deliberations, Porvoo presents its vi-
sion of church fellowship. Here the text aims at accounting for the visi-
ble nature of unity as well as the degree of diversity that is intrinsic to
fellowship. At this point, visible unity is the primary concern —
maintaining that “disunity must be seen as an anomalous situation” and
that “all denominational traditions are provisional” (§ 22). Yet, “visible
unity ... should not be confused with uniformity”. Quoting the Roman
Catholic-Lutheran text Wege zur Gemeinschaft, it is affirmed that “uni-
ty in Christ does not exist despite and in opposition to diversity, but is
given with and in diversity” (§ 23). And because this diversity corre-
sponds with God’s many gifts to his church through the Holy Spirit, it
must be seen as “a concept of fundamental ecclesial importance” and
not only as a tactically motivated “concession to theological pluralism”
(ibid.). Along such lines, Porvoo tries to balance visible unity and di-
versity in an appropriate way.

In summarising the Porvoo’s approach to church unity, three observa-
tions are vital: a) Uniformistic attitudes are excluded — leaving room for
genuine appreciation for all God’s gifts in the different churches and, ac-
cordingly, also for a substantial measure of generosity in relating to
others on all levels. b) Yet, visible unity is seen as prior to diversity —im-
plying that clearly static concepts as Okumene in Gegensdtzen, a mere
abstract “mutual recognition” and a kind of “reconciled denominational-
ism” are rejected. ¢) As opposed to more narrow or limited ecumenical
approaches, PCS aims at anchoring unity in the ecclesial realities and
the churches’ lives as a whole — opening up for fellowship in faith and
sacramental life, in the different forms of church ministry and its autho-
ritative teaching, and in service and mission. In this sense, it can be ar-
gued that Porvoo transcends the traditional — often rather abstract — ecu-
menical models.

When it comes to the doctrinal contents of communion, Porvoo
clearly realises that a basic unity in faith and confession is indispensa-
ble to church fellowship. And an account of the doctrinal foundation of
the Porvoo-communion is given in chapter 3 of the PCS-text. On the one
hand, it can be argued that this account is somewhat too rudimentary to
be able to carry the fellowship that PCS proposes. On the other hand, I
have already mentioned that the commission at this point could base it-
self on previous deliberations — aiming at avoiding a reopening of al-
ready discussed issues. And surely briefness should not necessarily be
seen as a sign of theological inadequacy. In my opinion, Porvoo here
discusses the items that are essential to the implementation of church

14



fellowship. In chapter 3, we could also draw from a significant conver-
gence between the Thirty-nine Articles of Religion and the Augsburg
Confession. It should further be noted that the existence of a fundamen-
tal doctrinal consensus between Anglicans and Lutherans already has
been affirmed by the Lambeth Conference in 1988 as well as the LWF
General Assembly in Curitiba in 1990.

In assessing Porvoo’s deliberations on the ordained ministry, it should
be registered that the text also contains statements on the corporate
priesthood of all baptised believers (cf. § 32 1). Yet, more space is devot-
ed to the ordained ministry — simply because this topic traditionally has
caused most tensions between Anglicans and Lutherans. At this point,
PCS — in concurrence with the Lima-document — reflects an option for
the threefold ministry of bishop, priest and deacon. Without canonising
this ministerial pattern as the only possibility or linking it ontologically
to the nature of the church, the text sees it as the most convenient one in
serving and facilitating the sending and mission of the whole people of
God - once more applying an instrumental approach. And even if there
is a basic oneness between the varying forms of the ordained ministry —
all being somehow anchored in the communication of word and sacra-
ments that is constitutive to the church —, a differentiation of tasks is re-
quired here to facilitate the mission of the body of Christ in the world.
While the priestly office primarily serves the whole people of God by
word and sacraments, the deacon has a particular responsibility for vi-
sualising the interconnection between worship and mission. And the
bishop is seen as a special sign of unity and continuity across time as
well as space. Moreover, all ministries are understood as apostolic in
Porvoo in the sense that they stand forth as permanent reminders of the
apostolic witness to Christ that is indispensable in the life of the church.

On the basis of its theological deliberations on the church as well as
on its unity, faith and ministry, PCS concludes with the so-called Porvoo
Declaration (§ 58) that contains a recommendation of communion be-
tween the involved partners. This recommendation i.a. includes a mutu-
al ecclesial acknowledgement, full exchangeability of episcopally or-
dained ministers, mutual participation in ordinations, co-operation in
service and mission, and an extensive exchange on all levels of church
life. As already pointed out, it is difficult to see how such a recommen-
dation can fall short of what is labelled as “full communion”.

15



1. Apostolicity and Apostolic Continuity in PCS —
The “Porvoo Model”

In its approach to apostolic continuity, Porvoo aims at locating an inter-
mediate position between two extremes: on the one hand, those who
identify apostolicity with one of its signs — and on the other hand, those
who reflect a largely abstract perception of this essential nota ecclesiae.
Such an intermediate approach requires a most delicate balance. In my
efforts to describe how PCS proposes to solve this crucial ecumenical
problem, I shall focus on the ten following stages:

1) At the outset, it should be emphasised that apostolicity is identical
with the church’s continuity with the apostolic witness to Christ. This
continuity 1s a living reality and cannot be seen as a mere “pipeline” to
the past or as pure nostalgia. Here it must be underlined that the mark of
apostolicity does not only point to the apostles as such or in an isolated
manner, but also directs us towards the christological basis of ecclesio-
logy or to Christ as the church’s cornerstone.

2) Itis in this sense that apostolicity must be seen as indispensable and
essential in the life of God’s people across time as well as space — being
a fundamental nota ecclesiae that by necessity belongs to its nature.
Without living continuity with our apostolic foundation as a pointer to
Christ, no true church.

3) As a fundamental mark of the body of Christ, apostolicity cannot
be confined to certain “ecclesiological sectors”. This mark must rather
be seen as something that pertains to the church’s existence in its totali-
ty — being anchored in and carried by the whole people of God. Thus,
apostolic continuity can only be understood properly within the frames
of a broad ecclesiological approach.

4) However, the requirement of such a broad approach must not be al-
lowed to lead to that apostolicity is reduced to a kind of abstract or
“internal” concern. Being essential to the church, it must be kept in our
“living memory”. And this indicates that apostolic continuity calls for
concrete, visible expressions or signs.

5) In the life of the church, there is a wide variety of apostolic signs —
and 1t does not make any sense to present them within the frames of a
theological ranking. But even if the ordained ministry in its different
forms is only one among several signs of apostolicity, these ministries
have been entrusted with a special responsibility for interpreting and
safeguarding the church’s apostolic nature.

16



6) This applies particularly to the episcopal office — being a sign of
unity and continuity in the church’s life. Normally, episcopal continuity
1s expressed through the laying on of hands in the ordination of bishops
by fellow bishops. But it can also be manifested differently, i.a. through
continuity in episcopal sees.

7) On the one hand, apostolicity should not be exclusively identified
with its signs — especially not with only one of these signs. This means
that apostolicity also can be kept up in periods when some of its signs
have been lost. Yet, signum and res should not be torn completely apart.
And no church can afford to neglect a single — potential — sign of the
apostolic continuity that is essential to its nature.

8) In view of the historic episcopate, Porvoo neither says that this sign
1s an absolute requirement nor that it can be reduced to a mere optional
extra in the church’s life. Here PCS argues that while churches that pos-
sess this special sign are enabled to affirm the apostolic continuity of
others, churches that have lost it are freed to regain their unity with the
episcopal office in historic continuity.

9) What Porvoo actually does, is to invite the churches to share their
signs of apostolicity with each other within the frames of a vigorous
communion. This “mutuality” should probably have been expressed
more directly, in order to avoid the impression that the Lutheran partners
only are recipients and not contributors.

10) Generally speaking, Porvoo presupposes that apostolicity is ex-
pressed better and more fully in communion — advocating a “Catholic”
approach to the apostolic nature of the Una sancta. And in this way, the
ecumenically speaking most counterproductive attitude that signs of
apostolicity can be seen as factors that belong to the “private property”
of parochial churches is corrected.

The approach to the question of the church’s apostolicity that can be
deduced from PCS can in my opinion be described as “the Porvoo mo-
del” — also reflecting that this is the core and main achievement of the
present statement. Here the point is not that PCS’ approach can be di-
rectly transferred to other partners. As already mentioned, Porvoo is
contextual in the sense that it deals with concrete churches with specific
features. One of these features is that all the involved partners are
somehow episcopally ordered. And even if the historic episcopate have
been lost in some of the concerned churches, there is a long-standing
continuity in old episcopal sees that in several cases go back approx.
1000 years. Still, there seems to be ample reason to hope that the ap-
proach that is advocated in Porvoo also may contribute to a general so-

17



lution of the ecumenically speaking vital, but still clearly controversial
topic of apostolic continuity.

IV. Nordic Reactions to Porvoo — Reception and Non-Reception

Trying to account for the Nordic responses to PCS, I will start with some
brief remarks on how the text initially was received in the different chur-
ches. In Sweden there was hardly any critical voice at all against Por-
voo, but there was also little real debate on this ecumenical initiative.
This probably depends on the fact that concrete forms of fellowship
between the Church of Sweden and the Church of England had been
operative for several decades when PCS came into being. In Finland, the
official reactions were overwhelmingly positive. And representatives of
the Evangelical-Lutheran Church in Finland have been among the stron-
gest defenders of Porvoo on the international scene. Moreover, PCS
may lead to concrete adjustments in the Finnish church laws. Yet, there
was a certain internal debate before a final decision on the Porvoo pro-
posals was reached, with critical voices from low-church groups and
some conservative Lutherans.

In Norway, the General Synod accepted PCS unanimously and with
great enthusiasm. But also within the Church of Norway, there was a
certain, if modest amount of criticism — coming from “liberal” (!) uni-
versity theologians as well as low-church “pietists”. It should be added
that the Porvoo-process was subject to a setback here when the Bishops’
Conference — without any compelling reasons — decided to continue the
practice of allowing deans to ordain on behalf of the bishop, despite the
fact that the just signed PCS-text clearly sees this differently. One may
describe this not particularly recommendable ecumenical attitude as a
kind of “reception without concrete implementation”. In the Evangeli-
cal-Lutheran Church of Iceland, Porvoo was received with gratitude, too
—even if the geographical distance is a challenge here when it comes to
concrete measures of implementation. Similarly, the churches of Esto-
nia and Lithuania responded most positively. But due to other pressing
tasks in a new situation for these churches, it has — understandably —
been difficult to give the reception process top priority. The Latvian he-
sitation to sign PCS does not seem to depend so much on the Porvoo-
text as such, but rather on a certain doubt when it comes to the prospects
of entering into fellowship with churches that all ordain women to the
priesthood.

18



The Danish debate on Porvoo was by far the broadest and most in-
tense one. Not only church leaders and theologians, but also a vast num-
ber of members of local congregations and even some politicians parti-
cipated in the discussion — turning into a heated media event. Still, it is
difficult — at least for an “outsider” — to avoid a feeling that what was at
stake here was not so much the Porvoo-text, but rather a number of par-
ticular or even unique considerations and concerns that mark Danish
church life. And in spite of evident theological reservations especially
with regard to the perception of the episcopal office, the key concern to
many contributors in the debate seemed to be a fear that a signing of Por-
voo would put the distinct “Danishness” of the Church of Denmark as a
so-called folk church at jeopardy. The strong focus on the local congre-
gations as the main ecclesial subject — legally as well as theologically —
also led to problems as to who should be commissioned to decide on be-
half of the church in this connection. At the end of the debate, it became
clear that only a minority was in favour of accepting PCS — in the con-
gregations as well as at the theological faculties. This development is
without doubt the most serious set-back of the whole Porvoo-process.
One may of course hope that the Danish attitude to PCS will be chan-
ged. But at present such a shift does not seem to be very likely.

The theological arguments against Porvoo on the Lutheran side have
almost exclusively been focused on the text’s deliberations on church mi-
nistries — with a special emphasis on episcopacy and apostolic succes-
sion. Here it has been a key concern that PCS describes episcopacy as
“necessary” (cf. § 32 k) —leading the critics to ask if this requirement im-
plies that communion with i.a. non-episcopal Lutheran sister churches is
excluded. If this statement is read in an isolated way — or for that matter
in the light of the distinction between satis and nec necesse in Confessio
Augustana Article VII —, such a criticism may be understandable. Yet, it
should be noted that what is at stake in the current paragraph is actually
not a personally exercised episcopal office, but rather “a ministry of
pastoral oversight (episcope)” (ibid.). And in the Porvoo-text as a whole,
this ministry is never placed on the same level as the primary church-
constitutive marks of word and sacraments (see i.a. § 32 f). PCS’ point in
this connection is more that some kind of episcopal ordering is necessa-
ry in the sense that it serves and facilitates the mission of the church in
the world. In this perspective, episcopacy is primarily seen as a gift that
enriches the church’s life and sustains its mission — and not as some kind
of juridical requirement. Moreover, a similar ordering or structure is al-
ready a reality in the Lutheran Porvoo churches — at least in effect.

19



A second concern among the critics has been that PCS will lead to an
integration within the frames of the historic episcopate that is seen as
foreign to Lutheran theology. Here, however, Porvoo neither claims that
the historic succession is absolutely necessary nor that it is a mere op-
tional extra in the church’s life. This particular sign of apostolicity is al-
so perceived as a gift — or as an effective reminder of our essential con-
tinuity with the apostolic witness to Christ that no church can afford to
dissociate itself from. And PCS makes it clear that when churches that
have lost this sign are set free to regain their unity with the historic epis-
copate, it does not imply a negative verdict over their previous aposto-
lic nature. A third critical argument against Porvoo has been that the text
reflects an “undemocratic” overemphasising of episcopacy. But as al-
ready indicated, this emphasis is a result of the fact that the present is-
sue has been at the core of the controversies between Anglicans and Lu-
therans and should, therefore, not be seen as a reflection of theological
priorities. Here I would like to add that the in some circles prevalent idea
that having a theology of the episcopal office by necessity leads to a
massive hierarchic or “undemocratic” practice in my opinion is totally
misplaced. Actually, I think that the opposite may prove to be the case:
Episcopacy without theology will inevitably be marked by a vacuum.
Such a vacuum has to be filled by something. And this “something” will
very often be authoritarianism and pure lust for power. Thus, there is
much in evidence that theological reflections will have a sound, regula-
ting effect in this connection.

While ecclesially oriented conservative Lutherans and ecumenically
committed theologians normally have supported PCS, the critical voices
at least in Norway mainly came from “liberal” university theology and
traditional low-church *“pietism” — both being remnants from the 18 or
19t centuries. Today we can actually detect the contours of a “liberal-
pietistic alliance” that has proved to be most counterproductive ecume-
nically speaking. For even if these currents differ radically on several
topics, they very often turn out as two of a kind in an ecclesiological per-
spective — both anchoring religious life in anthropology and not in the
reality of the church. Furthermore, they tend to see the break with the
historic episcopate in apostolic succession at the time of the Reforma-
tion as a theologically significant and deliberate act — and not as it should
be seen, namely as a contextually governed emergency solution that
grew out of a desperate need to provide episcopal oversight for the evan-
gelical congregations. The existence of a “common enemy” — that is
everything which can be labelled as “high-church™ attitudes and “Ca-

20



tholic” proclivities — has proved to be a crucial common denominator
here, too. In Germany PCS has been criticised along similar lines — for
instance by Dr. Ingolf Dalferth, who reportedly serves as co-chair of the
continued Meissen-talks between the British and German churches and
1s involved in the Leuenberg-process.

From time to time it is argued that the Porvoo process has created new
lines of division within the Lutheran communion. This is allegedly also
the case with regard to the US Episcopalian-Lutheran “Concordat of
Agreement” and its revised version “Called to Common Mission” —
ecumenical initiatives that have been met with massive criticism in
some Lutheran circles. I do regret this scenario. But I have considerable
difficulties in seeing that the diverging lines which emerge here can be
characterised as “new”. Quite on the contrary, a similar divergence has
followed the Reformation movement more or less since its beginning or
at least since the 18t century — namely the divergence between those
who see the church as the “sacramental” body of Christ and, thus, as vi-
tal in God’s plan for salvation, and those who at the most understand it
as a purely practical framework of a personalised, largely anthropologi-
cally anchored salvation event. Anyway, PCS cannot be blamed for cre-
ating such divisions — it has only made them manifest once more in the
lives of our churches.

V. Concluding Remarks —
On Porvoo’s Wider Ecumenical Significance

I am fully aware that the Porvoo Common Statement cannot be seen as
the “ultimate” ecumenical text. The quite heated debates on some of the
PCS-proposals and on its general theology show that several things
could — and possibly also should — have been expressed differently here.
And I have already indicated that Porvoo is contextual in the sense that
it deals with specific churches with particular features — and, thus, can-
not serve as a “model” that can be transferred directly to other ecumeni-
cal partners and situations.

Still, T dare to hope that Porvoo can be of some significance in a wi-
der ecumenical perspective. This is particularly the case on the follow-
ing five points: a) PCS may provide both general inspiration and con-
crete advices when it comes to strengthening Anglican-Lutheran rela-
tions in other regions and internationally. b) Porvoo may serve as a con-
stant reminder of the goal of visible unity — and, thus, as a critical cor-

21



rective over against ecumenical initiatives that tend to play down or
even ignore this goal. ¢c) PCS aims at a theology that has the capacity of
holding together ecclesiology and ethics, church and world, redemption
and creation — factors which often have been torn apart, but which
clearly belong together in God’s plan of salvation. d) Subsequent to this,
Porvoo’s instrumental-sacramental ecclesiology and theology of the mi-
nistry emerges as a valuable contribution — helping to fill a gap in post-
Reformation theology as well as in several contemporary ecclesiolo-
gies. €) The PCS-text — or, more specificly, what I have referred to as
“the Porvoo model” — offers an at least feasible solution to the long-
standing ecumenical problem of episcopacy and apostolicity. This 1.a.
seems to be confirmed by the positive responses from several Roman
Catholic theologians — and from the Old Catholic representatives at this
conference!

Lastly, underneath both the Porvoo Common Statement and the Por-
voo process as a whole lies a fundamental Christological concern: at the
final instance there is only one way of getting closer to each other as
churches — and that is to get closer to Christ, he who is the one who con-
stantly holds the church that is his body together. Without Christ, our
ecumenical efforts become void and futile. But through him and with
him and in him, these efforts actually cannot fail. This concern is at the
core of the whole Porvoo project. And it is of continuing and binding
significance to the church — across time as well as space.

Strasbourg Ola Tjorhom

22



Anmerkungen zu «Porvoo» aus anglikanischer
Sicht im Hinblick auf die Gemeinschaft
mit den altkatholischen Kirchen

Ich beginne mit einem Dank und einer kurzen Erklarung. Zuerst moéch-
te ich den Veranstalterinnen und Veranstaltern dieser Konferenz fiir ih-
re freundliche Einladung danken. Ich nehme auch deshalb sehr gerne
daran teil, weil ich das Verhiltnis zwischen dem Bonner und dem Por-
vooer Abkommen fiir bedeutend halte, und zwar nicht nur fiir Anglika-
ner und Altkatholiken, sondern auch fiir die gesamte 6kumenische Be-
wegung.

Mein Interesse an diesem Thema ist vielfaltig. Als Bischof habe ich
Anteil an der gemeinsamen apostolischen Verantwortung fiir die Ein-
heit. Als Bischof der anglikanischen Didzese in Europa bin ich an allem
interessiert, was die Gemeinschaft der Kirchen auf dem Festland be-
trifft. Als Mitglied der Kommission fiir Glaube und Kirchenverfassung
des Okumenischen Rates der Kirchen und als Vorsitzender der Faith
and Order Advisory Group der Kirche von England sind mir solche Fra-
gen ein grosses Anliegen, insbesondere da, wo es um die Kompatibilitét
verschiedenener Dialoge geht. Schliesslich habe ich selbst an den Por-
vooer theologischen Gesprichen teilgenommen.

Die Porvooer Gemeinsame Erklarung hat weithin Lob gefunden. Ei-
nige okumenische Freunde haben jedoch auch ihre Bedenken ausge-
sprochen.

Manche romisch-katholischen Theologen (nicht alle) verdédchtigen
das Abkommen, eine Entkréftung des Engagements der Anglikanischen
Kirchengemeinschaft fiir die apostolische Nachfolge der Bischofe zu
bedeuten. Sie sehen darin eine Protestantisierung der Kirche von Eng-
land und somit eine Neubestimmung ihrer 6kumenischen Ausrichtung,
namlich eine wachsende Vorliebe fiir evangelischen gegeniiber katholi-
schem Okumenismus. Andererseits verletzt es einige Mitglieder der
Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), dass die Porvooer Erkla-
rung tiefere Beziehungen als die Meissener Erklarung zwischen der Kir-
che von England und der EKD (1988) ermoglicht. Sie sehen darin eine
Verhirtung der anglikanischen Haltung in der Frage der bischoflichen
apostolischen Nachfolge. Innerhalb der Kirche von England selbst gibt
es viele Evangelikale, die derselben Meinung sind: Sie befiirchten eine
Katholisierung ihrer Kirche. Ausserdem kritisieren einige Lutheraner
ihre nordischen und baltischen Kollegen, weil sie glauben, dass sie das

23



beriihmte «satis est» aus Artikel sieben der Confessio Augustana aufge-
geben haben. Und schliesslich fragen sich die Altkatholiken, ob die An-
glikaner, die ihre langjahrigen Freunde gewesen sind, sie fiir eine neue-
re Partnerschaft verlassen werden. Ein Abkommen, das derart verschie-
dene und sogar divergierende Reaktionen hervorruft, muss entweder
wahr oder falsch sein!

Mein Thema ist die Verbindung zwischen dem Bonner und dem Por-
vooer Abkommen. Aus der Perspektive von Faith and Order kommt so-
fort die Frage auf, ob diese Abkommen miteinander theologisch verein-
bar sind oder nicht. Noch wichtiger ist die Frage, ob sie der katholischen
Tradition und dem wachsenden 6kumenischen Konsens entsprechen.
Um diese Fragen beantworten zu konnen, ist ein kurzer historischer
Uberblick notwendig.

Die Beziehungen zwischen Anglikanern und Altkatholiken einerseits
und die Beziehungen zwischen Anglikanern und der Kirche von Schwe-
den andererseits haben beide eine lange Geschichte, die — so kdnnte ge-
sagt werden — parallel verlaufen sind, ohne sich gegenseitig zu beein-
flussen.

Bereits Mitte des 19. Jahrhunderts entwickelten einige hochkirchli-
che Anglikaner ihr Interesse fiir die altehrwiirdige Kirche von Utrecht.
Wenige Jahre spiter waren anglikanische Beobachter beim ersten Ka-
tholikenkongress im September 1871 in Miinchen anwesend und die Bi-
schofe von Lincoln und Ely sendeten beide Grussworte an den Kon-
gress.

Ebenfalls wihrend des 19. Jahrhunderts begann die Anndherung zwi-
schen der Kirche von England und der Kirche von Schweden. Obwohl
schwedische Lutheraner und anglikanische Episcopalians in Amerika
umstdndehalber schon friiher zu enger Kirchengemeinschaft gekommen
waren, blieb auf lutherischer Seite lange Zeit der Verdacht bestehen,
dass die Anglikaner in Wirklichkeit kalvinistisch seien.

Trotzdem hatten Anglikaner und Lutheraner einander niemals aus-
driicklich verurteilt. Als die Bewegungen fiir kirchliche Erneuerung des
19. Jahrhunderts die anglikanische Aufmerksamkeit moglichen Ge-
sprachspartnern zuwandten, stand deshalb die Tiir fiir weitere Verhand-
lungen offen. Es ist deutlich, dass zur Zeit des Ersten Vatikanischen
Konzils der Weg fiir eine Neuausrichtung der bischoflichen, aber nicht-
romischen Kirchen im Westen bereits bereitet war.

Meiner Meinung nach ist es kein Zufall, dass die Beschliisse der drit-
ten Lambeth-Konferenz im Jahre 1888 iiber die Beziehungen zur Kirche

24



von Schweden und die iiber die Beziehungen zu den Altkatholischen
Kirchen als Resolution 14 und Resolution 15 nebeneinander stehen.

Die gleiche Konferenz dachte ausserdem iiber die ekklesiologischen
Prinzipien der Kirchengemeinschaft nach. Diese Prinzipien sind im
Lambeth Quadrilateral erhalten. Hinsichtlich dieser Konferenz kann ei-
ne ziemlich verschwenderische Verwendung der Sprache festgestellt
werden; es wurden die Begriffe «reunion», «corporate reunion», «fuller
organic unity», «<intercommunion» und «fuller communion» benutzt. Es
wire anachronistisch, im Jahr 1888 genauere Prizisierungen dieser
Ausdriicke zu erwarten. Wir miissen jedoch zugeben, dass die Einheits-
suche des 20. Jahrhunderts komplizierter geworden ist, weil es ihr an ei-
ner klaren und eindeutigen Definition dieser Worte mangelte.

Es moge deutlich geworden sein, dass es diese Eindeutigkeit noch im-
mer nicht gibt. Manche Freunde und manche Feinde glauben, Porvoo
sel «full communion». Meiner Meinung nach kann «full communion»
nicht zwischen Kirchen bestehen; «full communion» ist eine Eigen-
schaft der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche. Ob-
wohl sie in den getrennten Kirchen und in besonderen dkumenischen
Abkommen teilweise wahrnehmbar ist, liegt sie jenseits aller Uberein-
stimmung. Sie ist eine Gabe und ein Ruf Gottes.

Zwischen den Weltkriegen wurden die Beziehungen zwischen Angli-
kanern und Altkatholiken und die Beziehungen zwischen Anglikanern
und der Kirche von Schweden formlich festgelegt. Die Lambeth-Kon-
ferenz von 1920 schlug hinsichtlich der Kirche von Schweden eine
gegenseitige Teilnahme an Bischofsweihen vor. Eucharistische Gast-
freundschaft hatte es zuvor schon lange gegeben. Die schwedischen Bi-
schofe begriissten diesen Vorschlag, richteten jedoch einige ernsthafte
Fragen an die Kirche von England. Die Kirchen setzten das Abkommen
in die Praxis um, obwohl es in der Kirche von England erst 1954 auch
kirchenrechtlich festgelegt wurde.

Uber das Bonner Abkommen brauche ich Ihnen wohl kaum viel zu sa-
gen. Es gibt einige Ahnlichkeiten zwischen diesen Abkommen. Im
Grunde beruhen beide auf einem Kirchen- und Einheitsbegriff, der die
Selbstindigkeit autonomer Kirchen betont. Dieser Begriff entsteht aus
der gegenseitigen Anerkennung der Kirchen und bestitigt ihre gegen-
wiirtige Identitit. Verdnderungen sind nicht notwendig. Nach dem Mu-
ster menschlicher Beziehungen — kénnte man mit einem Vergleich sa-
gen — waren diese Abkommen die Zustimmung, miteinander ins Bett zu
gehen, ohne einander zu heiraten.

23



Der erste Grundsatz des Bonner Abkommens lautet: «Jede Kirchen-
gemeinschaft anerkennt die Katholizitit und Selbstindigkeit der andern
und hilt die eigene aufrecht.» Dieser Grundsatz gilt auch fiir das dama-
lige Verhiltnis der Anglikanischen Kirchengemeinschaft mit der Kirche
von Schweden.

Die Beziehungen und die Abkommen der zwanziger und dreissiger
Jahre spiegeln natiirlich das theologische Verstindnis der damaligen
Zeit. Ich habe bereits festgestellt, dass die Viter von Lambeth sich 1888
etwas ungenau ausgedriickt haben. Sprache driickt Vorstellungen aus.
Vierzig Jahre geniigten nicht, um einen reicheren Kirchenbegriff und die
notige theologische Sprachentwicklung zu ermoglichen, welche die ek-
klesialen Implikationen der Anerkennung ernst nehmen wiirden.

Um es kurz (und provokant) zu sagen: Kann eine Kirche gleichzeitig
«katholisch» und «selbstandig» sein?

Cyrill von Jerusalem hat eine beriihmte Definition von Katholizitit
gegeben:

«Die Kirche wird <katholisch>, das heisst <allgemein>, genannt, weil
sie tiber den ganzen Erdkreis von einem Ende bis zum andern ausge-
breitet ist und weil sie umfassend und zuverldssig alle Lehren verkiindet,
die den Menschen zur Kenntnis kommen sollen, von den sichtbaren und
unsichtbaren Dingen, den himmlischen und den irdischen; weil sie das
ganze Menschengeschlecht fiir die wahre Religion gewinnen soll, die
Herrscher und die Untertanen, die Gelehrten wie die Ungelehrten,
schliesslich weil sie allgemein jede Art von Siinden des Leibes und der
Seele behandelt und heilt. Sie besitzt alles, jede Art von Tugend, wie im-
mer sie heissen mag, ob in Wort oder Tat, und alle Arten der Geistesga-
ben.» (Katechese XVIII.23)

Zwischen dem 4. Jahrhundert, als Cyrill lehrte, und dem 20. Jahrhun-
dert sind viele kirchliche Trennungen geschehen, die es schwierig ma-
chen, ein richtiges Gefiihl fiir die Catholica zu bewahren. Wenn Streit
Menschen trennt, geschieht es immer, dass die Wege im Laufe der Zeit
noch weiter auseinander fiihren und sich neue Trennungsgriinde ein-
schleichen. Das heisst: Im Laufe der Jahre bleiben die Kirchen aus an-
deren Griinden getrennt als aus den Griinden, die urspriinglich zur Tren-
nung gefiihrt haben.

Ich habe heute keine Zeit, dieses Thema im einzelnen weiterzuent-
wickeln. Ich hoffe aber, dass seine Relevanz selbstverstindlich ist.
«Selbstandigkeit» braucht — wenn das Wort «Verantwortung» bedeutet

26



—nicht im Gegensatz zu «Katholizitit» zu stehen. Beides sind verschie-
dene Seiten derselben Wahrheit. Oft jedoch hat die christliche Ge-
schichte dazu tendiert, das «Katholische» in die Richtung des Monar-
chischen, des Diktatorischen, Pyramidalen und Repressiven zu ver-
schieben, wihrend das Selbstindige in Richtung der Unabhingigkeit,
der Selbstgeniigsamkeit und der Autonomie verschoben wurde. Angli-
kaner und Altkatholiken suchen eine Sprache, in der impliziert wird,
dass beides — Katholizitdt und Selbstindigkeit — zusammengehalten
werden kann. Das ist lobenswert — aber es ist leichter gesagt als getan.
Die aktuellen Dilemmas sowohl der Anglikanischen Kirchengemein-
schaft als auch der Utrechter Union beweisen allzu klar die Schwierig-
keiten.

Ich habe bereits festgestellt, dass 6kumenische Ubereinstimmungen
das ekklesiologische Verstindnis ihrer eigenen Zeit spiegeln. Seit den
dreissiger Jahren haben sich die Zeiten natiirlich ebenfalls gedndert. Die
Porvooer Gemeinsame Erkldrung driickt einige Aspekte des theologi-
schen Konsenses der neunziger Jahre aus, genauso wie das Bonner und
das Lambeth-Uppsala-Abkommen eine friilhere Anschauung in Worte
gekleidet haben.

Im Rahmen dieses Referates gilt es festzuhalten, dass eine besonders
bedeutsame Entwicklung das Verstindnis der Kirchen fiir die Zeichen
der vollen sichtbaren Einheit betrifft. Zugleich nehmen wir eine wach-
sende Subtilitdt sowohl in der Sprache als auch in der Methodik 6ku-
menischer Dialoge wahr. Friiher hat jede Kirche ihre Gesprichspartner
an ihren eigenen Bekenntnisformularen gemessen. Definitionsgemaiss
sind solche Formulare aus einer polemischen Stimmung heraus entwor-
fen worden. Erst wenn der «andere» die Priifung bestanden hatte, waren
Fortschritte im Dialog moglich. Seit dem Zweiten Weltkrieg jedoch ha-
ben die Kirchen angefangen, miteinander die Heilige Schrift und die al-
ten gemeinsamen Traditionen durchzunehmen, um herauszufinden, ob
sie den apostolischen Glauben zusammen und einstimmig bekennen
konnen.

Ausserdem erkennen die Kirchen, dass auf dem Weg zur vollen sicht-
baren Einheit verschiedene Etappen liegen. Im Dekret Unitatis Redinte-
gratio des Zweiten Vatikanischen Konzils lesen wir: «(...) wer an Chri-
stus glaubt und in der rechten Weise die Taufe empfangen hat, steht (...)
in einer gewissen, wenn auch nicht vollkommenen Gemeinschaft mit
der katholischen Kirche». (Unitatis Redintegratio 2) Die echte Einheit

27



der Kirche ist eine Gabe Gottes, in der es keine Grade oder Abstufungen
gibt, weil sie der Gemeinschaft mit Gott und Christus entspricht, iiber
die Johannes in seinem ersten Brief schreibt. Trotzdem, auf Erden bleibt
die Heiligkeit und — deswegen — die Einheit der Kirche unvollkommen.
Also «werden wir (...) von Herrlichkeit zu Herrlichkeit verwandelt» (2
Kor. 3,18), und die Wiedervereinigung der Kirchen muss Schritt fiir
Schritt vorangehen.

Diese drei Elemente — die Kennzeichen der Einheit, eine neue Me-
thode des Dialogs und die Sicht der Einheit als Entwicklung — bestim-
men den Lauf des heutigen Okumenismus. Die Porvooer Erklirung ach-
tet diese Grundsitze. Es ist wichtig, die dynamische Wesensart der Er-
klarung zu betonen; im Gegensatz dazu waren die fritheren Abkommen
statischer.

Porvoo entsteht nicht nur aus dem gegenseitigen Erkennen der Kir-
chen, sondern auch aus einer Vorstellung iiber die Zukunft. Wir wissen
alle, dass diese Erklidrung einige Verinderungen mit sich bringt. Es folgt
daraus, dass weitere Entwicklungen auch im 6kumenischen Verstindnis
und in der 6kumenischen Methode zu erwarten sind. Porvoo will kein
letztes Wort sein. Eher gilt hier, wie fiir viele andere Dinge auch: «sol-
ventur ambulando».

Weil die Einheit der Kirche eine eschatologische Realitiit ist, diirfen
wir uns mit einer gewissen Vorldufigkeit begniigen. Ich glaube, dass vie-
le Kritiker der Porvooer Erklirung diese dynamische und vorlédufige
Wesensart des Abkommens nicht verstanden haben.

Die Erklarung beruht sowohl auf Anerkennung als auch auf gegen-
seitigen Verpflichtungen. Was zahlt, ist nicht nur unsere heutige Iden-
titdt, sondern auch unser Versprechen im Hinblick auf die Zukunft. Das
heisst, die Kirchen verpflichten sich, «an einem gemeinsamen Leben in
Sendung und Dienst teilzunehmen, fiir- und miteinander zu beten, und
Ressourcen zu teilen». (Porvooer Erkldrung 58.b.i) Hier spricht man
nicht iiber Selbstiandigkeit, sondern iiber das, was «Gemeinschaft» im-
pliziert.

Wir sollten nicht nur fragen «Was ist fiir eucharistische Gemeinschaft
notig?», sondern auch «Was folgt aus eucharistischer Gemeinschaft?»

Paulus hat geschrieben (1 Kor. 10, 16—17): «Ist das Brot, das wir bre-
chen, nicht Teilhabe am Leib Christi? Ein Brot ist es. Darum sind wir
viele ein Leib; denn wir alle haben Teil an dem einen Brot.» Ein einzi-
ger Leib zu sein, bedeutet, dass wir miteinander in einem komplexen

28



Netz von Beziehungen und Verpflichtungen verbunden sind. Dies kann
man nur als «wechselseitige Abhingigkeit» beschreiben. Dieses Ver-
hiltnis schliesst natiirlich die wesentlichen Bedingungen fiir Einheit ein:
Fiir Anglikaner werden diese im Chicago-Lambeth-Quadrilateral aus-
gedriickt. Die Porvooer Erkldrung erweitert sie. Sie reichen jedoch nicht
aus. Die Ehe ist eine Sache des Herzens und juristischer, kanonischer
und theologischer Prinzipien. Deshalb zeichnet die Porvooer Gemein-
same Feststellung auch das «Portrit einer im Licht des Evangeliums le-
benden Kirche».

Manche haben das Porvooer Abkommen begeistert als einen 6kume-
nischen Durchbruch beschrieben. Ich gehore nicht zu ihnen. Ich glaube,
dass die Bedeutung dieses Abkommens darin liegt, inwieweit es das
heutige, gottgegebene Einheitsverstindnis spiegelt. Wir sollten diesel-
ben Prinzipien auf die Gemeinschaft zwischen Anglikanern und Altka-
tholiken anwenden. Es sind vier Verpflichtungen der Porvooer Erkla-
rung, die fiir die Entwicklung unserer Gemeinschaft besonders relevant
sind. Ich habe schon die Zusicherung zitiert, «an einem gemeinsamen
Leben in Sendung und Dienst teilzunehmen, fiir- und miteinander zu be-
ten, und Ressourcen zu teilen». Ausserdem verpflichten sich die Kir-
chen, «Diasporagemeinden in das Leben der einheimischen Kirchen zu
ithrer gegenseitigen Bereicherung aufzunehmen» und «angemessene
Formen der kollegialen und konziliaren Beratung iiber gewichtige,
Glauben und Kirchenverfassung sowie praktisches Christentum betref-
fende Angelegenheiten einzurichten». Schliesslich haben die Kirchen
eine Kontaktgruppe eingerichtet, «um [ihr] Wachsen in Gemeinschaft
zu fordern und die Umsetzung [der] Vereinbarung zu koordinieren».
(Porvooer Erklirung 58.b.x)

Diese vier Elemente entsprechen verstandlichen Liicken, die in frii-
heren Abkommen festzustellen sind.

Das Bonner Abkommen hat eine lange und ehrenvolle Vergangenheit.
Es ist jedoch deutlich, dass unsere Kirchengemeinschaft neue Impulse
braucht. Vielleicht ist dieser Impuls in den Grundsitzen zu finden, die
der Porvooer Erkldrung zugrunde liegen.

Crawley John Hind

29



Die Altkatholische Ekklesiologie
und das Porvoodokument

1. Einfiihrung

Wer fragen wiirde, wie es der dkumenischen Bewegung in unserer Zeit
geht, bekiame vielleicht zur Antwort, dass die Begeisterung fiir den Oku-
menismus ziemlich abgenommen habe. Die Einheit der Kirchen steht
nicht mehr so zentral im Bewusstsein der Kirchen und ihrer Gldubigen
wie vor einigen Jahrzehnten. Die vielen Diskussionen der Okumeniker
haben die Kirchen einander zwar niher gebracht, aber es bleiben auch
weiterhin kirchentrennende Elemente bestehen, und manchmal kommen
sogar neue dazu. Diese 6kumenische Malaise spiegelt sich jedoch nicht in
einer abnehmenden Anzahl theologischer Vereinbarungen wider — eher
das Gegenteil ist der Fall. Der 6kumenische Himmel strahlt sozusagen
von immer glinzenderen theologischen Erkldarungen. Vor dem Zweiten
Weltkrieg waren solche Abkommen eher selten. Anglikaner und Altka-
tholiken gehorten zu den Pionieren mit dem 1931 unterschriebenen Bon-
ner Abkommen, in dem die Kirche Englands und die européischen altka-
tholischen Kirchen ein sogenanntes Interkommunionsverhiltnis mitein-
ander eingingen. Andere anglikanische und altkatholische Kirchen traten
spdter dem Bonner Abkommen bei. Obwohl die Verhandlungen in Bonn
selbst lediglich einen Tag dauerten, wurde die Erklarung faktisch seit den
gleichfalls in Bonn 1874 und 1875 abgehaltenen Bonner Unionskonfe-
renzen vorbereitet. Die 1931 erreichte Ubereinstimmung wurde in drei
Punkten formuliert, deren Wortlaut seither in vielen Dokumenten der oku-
menischen Bewegung nachklingt: «1. Jede Kirchengemeinschaft aner-
kennt die Katholizitit und Selbstindigkeit der andern und halt ihre eigene
aufrecht; 2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mit-
gliedern der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu; 3. Interkom-
munion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Annahme aller
Lehrmeinungen, sakramentalen Frommigkeit oder liturgischen Praxis,
die der andern eigentiimlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt,
die andere halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest.»

Seit 1931 hat sich in den 6kumenischen Beziehungen viel gedndert.
Es sind unzihlig viele Dokumente einer wachsenden Ubereinstimmung
abgefasst worden. Im Jahr 1931 hingegen war die anglikanisch-altka-
tholische Interkommunion ein recht einzigartiges Phinomen. Anglika-
ner und Altkatholiken hatten ein ziemlich einmaliges Verhiltnis zuein-
ander. Vor allem in der sogenannten High Church, dem katholisierenden

30



Teil der Kirche Englands, reagierte man sehr zufrieden auf die Verbin-
dung zu den altkatholischen Kirchen, nicht zuletzt deshalb, weil die alt-
katholischen Weihen von Rom anerkannt wurden (und werden) und die
anglikanischen nicht. Altkatholische Bischéfe wurden darum gerne zur
Assistenz bei anglikanischen Bischofsweihen eingeladen. Fiir Altkatho-
liken hatte dies zur Folge, dass man in einem kleinen englischen Dorf in
die Ferien gehen konnte, ohne gleich erklidren zu miissen, was altkatho-
lisch ist. In der High Church war dies bekannt. Dies alles war einmal.
Heutzutage ist die High Church in der Kirche Englands viel schwicher
als friiher. Die Evangelikalen haben in der Kirche von England an Ein-
fluss gewonnen und die liturgische Bewegung hat manches Ideal der
High Church mehr oder weniger vollstandig verwirklicht, insbesondere
die wochentliche Eucharistiefeier, die «Parish Communion». Wer aber
seine Ideale erreicht hat, muss neue suchen. Die heutige High Church,
sofern es sie noch gibt (denn der Name selbst wirkt wie ein Anachro-
nismus), sucht solche neuen Ideale und ist gleichzeitig gespalten, vor al-
lem in der Frage der Frauenordination. Inzwischen haben verschiedene
anglikanische Kirchen bilaterale Vereinbarungen mit anderen Kirchen
abgeschlossen oder werden das bald tun. Die anglikanischen Kirchen
sind ausserdem im multilateralen Glaubensgesprich, wie dieses vor al-
lem in der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung (Faith and
Order) des Okumenischen Rates gefiihrt wird, immer sehr aktiv gewe-
sen. Ein wichtiges Beispiel fiir letzteres ist das sogenannte Limadoku-
ment iiber Taufe, Eucharistie und Amt, das 1982 verfasst wurde und zu
dem sich ein in der 6kumenischen Bewegung bis jetzt ungekannter Re-
zeptionsprozess abgespielt hat und noch abspielt. Viele Kirchen haben
entsprechend der Bitte der Kommission eine Stellungnahme zu diesem
Dokument formuliert. Das Limadokument ist ein Konvergenztext und
demnach ein Text, der eine wachsende Ubereinstimmung zwischen den
Kirchen zu beschreiben versucht, die jedoch noch keine vollstindige
Ubereinstimmung ist. So findet man nicht die Position einer einzelnen
Kirche vollstandig im Dokument wieder; statt dessen wird die wach-
sende Konvergenz zwischen den Kirchen in Worten ausgemalt. Inzwi-
schen haben die Formulierungen Limas doch an vielen Orten ihre Wir-
kung gezeitigt. Das Dokument ist seit seiner Verdffentlichung eine stin-
dige Quelle der Inspiration, gerade auch in den heutigen bilateralen Dia-
logen. Sein Einfluss ist auch in den Dokumenten von Meissen und Por-
voo deutlich spiirbar. Die Meissener Erklarung wurde 1988 veroffent-
licht und 1991 von der Kirche von England und der Evangelischen Kir-
che in Deutschland (EKD) unterzeichnet, fiihrte aber im Gegensatz zum

31



Porvoodokument, das wir heute vor allem besprechen wollen, noch
nicht zur vollen kirchlichen Gemeinschaft. Die Meissener Kommission
stellte noch im Jahre 1996 fest, dass «eine unterschiedliche Bewertung
der historischen bischéflichen Sukzession eine Schliisselrolle in den an-
dauernden theologischen Differenzen zwischen der Kirche Englands
und der Evangelischen Kirche in Deutschland spielt.»!

Dieses Votum steht tibrigens im Kontrast zum Optimismus, der im alt-
katholischen Deutschland manchmal zum Ausdruck gebracht wird.
Man darf schliessen, dass die Partner der Meissener gemeinsamen Fest-
stellung ihre Moglichkeiten weniger optimistisch einschitzen, als dies
dort der Fall ist.

Ein dhnlicher Optimismus erklang in Porvoo. Auch hier wurden in-
zwischen die praktischen Konsequenzen gezogen. Allerdings geht es
hier ausschliesslich um bischoflich verfasste Kirchen. «Porvoo» ist ein
Abkommen anglikanischer Kirchen in Grossbritannien und Irland einer-
seits und lutherischer Kirchen in Skandinavien und dem Baltikum ande-
rerseits. Seiner konkreten Konsequenzen wegen darf «Porvoo» wohl ei-
ne grosse 0kumenische Leistung genannt werden. Allerdings haben die
Vertreter der EKD in der Meissener Kommission erklirt, sie glaubten
nicht, dass ihre Kirchen den Weg von Porvoo ebenfalls gehen konnten?.

Wie bereits festgestellt, ist das Limadokument in den Texten von
Meissen und Porvoo deutlich anwesend. Das gilt auch fiir das soge-
nannte Concordat of Agreement, das zwischen der episkopalen (also der
amerikanisch-anglikanischen) Kirche und einer grossen lutherischen
Kirche der Vereinigten Staaten, der ELCA (Evangelical Lutheran
Church in America) verhandelt wurde. 1997 wurde es von einer kleinen
lutherischen Mehrheit abgelehnt und daraufthin auf lutherische Initiati-
ve hin unter dem Titel Called To Common Mission revidiert; am 19. Au-
gust 1999 war es Gegenstand einer erneuten Abstimmung bei den Lu-
theranern. Das Concordat wurde nunmehr von der ELCA Churchwide
Assembly in Denver mit 716 gegen 317 Stimmen (69,3% dafiir und
30,7% dagegen) angenommen. Im Sommer 2000 wird die episkopale
Kirche ebenfalls in Denver iiber den revidierten Text einen Beschluss
fassen.

I'Vgl. G. Wainwright, Is episcopal succession a matter of dogma for Anglicans? The
evidence of some recent dialogues, in: C. Podmore (ed.), Community—unity—commu-
nion. Essays in honour of Mary Tanner, London 1998, 166, verweisend auf: The
Church of England and the Evangelical Church in Germany, The Report of the Meis-
sen Commission 1991-1996, GS Misc 490, 10 # 18.

2GS Misc 490, 11 # 20.

32



2. Sendungsauftrag und Apostolizitiit

Mit dem Titel dieser revidierten Ubereinkunft ist ein Thema angegeben,
das fiir Porvoo und das Concordat von grosster Wichtigkeit ist, das je-
doch in einer fiir Altkatholiken nicht geldufigen Weise ausgearbeitet
wird: das Verstandnis des Sendungsauftrages der Kirche als aktuelle
Mission in der Welt. In der traditionellen altkatholischen Ekklesiologie
spielen weniger die Missio Dei oder die Sendung Jesu, als vielmehr die
Apostolizitit der Kirche als Kennzeichen der Kirche und die «apostoli-
sche Sukzession» der Bischofe eine liberaus wichtige Rolle. Das Doku-
ment Koinonia auf altkirchlicher Basis, das Ergebnis des altkatholisch-
orthodoxen Dialogs3, sagt dariiber: «Die Kirche ist <apostolisch>, da ihr
gottlicher Stifter der erste <Apostel> war (Heb. 3,1; vgl. Gal. 4,4) und da
sie erbaut ist <auf dem Grund der Apostel und Propheten, wobei Chri-
stus Jesus der Eckstein ist> (Eph. 2,20).» Die Sendung Jesu wird im fol-
genden Text im Zusammenhang mit der Sendung des Sohnes durch den
Vater und mit der der Jiinger durch ihn betrachtet und sofort als eine Art
innere Mission ausgearbeitet. Nach dem Tod der Apostel wird die Sen-
dung durch die Kirche fortgefiihrt. Diese Weitergabe geschieht konkret
im geistlichen Leben, im Vollzug der Sakramente und in der Lehre. «Die
von der Kirche bewahrte apostolische Lehre» heisst dann «die innere
Seite ihrer Apostolizitit», wihrend «die von den Aposteln ausgehende
ununterbrochene Reihe und Nachfolge der Hirten und Lehrer der Kir-
che», das heisst der Bischofe, «das dussere Merkmal und gleichsam die
Biirgschaft der Wahrheit der Kirche» genannt wird.

Es muss nun zunichst etwas mehr iiber den allgemeinen Begriff der
Apostolizitit der Kirche gesagt werden. Dazu ist in altkatholischen
Kreisen schon recht viel geschrieben worden, zum Beispiel im Buch Bi-
schof Urs Kiirys iiber die altkatholische Kirche®. Wir beschriinken uns
hier auf die kurze und relativ neue Formulierung in den Texten des alt-
katholisch-orthodoxen Dialogs. Wir haben gesehen, dass der altkatho-
lisch-orthodoxe Dialog die gottliche Mission/Sendung der Kirche, fort-
gesetzt in der Apostolizitdt der Kirche, innerlich im geistlichen Leben,
im Vollzug der Sakramente und im Bewahren der apostolischen Lehre
verwirklicht sieht. Dagegen ist dusseres «Merkmal und Biirgschaft der
Wabhrheit der Kirche (...) die von den Aposteln ausgehende ununterbro-

3 Hrsg. von U. von Arx = IKZ 4/1989, 62.
4 U. Kiiry, Die altkatholische Kirche. Thre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen,
Stuttgart? 1978, 264-269.

a3



chene Reihe und Nachfolge der Hirten und Lehrer der Kirche». Verglei-
chen wir diese Definition von Apostolizitidt mit den Ausfiihrungen des
Porvoodokuments, so ist festzustellen, dass es hier zunédchst vor allem
um das geht, was 1m altkatholisch-orthodoxen Dialog die «innere Seite»
der Apostolizitit heisst. Betrachtet man die Formulierungen Porvoos,
wiirde man allerdings kaum von einer «inneren Seite» reden. Denn es
geht ja nicht gleich um das «dussere Merkmal>» des Bischofsamtes, son-
dern um etwas, das in einem anderen Sinne sehr dusserlich genannt wer-
den konnte, namlich um die Sendung der Kirche in der Welt und deren
Gemeinsamkeit zwischen den beteiligten Kirchen. Der Titel dieses Teils
des Porvoodokuments lautet: «Unser gemeinsamer Sendungsauftrag
heute». Es wird darauf hingewiesen, dass «im Kontext der vielen ideo-
logischen, sozialen und politischen Veridnderungen in Europa» die be-
teiligten «Kirchen und ihre Nationen heute mit neuen Aufgaben und Ge-
legenheiten konfrontiert» werden (Porvoo # 10). Damit sind vor allem
die Herausforderungen und Chancen fiir die Kirchen gemeint, die sich
nach den verschiedenen europidischen Kriegen und dem Kollaps des
Kommunismus darbieten. Gelegenheiten fiir Evangelisierung, Re-
Evangelisierung und pastorale Arbeit bieten sich in allen Lindern an.
Fragen des Friedens und der Gerechtigkeit, von Armut und Reichtum,
Fragen der Okologie, des Dialogs mit Menschen anderer Rassen, Kul-
turen und Religionen fordern die Kirchen heraus.

In #13 fasst das Porvoodokument seine Betrachtung des Sendungs-
auftrags der Kirche zusammen: «Angesichts all der Fragen, die sich
heute aus unserem gemeinsamen Sendungsauftrag ergeben, sind unsere
Kirchen miteinander dazu gerufen, gemeinsam eine Verpflichtung zu
verkiinden, der weiteren Welt sowie ihren eigenen Gesellschaften zu
dienen (...). Diese gemeinsame Verkiindigung in Wort und Sakrament
stellt das Geheimnis der Liebe, der Gegenwart und des Reiches Gottes
dar.»

Es diirfte deutlich sein, dass Porvoo die Bedeutung des Sendungsauf-
trags der Kirche sehr konkret weltbezogen auffasst, moglicherweise
weltbezogener als dies in altkatholischen Erkldrungen iiblich ist. Die
Ausfiihrungen iiber die Apostolizitit der Kirche folgen in Porvoo also
auf diejenigen, die von einem weltbezogenen Sendungsauftrag handeln.
Daher muss man sich nicht wundern, dass (in # 37) die Apostolizitit der
Kirche durch Porvoo nicht an erster Stelle mit dem Bischofsamt ver-
bunden wird, sondern mit der Kirche als Ganzer, d. h. mit der Gemein-
schaft des Volkes Gottes, «Ménner[n] und Frauen, Laien und Ordinier-
te[n].» (# 38)

34



3. Porvoo und das (Bischofs-)Amt

Aber das Bischofsamt ist ein Thema, das viel Aufmerksamkeit im Porvoo-
dokument erhilt, weil es bis jetzt ein Streitpunkt zwischen den anglikani-
schen und einigen lutherischen Kirchen war. In # 34 wird erwihnt, wie zur
Zeit der Reformation alle beteiligten Kirchen zwar Bischofe zu den exi-
stierenden Bischofssitzen der Katholischen Kirche ordiniert haben und sie
«dabei ihre Intention kundgetan [haben], das Leben und Amt der Einen,
Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kirche fortzusetzen», aber dass
nur in einigen Territorien die historische Sukzession durch bischofliche Or-
dination aufrechterhalten worden ist, wihrend anderswo bisweilen Bi-
schofe von Priestern geweiht wurden. Jedoch, so versichert Porvoo, habe
man tiberall und immer die apostolische Kontinuitit der Kirche bewahren
wollen. In der Terminologie des Limadokuments (Amt # 37) wird zwischen
einer apostolischen Tradition, die von einer Kirche auch ohne Bischofsamt
bewahrt worden ist, und einer apostolischen Sukzession durch Bischofe
unterschieden. — In den Porvookirchen hat es immer Bischofe gegeben, ob-
wohl ihre Sukzession nicht iiberall ununterbrochen ist. — Wenn Porvoo (#
39) dhnlich wie das Limadokument (Amt # 35) erklért, dass «die priméire
Manifestation der apostolischen Sukzession (...) also in der apostolischen
Tradition als Ganzer zu finden» ist, erkennt es damit der Sukzession des
Amtes einen besonderen, aber beschrinkten Platz in diesem Ganzen zu. So
sagt Porvoo # 40: «Innerhalb der Apostolizitat der ganzen Kirche gibt es
eine apostolische Sukzession des Amtes, die als ein Brennpunkt der Kon-
tinuitdt der Kirche (...) dient und dies auch ist. Es ist eine besondere Ver-
antwortung des ordinierten Amtes, diese Tradition zu bezeugen und in je-
der Generation erneut mit Autoritit zu verkiinden.» Da die Lutheraner ger-
ne von «einem Amt» reden und die Anglikaner vom «dreifachen Amt» des
Bischofs, Priesters und Diakons, werden diese zwei Begrifflichkeiten ein-
ander im folgenden Paragraphen (# 41) mehr oder weniger gleichgestellt,
oder besser gesagt: Das dreifache Amt wird als die allgemeine Form des ei-
nen ordinierten Amtes in der alten Kirche betrachtet.

Im revidierten amerikanischen Concordat wird iibrigens nicht mehr ex-
plizit vom dreifachen Amt gesprochen, sondern festgestellt, dass «jede
von beiden Kirchen in der Vergangenheit Wege gesucht und gefunden hat,
das ordinierte Amt in Treue zur apostolischen Botschaft und Mission aus-
zuiiben. Jede von beiden hat Strukturen der Aufsicht entwickelt, die der
Kontinuitit dieses Amtes unter dem Worte Gottes dienen.»?

S Called to Common Mission # 8.

33



Allerdings muss im Porvoo-Dokument, nachdem zuerst iiber die Apo-
stolizitdt der Kirche als Ganzer gesprochen worden ist und zweitens
tiber die apostolische Sukzession des ordinierten Amtes, doch drittens
auch tiber das Was und viertens das Wie der Aufsicht in der Kirche ge-
sprochen werden. Das geschieht in # 42 und 43: «Die Verschiedenheit
der Gaben Gottes erfordert, dass sie koordiniert werden», und zwar
durch «ein koordinierendes Amt. Dies ist das Amt der Aufsicht, episko-
pe (...). Episkope (...) ist ein Erfordernis der ganzen Kirche, und ihre
treue Wahrnehmung im Lichte des Evangeliums ist von grundlegender
Bedeutung fiir das Leben der Kirche.» Man hiitte nun sagen konnen: die
episkope kann verschiedene Formen annehmen. Porvoo optiert jedoch
(# 43) sogleich fiir die bischofliche Form des Amtes der Aufsicht. Die
Formulierung stammt wieder fast wortlich aus dem Limadokument
(Amt # 29): «Die Aufsicht iiber die Kirche und ihre Mission ist die be-
sondere Verantwortung des Bischofs. Das Bischofsamt ist ein Amt des
Dienstes und der Kommunikation innerhalb der Gemeinschaft der Glau-
bigen und, zusammen mit der ganzen Gemeinschaft, gegeniiber der
Welt. Bischofe (...) dienen der Apostolizitit, Katholizitit und Einheit der
Lehre, des Gottesdienstes und des sakramentalen Lebens der Kirche. Sie
tragen Verantwortung fiir die Leitung in der Sendung der Kirche.»

Im Paragraphen 44 wird eine Unterscheidung gemacht, die zur Zeit in
der Okumene hiufig benutzt wird. Es ist die Unterscheidung zwischen
einer personlichen, kollegialen und einer gemeinschaftlichen Ausiibung
des Amtes. Diese Unterscheidung geht — wie das Limadokument zeigt
(Amt # 26 Kommentar) — auf eine Erkldarung aus der Anfangszeit der
Okumenischen Bewegung dieses Jahrhunderts zuriick. Auf der Ersten
Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung in Lausanne (1927)
wurde festgestellt, dass «jede der drei Verfassungsformen, die bischof-
liche, presbyterische und kongregationale, heutzutage wie seit Jahrhun-
derten, bei grossen Gemeinschaften innerhalb der Christenheit Annah-
me gefunden hat, und (...) von ihren jeweiligen Anhingern als notwen-
dig fiir die richtige Verfassung der Kirche betrachtet wird». Die Lau-
sanner Konferenz sprach jedoch als ihre Uberzeugung aus, dass «alle
diese Elemente (...) ihren angemessenen Platz in der Lebensordnung ei-
ner wieder geeinten Kirche haben miissen». An dieser Spur wird im Li-
madokument festgehalten (Amt # 26): «Das ordinierte Amt sollte in ei-
ner personlichen, kollegialen und gemeinschaftlichen Weise ausgeiibt
werden.» Porvoo nimmt die genannte Unterscheidung wieder auf, be-
zieht sie aber ausdriicklich auf das Amt der Aufsicht und nicht auf das
ordinierte Amt im allgemeinen. Dieses Amt der Aufsicht wird jedoch

36



nicht bloss von Bischofen, sondern auch von Synoden ausgeiibt, an de-
nen Bischofe, andere Amtstriger und Laien teilnehmen. Daher kann die
Unterscheidung auch auf die verschiedenen Ebenen der Kirche bezogen
werden (# 45): «Die personlichen, kollegialen und gemeinschaftlichen
Dimensionen der Aufsicht finden ihren Ausdruck auf den lokalen, re-
gionalen und universalen Ebenen der Kirche.»

4. Porvoo und die apostolische Sukzession

Porvoos Auffassung iiber die apostolische Sukzession geht, anders als
die traditionelle romisch-katholische Theologie, nicht von der «pipeline
theory» aus. Das heisst, Porvoo ist nicht der Auffassung, dass die Un-
triiglichkeit, Unfehlbarkeit und Apostolizitit der Kirche seit der Zeit der
Apostel durch eine historisch nachweisbare, ununterbrochene Reihe
von Handauflegungen auf die jeweils neuen Bischofe garantiert wird,
die die Amtsgnade wie durch ein geistiges Rohr durch die Generationen
der Amtstrager stromen ldsst. In # 46 wird festgestellt, dass die Konti-
nuitdt des Amtes der Aufsicht innerhalb der Kontinuitat des apostoli-
schen Lebens und der apostolischen Sendung der ganzen Kirche ver-
standen werden muss. In # 47 und # 48 fahrt Porvoo mit der Prizisie-
rung fort, dass die Kontinuitét in der apostolischen Sukzession ihren zei-
chenhaften Ausdruck in der Ordination oder Weihe des Bischofs findet
(im englischen Originaltext steht hier «signified», von «sign», s. u.). In
# 48 wird ziemlich ausfiihrlich iiber die reiche Bedeutung der «bibli-
schen Geste der Handauflegung» gesprochen und die Alternative der
«pipeline theory» ausgemalt. Die Handauflegung bei der Bischofswei-
he bezeugt erstens das Vertrauen der Kirche in Gottes Treue. Sie ist
zweitens Ausdruck der Intention der Kirche, in apostolischer Kontinu-
itdt treu zu bleiben. Von einer Gruppe von weihenden Bischofen verlie-
hen, ist sie drittens Ausdruck der Annahme der Katholizitét des neuen
Bischofs und der Kirchen. Viertens wird durch sie das geistliche Amt
und seine Autoritit iibertragen. Im Akt der Weihe empfingt ein Bischof
folglich das Zeichen der gottlichen Zustimmung und einen permanenten
Auftrag, seine besondere Kirche in dem gemeinsamen Glauben und
dem apostolischen Leben aller Kirchen zu leiten. Mit # 49 kommt so-
dann ein neues Element hinzu, und zwar das Argument der historischen
Kontinuitit der Ortskirchen: Die in der Bischofsweihe zeichenhaft zum
Ausdruck gekommene Kontinuitit ist nicht von der Kontinuitét des Le-
bens und Zeugnisses seiner Didzese zu trennen. Die Kontinuitit, die

37



durch die Besetzung der historischen Bischofssitze zum Ausdruck
kommt, ist mehr als eine personliche. Wir werden auf diesen Punkt zu-
riickkommen.

Zunichst erscheinen uns jedoch einige Gedanken iiber den Gebrauch
des Wortes «Zeichen» notwendig. In # 50 werden drei Beispiele der Be-
nutzung dieses Wortes gegeben. Erstens wird die Kirche ein Zeichen des
Konigreiches Gottes genannt (vgl. Porvoo # 17-20). Zweitens wird der
Akt der Ordination ein Zeichen der Treue Gottes gegeniiber seiner Kir-
che genannt, vor allem in bezug auf die Aufsicht ihrer Mission. Drittens
heisst die Bischofsweihe in historischer Sukzession (= Kontinuitdt mit
den Aposteln) ein Zeichen (vgl. Porvoo # 47-48) a. der Sorge der Kir-
che fiir die Kontinuitit der Gesamtheit ihres Lebens und ihrer Mission
und b. ihrer Entschlossenheit, die bleibenden Merkmale der Kirche der
Apostel zum Ausdruck zu bringen.

In # 51 wird die Zeichensprache allerdings plotzlich etwas blass. Es
ist, als sei ein Teilnehmer aufgestanden und habe gerufen: die Zeichen-
sprache ist mir zu stark, vor allem, wenn es um Bischofe geht, die ja
Menschen sind! Nach der inhaltsreichen Besprechung der Bedeutung
der Handauflegung bei der Bischofsweihe (# 48) wird vor einer Uber-
schitzung der Moglichkeiten des geweihten Bischofs gewarnt: Der Ge-
brauch des Zeichens der historischen bischoflichen Sukzession allein
garantiert nicht die Treue einer Kirche gegeniiber jedem Aspekt des apo-
stolischen Glaubens und Lebens sowie der apostolischen Sendung.
Spaltungen und untreue Bischofe bleiben eine Mdoglichkeit. Das Zei-
chen der historischen Sukzession ist folglich eine permanente Auffor-
derung zu Treue und Einheit, ein Aufruf und Auftrag zur Apostolizitit.
Das ist vielleicht realistisch, aber eine ganz andere Sprache als die des
oben zitierten Passus des altkatholisch-orthodoxen Dialoges: «Die von
der Kirche bewahrte apostolische Lehre» heisst dort «die innere Seite
ihrer Apostolizitiat», wiahrend «die von den Aposteln ausgehende un-
unterbrochene Reihe und Nachfolge der Hirten und Lehrer der Kirche»,
also die Bischofe, «das dussere Merkmal und gleichsam die Biirgschaft
der Wahrheit der Kirche» genannt werden. Es sei zugegeben, dass das
Wort «Biirgschaft» hier vom vorangehenden Wort «gleichsam» etwas
relativiert wird. Aber im Porvoodokument ist eine klare Spannung zwi-
schen dem Gebrauch des Wortes «Zeichen» und der Idee einer «Garan-
tie» feststellbar. Diese Spannung stammt aus dem Limadokument.

38



5. Die Zeichentheologie Porvoos im Licht der Kritik

Das Limadokument beschreitet 1982 einen anderen Weg als der soeben
zitierte, im Jahr 1977 verabschiedete Teil des altkatholisch-orthodoxen
Dokuments iiber Apostolizitit; das Limadokument (Lima-Amt # 38, vgl.
Porvoo # 51) hilt ausdriicklich fest, dass «die bischofliche Sukzession als
ein Zeichen, jedoch nicht als eine Garantie der Kontinuitét und Einheit der
Kirche» von Kirchen ohne Bischofsamt geschitzt werden kann, die auf
diesem Weg «die bischofliche Sukzession als ein Zeichen der Apostoli-
zitit des Lebens der ganzen Kirche» (wieder) «akzeptieren» konnen. Die-
se Strategie Limas, die Wiedereinfiihrung des Bischofsamtes zu empfeh-
len auf der Grundlage der Wiirdigung dieses Amtes als Zeichen und nicht
als Garantie der Kontinuitit und Einheit der Kirche, die von Porvoo in #
52 f. iibernommen wird, ist bei den katholischen und orthodoxen Kirchen,
aber auch auf reformatorischer Seite auf scharfe Kritik gestossen. Die ro-
misch-katholische Kirche schrieb in ihrer offiziellen Reaktion zu Lima,
dass man die bischofliche Sukzession zwar ein Zeichen der Apostolizitiit
der Kirche nennen konne, dass das Wort «Garantie» jedoch genauso zu-
treffe: «(...) die bischofliche Sukzession kann mit Recht eine Garantie der
Kontinuitit und Einheit der Kirche genannt werden, wenn man sie als den
Ausdruck der Treue Christi zur Kirche bis an das Ende der Zeit aner-
kennt.»® Diese Betonung des Garantiecharakters des Bischofsamtes hat
wiederum eine Reaktion der Kirche von England ausgelost, die 1994 ei-
nen Bericht unter dem Namen Apostolicity and Succession veroffentlicht
hat, in dem Porvoo rezipiert und ausdriicklich auf die erwihnte romisch-
katholische Kritik eingegangen wird. Darin wird festgestellt, dass die ro-
misch-katholische Reaktion zum Limadokument die «pipeline theory»
nicht befiirworte. Daraus schliessen die Anglikaner: «Folglich soll das
Wort <Garantie> im Kontext eines Systems von Symbolen und einer Sym-
bolsprache verstanden werden. Symbole und eine Symbolsprache verlei-
hen Bedeutung und teilen diese auf komplexe und subtile Weise mit. Die
historische bischofliche Sukzession ist zuerst ein Ausdruck der Treue
Christi zur Kirche, zweitens der Intention der Kirche, der Lehre und Mis-
sion der Apostel treu zu bleiben. Sie ist ein Mittel sowohl an dieser Inten-
tion festzuhalten als durch den Glidubigen die vertrauensvolle Versiche-
rung zu geben, dass die Kirche in Kontinuitét mit den Aposteln des Herrn
lebt, und in Vorwegnahme einer Herrlichkeit, die noch endgiiltig aufge-
deckt werden muss.» (Apostolicity and Succession # 63)

6 Max Thurian (ed.), Churches Respond To BEM Vol. VI, Genf 1988, 33.

59



Im orthodoxen Lager wird die Unterscheidung von «Zeichen» und
«Garantie» im allgemeinen negativ bewertet. So sagt beispielsweise die
bulgarische orthodoxe Kirche iiber # 38 des Amitsteils im Limadoku-
ment: «(...) diese kategorische Aussage scheint ein ernsthaftes Hinder-
nis auf dem Weg zur Einheit zu sein.»’

Aus ganz anderen Griinden findet die orthodoxe Antwort auf Lima
auch auf reformatorischer Seite Beifall, allerdings nicht deshalb, weil
das Bischofsamt fiir wesentlich fiir die Kirche gehalten wird, sondern
weil man es gerade fiir unwesentlich und manchmal sogar fiir uner-
wiinscht hélt. Dies wird in einem ausfiihrlichen Kommentar zur The-
matik des Amtes und des Bischofsamtes in den Dokumenten von Meis-
sen und Porvoo exemplarisch deutlich, der von dem Ziircher Theologen
Ingolf Dalferth 1996 im Materialdienst des Konfessionskundlichen In-
stituts Bensheim® veroffentlicht wurde. Es geht hier um einen Beitrag
anlisslich der «zweiten Theologischen Konferenz der neuen Reihe zwi-
schen der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Kirche von
England»®. Zuerst bespricht Dalferth die Meissener Gemeinsame Fest-
stellung und betont dabei die Verbindlichkeit dieses Dokumentes fiir die
beiden Kirchen. Des weiteren skizziert er offengebliebene Fragen, die
das Verstiandnis der Ordination, die Form und den Verantwortungsbe-
reich der Ordination sowie das ordinierte Amt und die Episkope betref-
fen. Dalferth kommt zu dem Schluss, dass die Grundfrage, mit der die
beiden Kirchen sich noch auseinandersetzen miissen, nicht die sei, ob es
ein ordiniertes Amt gebe oder ob ein « Amt pastoraler Aufsicht (Episko-
pe)» notwendig sei, sondern ob es fiir die volle, sichtbare Einheit beider
Kirchen notwendig sei, «dass dieses Amt die Gestalt des dreifachen Am-
tes und des historischen Episkopats hat: Ist ohne dreifaches Amt, histo-
rischen Episkopat und bischofliche Sukzession eine volle, sichtbare
Einheit unserer Kirchen moglich oder nicht?»1° In seinen hochinteres-
santen historischen Ausfiihrungen behandelt Dalferth im Folgenden die
spezifisch anglikanischen Begriffe «historischer Episkopat» und «apo-
stolische Sukzession» und schliesst: «Motor der Ausbildung der angli-

7" Max Thurian (ed.), Churches Respond To BEM Vol. II, Genf 1986, 23.

8 Amt und Bischofsamt nach Meissen und Porvoo. Evangelische Anmerkungen zu
einigen ungeklirten Fragen, MD 47 (1996), Nr. 5 und 6.

? Bericht: Visible Unity and the Ministry of Oversight. The Second Theological
Conference held under the Meissen Agreement between the Church of England and the
Evangelical Church in Germany, London 1997. Dalferths Beitrag ist darin auf S. 9-48
in englischer Sprache und auf S. 231-273 in deutscher Sprache abgedruckt.

10 MD 5/96, 95; VUMO 18/241.

40



kanischen Episkopaltheologie waren nicht primir oder ausschliesslich
theologische, sondern immer auch (kirchen)politische Erwigungen.»
Damit ist gemeint, dass in der «Act of Uniformity» von 1662 die bi-
schofliche Verfassung der Kirche im Kontext der Restauration von
Charles II kirchenrechtlich zur theologischen Norm erhoben wurde. Im
zweiten Teil seines Artikels!! behauptet Dalferth dann unumwunden:
«In Status und Funktion steht die Zeichentheologie von Porvoo auf der-
selben Ebene wie die anglokatholische Pipeline-Theorie.» Er sagt auch:
«Ich halte diese Zeichentheologie mit ihren sakramentalen Unter- und
Obertonen fiir einen Irrweg. Sie operiert mit einem ungeklirten Zei-
chenbegriff; sie beschreibt nicht prazis, was wofiir aus welchen Griin-
den von wem und fiir wen als Zeichen gebraucht wird (...). Um den ver-
wendeten Zeichenbegriff zu kldren (...) miisste man sich mit Problemen
wie der Reprisentationsstruktur, der Wirkkraft, der Bezeichnungs- und
Verdeutlichungsfunktion, der Referenz, der Systembezogenheit usf. von
Zeichen sowie ihrer Auswirkung auf das Verhiltnis der als Zeichen ge-
deuteten Sachverhalte Kirche, Amt, Ordination, historischer Episkopat
usf. auseinandersetzen.»!2

Soweit die Kritik Dalferths auf die im wesentlichen von Lima stam-
mende Zeichentheologie Porvoos. Es fillt auf, dass Kommentatoren aus
verschiedenen kirchlichen Traditionen den Gebrauch des Begriffes
«Zeichen» unklar finden, insbesondere in bezug auf das Bischofsamit.
Fiir die einen ist der Begriff «Zeichen» zu schwergewichtig, fiir die an-
deren jedoch ist er zu leichtgewichtig. Allerdings hat Prof. Tjorhom in
seinem Referat wihrend der Konferenz die sakramentale Auffassung
der Kirche im Porvoodokument betont (s. dort).

6. Porvoo empfiehlt die Anerkennung der Kirchen und Amter

Nach den Paragraphen iiber die bischofliche Sukzession enthalten die
Paragraphen 52-54 des Porvoodokuments einen konkreten Vorschlag:
Die beteiligten Kirchen sollen einander und ihre Amter gegenseitig an-
erkennen. Laut # 52 wird «[d]ie Treue gegeniiber der apostolischen Be-
rufung der ganzen Kirche (...) von mehr als nur einem Mittel der Konti-
nuitdt getragen.» Mit anderen Worten: Die fortwihrende Apostolizitat
einer Kirche wird nicht nur von der historischen Sukzession der Bi-
schofe getragen. «Daher», fihrt # 52 fort, konnen Kirchen mit einer hi-

''MD 6/96, 115; VUMO 34/259.
12MD 6/96, 114 f.; VUMO 34/258.

41



storischen bischoflichen [nicht «apostolischen», vgl. den englischen
Text] Sukzession und Kirchen mit einem «authentischen bischoflichen
Dienst (englisch: an authentic episcopal ministry)», «die zur Zeit der
Reformation die Kontinuitit im bischoflichen Amt (englisch: the epi-
scopal office) durch gelegentliche priesterliche/presbyteriale Ordina-
tion bewahrt» haben, gegenseitig an ihren Bischofsordinationen teil-
nehmen, ohne die vorherige apostolische Kontinuitit der letzteren zu
leugnen. Die apostolische Sukzession der Bischofe wird also der Konti-
nuitét der apostolischen Tradition der Kirchen untergeordnet; deshalb
ist es nicht notig, dass diejenigen Kirchen, die die personale bischofli-
che Sukzession ununterbrochen bewahrt haben, die Weihe der Bischofe
in denjenigen Kirchen, die sie nicht ununterbrochen bewahrt haben, so-
zusagen giiltig machen, bevor die beiden Kirchen miteinander in kirch-
liche Gemeinschaft eintreten.

In # 53 wird ein wichtiger Hinweis fiir das Anerkennungsverfahren
gegeben: Die gegenseitige Anerkennung der beteiligten Kirchen und
Amter geht dem Gebrauch des Zeichens der Handauflegung in der hi-
storischen Sukzession theologisch voraus. Die Wiederaufnahme dieses
Zeichens bedeutet kein negatives Urteil iiber die Amter der Kirchen mit
einer gelegentlichen priesterlichen Ordination in ihrer bischoflichen
Sukzession. Mit anderen Worten: Man besteht nicht auf einer vorher zu-
stande gekommenen volligen Ubereinstimmung in der Lehre und insbe-
sondere in der Amtstheologie, denn eine Auseinandersetzung mit den
theologischen Unterschieden zwischen den beteiligten Kirchen (z. B.
durch den Vergleich grundlegender Bekenntnisschriften — diese Metho-
de wird in # 29 ausdriicklich abgelehnt) ist im Porvoodokument nicht
vorhanden. Hingegen besteht man auf einer vorher zustande gekomme-
nen gegenseitigen Anerkennung, die man vielleicht mit der vollen Kir-
chengemeinschaft vergleichen kann, auf die das Bonner Abkommen
von 1931 abzielt (der Begriff «Interkommunion» ist in den
fiinfziger/sechziger Jahren durch «Full Communion» ersetzt worden).
Darauf folgt dann die Handauflegung als Reordination, die keine ist.
Ubrigens kommt der Begriff «Full Communion» im Porvoodokument
nicht vor. Die vorgesehene Einheit wird nirgends ausdriicklich definiert,
aber man darf wohl annehmen, dass es unausgesprochen die «full visi-
ble unity» ist, die «volle sichtbare Einheit».!3 Dies ist ein Begriff, der
seit Meissen auf der 6kumenischen Biihne erschienen ist und der von

13 Vgl. A. Birmelé, The Unity of the Church: The different approaches of the Lu-
theran-Anglican and the Lutheran-Reformed Dialogues, in: Essays in Honour of Ma-
ry Tanner, 254.

42



der einflussreichen anglikanischen Theologin Mary Tanner sehr gefor-
dert wurde!4. Damit ist eine vollstindige institutionelle Vereinigung al-
ler Kirchen an einem Ort gemeint, im Unterschied zum Modell der Full
Communion, mit dem eher eine «reconciled diversity», «versdhnte Ver-
schiedenheit» am Ort gemeint ist (obwohl auch in dieser bleibenden
Verschiedenheit verschiedene Moglichkeiten unterschieden werden
konnen's). Allerdings schwankt der Text von Porvoo hier einigermas-
sen. In # 6 des Vorwortes wird gesagt: «Es war der Zweck dieser theo-
logischen Gespriche, von unseren vereinzelt bestehenden Vereinbarun-
gen her auf das Ziel der sichtbaren Einheit hin voranzukommen.» Hat
man dieses Ziel mit der Unterzeichnung der Porvooer Erklarung er-
reicht? Offenbar nicht, denn eine Bestitigung der Porvooer Erklirung
wird «ein sehr bedeutsamer Beitrag zur Wiederherstellung der sichtba-
ren Einheit der Kirche Christi» genannt (Vorwort # 11). Laut # 11 des
Dokuments haben die beteiligten Kirchen schon eine Einheit, aber sie
kann noch vertieft werden. Das zweite Kapitel des Dokuments spricht
tiber die unsichtbaren und iiber die sichtbaren Aspekte der Einheit der
Kirche. Und # 29 gibt an, dass die erwartete Vertiefung der Gemein-
schaft eigentlich bloss «neue Schritte auf dem Weg zur sichtbaren Ein-
heit» bedeute. Fiir Klaus Kremkau, einen Meissener Veteran, wirken die
schwankenden Formulierungen Porvoos so verwirrend, dass er meint,
Porvoo sei noch nicht einmal zur Full Communion vorgestossen!6. Er
kann diesen Gedanken nur auf # 28 basieren, wo tatsichlich iiber eine
quasi eschatologische «fullness of communion» («Fiille der Gemein-
schaft») gesprochen wird. Aber hier geht es nicht um den technischen
Ausdruck «Full Communion», der in der 6kumenischen Sprache eine
konkrete communio in sacris zwischen Kirchen andeutet (so auch in #
31). Wir schliessen daraus, dass das Einheitsverstandnis des Porvoodo-
kuments weiterer Kldrung bedarf, und zwar sowohl terminologisch als
auch inhaltlich: Was heisst es, in der Praxis mit einer Full Communion
(technischer Ausdruck!) anzufangen und dann sozusagen durchzustos-
sen zu einer sichtbaren Einheit? Bis jetzt wurde «Full Communion» im-
mer als Ziel gesehen (auch im amerikanischen Concordat!). Unter wel-
chen Bedingungen ist demnach eine solche Bewegung moglich ugd le-
gitim? Auch im Hinblick auf die Bezeichnung der festgestellten Uber-

14 Vgl. M. Root, «Reconciled diversity» and the visible unity of the Church, in: Es-

says in Honour of Mary Tanner, 237 u.f.
15 Root, 241, 246. _
16 K. Kremkau, The Meissen Declaration. Some observations from the gallery, in:

Essays in Honour of Mary Tanner, 194.

43



einstimmung sind weitere Kldrungen angebracht!’. In # 29 wird vom
«Masse» gesprochen, in dem die beteiligten Kirchen «sowohl ein ge-
meinsames Verstindnis von Wesen und Zweck der Kirche als auch eine
fundamentale Ubereinstimmung im Glauben beibehalten haben». In #
30 wird dann sogleich von der «zwischen uns bestehenden substantiel-
len Ubereinstimmung im Glauben» gesprochen. In # 55 jedoch wird der
«in den vorhergehenden Paragraphen festgehaltenen Ubereinstim-
mung» ein «weitreichender Charakter» zugesprochen. Wie soll die
Ubereinstimmung des Porvoodokuments denn nun genau heissen?

Eines ist sicher: Der Weg von Porvoo ist nicht der Weg von Bonn und
auch nicht der des amerikanischen Concordats. Das Ziel der Einheit
heisst nicht mehr «Full Communion», sondern vermutlich «vollstindi-
ge sichtbare Einheit». Full Communion strebt nicht nach einer struktu-
rellen Vereinigung der Kirchen, auch dann nicht, wenn sie im gleichen
Land bestehen. Porvoo scheint hier mehr im Auge zu haben, aber was
dies genau ist, wird im Text nicht deutlich. Eine Reminiszenz an das
Bonner Abkommen findet man nur in # 33, wo festgestellt wird, dass die
einzelnen Traditionen nicht verpflichtet seien, «sich jede lehrmassige
Formulierung zu eigen zu machen, die fiir die jeweils andere» der «ver-
schiedenen Traditionen charakteristisch ist (...)».

7. Das Bischofsamt: esse oder bene esse?

Eine immer wiederkehrende Frage in der Ekklesiologie ist, ob das Bi-
schofsamt zum esse oder zum bene esse der Kirche gehort. Ist es we-
sentlich fiir die Kirche, ist es etwas, ohne das man nicht von «Kirche»
sprechen kann, oder gehort es zu denjenigen Dingen, die das «Wohl-
sein» der Kirche fordern, die aber, wenn es sein muss, fehlen konnen?
In der Vergangenheit pflegten Altkatholiken zu erkléren, dass das (Bi-
schofs-)Amt zweifelsohne zum esse der Kirche gehore. So schreibt et-
wa Erzbischof Rinkel iiber das dreifache Amt tout court: «Das Amt ist
Faktor und Kettenglied in Gottes Tradition, im Weitergeben Gottes,
gleich fest und tief, wie die Kirche selbst, wurzelnd in und hervor-
spriessend aus der Offenbarung und aus dieser, durch die Kirche, seine
Wahrheit und Wahrhaftigkeit, seine Autoritidt und Dauerhaftigkeit, sei-
ne Berufung und Aufgabe empfangend. Darum ist das Amt nicht ledig-

7 Vgl. G. Gassmann, Das Porvoo-Dokument als Grundlage anglikanisch-luthe-
rischer Kirchengemeinschaft im nordlichen Europa, Okumenische Rundschau 44,
1995, 182.

44



lich eine Sache des «<Wohlseins> der Kirche, so dass ihr Werk flott und
logisch und ordentlich verlauft, bei dem man aber das Amt schliesslich
auch entbehren konnte. Nein, das Amt gehort zum «Sein> der Kirche, zu
threm Wesen als Kirche. Ohne Amt ist sie verstiimmelt und nicht der
vollkommene Leib ihres Herrn, der ihr Haupt ist und der seine Kirche
«mit Herrlichkeit bekleidet> hat, damit sie <ohne Makel oder Riige> sein
sollte (Eph. 5:27).»!8 Doch ist diese Aussage in den letzten zwanzig Jah-
ren in altkatholischen Kreisen nicht mehr so hiufig gehort worden. Die
Anglikaner sind in dieser Sache traditionellerweise unterschiedlicher
Ansicht. Bei den Lutheranern glaubt hochstens eine kleine Minderheit,
dass das Bischofsamt zum esse der Kirche gehort.

Die Unterscheidung zwischen esse und bene esse stammt aus der an-
glikanischen Diskussion iiber den historischen Episkopat. Es ist merk-
wiirdig, dass die romisch-katholische Antwort auf Lima feststellt, das
dreifache Amt gehore zum esse der Kirche. Denn erstens ist die Unter-
scheidung zwischen esse und bene esse in der romisch-katholischen
Theologie nicht iiblich und zweitens wird sie in der anglikanischen De-
batte, aus der sie stammt, auf das Amt der episkope und nicht auf das
dreifache Amt angewandt!®. Die Erweiterung findet sich jedoch bereits
bei Erzbischof Rinkel. In der internationalen Okumene ist es inzwischen
nicht mehr iiblich zu fragen, ob das Bischofsamt zum esse oder zum be-
ne esse der Kirche gehore — dies musste ich 1997 in Strassburg bei einer
Sitzung iiber episkope und Episkopat erfahren. Allerdings kann man
sich fragen, ob man in Porvoo nicht de facto fiir das bene esse des Bi-
schofsamtes optiert hat, weil das Bischofsamt nur noch eines von meh-
reren Zeichen der Apostolizitit der Kirche genannt wird. Doch wird es,
mit Nachdruck insbesondere auf anglikanischer Seite, nicht aufgege-
ben; im Gegenteil, es wird — sehr zum Bedauern von presbyterialen Kir-
chen — als Brennpunkt der Wiedervereinigung der Kirche dargestellt. Im
Kontext des amerikanischen Concordats heisst es, das Bischofsamt sei
wesentlich fiir die Einheit der Kirche, aber nicht notwendig zum Heil
oder zur Anerkennung des kirchlichen Charakters anderer Kirchen. Bei
der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz im April dieses
Jahres wurde die Frage gestellt, ob wir Altkatholiken mit der Feststel-
lung, das Bischofsamt gehore zum esse der Kirche, der Ansicht seien,
das Bischofsamt sei wesentlich fiir die Einheit der Kirche, aber nicht

18 A. Rinkel, Interkommunion, IKZ 43 (1953) 215-216.

19 Vgl. A. H. C. van Eijk, Ordained Ministry: Divine Institution and Historical De-
velopment. Reflections on a Roman Catholic Response to the Lima Report, One In
Christ 27, 1991, 358 Ak 5.

45



notwendig zum Heil oder zur Anerkennung des kirchlichen Charakters
anderer Kirchen. Ich hatte den Eindruck, dass man zu einer Bejahung
dieser Gleichsetzung neigte.

Es scheint mir jedoch, dass die Debatte dariiber, ob das Bischofsamt
wesentlich fiir die Kirche 1st oder nicht, auf einer anderen Ebene fortge-
setzt wird, ndmlich in der Garantie-Diskussion. Der Rapport The Natu-
re and Purpose of the Church, der Ende 1998 von der Kommission fiir
Glaube und Kirchenverfassung veroffentlicht wurde??, enthilt als mul-
tilaterales Dokument in dieser Hinsicht viel deutlichere Hinweise als
Porvoo: «Fiir einige ist das ordinierte Amt, insbesondere das Bischofs-
amt, das wirksame Mittel, fiir einige sogar die Garantie der Anwesenheit
der Wahrheit und Kraft des Wortes und des Geistes Gottes in der Kirche;
fiir andere schliesst die Tatsache, dass das ordinierte Amt und auch das
Zeugnis aller Glaubigen dem Irrtum und der Siinde unterworfen sind, ei-
ne solche Beurteilung aus, weil die Kraft und Zuverlassigkeit der Wahr-
heit Gottes in der Herrschaft seines Wortes und Geistes gegriindet sind,
die durch die gegebenen institutionellen Strukturen der Kirche, aber
wenn notig auch dagegen wirken.» Ein dhnliches ungelostes Problem ist
die apostolische Sukzession, «die theologische Wichtigkeit der institu-
tionellen Kontinuitidt, insbesondere die Kontinuitit im Bischofsamt:
weil fiir einige Kirchen eine solche institutionelle Kontinuitit das not-
wendige Mittel und die notwendige Garantie der Kontinuitit der Kirche
im apostolischen Glauben ist, wird fiir andere die Kontinuitit des apo-
stolischen Glaubens unter bestimmten Umstéanden trotz des Bruchs der
institutionellen Kontinuitét, und sogar durch sie, beibehalten.» Es fallt
auf, dass das Wort «Zeichen» hier nicht mehr benutzt wird. Es wird qua-
s1 ersetzt durch den Begrift «Mittel», was weniger als eine Garantie ist,
jedoch wesentlich mehr als ein strassenschildartiges Zeichen! Der Be-
griff «Zeichen» erscheint erst spiter in diesem Dokument (§ 42 u.f.),
dann allerdings in Verbindung mit «Instrument».

8. Porvoo und die anderen: die «historischen Bischofssitze»
und die Ortskirchenekklesiologie

Im Porvoodokument (# 49) findet sich eine grosse Wertschidtzung der
Kontinuitét der historischen Bischofssitze. Damit scheint eine Ortskir-
chenekklesiologie befiirwortet zu werden, wie sie auch die Altkatholi-
ken kennen. Man konnte denken, dass es hier um Ortskirchen geht, die

20 Faith and Order Paper No. 181.

46



von Bischofen geleitet werden, welche in Kollegialitdt miteinander ver-
bunden sind. Mary Tanner schreibt?!, es gehe nicht nur um «hands on
heads» («Handen auf Kopfen»), sondern auch um «bottoms on seats»
(«Gesisse auf Sitzen»). Doch auch hier gibt es Probleme. Erstens — und
dies scheint mir das Hauptproblem zu sein — liegt die Betonung auf dem
Sitz und nicht auf der Ordination desjenigen, der den Sitz bekleidet. Es
geht doch nicht an, dass, wenn jemand auf einem historischen Sitz sitzt
bzw. darauf gesetzt wird, die Kontinuitit vom Mobiliar getragen wird.
Zweitens trigt eine solche exklusive Ortskirchenekklesiologie den
komplexen Verhiltnissen der getrennten Christenheit zu wenig Rech-
nung. Man sollte sich nicht nur fragen, ob im Lichte der Uneinigkeit die
Emporhebung des Stuhles iiber die Weihe der diesen Stuhl bekleidenden
Person nicht einen schwachen Trost darstellt. Man sollte hingegen eher
eine inklusive Ortskirchenekklesiologie entwerfen, in der das Verhiiltnis
zu den anderen Konfessionen jeweils positiv bestimmt wird, wie Her-
wig Aldenhoven es im Jahr 1980 versucht hat?2. Drittens beriicksichtigt
die Historische-Bischofssitz-Ekklesiologie Porvoos nicht die jeweili-
gen Kirchenfamilien der Partner. Wenn die Herstellung oder Wieder-
herstellung kirchlicher Gemeinschaft tatsdchlich Gemeinschaft im
Glauben bedeutet — und so formuliert Porvoo es doch in Kapitel III —,
und wenn alle Kirchen einer Kirchengemeinschaft (die anglikanische,
die lutherische) den einen Glauben gemeinsam haben, ist nicht einzuse-
hen, warum die Partnerkirchen Porvoos sich nicht mit allen anglikani-
schen und lutherischen Kirchen der Welt vereinigen, da sie ja denselben
Glauben haben. Oder muss man sagen, dass es in Porvoo schliesslich
um die gegenseitige Anerkennung des Bischofsamtes geht, was nicht
von allen Teilnehmern als eine Angelegenheit des Glaubens, sondern
der Kirchenverfassung angesehen wird? Und kann diese Angelegenheit
deswegen von einer Gruppe von Einzelkirchen, die einer grosseren Kir-
chengemeinschaft angehéren, entschieden werden, ohne dass andere
Kirchen der gleichen Kirchengemeinschaft beteiligt sind? In diesem
Fall ist die Vereinbarung von Porvoo fiir die Anglikaner auf gleicher
Ebene zu sehen wie die Frauenordination, die ja von verschiedenen Kir-
chenprovinzen selbstindig eingefiihrt worden ist?3. Viertens will die Ek-

2! In ihrem Aufsatz «The Anglican Position on Apostolic Continuity and Apostolic
Succession in the Porvoo Common Statement», VUMO 116.

22 Das ekklesiologische Selbstverstindnis der Altkatholischen Kirchen, Osterrei-
chisches Archiv fiir Kirchenrecht 31, 1980, 427.

3 Vgl A. H. C. van Eijk, Communio: the one and the many, noch unverdtfentlicher
Beitrag fiir die niederlindische Dialogkommission Reformation—Catholica.

47



klesiologie Porvoos die bestehenden Vertrige mit anderen Kirchen nicht
aus-, sondern einschliessen. Im Vorwort (# 10) und im Text (# 60-61)
wird nicht als Intention, sondern als Tatsache einfach festgestellt, dass
Porvoo «nicht im Widerspruch zu bestehenden 6kumenischen Bezie-
hungen» stehe, obwohl Porvoo «auch fiir andere Kirchen Implikationen
hat». Deshalb bittet man um «beratende Stellungnahmen» der 6kume-
nischen Partner. Die Methode Porvoos konne ja auch «auf die Verhilt-
nisse zwischen anderen 6kumenischen Partnern» angewandt werden.
Im bereits erwihnten anglikanischen Rapport Apostolicity and Succes-
sion (# 75) wird ebenfalls — vorsichtiger als durch Porvoo, eher im Sin-
ne einer Uberzeugung — festgestellt: «Die Vereinbarungen, die in der
Porvooer Gemeinsamen Feststellung und in der Meissener Gemeinsa-
men Feststellung beschrieben sind, werden als vollig libereinstimmend
mit dem betrachtet, was die Anglikaner zu den Altkatholiken, romischen
Katholiken und Orthodoxen in internationalen Dialogen gesagt haben.»
Es wire wichtig, dass die altkatholische Kirchengemeinschaft sich hier-
zu dussern wiirde.

9. Die altkatholische Ekklesiologie und das Porvoodokument

Zusammenfassend mochte ich einige Punkte nennen, die wir in unserer
Wertung und Abwiigung Porvoos besprochen haben.

1. Die Situierung der Apostolizitit in der Kirche als Ganzer, von da-
her im ordinierten Amt und schliesslich im Bischofsamt kann positiv be-
wertet werden, und zwar nicht zuletzt deshalb, weil diese Reihenfolge
den missionarischen Auftrag der Kirche in der Welt betont. Zugleich
sollte jedoch gefragt werden: Ist es theologisch konsistent, die Aposto-
lizitdt einer Kirche ohne (im Fall Porvoos nur ununterbrochene) Suk-
zession des historischen Episkopats ohne Einschrinkung anzuerkennen
und zugleich auf dem Bischofsamt als conditio sine qua non fiir volle
Kirchengemeinschaft zu beharren24? Die christkatholische Antwort auf
Lima spricht in dieser Beziehung nur von der «Anerkennung einer Kon-
tinuitit im apostolischen Glauben, im Gottesdienst und in der Mission
jener Kirchen, die nicht die Form des historischen Bischofsamtes bei-
behalten haben».2

2. Die Zeichentheologie Porvoos: Der Begriff «Zeichen» ist manch-
mal wie ein Strassenschild verwendet, manchmal aber fast wie ein sa-

% Vgl. G. Wainwright in: Essays in honour of Mary Tanner, 175.
2 M. Thurian (ed.), Churches respond to BEM Vol. V, Genf 1988, 13.

48



kramentaler Begriff (in diesem Falle mehr oder wenig dquivalent mit
dem Wort «Mittel»). Er steht dem Gedanken der Garantie (Zeichen dann
eher verstanden als ein Strassenschild) gegeniiber oder — vor allem auf
evangelischer Seite — unter dem Verdacht, die Pipeline-Theorie in eine
neue Form giessen zu wollen. Im neuesten multilateralen Dokument
iiber Ekklesiologie ist er deshalb wieder verschwunden.

3. Das Einheitsverstidndnis Porvoos ist verschwommen. Man gewinnt
den Eindruck, es gehe hier um «Full Communion» als Mittel und «Full
Visible Unity» als Ziel. Aber das Ziel hiess bis jetzt eigentlich immer
«Full Communion». Der Begriff «Fullness of Communion» kann offen-
sichtlich auch eschatologisch verstanden werden. Eine deutliche For-
mulierung des hier gebrauchten 6kumenischen Modells fehlt. Es scheint
jedoch ein anderes zu sein als das des Bonner Abkommens und das der
anglikanisch-lutherischen Gespriche vor Meissen. Dabei wurde in
Meissen nicht einmal eine Full Communion erreicht.

4. Die Ortskirchenekklesiologie Porvoos, die sich auf eine bestimmte
Gruppe historischer Bischofssitze beschrinkt, ist exklusivistisch, denn
sie sagt wenig oder nichts iiber die Weihen der Bischofe auf diesen Sit-
zen, iiber die kirchlichen Familien, aus denen die Kirchen stammen
(Anglikaner, Lutheraner), iiber die anderen 6kumenischen Vertrage und
liber die anderen Kirchengemeinschaften am Ort. Man kann die aposto-
lische Sukzession als eine Sukzession der Ortskirche als Gemeinschaft
definieren, aber dann muss man die dazugehorenden Bischofsweihen,
das Verhiltnis zu den eigenen und anderen Kirchengemeinschaften in
der Welt und das Verhiltnis zu den anderen Konfessionen am Ort in Au-
genschein nehmen.

So gibt es diese und wohl noch verschiedene weitere Fragen, vor al-
lem von denjenigen Kirchen, die etwas atemlos zusehen, wie Porvoo ei-
nen doch unerwarteten Fortschritt auf dem Weg zur vollen sichtbaren
Einheit der Kirchen erreicht hat.

Hilversum Martien Parmentier

49



	Das Porvoo-Dokument als Anregung zu altkatholischer Selbstreflektion

