Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 2

Artikel: Ignaz von Ddllinger (1799-1890) : Opfer einer fixen Idee oder Zeuge der
Wabhrheit?

Autor: Huppertz, Hubert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404900

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ignaz von Dollinger (1799-1890):
Opfer einer fixen Idee oder Zeuge der Wahrheit?

(Vortrag, gehalten am 200. Geburtstag Déllingers, dem 28.2.1999,
beim Festakt in der Kirche St. Willibrord in Miinchen)

Vorbemerkungen

Die Freiheit der Kirche war einmal Thema, ein andermal Hintergrund
auf zwei geschichtstrachtigen Veranstaltungen im vergangenen Jahr
(1998): die eine anlésslich des Mainzer Katholikentages in der Frankfur-
ter Paulskirche, die andere im Kolner Giirzenich zur 750-Jahr-Feier der
Grundsteinlegung des Kolner Doms (15.8.1998). In Frankfurt hielt
Prof. Dr. Hans Mayer den Festvortrag, in Koln Prof. Dr. Paul Mikat. Der
Name «Ddollinger» fiel nur einmal, in Frankfurt: Déllinger als Sprecher
der katholischen Deputierten in der Paulskirche bei den Katholischen
Vereinen Deutschlands in Mainz im Oktober 1848. In beiden Reden
fehlte jede Spur der zentralen Rolle, die Dollinger im Kampf um die Kir-
chenfreiheit 1848 spielte. In beiden Reden fehlte ebenfalls jede Spur der
Bedeutung, welche der Definition des pépstlichen Jurisdiktionsprimats
im Kontext der Enzyklika Quanta cura und des Syllabus vom 8.12.1864
im Kulturkampf zukam. Dieser wurde einfach als Wiederholung friihe-
rer staatlicher Ubergriffe und weiterer Fall preussisch-bismarckscher
Arroganz und Dummbheit dargestellt.

Ein gewichtiges Erinnerungszeichen an Déollinger setzte 1997 der
Miinchener Privatdozent Dr. Franz Xaver Bischof in seiner Habilita-
tionsschrift, «Theologie und Geschichte»!'. Dem III. Teil seiner Arbeit
gibt er die Uberschrift: Der «Fall Déllinger»2. Nun, als Affire, als trauri-
ges, warnendes Beispiel verlorenen kirchlichen Sinnes bei sittlich re-
spektablem Streben ldsst der Stiftspropst Dollinger sich trefflich in der
kirchlichen Kuriosititenschau unterbringen. Hitte er’s nicht machen
konnen wie John Henry Newman oder doch wenigstens wie Carl Joseph
von Hefele? Waren die Tiibinger nicht iiberhaupt gut beraten, die Dinge
nicht auf die Spitze zu treiben? Hat die historische Entwicklung die Defi-
nitionen nicht relativiert und eingeebnet? Warum die Dinge ernster neh-

' Bischof Franz Xaver, Theologie und Geschichte. Ignaz von Déllinger (1799-
1890) in der zweiten Hiilfte seines Lebens. Ein Beitrag zu seiner Biographie.
Stuttgart, Berlin, Koln 1997.

*Ebd., 233.

65



men als die Romer selbst, die ja weder mit Ward und Manning, noch mit
Senestry gleichgesetzt werden mochten. Und wie dankbar war doch
Pius IX., als ihm Bischof Fessler gegen Erzbischof Manning sagte, was
nun die Definitionen wirklich bedeuteten. Warum mussten die Deut-
schen alles auf die Spitze treiben? — Maximalisten!

Der Dies Academicus der Ludwig-Maximilians-Universitdt zusam-
men mit der Bayerischen Akademie der Wissenschaften in Miinchen am
24.Februar 1999 in der grossen Universitédtsaula mit ca. 450 Gisten setzte
ein weiteres Zeichen. Die nach Grussworten und vier Vortrigen sich an-
schliessende Eucharistiefeier in St. Ludwig am spéten Nachmittag kann
getrost als Politikum betrachtet werden: Am Ort der offentlichen Ex-
kommunikation fast 128 Jahre spiter der Gottesdienst als Gedenken fiir
den Hiretiker und Schismatiker. Man ging mit ihm um wie mit einem Be-
kenner (trotz allen rhetorischen Nebels) — und das schliagt die Briicke zu
uns.

1 Einleitung

Mein Vortrag beschiftigt sich mit dem zentralen Punkt des Dollingerver-
stindnisses, insoweit es den Konflikt mit der romisch-katholischen Kir-
che betrifft. Der zweite Teil der Frage, «Zeuge der Wahrheit», verwendet
ein Begriffspaar, das bei Dollinger seit den zwanziger Jahren eine Rolle
gespielt hat. Ging es frither um katholische Testes veritatis, so in den
achtziger Jahren um Zeugen der Wahrheit zu Gunsten der Reforma-
tion’. «Zeuge der Wahrheit» meint einen Menschen, der in schweren
Auseinandersetzungen unbeirrbar und mit hoher sittlicher Integritiit fiir
die Geltung seiner Positionen eintritt, leidet und in seiner Glaubensge-
meinschaft als Vorbild betrachtet wird. Man konnte auch «Bekenner» sa-
gen. Der erste Teil der Frage wurde durch zwei Texte provoziert. Der
eine stammt von Georg Schwaiger aus seinem Beitrag «Ignaz von Ddllin-
ger», In der dreibidndigen Sammlung «Katholische Theologen im
19.Jahrhundert» von Heinrich Fries und Georg Schwaiger: «Was Dollin-

3 Karl Benrath an Dollinger, STBM Doell. I1,90.,4, 8. 11. 1883: «Wie zu erwarten
stand, hat das Comite Threm Gedanken, einen catalogus testium veritatis unter
dem bezeichneten Gesichtspunkt herauszugeben, mit Freuden zugestimmt...».
11,90.5, 14.2.1883: «Ich schliesse daran eine Notiz, die sich auf die Ausfithrung des
durch Sie dem Vorstande des «Vereins fiir Reformationsgeschichte> unterbreite-
ten Gedankens der Zusammenstellung von Testes veritatis zu Gunsten der Refor-
mation bezieht». Die Numerierung der Briefe STBM Doell. II-1V ist eingefiihrt
worden von H. Huppertz im Zuge der Transkription des gesamten Briefkorpus.

66



ger bekdmpfte, war im Grunde das Zerrbild eines {ibersteigerten Prima-
tes, wie es von den intransigentesten Papalisten in das Dogma hineinge-
legt wurde. In der bitteren Enttduschung seines Herzens und in der heis-
sen Leidenschaft seines Kampfes ging dem alten Mann die nétige Di-
stanz ruhiger Betrachtung verloren.»* Den zweiten Text schrieb Klaus
Schatz SJ in seinem ebenfalls dreibdndigen Werk iiber das Vaticanum I:
«Ein wirkliches Schwanken in der Einstellung zu den Konzilsdefinitio-
nen ist ... (bei Dollinger) auszuschliessen. Dazu hatte er sich selbst zu
sehr festgelegt und konnte, so wie sich seine Positionen entwickelt hat-
ten, wohl selbst bei bestem Willen nicht aus seinen Denkkategorien und
Perspektiven herausspringen.»?

Folgt man beiden Autoren, so kdmpft Dollinger einen unsinnigen
Kampf, entweder auf dem falschen Schlachtfeld oder als Gefangener sei-
ner eigenen Strategie. Der von Déllinger bekdmpfte Primat sei das Zerr-
bild der intransigentesten Papalisten und nicht das in den Definitionen
Gemeinte. Hier frage ich mich sofort, ob Pius IX. selbst nicht auch diesen
Papalisten zuzurechnen sei, wenn ich an sein Verhalten gegeniiber Kar-
dinal Filippo Maria Guidi OP wegen dessen Vermittlungsvorschlag in
der Rede vom 18.Juni 1870 denke.

Wenn ich Klaus Schatz SJ richtig verstehe, hitte er Dollinger mehr
Elastizitdt in Argumentation und Position gewiinscht. Er habe sich selbst
zu sehr festgelegt, d. h. auf Grund der in Frage stehenden Sache habe er
das nicht tun miissen. Ich habe daraus, vielleicht noch etwas mehr zuspit-
zend, die Formulierung gemacht: Dollinger als Opfer einer fixen Idee.
Ob sich eine derartige Verengung seiner «Denkkategorien und Perspek-
tiven» aus dem knappen halben Jahrhundert vor 1870 in Déllingers Wer-
degang aufweisen lasst, oder ob diese Deutung als eine die romisch-ka-
tholische Seite entlastende Fehlinterpretation eingestuft werden muss,
ist Gegenstand dieser Untersuchung. Auch zu Schatz schon eine kurze
Vorbemerkung: Im Vorwort zum 1.Band seiner Konzilsgeschichte
schreibt er: «Seit dem Erscheinen des Buches von Roger Aubert tiber das
1. Vatikanum 1964 sind 28 Jahre vergangen. Seitdem haben die Probleme
dieses Konzils an kirchlich-theologischer Brisanz nichts eingebiisst».
Mehr als je zuvor sei es zur Herausforderung und zum Problem gewor-
den®. «Brisanz» meint die Sprengkraft einer Bombe, im iibertragenen

* Heinrich Fries, Georg Schwaiger, Katholische Theologen Deutschlands im
19.Jahrhundert, Miinchen 1975, Bd.III, S.32f.

S Klaus Schatz SJ, Vaticanum I, 1869-1870, Paderborn 1992-1994, Bd.III,
S.240.

® Ders., Bd. 1, S.IX.

67



Sinn eine brennende, erregende Aktualitit, eine ziindende Wirkung.
Woher stammt die bis heute wachsende Brisanz des 1. Vatikanums, das
doch die Autoritéts- und Verfassungsprobleme ein fiir alle Mal 16sen
sollte? Geht Dollingers Position wirklich an der Sache vorbei?

2 Dollingers kirchlich-theologische Entwicklung bis 1870

2.1 Hochschullehrer und Apologet (1826-1847)

Am 11.Januar 1845 hilt der neue Rektor der koniglichen Ludwig-Maxi-
milians-Universitdt in Miinchen, der knapp 46jihrige Professor der
Theologie Ignaz Dollinger, seine erste grosse Rede vor der gemischten
Versammlung der Studierenden aller Fakultdten. Das Thema liegt ihm
am Herzen, sein Gewicht und seine Bedeutung glaubt er nicht hoch ge-
nug anschlagen zu konnen: «Irrthum, Zweifel und Wahrheit»’. Diese
drei Begriffe betreffen in unterschiedlicher Weise Wohl und Wehe derer,
die «zu Tragern und Organen der geistigen Bildung der Nation berufen»®
sind: Professoren und Studierende der Hochschule; sie meinen aber auch
Wohl und Wehe jedes Menschen, der sich iiber die mechanische Abrich-
tung zu irgendeinem Spezialgeschifte® zu erheben vermag.

Fiir unser Thema geht es in erster Linie um die Moglichkeitsbedingun-
gen der Wahrheitserkenntnis, die Dollinger dem vielfiltigen Angebot
der philosophischen und theologischen Tradition entnimmt. Schon So-
krates habe «gelehrt, dass jeder Irrthum etwas Verschuldetes sey»'°. Die
Endlichkeit und Beschrinktheit des menschlichen Erkenntnisvermo-
gens sei «noch kein Gebrechen und an und fiir sich noch nicht die Ursa-
che unserer Irrthiimer»!''. Sie entstinden erst dann, «wenn unsere Er-
kenntnisskraft durch den Einfluss des Willens in ihrer Thitigkeit entwe-
der gechemmt oder missleitet» werde '>. Unkenntnis sei schon dort freiwil-
lig und verschuldet, wo «sie eine Folge der Tragheit, Nachlissigkeit und
Gleichgiiltigkeit gegen die Wahrheit»'* sei. «In dem Willen also, der

7 Ignaz Doéllinger, Irrthum, Zweifel und Wahrheit. Eine Rede an die Studieren-
den der konigl. Ludwig-Maximilians-Universitdt in Miinchen; gehalten am 11.Ja-
nuar 1845. Miinchen. Druck der Dr. Carl Wolf’schen Buchdruckerei, 3.

*Ebd., 7.

" Ebd.

1©Ebd., 20.

"Ebd., 21.

12 Ebd.

13 Ebd., 22.

68



Selbstsucht, dem Stolze, der Eitelkeit, der Sinnlichkeit und Trigheit sind
die Triebfedern der meisten Verstandesirrthiimer zu suchen.»

Der todbringenden Konsequenz, dass der sich im Besitz der Wahrheit
Wihnende den Andersdenkenden fiir einen moralisch Schuldigen an-
sieht und ithn zum Feind der eigenen guten Sache macht, begegnet Dol-
linger mit einem iiberraschenden Argument: Wenn Irrtum mit dem sittli-
chen Verhalten eines Menschen zusammenhéngt, so gilt das auch fiir den
Verfechter der Wahrheit. Nur sorgfiltigste Priifung vermége ithm selbst
das Zeugnis zu geben, «dass er sich in der rechten und ungetriibten ethi-
schen Stimmung befinde . Dazu gehort wesentlich auch, dass er ebenso
strenge in der Beurtheilung seiner selbst, als schonend und liebevoll und
immer das Bessere hoffend in der Beurtheilung Anderer verfahre. Uber-
haupt tritt uns hier das Wort des Herrn: Nicht zu richten, damit wir nicht
gerichtet werden, ernst mahnend entgegen.» !¢

Dollingers Wahrheitsethos findet sich meines Wissens nirgends pra-
gnanter und bewegender formuliert als in den folgenden Worten: «Die-
ser Wille und feste Entschluss, stets die Wahrheit, die ganze Wahrheit
und nichts als die Wahrheit zu suchen, gehort zu den allerschwersten und
daher auch zu den allerseltensten Dingen, und ein Mensch, von dem
diess in vollem Sinne behauptet werden konne, wird nicht hiufiger ge-
funden werden, als ein Mensch, der wirklich entschlossen ist, einzig und
allein den gottlichen Willen zu erfiillen.»'” Eine solche Disposition des
Willens begriindet «eine wirklich unberechenbare Uberlegenheit in Er-
kenntniss der Wahrheit»!8; einem solchen Menschen leuchtet das mit
Evidenz ein, «was dem andern vollig unverstdandlich und undenkbar ist
und bleibt» 1.

1845 ist Dollinger einer der besten apologetischen Fechter, welche die
katholische Kirche in Deutschland aufzubieten hat, ein wahrer «Ajax des
Ultramontanismus» . Er liegt konsequent und pflichtbewusst auf der Li-

“Ebd.

'S Ebd., 24.

'* Ebd.

7 Ebd., 25.

*Ebd., 31.

' Ebd.

0 Carl Joseph von Hefele an Déllinger, 11.3.1871: «Ich kann den Gedanken
nicht denken: «<Ddllinger, so lange, lange und so frithe schon, wo noch andere
schliefen, der Vorkdmpfer fiir die kath. Kirche und ihre Interessen, der Erste un-
ter den deutschen Theologen, der Ajax des Ultramontanismus, soll suspendirt
oder gar excommunicirt werden und das von einem Erzbischof, der nicht den tau-

69



nie, die er 1826 als Berufung seines Lebens in einem Brief an einen
Grossonkel (der Apotheker in Aschaffenburg war, wahrscheinlich ein
Bruder des Grossvaters Johann Ignaz Joseph Dollinger) so charakteri-
sierte: Er werde seine theologischen Erkenntnisse als Verteidiger der
Wahrheit und der guten Sache stindig erweitern; «denn welchen erhabe-
neren Beruf gibt es, als den, miindlich und schriftlich dazu beizutragen,
dass die Wahrheit und Allgemeingiiltigkeit der katholischen Religion
immer mehr erkannt, und besonders der Vorwurf der Veranderlichkeit
im Glauben, der ihr von protestantischen Theologen so oft gemacht wird,
abgewiesen werde!»?!

Zahlreiche Beitrédge in der Eos zwischen 1828-1832 zeigen die scharfe
Klinge, die Déllinger schldgt. Ungewohnlich sind sein Faktenwissen,
seine Belesenheit, sein Argumentationsgeschick, die Ironie und der Sar-
kasmus, wodurch er sogar Heinrich Heine zu reizen weiss, seine sittliche
Entriistung, mit welcher er Beleidigungen von Religion und Kirche ent-
gegentritt.

Eine Stelle aus Dollingers Artikel, «Das <Inland> iiber die gemischten
Ehen» in der Eos vom 8. April 1831, diene als Veranschaulichung. Es
geht hier um die Drohung, man werde widerspenstige Priester, die sich
weigerten, bei einem Eheschluss zu assistieren, wo der katholische Part-
ner die katholische Taufe und Erziehung der zu erwartenden Kinder ver-
weigere, wie Geichtete behandeln, an der Erfiillung ihrer Berufspflich-
ten hindern und sie der Armut und dem Mangel iibergeben. Darauf erwi-
dert Dollinger:

«Auf solche Minner konnen Drohungen, wie die des <Inlands>, nur die
der Absicht der Drohenden entgegengesetzte Wirkung hervorbringen;
die Rechnung, welche auf ihre Feigheit und Niedertrichtigkeit gemacht
wird, muss sich als eine falsche ausweisen. Aber Eines thut vor allem
Noth: Eintracht — in ihr liegt unsre Stirke. Darum hat uns der gottliche
Stifter der Kirche ein Oberhaupt gegeben, einen Mittelpunkt der Ein-
heit; darum hat Er die Unterordnung der Priester unter thre Bischofe ge-
wollt. Lasst uns diese Bande der Einheit und des Gehorsams straffer an-
ziehen — lasst uns unerschiitterlich festhalten an den Vorschriften unsrer
Kirchenhéupter, vor Allem an solchen, welche, wie das Gesetz wegen der
gemischten Ehen, zugleich auch der Ausdruck unsrer innigsten Uber-

sendsten Theil der Verdienste Dollingers hat>. Das ist schrecklich». In: Johann
Friedrich von Schulte, Der Altkatholizismus, Giessen 1887, 229f.

2t Johann Friedrich, Ignaz von Déllinger, Sein Leben auf Grund seines schriftli-
chen Nachlasses, Miinchen 1899-1901. Bd. I, S. 168.

70



zeugung und der Stimme unsres Gewissens sind. Denn das fiihlt jeder
glaubensvolle und im Geiste seiner Kirche gebildete Priester, dass er
nicht mitwirken diirfe zur Schliessung einer Ehe, welche von Seiten des
Katholiken nur mit Verletzung seiner wichtigsten kirchlichen Pflichten
eingegangen wird. Jedem sagt sein gesunder Verstand, dass derjenige,
welcher seinen Kindern die Sakramente und Segnungen der Kirche zu
entzichen entschlossen ist, unmoglich selber auf diese Sakramente und
Segnungen einen Werth legen konne, dass er also die Einsegnung nur aus
Trotz begehre, oder aus unwiirdigen Riicksichten, oder weil er eben die
herkdmmliche Ceremonie, so gehaltlos sie auch fiir ihn ist, mitmachen
will, und dass der Priester durch Akkomodation zu einer solchen Gesin-
nung sich und sein heiliges Amt prostituiren wiirde. Kurz: der Klerus
steht hier auf festem Grund und Boden; er hat fiir sich das Zeugniss sei-
nes Gewissens, den Ausspruch der gesunden Vernunft, den deutlich er-
klarten Willen des Kirchenoberhaupts, und endlich die Billigung aller
aufrichtigen Katholiken und der grossen Masse des Bayerischen Volks.
In solcher Stellung kann er die ferneren Angriffe der Gegner ruhig er-
warten.»

Wie lange die Wertschiatzung des Apologeten Dollinger andauert,
moge auch der Brief von Bischof Peter Joseph Blum aus Limburg vom
27.Juli 1849 zeigen. Johann Baptist Hirschers Schrift tiber «Die kirchli-
chen Zustidnde der Gegenwart»*, hat Blum sehr beunruhigt. Er wiinscht,
«dass dieses Schriftchen so schnell als moglich sowohl durch die Autori-
tiat der Kirche als durch die Wissenschaft gerichtet und dadurch unschid-
lich gemacht werde». «Hier nun aber ... sind vor allem Sie (Dollinger)
von der Vorsehung berufen, mit dem Schatze Threr Gelehrsamkeit, mit
jener Schirfe, Gewandtheit und Kraft des Geistes, die ich an Ihnen zu be-
wundern Gelegenheit hatte, einzustehen fiir die Sache der Kirche in
Deutschland. Ihr Name allein schon, der im katholischen, im gelehrten
Deutschland mit Verehrung genannt wird, er wird ein bedeutendes Ge-
wicht in der Wagschale sein, und einen Gegner wie Hirscher konnen Sie
ohne jegliche Anstrengung griindlich zu Boden werfen.»* Dollinger rea-
giert jedoch Ende der vierziger Jahre nicht mehr auf eine solche Anre-

gung.

2 Eos, Miinchener Blitter fiir Literatur und Kunst, Fiinfzehnter Jahrgang,
Nr.56, Freytag den 8. April 1831, 226f.

2 Johann Baptist Hirscher, Die kirchlichen Zustidnde der Gegenwart, Tiibingen
1849.

 Peter Josef Blum an Dollinger, STBM Doell. 11, 138.4.

71



Bis in den engsten Freundeskreis weisen Spuren, die Unzufriedenheit
mit seiner theologisch-kirchlichen Position verraten. Am 13. August
1834 schreibt ihm z.B. seine Cousine Caton Michel, geb. Raulino, die
grosse Liebe seiner Bamberger Seminarzeit: «Mit Bedauern muss ich nur
wiederholt bemerken, wie ganz entgegengesetzt die Richtung unseres
Geistes ist. — Wie konnten Sie, so reich mit Geist ausgestattet, noch be-
giinstigt an den Quellen der Weisheit des Christenthums, wie aller Jahr-
hunderte schopfen zu konnen, so das Wort erforschen und die Seele ent-
flichen lassen, so dem eigenen Schauen und Denken entsagen!»* Die
Auseinandersetzung Catons mit Ignaz, die im Brief vom 12.3.1832 die
Christologie zum Gegenstand hat, lduft auf eine Kritik seiner kompro-
misslosen Verteidigung der offiziellen kirchlichen Lehre hinaus. Als
Apologet geht er ihr auf die Nerven.

Widerspruch erfdhrt er auch vom Seminarkollegen und Freund Adam
Gengler. Der lehnt einen von Dollinger angestossenen Ruf nach Miin-
chen als Dogmatiker ab. Im Brief vom 6. April 1838 heisst es: «Indess ich
will lieber arm und unbekannt bleiben, als zu jener Celebritit zu gelan-
gen, die der Index romanus in Folge deutscher Denunciationen gibt.» 2
Er mochte sich auch nicht den tausendfachen Missverstindnissen ausset-
zen, denen heutzutage auch das redlichste wissenschaftliche Streben be-
gegnet?. Diese Gefahr sieht er fiir Dollinger nicht angezeigt, wie es im
Brief vom 6. 6. 1838 heisst: «Du wirst keinen Schiffbruch erleiden: Du bist
klug genug, um es nicht gerade darauf zu setzen, zwischen Scyla u[nd]
Charybdis mitten durch zu fahren: Du umfihrst die Insel von der andern
Seite, und stellst Dich dann am Ausgange der Meerenge: Deine Freunde
sorgen schon dafiir, den unbedingt Vertrauenden glauben zu machen, die
Fahrt gieng mitten durch.»? Im Brief vom 22.1.1848 sagt Gengler dann
rundheraus, wie sehr er ofters mit Dollingers literarischen und politi-
schen Bestrebungen unzufrieden gewesen sei und sie neben aller Aner-
kennung seines grossen Talentes, seiner immensen Gelehrsamkeit und
gewiss auch seiner besten Absichten missbilligt habe. «Den Freunden die
Wahrheit» %,

Es waren nicht dussere Umstdnde, welche Dollinger die Weiterarbeit
am mit so viel Elan ibernommenen Hortigschen Kirchengeschichtswerk

» Hubert Huppertz, Dollinger, Familiennachlass. Briefe 1821-1890, iibertragen
und eingeleitet; als Manuskript vervielfaltigt. Alverskirchen 1994, 76.

* STBM Doell. 11,431.9 (vgl. Fn.1).

27 Ebd.

# STBM Doell. 11,431.10.

2 STBM Doell. 11,431.18.

72



verbauten. Die wachsende Kenntnis der Tatsachen, die intensivere Be-
schiftigung mit der mittelalterlichen Ausfacherung des Christentums
und die kritische Analyse der Quellen machten es ihm unméglich, Hand-
buch und Lehrbuch der Kirchengeschichte nach 1843 fortzusetzen. Das
letzte bei Manz gedruckte, jedoch nie veroffentlichte Fragment ist der
Beginn von Bd. I, 2, Vierte Periode, Geschichte der Spaltungen und Hi-
resien, 7. Kapitel, Das Griechische Schisma, §§ 108-111. Mit Beginn von
Kap.8, Die Hiresien, § 112, bricht es ab.

Genauso ergeht es Dollingers Reformationsgeschichte. In drei Bén-
den stellt er, fussend auf einem ungeheuren, in solchem orts- und detail-
gebundenen innerreformatorischen Quellenreichtum noch nie verwen-
deten Material, die innerreformatorische Kritik an den Reformatoren
dar, um sie so aus ihrem eigenen und aus dem Munde der Mitstreiter ad
absurdum zu fithren. Edmund JOrg war sein begeisterter, die iiberwilti-
gende Materialfiille ordnender Amanuensis. Wiren solche Schlachten
weiter geschlagen worden, hiitte er sich vielleicht nie von Déllinger ge-
trennt. Dollingers Biograph Friedrich meint, der buchhéndlerische Miss-
erfolg habe den Verfasser von einer Fortsetzung abgehalten. Die Jahre
um die Revolution von 1848 waren den Biichern nicht gerade giinstig.
Doch hat Dollinger mit Sicherheit der «unbegriindete Jubel der Katholi-
ken»?' irritiert. Von dem geplanten katholikenkritischen Seitenstiick,
welches dann beide Teile «zu einer aufrichtigen Selbsterkenntnis» hétte
veranlassen konnen, rieten ihm seine Freunde ab, «wenn er sich nicht un-
moglich machen wolle»*. Dollinger war nie gewillt gewesen, das «sentire
cum ecclesia», die rechte kirchliche Gesinnung als «right or wrong, my
church» zu verstehen. Die breite katholische Zustimmung zu seinen Er-
folgen im Konkurrenzkampf der Konfessionen und Weltanschauungen
auf der Linie des Gorreskreises konnte die Selbstpriifungskrifte seines
in Fragen der Wahrheit und Gerechtigkeit empfindlichen, unerbittlichen
und nach unparteiischem Urteil strebenden Geistes nur beunruhigen
und anstacheln.

Einen guten Einblick in Déllingers Denken 1845 geben die Tagebuch-
notizen des jungen Anglikaners William Ewart Gladstone iiber seine lan-
gen Gespriche mit ihm Anfang Oktober 1845 in Miinchen®. Es geht um
Bilderverehrung, Anrufung der Heiligen, Gebet fiir die Verstorbenen,

" Friedrich, Dollinger 11, 349.

' Ebd.

2 Ebd.

* The British Library, London, MSS 44.735.

i



Ablass, Marienverehrung, Eucharistie, Transsubstantiation und Real-
prasenz; ferner um das Verhéltnis der Kirchen von Rom und England zu-
einander, vor allem nach Tract 90 und der romanisierenden Kurve, wel-
che die Oxford Bewegung genommen hatte. Dollinger erlebt einen theo-
logisch ernstzunehmenden anglikanischen Laien, Gladstone einen ka-
tholischen Theologen, der zuhort, abwigt, differenziert, Schwichen zu-
gibt und Grenzen zieht. Niemals argumentiert er wie ein paar Tage spiter
der Jesuitenpater Hasslacher in Strassburg: «Qui vous écoute m’écoute»,
oder «Comme mon Pére m’a envoyé» etc., meinend, wie Gladstone fort-
fahrt, dass die Apostel der Kirche die ganze Macht des Erlosers selbst be-
sessen hitten. Hier wird meines Wissens zum ersten Mal Dollingers 6ku-
menisches Talent sichtbar, das in zunehmendem Masse sein apologeti-
sches Engagement mildern wird.

Wie die Michtigen, hier Ludwig 1. von Bayern, mit ihren Untertanen
umzuspringen vermogen — diese Lektion erfahrt Dollinger 1847 am eige-
nen Leibe: ein Wechselbad der Gefiihle. Am 7.Januar wird er mit Wir-
kung vom 1.Januar zum infulierten Propst des Hofkollegiatsstifts St. Ca-
jetan, Hofkapellendirektor und Ceremoniar des Hausordens vom heili-
gen Hubertus mit einem Gehalt von 2000 Gulden ernannt. Er hat das
Vorschlagsrecht auf alle geistlichen Hofstellen*. Am 1.September wird
er als letzter einer Reihe von Professoren im Wirbel der Lola-Montez-
Affire in den Ruhestand geschickt, willkiirlich und zu Unrecht seiner
Lehrtitigkeit beraubt. Dabei bleibt’s bis Ende 1849.

2.2 Abgeordneter in der Frankfurter
Nationalversammlung 1848/49

Am 30.April 1848 wird Déllinger als Abgeordneter des Wahlkreises
Landau an der Isar® in die Frankfurter Nationalversammlung gewihlt.
In seiner grossen Rede in der 64. Sitzung am 22. August 1848 setzt er sich
zundchst mit dem linken Abgeordneten Karl Vogt auseinander. Dessen
Pliadoyer fiir die Freiheit der Religion, d. h. fiir die Abschaffung der bis-
herigen Stellung der Kirchen- und Religionsgesellschaften und fiir die
Freiheit des offenen Atheismus, mag er in dieser letzten Konsequenz
noch nicht zu folgen. Aber Freiheit fiir Nichtbekenntnis, Freiheit fiir Un-
glauben erkennt er als vollkommen rechtmissig an. Kiinftig diirfe nie-
mand mehr gezwungen werden, irgend einer Konfession oder Kirche an-

¥ Friedrich, Dollinger 11, 315.
3 Ebd., 369.

74



zugehoren. Die Freiheit jedoch, alle Religionen zu zerstoren, die ganze
soziale Organisation der bestehenden christlichen Kirchen zu zertriim-
mern, bestreitet er nachdriicklich. Sein Eintreten fiir Religionsfreiheit ist
bemerkenswert?.

Dem Kultusminister von Bayern, Herrn von Beisler, widerspricht Dol-
linger in dessen Behauptung, der Papst sei in der Kirche absoluter Mon-
arch. Eine grundlosere Behauptung iiber die Stellung des Papstes gegen
die Kirche hitte nicht gemacht werden konnen. «Ich sage Ihnen, es gibt
keine Gewalt, die mehr gebunden ist, als die papstliche — durch verschie-
denartige fest ausgebildete Verhiltnisse und durch eine bis ins einzelnste
(sic!) gehende Gesetzgebung, tiber die sich der Papst nicht hinwegsetzen
kann.»? Diese Stellung sei von despotischer Omnipotenz himmelweit
verschieden. Als Kenner des kanonischen Rechts und der katholischen
Theologie kdnne er bei fiinfzig Fillen wenigstens neunundvierzigmal
voraussagen — mit vollkommener Gewissheit — wie die Entscheidung des
Papstes ausfallen wiirde*.

Dasselbe betonte Dollinger nochmals in seiner Rede am 3. Oktober
1849 in Regensburg vor der offentlichen Versammlung des katholischen
Vereins von Deutschland: «Es gibt, meine Herren, keine Gesellschaft auf
der ganzen Erde, welche in ihrer Verfassung sorgféltiger geordnet, ge-
nauer gegliedert wire als die katholische Kirche; dafiir ist in dieser Kir-
che gesorgt, dass der Willkiir, der Unterdriickung, dem tyrannischen
Missbrauch anvertrauter Gewalt nur der engste Spielraum, der unter
Menschen denkbar ist, gelassen sei.»* Die wahre Freiheit der Kirche sei
zugleich die vollstindigste Gebundenheit®. Blinder Gehorsam wiirde
von Christen so wenig gefordert wie gewéhrt. Kirchlicher Gehorsam
setze jedoch das Vertrauen der Untergebenen zu ithren Vorgesetzten vor-
aus*l.

% Franz Heinrich Reusch, Kleinere Schriften, gedruckte und ungedruckte von
Joh.Jos.Ign. v. Déllinger, Gesammelt und herausgegeben von. Stuttgart 1890.
Hier: Rede, gehalten in der Nationalversammlung zu Frankfurt am 22. August
1848, 23-25.

7 Ebd., 28.

* Ebd., 28f.

L Ebd.. 85

“ Ebd.

‘' Ebd., 86.



2.3 Die Definition der Unbefleckten Empfingnis Mariae 1854

Die pipstliche Definition der unbefleckten Empfingnis Mariens be-
schiftigt Dollinger seit Ende der vierziger Jahre*, und er betreibt aus die-
sen und anderen Griinden die Berufung einer Theologenversammlung.
Sie kommt nicht zustande. Was den Gehalt des Dogmas angeht, ist er der
Ansicht, es sei eine «Frage, tiber welche der Kirche nichts geoffenbart
und nichts tiberliefert worden ist»*. Wiirde man daraus ein Dogma ma-
chen, so iibe das entscheidenden Einfluss auf die ganze bisherige Beweis-
fiihrung aus der Tradition aus. Vinzenz von Lerin mit seinem «quod sem-
per, quod ubique, quod ab omnibus creditum est» konne beiseitegelegt
werden®. Zur Definition selbst schweigt Dollinger, was er spiter bereut®.

In einem Brief vom 10.Juli 1866* erzdhlt Franz Peter Knoodt Déllin-
ger, wie bei seiner und Baltzers Audienz bei Pius [X. kurz vor ihrer Ab-
reise aus Rom Ende November 1854 der Papst ihnen gesagt habe: «Se-
hen Sie, dieses neue Dogma ist nicht die Hauptsache, sondern die Art
und Weise der Proklamation desselben. Denn nicht wird der heilige Va-
ter in Vereinigung mit den Bischofen der Kirche den Gldubigen erkléren,
was sie in bezug auf Marid Empfingnis fiir wahr zu halten hétten, son-
dern es wird der heilige Vater ganz allein, im Bunde nur mit seinem enge-
ren Rate, dem Kardinalskollegium, den Bischofen und Priestern und
Laien proklamieren, was sie zu glauben hatten. Damit ist also die Unfehl-
barkeit des heiligen Vaters proklamiert, die der heilige Vater ja nicht un-
mittelbar zum Dogma erheben kann.» Die Definition vom 18.Juli 1870
wird am 8. Dezember 1854 schon vollzogen. Zugunsten des vom Bischof
von Passau exkommunizierten Priesters Thomas Braun, den neben der
kirchlichen Massregelung auch noch die Verbannung der bayerischen
Regierung in einen engen Gerichtsbezirk trifft, greift Dollinger nicht ein.

2.4 Die Odeonsvortrige 1861

In einen schweren Konflikt mit der 6ffentlichen Meinung der romisch-
katholischen Christenheit und mit der romischen Kurie geridt Dollinger

2 Friedrich, Dollinger 11, 509.

4 Ebd., I1I, 132.

“ Ebd., 134.

 Ebd., 146.

‘% Ebd. Dieser Brief befindet sich nicht in den Doell. 11, ist aber in Dollingers
Briefverzeichnis «Briefe an mich», Liste I, I1. Briefe von 1860-1867 unter Nr.67
vermerkt: «10.Juli 1866, Bonn. Knoodt, Erlebnisse in Rom (Talbot, Andrea). —
Dieringer — der neue Erzbischof».

76



in seinen beiden Odeonsvortrigen im Frithjahr 1861. Von Freunden be-
driangt, versucht er, dem drohenden Verlust des Kirchenstaates den Cha-
rakter einer religiosen Grosskatastrophe zu nehmen. Er betont das gute
Recht der landesfiirstlichen und souveridnen Stellung der Pépste, ver-
weist aber gleichzeitig mit Bellarmin darauf hin, dass weltliche Herr-
schaft in Verbindung mit hochster kirchlicher Gewalt und Wiirde nur aus
der Not einer geschichtlichen Situation entstanden sei, nicht aus dem
Wesen der geistlichen Wiirde folge. Dies verbindet er mit der Darstel-
lung der inneren Lage Italiens und der Problematik des Kirchenstaates
im 1talienischen Einigungsprozess. Schwichen der pipstlichen Regie-
rung und Missstinde im Kirchenstaat spricht er deutlich an. Sein Fazit:
Auch wenn der Kirchenstaat untergeht, bleibt das Papsttum bestehen®.

Emporung und Betroffenheit iiber diese «Naivitdt», Nestbeschmut-
zung und Parteinahme fiir die Gegner der guten Sache bis in den engsten
Freundeskreis treffen Dollinger schwer. In seinem umfangreichen Werk,
«Kirche und Kirchen. Papstthum und Kirchenstaat» vom Oktober 1861,
wovon innerhalb eines Monats 5000 Exemplare vergriffen sind, versucht
er die Gemiiter bzgl. seiner kirchlichen Position zu beruhigen. Im 1. Teil
gibt er auf gut 490 Seiten einen Uberblick iiber die von Rom getrennten
Kirchen. Den Kirchenstaat behandelt er auf den folgenden gut 170 Sei-
ten. Am Schluss findet sich der Text beider Vortréige auf 18 allerdings en-
ger bedruckten Seiten. Seine kritischen Bemerkungen zu den reformato-
rischen Kirchen bringen ihm seitens einiger Freunde das Lob ein, den
schwarzen Peter geschickt auf die andere Seite gespielt zu haben. Die
eine oder andere katholische Stimme gratuliert thm aber auch zu seiner
unverdandert kritischen und noch eingehender dokumentierten Position
zum Kirchenstaat.

Im Vorwort zu Kirche und Kirchen klingt der 6kumenische Grundak-
kord an, der die letzten drei Lebensjahrzehnte so stark bestimmen sollte:
«Inzwischenleben wir auf Hoffnung, trostet uns die Uberzeugung, dass die
Geschichte, oder jener Europdische Entwicklungsprozess, der sich zu-
gleichimsocialen, politischen, kirchlichen Gebiete vor unsern Augen voll-
zieht, der michtige Bundesgenosse der Freunde kirchlicher Einigung ist,
undreichen allen Christusgldubigen auf der andern Seite die Hand zum ge-
meinschaftlichen Vertheidigungs-Kampfe gegen die destructiven Bewe-
gungen der Zeit.»* Inzwei Punkten sicht Dollinger inzwischen vollig klar:

7 Friedrich, Dollinger 111, 237-239.
# Dollinger, Kirche und Kirchen, Papstthum und Kirchenstaat. Historisch-po-
litische Betrachtungen. Miinchen 1861, §. XXXII.

77



1. Der wohlgeordnete soziale Organismus der katholischen Kirche im
leuchtenden Gegensatz zu protestantischen Verfallserscheinungen ist
eine apologetische Illusion. Die Ecclesia semper reformanda ist in der
Kirche von unten bis oben die wirklichkeitsgerechte Diagnose. Wird das
nicht erkannt und anerkannt, dann gibt es keine Heilung. Dollinger steht
mittlerweile auf der Seite Hirschers.

2. Die der Wahrheit verpflichteten Bemiihungen wissenschaftlichen
Forschens und Arbeitens in Naturwissenschaft, Philosophie, Theologie
und Geschichte werden in der rémisch-katholischen Kirche als Bedro-
hung empfunden; kirchenfreundliche, «gesunde» Ergebnisse erwartet
man nur von der scholastischen Methode. Alle Ergebnisse, selbst solche
iiber Fakten, unterliegen bzgl. ihrer Giltigkeit letztlich dem Urteil des
kirchlichen Lehramtes, nicht dem methodisch kontrollierbaren wissen-
schaftlichen Diskurs.

2.5 Die Gelehrtenversammlung 1863

Die schon Ende der vierziger Jahre anvisierte Gelehrtenversammlung
kommt am 28.September 1863 im Benediktinerkloster St.Bonifaz in
Miinchen zusammen und versucht in den Verhandlungen der 89 Teilneh-
mer® den Konflikt zwischen den sogenannten deutschen Gelehrten und
den Neuscholastikern zu beheben. Nach harten Auseinandersetzungen,
die bis an den Rand des Scheiterns der Konferenz gehen, einigt man sich
und wird von Pius IX. in einem Segenstelegramm begliickwiinscht.

Die wohl verheerendste Erfahrung, die Dollinger im Anschluss an das
miihevolle Versohnungswerk machen muss, ist die, dass es einem Mann
an der romischen Kurie, Kardinal Karl August Graf von Reisach, dem
von Miinchen nach Rom verdrangten Erzbischof, gelingt, das Ruder her-
umzureissen und im von ihm massgeblich bestimmten Brief «Tuas liben-
ter» vom 21.12. 1863 mit papstlicher Autoritidt Dollinger des Ungehor-
sams und Irrtums zu bezichtigen™®. Der Stiftspropst steht zum ersten Mal
als unmittelbar Betroffener unter einer willkiirlichen und ungerechten
kirchlichen Massregel. — Die Willkiir seines Konigs erlebte er ja schon
1847. — Die Rolle des Papstes selbst schitzt er in dieser Angelegenheit
gering ein. Er betrachtet ihn als manipulierbar.

“ Friedrich, Dollinger 111, 311, spricht von 84 Teilnehmern. Die im Archiv von
St. Bonifaz, Miinchen, aufbewahrte gedruckte Teilnehmerliste weist 89 Namen

auf.
0 DHiin 2875-2880.

78



Dollinger ist jetzt fast 64 Jahre alt. Sein Kirchenbild hat sich geweitet.
Die Wiedervereinigung der Christenheit wird ihm immer dringlicher. In
seiner Rede vom 28.9.1863 vor der Gelehrtenversammlung findet er
dazu unvergessliche Worte: «...sollte die Deutsche Theologie nicht als
der Speer des Telephus® sich erweisen konnen, welcher die Wunde erst
schldgt und dann heilt? Deutsche Theologen sind es gewesen, welche die
Spaltung begonnen, welche das Feuer der Zwietracht entziindet, und es
seitdem, emsig Holz zutragend, genihrt haben. Deutsche vor allem ha-
ben die Lehre, an der die Einheit der Christen sich verblutet hat, mit al-
len Mitteln des Geistes ausgebildet, mit wissenschaftlichen Bollwerken
umgeben und befestiget. So hat dann auch die Deutsche Theologie den
Beruf, die getrennten Confessionen einmal wieder in einer hoheren Ein-
heit zu versohnen. Sie wird diess nur unter drei Bedingungen vermogen.
Die erste Bedingung ist die, dass unsere Wissenschaft das wahrhaft Tren-
nende und Unkatholische, das heisst das dem Gesammtbewusstsein der
Kirche aller Zeiten Widersprechende und die Continuitit der Uberliefe-
rung Zerstorende in der Lehre der Gegenseite mit allen ihr, jetzt mehr als
je, zu Gebote stehenden Mitteln tiberwinde, wofiir noch sehr viel zu lei-
sten uibrig bleibt. — Die zweite Bedingung ist, dass sie die katholische
Lehre in ihrer Totalitét, threr Verbindung mit dem kirchlichen Leben, ih-
rem organischen Zusammenhang und inneren Consequenz zur Darstel-
lung bringe, dass sie dabei aber auch das Wesentliche, Bleibende scharf
unterscheide von dem Zufilligen, dem Voriibergehenden und den der
Idee fremdartigen Auswiichsen. Diess ist noch durchaus nicht gesche-
hen, und die aufrichtige Beantwortung der Frage, warum es noch nicht
geschehen sei, diirfte einen Beitrag zu der uns so néthigen und heilsamen
Selbsterkenntniss liefern. Endlich die dritte Bedingung wire, dass die
Theologie und durch sie die Kirche die Art und Kraft jenes Magnetber-
ges der Fabel anndhme, der alles Eisen aus dem ithm nahe gekommenen
Schiffe herauszog, dass es auseinanderfiel — ich meine, dass sie alles
Wahre und Gute, das die getrennten Genossenschaften in Lehre, Ge-
schichte und Leben entdeckt oder erzeugt haben, sorgfiltig von dem bei-
gemischten Irrthume ausscheide, und dann frei und offen acceptire, ja als
das rechtmiissige Eigenthum der Einen wahren Kirche, die diess Alles
einmal, im Keime wenigstens und in der Anlage, besessen habe, in An-

s Eigentlich geht es um den Speer des Achilles, mit dem er den Konig von My-
sien, Telephus, den Sohn des Herakles und der Auge auf dem Zug nach Troja ver-
wundete; bei der Riickkehr heilte er ihn durch den Rost/die Spéne des Speeres.
Vel. Karl Ernst Georges, Ausfithrliches Lateinisch-Deutsches Handworterbuch,
Hannover und Leipzig 1918, 2. Bd. Sp.3040.

79



spruch nehme. Der Irrthum lebt ja nur von den Wahrheitskornern, die er
in sich trigt, wie er denn in gar vielen Fillen auch nur die Karikatur einer
verborgnen Wahrheit ist.»

2.6 Die Rektoratsrede von 1866

Zum zweiten Mal Rektor geworden, hilt Déllinger am 22. Dezember
1866 eine weitere grosse Universititsrede, «Die Universitidten sonst und
jetzt»33. Daraus mochte ich die Stelle zitieren, aus der sein Lehr- und Wis-
senschaftsethos eindringlich aufleuchtet: «Wir Professoren sind Thnen
gegeniiber nicht bloss Geber, sondern auch Empfénger. Wir empfangen
von Ihnen jene verjiingende Kraft, welche uns treibt und befihigt, in dem
Kreislauf jahrlich wiederkehrender Vortriage nicht zu erschlaffen, son-
dern die einzelnen Bestandtheile des Faches immer mehr zu beleben und
besser zu gestalten, und keine Bereicherung und Verbesserung unbeach-
tet zu lassen. Wir treten wohl mit der Autoritat des Lehrers vor Sie hin,
aber wir wiinschen sehnlich und all’ unser Trachten ist darauf gerichtet,
dass im Fortgange Ihrer Studien diese unsere Autoritidt Thnen immer ent-
behrlicher werde, dass Sie, fest auf eigenen Fiissen stehend, unser, zuerst
auf Treue und Glauben angenommenes Wort nur noch als ein in eigener
Priifung und freier Zustimmung Ihnen bewéhrtes Zeugniss gelten lassen.
Nicht alles, was Ihnen in den Vorlesungen dargeboten wird, kann laute-
res Gold absoluter Wahrheit sein; vielmehr ist es ganz unvermeidlich,
dass hier zuweilen Irriges oder nur Halbwahres sich mit einmische. Wir
alle, die wir unser Leben dem Priesterthum der Wissenschaft geweiht ha-
ben, bekennen ja willig, dass unser ganzes Leben ein Kampf ist, nicht
bloss gegen fremde, sondern auch gegen eigne, oft lieb gewordene Irr-
thiimer. Ist es ja doch unmdoglich, eine iiberhaupt oder nur fiir uns neue
Wahrheit zu entdecken, ohne dass zugleich ein bis dahin an deren Stelle
gestandener Irrthum tiberwunden wiirde, und lésst sich kein wahrhaftes
Fortschreiten, kein wissenschaftliches Leben denken, wobei nicht fort
und fort frithere mangelhafte Vorstellungen berichtigt, unrichtige abge-
legt wiirden. Wollten wir einmal der taglichen Geistesarbeit des Priifens
und Berichtigens unsrer Ansichten entsagen, wollten wir ausruhen auf
den bereits errungenen Lorbeeren der Erkenntniss, so wiirden sofort

2 Dollinger, Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie.
Eine Rede, gehalten am 28. September vor der Gelehrtenversammlung zu Miin-
chen. Regensburg 1863, 23f. Kleinere Schriften 182f.

3 Déllinger, Akademische Vortrige, Miinchen 1888-1891, 11, 3-55.

30



neue Wahngebilde uns beschleichen und verfiihren, wie sie erzeugt wer-
den durch Motive geheimer, uns selber in ihren Wirkungen verborgener
Selbstsucht, oder auch nur durch Geistestrigheit und durch unkritische
Aneignung der an andern wahrgenommenen Vorstellungen. Schworen
Sie also nicht auf die Worte des Meisters, meine Herren, aber geben Sie
sich gleichwohl vertrauensvoll seiner Leitung hin, in der Erwégung, dass
der Hauptgewinn Ihrer Universitidtsbildung nicht sowohl in der Erwer-
bung einer gewissen Summe von Kenntnissen und eingeprigten Thatsa-
chen oder Wahrheiten besteht, als vielmehr in der Erweckung und Aus-
bildung jener geistigen Kréfte, mit welchen Sie jeden von aussen empfan-
genen oder selbst erzeugten Irrthum innerlich zu iiberwinden und, in ei-
gener selbststandiger Thitigkeit der Seele, die Wahrheit zu entdecken
vermogen.»** Ich fasse zusammen:

1. Professoren sind bei ihren Studenten nicht bloss Gebende, sondern
auch Empfangende.

2. Die Autoritit der Lehrenden muss in den einzelnen Gegenstinden
der auf eigener Priifung beruhenden freien Zustimmung des Studieren-
den weichen.

3. Ein Wissenschaftlerleben ist ein stindiger Kampf gegen lieb gewor-
dene Irrtiimer.

4. Neue Wahrheiten sind gleichzeitig tiberwundene Irrtiimer.

5. Sich auf errungenen Lorbeeren ausruhen bedeutet, der Selbstsucht,
der Geistestriagheit, der unkritischen Aneignung fremder Vorstellungen
nachgeben und neuen Wahngebilden unterliegen.

6. Kein Schworen auf die Worte des Meisters!

Wer den inneren kritischen Prozess Déllingers in den sechziger und
siebziger Jahren kennt, dem steht fest, dass Dollinger die eben skizzier-
ten Maximen selber lebte und aus diesem Grunde schon der Erklidrungs-
versuch, Dollinger habe sich festgefahren und sei Opfer einer fixen Idee
geworden, hochst unwahrscheinlich, ja abwegig ist.

2.7 Janus 1869

Die heftige Attacke, die Dollinger in seiner Antwort auf den bekannten
Artikel der Civilta Cattolica vom 6. Februar 1869 in einer Artikelfolge
der Augsburger Allgemeinen Zeitung anonym reitet und Anfang August
1869 unter dem Pseudonym «Janus» in Buchform erscheinen lésst, rich-

*Ebd., 52f.

81



tet sich gegen den «Grundgedanken der ultramontanen Anschauung,
dass man, so oft von der Kirche, von thren Rechten und ihrer Machtaus-
iibung die Rede ist, immer den Papst und nur ihn zu verstehen habe»*.
Ferner zitiert er aus dem Artikel, «Der Papst, der Vater der Glédubi-
gen»: «Es ist nicht genug, dass das Volk nur wisse, der Papst sei das
Haupt der Kirche und der Bischofe; es muss auch verstehen, dass sein ei-
gener Glaube, sein eigenes religioses Leben vom Papste ausstrome, dass
in dem Papste das Band residiert, welches die Katholiken mit einander
verkniipft, die Kraft, welche sie stirkt; dass er der Austheiler der Gna-
dengaben des Geistes, der Verleiher der Wohlthaten ist, welche die Reli-
gion gewdhrt, der Erhalter der Gerechtigkeit, der Beschiitzer der Unter-
driickten.»*” Hier wird dem Papst die Rolle Jesu Christi zugewiesen.

Diesem Papalismus hilt Dollinger vor, das Papstthum erscheine ab
dem Jahre 8453 als ein entstellender, krankhafter, atembeklemmender
Auswuchs am Organismus der Kirche, der die besseren Lebenskrifte in
ithr hemme und zersetze®. Versuche man jetzt, dieses den kirchlichen
Missstdnden zugrunde liegende System zu vollenden und in der Unfehl-
barkeitslehre mit einem uniiberwindlichen Bollwerk zu umgeben, so
habe jeder Wohlmeinende die Pflicht, zur Abwendung einer so verhidng-
nisvollen Katastrophe noch etwas zu unternehmen®.

Dollingers Auffassung vom Petrusamt, seit vielen Jahrzehnten aus sei-
nen Publikationen und Vorlesungen bekannt, ist zusammengefasst fol-
gende:

1. Der Primat ruht auf hoherer Anordnung; die Kirche ist von Anfang
an auf denselben angelegt gewesen, er ist in Petrus von dem Herrn der
Kirche vorgebildet, er hat sich auch mit innerer Notwendigkeit entwik-
kelt®!.

2. Der Primat entspricht dem Bediirfnis der alten Kirche, in ihrem
Schosse einen Mittelpunkt der Einheit zu besitzen.

% Janus, Der Papst und das Concil. Eine weiter ausgefiihrte und mit dem Quel-
lennachweis versehene Neubearbeitung der in der Augsburger Allgemeinen Zei-
tung erschienenen Artikel: Das Concil und die Civilta. Leipzig 1869.

56 Civilta Cattolica, Jahrgang 1867, Bd. 12, S.86f.

7 Janus, 40f1.

** Dollinger denkt wohl an Leo I'V. und seine Betonung der absoluten pépstli-
chen Rechte in Auseinandersetzung mit Hinkmar von Reims u. a.

% Janus, 1X.

% Ebd.

o Ebd., XIf.

82



3. Der Primat, dieser Vorrang der romischen Kirche, wo die beiden
Hauptapostel Petrus und Paulus ihre Lehre mit dem Tod besiegelt ha-
ben, beruht nicht auf der Ubertragung durch eine Synode, sondern ist
seit den Zeiten der Apostel vorhanden.

4. Ab dem 9.Jahrhundert erfolgt die mehr kiinstliche und krankhafte
Entwicklung des Primats zum Papat, d.h. das Prisidium wurde zum Im-
perium. Anstelle der briiderlichen Beratung tritt die Zwingherrschaft ei-
nes absoluten Monarchen. Die Einheit der Kirche zerbricht.

5. Das Unfehlbarkeitsdogma wird die Willkiirherrschaft eines Einzi-
gen noch iiber das jetzige Mass steigern®.

6. Es wird alle geistige Bewegung und wissenschaftliche Titigkeit in
der katholischen Kirche lahm legen.

7. Es wird zu den von der katholischen Kirche getrennten Kirchen hin
eine neue Scheidewand aufrichten und der Hoffnung auf eine kiinftige
Wiedervereinigung der getrennten Kirchen, des Orients wie des Occi-
dents, den Boden entziehen.

2.8 Das 1. Vatikanische Konzil 1869/70

Die Vorginge auf dem 1. Vatikanum sind bekannt, Dollingers Nichtberu-
fung nach Rom, seine publizistische Titigkeit wihrend des Konzils und
das Einlenken der Minorititsbischofe nach dem Konzil, einschliesslich
Carl Joseph von Hefeles von Rottenburg und Josip Juraj Strossmayers
von Djakovo. Bekannt ist das unterschiedliche Vorgehen deutscher Bi-
schofe in der Durchsetzung der Konzilsbeschliisse und das Schicksal der
sich sperrenden Theologen, Priester und Gldubigen, Frauen und Ménner
aus dem Laienstand.

Dollingers Haltung findet sich wohl am eindeutigsten formuliert 1im
Brief an seinen Erzbischof Gregorius von Scherr vom 28. Mirz 1871. In
Erwartung von «Straf- und Zwangsmitteln..., wie sie sonst nur gegen sol-
che Priester, welche sich grober sittlicher Vergehen schuldig gemacht ha-
ben»®, selten angewendet werden, bittet er um Gehor vor der deutschen
Bischofskonferenz; wenn das nicht gehe, dann vor einer Kommission aus
Mitgliedern des Miinchener Domkapitels®. Seine Angaben mit etwaigen
Gegenreden sollten zu Protokoll genommen und einem wissenschaftlich

% Ebd., XVIII.

® Dollinger, Briefe und Erkldrungen iiber die vaticanischen Decrete 1869-
1887. Miinchen 1890, 73f.

“Ebd., 77.

83



gebildeten Manne seiner Wahl die Teilnahme erlaubt werden. Fiir eine
Miinchener Verhandlung bittet er um Teilnahme eines in geschichtlichen
und kirchenrechtlichen Materien bewanderten Beamten der koniglichen
Staatsregierung®.

Folgendes mdchte er erweisen:

1. Die Stellen® Mt. 16,18, Joh. 21,17 und die Stelle Lk. 22,32 wiirden
von den neuen Glaubensdekreten in einem Sinn benutzt, der von der
Auslegung der Kirchenviter ausnahmslos abweiche. Das bringe ihn in
Konflikt mit seinem Eid, die heilige Schrift nur nach dem einstimmigen
Konsens der Viter auszulegen.

2. Die Behauptung mehrerer bischoflicher Hirtenbriefe und neuester
Kundgebungen, die Lehre von der pépstlichen Allgewalt und von der
papstlichen Unfehlbarkeit in Glaubenssachen sei durch alle Jahrhun-
derte von Anbeginn gelehrt worden, verkenne die kirchliche Uberliefe-
rung des ersten Jahrtausends vollig und stehe im Widerspruch zu den
klarsten Tatsachen und Zeugnissen.

3. Die Bischofe der romanischen Linder, welche in Rom die tiberwiilti-
gende Mehrheit gestellt hdtten, seien durch ihre Lehrbiicher (Verfasser:
Alfons Liguori, Perrone SJ, Cardone, Ghilardi, Schwetz) irre gefiihrt
worden. Die in deren Biichern angefiihrten Beweisstellen seien grossen-
teils falsch, erdichtet oder entstellt.

4. Zwei allgemeine Konzilien und mehrere Pipste hitten bereits im
15.Jahrhundert die anstehenden Fragen im Widerspruch zu den Dekre-
ten vom 18.Juli 1870 entschieden.

5. Die neuen Dekrete seien unvereinbar mit den Verfassungen der eu-
ropdischen Staaten, insbesondere mit der bayerischen Verfassung. Das
beschwore wiederum einen Konflikt mit seinem Eid als Reichsrat der
Krone Bayerns auf die bayerische Verfassung herauf. Er konne die
neuen Dekrete, die Bullen Unam Sanctam (Bonifaz VIII. vom

= Ebd., 79.

* Mt. 16, 18: «Ich sage dir aber: du bist Petrus, das heisst «Fels», und auf diesen
Felsen will ich meine Kirche bauen. Und die Tore der Totenwelt werden sie nicht
tiberwiltigen».

Joh. 21,17: «Sagt er zu ihm das dritte Mal: Simon, Sohn des Johannes, bist du mir
Freund? Betriibt ward Petrus, dass er zum dritten Mal zu ihm gesprochen hatte:
Bist du mir Freund? Da sagt er zu ihm: Herr, alles weisst du. Du erkennst doch,
dass ich dir Freund bin. Sagt Jesus zu ihm: Hiite meine Schafe».

Luk. 22,32: «Ich aber habe gefleht fiir dich, dass dein Glaube nicht versage. Und
du, wenn du dich einst zuriickgewandt, festige deine Briider» Diese und alle ande-
ren Ubersetzungen des NT aus: Das Neue Testament. Ubersetzt von Fridolin
Stier, Miinchen 1989, Kasel/Patmos.

84



18.11.1302) und Cum ex apostolatus officio, den Syllabus und viele an-
dere pépstliche Ausspriiche und Gesetze nicht als unfehlbare Entschei-
dungen akzeptieren?.

Diesen fiinf Thesen fiigt er weitere Argumente an, aus denen ich noch
vier auswibhle:

1. Falls die neuen Dekrete wahr seien, miisse er sein Werk, «Die Kir-
che in der Zeit der Grundlegung»® im Abschnitt tiber die Verfassung der
dltesten Kirche, iber das Verhiltnis von Petrus und Paulus als grund-
falsch verwerfen und bekennen, dass er weder die Apostelgeschichte des
Lukas noch die Briefe der Apostel verstanden habe®.

2. Die ganze Fiille der Gewalt iber die ganze Kirche beim Papst mache
die Bischofe zu pépstlichen Bevollméchtigten und beraube den altkirch-
lichen Episkopat seines innersten Wesens™.

3. Die Theorie der papstlichen Unfehlbarkeit beruhe auf einer langen
Kette berechneter Erdichtungen und Félschungen der Kirche.

4. Das «sacrificio del’intelletto», diese angeblich schonste, aus edel-
stem christlichem Heroismus stammende Huldigung Gottes, sei das
praktische Fundament des pépstlichen Absolutismus in Kirche und
Staat. Geistestriagheit und blinder Gehorsam erhielten die Wiirde eines
religiosen Opfers™.

Dieser «Fundamentalartikel» (die Definitionen vom 18.7.1870) des
katholischen Glaubens begriinde ein System der vollendetsten Univer-
salherrschaft und geistlichen Diktatur; dem konne er als Christ, als Theo-
loge, als Geschichtskundiger, als Biirger nicht zustimmen”.

Die schweigende Missachtung seiner Bitte um ein protokolliertes Ge-
spriach auf bischoflicher Ebene ist dann fiir Dollinger der formale Grund,
die formliche Exkommunikation als wirkungslos fiir sich, vielmehr ihren
Urheber treffend, zu betrachten. Die Bedingung, ein hartnickiger Ket-
zer zu sein, sicht er nicht als gegeben an. Offentlichen Widerruf zu leisten
bietet er ausdriicklich an, falls er mit Zeugnissen und Tatsachen tber-
fiihrt werde™.

7 Déllinger, Briefe und Erklarungen, 74-79.

% Déllinger, Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung, Regens-
burg 1860, 1868.

% Dollinger, Briefe und Erkldrungen, 81.

" Ebd., 81-83.

" Ebd., 85.

7~ Ebd., 87

7 Ebd., 90f.

™ Ebd., 78.

85



Am 2. April 1871, dem Palmsonntag, ldsst Erzbischof von Scherr mit
Kanzelankiindigung fiir das schwergefdhrdete Seelenheil Dollingers be-
ten. Am 3. April folgen 5 Ordinariatserlasse: zwei, welche der Leitung
des Klerikalseminars mitteilen, kein Theologe diirfe mehr Dollingers
und Friedrichs Vorlesungen besuchen — bei Strafe der Ausschliessung
aus dem Seminar —; zwei, welche Dollinger und Friedrich davon in
Kenntnis setzen mit der Aufforderung zur Selbstpriifung, ob sie durch
ihren Widerspruch nicht schon exkommuniziert seien; einer, der die
7 bayerischen Ordinariate verstandigt.

Am 17.4.1871 wird Déllinger vom Ordinariat unterrichtet, dass gegen
ihn zur Rettung seiner Seele und zur Warnung anderer der grosse Kir-
chenbann wegen des Verbrechens der dusseren und férmlichen Ketzerei
durch die spezielle Sentenz erkléart und dieser kirchliche Richterspruch
veroffentlicht werden miisste. Ahnliche Mitteilungen an den Obersthof-
meisterstab, Prodekan und Stiftsmitglieder von St.Kajetan und die
Geistlichkeit der koniglichen Allerheiligenhofkirche. Am 18. April das
gleiche Dekret gegen Friedrich. Am 23.4.1871 Bekanntmachung von der
Kanzel des Stadtpfarramtes St. Ludwig beim Pfarrgottesdienst, «dass un-
ser hochwiirdigster Herr Erzbischof sowohl an den Stiftspropst und Pro-
fessor Dr. von Dollinger als auch an den Hofbenefiziaten und Professor
Dr. Johann Friedrich die oberhirtliche Erklarung habe ergehen lassen,
dass dieselben wegen ihrer bewussten, hartnidckigen und offentlichen
Leugnung klarer und sicherer kirchlicher Glaubenssitze der grosseren
Exkommunikation mit allen daran hdangenden kanonischen Folgen ver-
fallen seien».

3. Zeuge der Wahrheit

Ich stelle meine anfiangliche Frage erneut: Geht Dollingers ekklesiologi-
sche Position an der Sache vorbei? Um die Streitfrage im Kontext des
Dollingerschen Kirchenbildes zu sehen, skizziere ich dieses zunichst mit
Zitaten aus seinem letzten grossen kirchengeschichtlichen Werk, «Chri-
stenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung» . Ich zitiere nach der
2. Auflage von 1868, die in den folgenden Zitaten nur in einem Wort von
der ersten Auflage abweicht.

s Schulte, 203-205.
" Déllinger, Christenthum und Kirche etc. unterscheiden sich in den beiden
Auflagen von 1860 und 1868 an den hier zitierten Stellen bis auf ein Wort nicht.

86



«Unzertrenntlich ist in der Kirche das sichtbare Element mit dem un-
sichtbaren verbunden, nicht etwa in zwei Kirchen getheilt. War doch
Christus selbst als ein Licht in die Finsterniss der Welt gekommen und
hatte die Kirche gestiftet, damit sie als die allgemeine Lehrerin und Er-
zieherin von allen Volkern gesehen und vernommen wiirde, als die
«Stadt auf dem Berge», die nie verborgen sein kann, als die Leuchte, die
nicht unter den Scheffel gesetzt werden, sondern allen strahlen soll
(Matth. 5,14-15). Ihr Wort, ihre Gnadenmittel, ihre Einrichtungen, ihre
Hirten und Lehrer, ihre Gebrauche und Werkzeuge, Alles sollte sichtbar
und greifbar sein. Zugleich aber sollte die Kirche auch ihre unsichtbare
Seite haben; war doch vor Allem schon ihr Haupt Christus ein unsichtba-
res, und sie selber, hier als die streitende, dort als die triumphirende, ge-
horte mit ihrer andern Hilfte dem unsichtbaren Gebiete an (Ephes. 3,15.
Hebr. 12,22)7. Ihre Continuitat, ihr Zusammenhang mit der Kirche der
vorausgegangenen Zeiten und Geschlechter, die hohen Vorziige, die sie
als Leib Christi und Organ des heiligen Geistes hat, die Kraft der ihr ge-
gebenen Gnadenmittel, das Alles entzog sich jeder sinnfilligen Wahr-
nehmung, es konnte nur geglaubt und in der Folge dieses Glaubens er-
lebt werden. Und dennoch war die Kirche ihr eigener Biirge und Zeuge.
Thr Selbstzeugniss bestand in den besonderen, ihr verlichenen Gaben; in
ihrer Erscheinung, ihrer Stimme, dem Eindruck, den sie auf die Men-
schen machte, ihrer Macht iiber die Geister. Das sollte ihr Creditiv, die
Biirgschaft ihrer Berechtigung, ihres hohern Ursprungs, ihrer Sendung
sein. Wie Christus redete <als einer, der Vollmacht hat> (Matth. 7,29), so
war auch ihr Wort iiberwiltigend, unwiderstehlich; die Menschen glaub-
ten ihr, oft erst nach langem Widerstreben. Aber sie fiihlten: Verstand
und Wille miissten sich beugen vor der Majestit dieser durch Liebe und
zugleich durch Ehrfurcht die Seelen gewinnenden Konigin.» ™

«Er, der Besitzer gottlicher Weltherrschaft, will seine Kirche nie preis-
geben, kein Feind soll sie iiberwiltigen, kein Verfolger sie vertilgen, kein
grundstiirzender” Irrthum sie verfinstern; gerade fiir ihre lehrende Tha-

7 Eph. 3,15: «von dem her jeder Vaterstamm im Himmel und auf Erden seinen
Namen hat».
Hebr. 12,22: «Nein, ihr seid hingetreten zum Zionsberg und zur Stadt des lebendi-
gen Gottes, einem himmlischen Jerusalem; und zu Abertausenden von Engeln; zu
einer Festversammlung».
Mt. 7,29: «Denn: Er lehrte sie als einer, der Vollmacht hat und nicht wie die
Schriftgelehrtens».

™ Dollinger, Christenthum und Kirche, 226.

™ «grundstiirzend> in der 2. Auflage.

87



tigkeit, fiir ihre Aufgabe, die geoffenbarte Wahrheit rein und unver-
filscht allen Volkern, allen Geschlechtern zu iiberliefern, hat er ihr fiir
immer seine Gegenwart, seinen allméchtigen Beistand zugesagt.»*

«In der Kirche ... hat Christus ein Lehramt eingesetzt zur Erbauung
des Leibes Christi, <damit Alle zur Einheit des Glaubens und Erkennt-
niss des Gottessohnes, zu ménnlicher Reife und zum Mass des christli-
chen Vollalters gelangen> (Ephes. 4,13).»8

«Ein dreifaches Amt hat Christus zum Heile der Menschen iibernom-
men, das priesterliche, das prophetische und das konigliche»®. «So sind
alle Gldaubigen aller Zeiten die Lehrlinge dieses Propheten, die Unter-
thanen dieses Konigs, die Altarsgenossen am Opfer dieses Hohenprie-
sters. Aber sie sind es durch die Vermittlung seiner irdischen Stellvertre-
ter ... Und so ist im Apostolate diese dreifache Gewalt vereinigt.»* «Al-
les Kirchenamt beruht auf gottlicher Sendung»®. «Allen, die durch die
geordnete Succession zum Amte gelangen..., hat(te) er die Binde- und
Losegewalt tibertragen. Darum ist in der Kirche eine feste, gleichmas-
sige, menschlicher Willkiir entzogene Lehre.»®

«Amter, Rechte und Gewalten wollte Christus in seiner Kirche, aber
keine Herrscher und keine Herrschaft.»* «Nicht um in der Kirche zu ge-
bieten, sondern um in ihr zu gehorchen, waren die wahrhaft Bekehrten in
die Kirche eingetreten.»®’

«Die Kirche ist eine ethische Macht, die alle ihre Glieder, auch die in-
nerlich nicht guten in einer wirklichen Gemeinschaft zusammenhilt, in
welcher im Ganzen genommen die reinigenden und heiligenden Krifte
starker sind, als das den einzelnen Gliedern inwohnende Bose.»® «Es
gibt also 1n der Kirche keinen hoffnungslos Verlorenen, keinen zur Ver-
dammnis Pradestinirten.»*

In der apostolischen Kirche bis gegen das Jahr 64 lag alle Gewalt und
Autoritédt im Apostolat®. «Unter den Aposteln behauptete Petrus einen
Vorrang, den zu bestreiten keinem der Ubrigen einfiel. Er hat die Schliis-

0 Ebd.; 227.
81 Ebd., 228.
% Ebd.

8 Ebd., 229.
% Ebd., 233.
% Ebd., 234.
fs Ebd., 235.
8 Ebd., 239.
% Ebd.

% Ebd., 240.
* Ebd.; 239.

88



sel des Reiches empfangen, er ist der Fels, auf den die Kirche gebaut wor-
den, das heisst: Bestand, Wachsthum und Gedeihen der Kirche beruht
auf dem 1n seiner Person geschaffenen Amte. [hm ist aufgetragen, die
Briider zu stirken, die Heerde Christi zu weiden.»*!

«Paulus trat ... in das von Petrus begonnene Werk ein, und baute auf
dem von diesem gelegten Grunde fort; er hiitte das nicht vermocht, wenn
Petrus ihn nicht ... als gottlich berufenen Mitarbeiter anerkannt hiitte,
obgleich Paulus seine rechte Sendung unmittelbar von Christus ablei-
tete. Man erkannte, wie Paulus eine Stufe tiefer als Petrus stand.»*2

Eine Scheidung von Diakonen, Presbytern und Bischéfen war damals
noch nicht vollbracht®. Das Episkopat ruhte noch im Apostolat. Jakobus
in Jerusalem erscheint als der erste wahre und eigentliche Bischof, inso-
fern er auf Missionswirksamkeit verzichtet und sich auf Jerusalem be-
schrankt”. Pauli Zeugentod in Rom gab der dortigen Kirche das Recht,
ihn neben Petrus sich als Mitbegriinder der Romischen Kathedra zuzu-
eignen®. «Dass Petrus in Rom gewirkt hat, ist eine so vollstandig be-
zeugte, so tief in die dlteste christliche Geschichte eingreifende Thatsa-
che, dass demjenigen, der diess als eine Dichtung verwirft, folgerecht die
ganze dlteste Geschichte der Kirche in Dichtung sich auflosen oder doch
vollig unsicher werden muss.» %

Der Terminus «Primat» findet sich fiir die ersten sieben Jahrzehnte des
Christentums in diesem Werke Dollingers nicht. Im Lehrbuch der Kir-
chengeschichte (2. Auflage) schrieb er 1843: «Triger und Représentant
dieser Einheit der ganzen Kirche, Schlussstein und Mittelpunkt des ge-
sammten Episkopats, war der Bischof von Rom; mit ihm standen Alle
mittelbar oder unmittelbar durch Friedens- und Gemeinschaftsbriefe in
fortwiahrender Verbindung. Er war der Nachfolger des Apostels Petrus,
welchen Christus fiir den Felsen und das Fundament, auf welchem die
Kirche ruhen solle, erklirt, und dem er das oberste Hirtenamt tber die
Gesammtheit der Glaubigen iibertragen hatte. Petrus hatte den ithm ver-
lichenen Primat unter den Aposteln ausgeiibt...»"

' Ebd., 295.

2 Ebd., 297.

» Ebd., 303.

* Ebd., 305.

% Ebd.

% Ebd.,.315.

7 Déllinger, Lehrbuch der Kirchengeschichte, Regensburg 1843, Zweiter

Band, Erste Abtheilung, 48f.

89



Dieser Stelle vorausgehend wird auch das Institut der Synoden er-
wihnt, die Dollinger sprechenden «Ausdruck jenes von den friithesten
Zeiten an den Gliaubigen inwohnenden Bewusstseins» nennt, «dass Alle
zu der Einen durch Einheit des Glaubens und der Liebe unzertrennlich
verbundenen Kirche gehorten, dass sie Mitglieder der katholischen Kir-
che seien»®,

Ich fasse zusammen:

1. Christus hat die Kirche gestiftet.

2. Das sichtbare und das unsichtbare Element in ihr sind unzertrenn-
lich verbunden.

2.1 Sichtbar sind im Bereich der Erfahrung: Wort, Gnadenmittel, Ein-
richtungen, Hirten, Lehrer, Gebrauche und Werkzeuge; die streitende
Kirche.

2.2 Unsichtbar sind im Bereiche des Glaubens: Christus das Haupt; die
Kirche als triumphierende, als Leib Christi und Organ des heiligen Gei-
stes.

3. Die Kirche ist ihr eigener Biirge und Zeuge; ihr Wort ist iiberwilti-
gend und unwiderstehlich.

4. Vor threr Majestét miissen sich Verstand und Willen beugen.

5. Kein grundstiirzender Irrtum wird sie verfinstern.

6. Das Lehramt ist eingesetzt zur Erbauung des Leibes Christi.

7. Im Apostolat ist das dreifache Amt Christi (Priester, Prophet, Ko-
nig) vereinigt.

8. Alles Kirchenamt beruht auf gottlicher Sendung.

9. Zum Amt gelangt man durch geordnete Sukzession, die fiir eine fe-
ste, gleichmassige, menschlicher Willkiir entzogene Lehre sorgt.

10. Christus will in seiner Kirche Amter, Rechte und Gewalten, keine
Herrscher und keine Herrschaft.

11. Man bekehrt sich zur Kirche, nicht um zu gebieten, sondern um zu
gehorchen.

12. Die Kirche ist eine ethische Macht.

13. Die Amter in der Kirche haben sich alle aus dem Apostolat entwik-
kelt.

14. Petrus, der Fels, bedeutet: Bestand, Wachstum und Gedeihen der
Kirche ruhen auf dem in seiner Person geschaffenen Amt.

15. Der erste wirkliche Bischof ist Jakobus in Jerusalem.

16. Der Vorrang der Romischen Kirche beruht auf ihren Mirtyrerapo-
steln Petrus und Paulus.

% Ebd.

90



17. 1843: Petrus hat den Primat unter den Aposteln ausgeiibt.

18. Synoden sind ein Institut im Dienste der kirchlichen Einheit.

Déllingers leidenschaftliche Abwehr gilt einer einzigen, im Mittelalter
anhebenden ekklesiologischen Entwicklung innerhalb der Kirche des
Westens: dem Papat. Darunter versteht er folgendes: Die subsidiar ge-
meinte Funktion des Petrusamtes hat sich faktisch und beabsichtigt zur
All- und Alleinzustdndigkeit des Papstes entwickelt. Im Dienste der Ein-
heit sollte der Bischof von Rom als Trager des Primats briiderlich helfend
in den andern Ortskirchen eingreifen, wenn sie es aus eigener Kraft nicht
konnen, sich dann aber wieder zuriicknehmen. Tatséchlich ist die Romi-
sche Kirche zu einer zentralistischen Institution geworden und hat das
1. Vatikanum diese Entwicklung dogmatisch festgezurrt. Das bedeutet
fiir Dollinger:

1. Gemessen an der Urkirche und an der noch geeinten alten Kirche ist
das eine Perversion des petrinischen Dienstes.

2. Die Eigenstédndigkeit von bischoflichen Ortskirchen geht daran zu-
grunde und mit ihr die nationale und kulturelle Vielfalt kirchlichen Le-
bens.

3. Der Protest gegen die zentralistische Uniformierung reisst die Kir-
che auseinander und macht das Papsttum zum Spaltpilz in der Kirche.

4. Die iiberragende Stellung des Papstes ist tatsdchlich eine Fiktion.
Nicht der jeweilige Papst, sondern die Kurie als Behorde mit nicht leicht
identifizierbaren Entscheidungstrigern iiben unkontrollierbar die
Macht aus. Die Ménner auf dem heiligen Stuhl werden zu Marionetten.
Es ist wirklich die Diktatur eines biirokratischen Apparates im Namen
Gottes. Nebenbei: Dollingers nobles Bild von Pius IX., wie es sich in dem
Fragment von 1878 findet”, erkldrt sich aus dieser Einschitzung des
Papsttums.

5. Unfehlbarkeit des Papstes — aus sich heraus und nicht aufgrund der
Zustimmung der Kirche — heisst fiir Dollinger, dass eine Qualitét der un-
sichtbaren Kirche, des fortlebenden Christus, eine Qualitidt Gottes, ein
der historischen Erfahrung entzogener Gegenstand des Glaubens justi-
tiabel mit einem bestimmten Amtstriager verbunden wird, gegen alle hi-
storische Erfahrung mit den Irrtiimern kirchlichen Lehrens.

6. Schmerzlichste Konsequenz dieser zum Fundamentalartikel des
christlichen Glaubens erhobenen Irrlehre ist die Unlosbarkeit der Wie-
dervereinigungsfrage mit dieser Kirche.

* Déllinger, Kleine Schriften, 558-602.

91



Gegen die Irrlehren vom pépstlichen Jurisdiktionsprimat und von der
pépstlichen Unfehlbarkeit ist Dollinger Zeuge der Wahrheit, dass die auf
das Apostolat zuriickgehenden Rechte des Episkopats und damit die
Selbstdndigkeit der Ortskirchen nicht zum Vikariatsstatus verkiimmern
diirfen und dass die Unfehlbarkeit eine Gabe der Gesamtkirche ist, die
im Zusammenspiel von Synoden, Bischofen, Papst und Volk Gottes in
Rezeption oder Nicht-Rezeption von Beschliissen unter der Leitung des
heiligen Geistes vor grundstiirzenden Irrtiimern bewahrt bleibt. Alle
Vorginge der sichtbaren Kirche unterliegen menschlichen Bedingungen.
«Der Weg des Menschen ist der Weg der Kirche» (Johannes Paul I1.)!.

Es ist natiirlich unmoglich, hier jetzt in die Priifung der Argumentatio-
nen des 1. Vatikanums einzutreten. Doch lassen sich die Friichte der De-
finitionen betrachten. Sie erlauben ein Urteil iiber das Gewicht der Posi-
tion Déllingers, welche die Altkatholiken und alle nicht mit Rom ver-
bundenen Christen als die sachgerechte und damit wahre anerkennen.

4 Auswirkungen der Definitionen von 1870

1. Eine Auswirkung bleibt erstaunlicherweise hochst selten, Definitio-
nen im Stile von 1854. Das wiederholt sich nur einmal unter Pius XII.
1950 mit der Dogmatisierung der Aufnahme Mariens mit Leib und Seele
in den Himmel.

2. Eine schlimme Folge ist, dass die altgelibte Praxis der Biicherzensur,
publiziert im Index Romanus librorum prohibitorum, in der Modernis-
muskrise anschwillt. Das «Sodalitium Pianum», eine von Monsignore
Benigni in Rom gegriindete weltweite papstliche Spionageorganisation,
hilft mit, fithrende katholische Theologen, Schriftsteller und Dichter in
Frankreich, Italien, England und Deutschland mit kirchlichen Strafen
wie Exkommunikation, Suspension, Amtsenthebung und Indizierung ih-
rer Schriften zu belegen !’

Das erschiitternde Buch von Otto Weiss, «Der Modernismus in
Deutschland», lidsst die Kirchenschicksale von 43 Ménnern und einer
Frau an unsern Augen vorbeiziehen, welche die «Spannung zwischen

1% Johannes Paul 11., Redemptor hominis vom 4.3.1979, Nr. 14; in Verlautba-
rungen des Apostolischen Stuhles 6, hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bi-
schofskonferenz, Bonn.

o Otto Weiss, Der Modernismus in Deutschland. Ein Beitrag zur Theologiege-
schichte. Regensburg 1995, 21.

92



Glaube und Neuzeit»'? bewiltigen wollten und sich um ein Heutigwer-
den der Kirche bemiiht haben. In der Abwehr der Modernisten werden
die Prinzipien der neuzeitlichen Kultur- und Geistesgeschichte: «Subjek-
tivitdt, Autonomie, Freiheit, Erfahrung, Geschichte und Geschichtlich-
keit»'® zuriickgewiesen. Zu verteidigen seien: Objektivitit, Autoritit,
Gehorsam, der Unterschied von Klerus und Laien, von lehrender und
horender Kirche, von Dogma, Institution und Recht; «das Dogma be-
fiehlt der Geschichte» ™.

Ich nenne neben Louise von Leon-Hunoltstein weitere sieben Betrof-
fene: Franz Xaver Kraus, Hermann Schell, Albert Erhard, Friedrich Hei-
ler, Karl Adam, Joseph Wittig und Ernst Michel.

3. Die im Gefolge naturwissenschaftlicher und historischer Erkennt-
nisse notwendigen Korrekturen des christlichen Welt- und Menschenbil-
des werden verweigert bzw. in den Jahrzehnten bis zum 2. Vatikanischen
Konzil stillschweigend nachvollzogen, ohne frithere Irrtiimer einzuge-
stehen.

4. Von der 6kumenischen Bewegung hilt die romisch-katholische Kir-
che sich bis Ende der fiinfziger Jahre, d.h. bis in die Vorbereitungszeit
des 2. Vatikanums abgesondert. Erst Johannes XXIII. und Kardinal Au-
gustin Bea SJ an der Spitze des neugegriindeten Einheitssekretariats
(Juni 1960) dndern die Richtung'”.

5. Fiir die Abwehr des Faschismus und Nationalsozialismus bringt die
Zentralisierung der Entscheidungsprozesse in Rom kaum Vorteile und
verhindert nicht die Passivitit auch der romisch-katholischen Kirche. Er-
innert sei nur an das Schweigen Pius XI. gegeniiber der Bitte der heiligen
Edith Stein 1934, er moge der beginnenden Judenverfolgung entgegen-
treten. Erst die Enzyklika «Mit brennender Sorge», verlesen am Palm-
sonntag 1937 (21.3.) in den katholischen Kirchen Deutschlands, bricht
dieses Schweigen ',

6. Das 2. Vatikanische Konzil fiihrt zu einem gewaltigen Aufruhr ge-
gen die Herrschaft des kurialen Apparats, das Konzil erzwingt mehr
Freiheit und fiihrt zu erstaunlichen Umorientierungen.

02 Heinrich Fries, Zum Geleit; in «Der Modernismus in Deutschland», s. o.

103 Ebd

™ Ebd.

S Frankfurter Allgemeine Zeitung, 17.11.1998, S.7, hjf, Gedenken an Papst
Johannes XXIII. und Kardinal Bea.

e Dieter Albrecht, Der Notenwechsel zwischen dem HI. Stuhl und der Deut-
schen Reichsregierung, Mainz 1969, Bd. 11, S. 1. Fn. 1.

93



7. Doch Dollingers Stein des Anstosses bleibt unveridndert liegen.
Konziliare Beschliisse mussten Einschrankungen durch die Betonung
der péapstlichen Praerogativa erdulden. Die Einschrinkung des Primats
auf Beistandsmoglichkeit in den Ortskirchen ist nicht erfolgt, von einer
Korrektur des 1. Vatikanums ganz zu schweigen. Nach wie vor unterliegt
jede Ortskirche, die mit Rom verbunden ist, in ihren Entscheidungen ro-
mischer Kontrolle und romischen Personalentscheidungen'®” und ist die
Gemeinschaft mit dem Papst konstitutiv fiir volles Kirchesein. Der Ge-
danke, dass die Papstkirche selbst nicht im Vollsinn Kirche sein kann, da
sie nur Teilkirche ist, ist in Rom noch immer unerhort. Daran idndert
auch die Formulierung: «haec Ecclesia subsistit ... in Ecclesia catho-
lica»'® nichts, obwohl es weniger sein soll als «haec Ecclesia est Ecclesia
catholica».

8. Die nachkonziliaren Jahrzehnte, von manchen nach einem Jahrfiinft
voller Hoffnungen (etwa ab 1969) wachsende Eiszeit genannt, zeigen
eine zielstrebige Gegenoffensive der kurialen Partei, massgeblich unter-
stiitzt vom Opus Dei. Aufgescheucht durch die massiven Einbriiche im
zolibatdren Klerus und weitergehende ungestiime Reformwiinsche, ver-
sucht Rom bis heute, brechende Ddmme zu verteidigen.

9. Die formale kirchliche Autoritdt nimmt stiandig ab, ein wie ich
glaube heilsnotwendiger Erosionsprozess, um die «Herrschaft» in der ro-
misch-katholischen Kirche zuriickzudringen. Gebote und Verbote wer-
den nur dann beachtet, wenn sie einsichtig und nachvollziehbar sind, vor
allem in der Sexualmoral. Ansonsten werden sie ruhigen Gewissens
missachtet.

10. Moralisch korrumpierend ist die Uberlebensstrategic vieler, die
von der romisch-katholischen Kirche wirtschaftlich und beruflich abhiin-
gig sind. Offentlich sagen sie nur, was ihnen Konflikte erspart. Ihre wah-
ren Gedanken verbergen sie so lange oder dussern sie nur im vertraute-
sten Kreise, bis sie im Ruhestand sind oder eine andere berufliche Basis
gefunden haben.

11. Der innere Zustand der romisch-katholischen Kirche ist bestiir-
zend, aber keineswegs hoffnungslos. Dollingers tiefer Pessimismus iiber
eine Reformmoglichkeit mag durch erstaunliche Zusammenbriiche hin-
durch endlich doch Unrecht bekommen. Der heilige Geist ist unwider-
stehlich.

W7 Vel. z.B. Nikolaus Klein, Romischer Zentralismus und die Ortskirchen,
Orientierung Nr.4, 63. Jahrg. Ziirich, 28. Februar 1999, 41-43.
1% Lumen gentium, DHiin 4119.

94



Nachwort

Den Ausklang bilde eine KNA-Meldung, die ich «Kirche und Leben»,
der Wochenzeitung im Bistum Miinster vom 15.11.1998 entnehme:
«Papsttum anders moglich». «Neue Formen des Papsttums hilt Kurien-
kardinal Joseph Ratzinger fiir moglich. Im Interesse der Einheit der
Christen konne die gegenwirtige Ausgestaltung des Papstamtes veran-
dert werden, betonte der Prifekt der romischen Glaubenskongregation.
Die von Christus gewollte Einheit seiner Anhédnger erfordere die ge-
meinsame Anerkennung eines weltweiten kirchlichen Dienstamtes. Wie
dieses Amt ausgestaltet werde, hinge von den Erfordernissen der Kirche
in der jeweiligen Zeit ab. Kardinal Ratzinger hilt auch neue, bisher noch
nie gelibte Formen des Primats fiir moglich.»

Hubert Huppertz

95



	Ignaz von Döllinger (1799-1890) : Opfer einer fixen Idee oder Zeuge der Wahrheit?

