
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 2

Artikel: Ignaz von Döllinger (1799-1890) : Opfer einer fixen Idee oder Zeuge der
Wahrheit?

Autor: Huppertz, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ignaz von Döllinger (1799-1890):
Opfer einer fixen Idee oder Zeuge der Wahrheit?

(Vortrag, gehalten am 200. Geburtstag Döllingers, dem 28.2.1999,
beim Festakt in der Kirche St. Willibrord in München)

Vorbemerkungen

Die Freiheit der Kirche war einmal Thema, ein andermal Hintergrund
auf zwei geschichtsträchtigen Veranstaltungen im vergangenen Jahr
(1998): die eine anlässlich des Mainzer Katholikentages in der Frankfurter

Paulskirche, die andere im Kölner Gürzenich zur 750-Jahr-Feier der
Grundsteinlegung des Kölner Doms (15.8.1998). In Frankfurt hielt
Prof. Dr. Hans Mayer den Festvortrag, in Köln Prof. Dr. Paul Mikat. Der
Name «Döllinger» fiel nur einmal, in Frankfurt: Döllinger als Sprecher
der katholischen Deputierten in der Paulskirche bei den Katholischen
Vereinen Deutschlands in Mainz im Oktober 1848. In beiden Reden
fehlte jede Spur der zentralen Rolle, die Döllinger im Kampf um die
Kirchenfreiheit 1848 spielte. In beiden Reden fehlte ebenfalls jede Spur der

Bedeutung, welche der Definition des päpstlichen Jurisdiktionsprimats
im Kontext der Enzyklika Quanta cura und des Syllabus vom 8.12.1864
im Kulturkampf zukam. Dieser wurde einfach als Wiederholung früherer

staatlicher Übergriffe und weiterer Fall preussisch-bismarckscher
Arroganz und Dummheit dargestellt.

Ein gewichtiges Erinnerungszeichen an Döllinger setzte 1997 der
Münchener Privatdozent Dr. Franz Xaver Bischof in seiner
Habilitationsschrift, «Theologie und Geschichte»1. Dem III. Teil seiner Arbeit
gibt er die Überschrift: Der «Fall Döllinger»2. Nun, als Affäre, als trauriges,

warnendes Beispiel verlorenen kirchlichen Sinnes bei sittlich
respektablem Streben lässt der Stiftspropst Döllinger sich trefflich in der
kirchlichen Kuriositätenschau unterbringen. Hätte er's nicht machen

können wie John Henry Newman oder doch wenigstens wie Carl Joseph

von Hefele? Waren die Tübinger nicht überhaupt gut beraten, die Dinge
nicht auf die Spitze zu treiben? Hat die historische Entwicklung die
Definitionen nicht relativiert und eingeebnet? Warum die Dinge ernster neh-

1 BischofFranz Xaver, Theologie und Geschichte. Ignaz von Döllinger (1799-
1890) in der zweiten Hälfte seines Lebens. Ein Beitrag zu seiner Biographie.
Stuttgart, Berlin, Köln 1997.

2 Ebd., 233.

65



men als die Römer selbst, die ja weder mit Ward und Manning, noch mit
Senestry gleichgesetzt werden mochten. Und wie dankbar war doch
Pius IX., als ihm Bischof Fessier gegen Erzbischof Manning sagte, was

nun die Definitionen wirklich bedeuteten. Warum mussten die Deutschen

alles auf die Spitze treiben? - Maximalisten!
Der Dies Academicus der Ludwig-Maximilians-Universität zusammen

mit der Bayerischen Akademie der Wissenschaften in München am
24. Februar 1999 in der grossen Universitätsaula mit ca. 450 Gästen setzte
ein weiteres Zeichen. Die nach Grussworten und vier Vorträgen sich
anschliessende Eucharistiefeier in St. Ludwig am späten Nachmittag kann

getrost als Politikum betrachtet werden: Am Ort der öffentlichen
Exkommunikation fast 128 Jahre später der Gottesdienst als Gedenken für
den Häretiker und Schismatiker. Man ging mit ihm um wie mit einem
Bekenner (trotz allen rhetorischen Nebels) - und das schlägt die Brücke zu

uns.

1 Einleitung

Mein Vortrag beschäftigt sich mit dem zentralen Punkt des Döllingerver-
ständnisses, insoweit es den Konflikt mit der römisch-katholischen Kirche

betrifft. Der zweite Teil der Frage, «Zeuge der Wahrheit», verwendet
ein Begriffspaar, das bei Döllinger seit den zwanziger Jahren eine Rolle
gespielt hat. Ging es früher um katholische Testes veritatis, so in den

achtziger Jahren um Zeugen der Wahrheit zu Gunsten der Reformation3.

«Zeuge der Wahrheit» meint einen Menschen, der in schweren

Auseinandersetzungen unbeirrbar und mit hoher sittlicher Integrität für
die Geltung seiner Positionen eintritt, leidet und in seiner Glaubensgemeinschaft

als Vorbild betrachtet wird. Man könnte auch «Bekenner»

sagen. Der erste Teil der Frage wurde durch zwei Texte provoziert. Der
eine stammt von Georg Schwaiger aus seinem Beitrag «Ignaz von Döllinger»,

in der dreibändigen Sammlung «Katholische Theologen im
19. Jahrhundert» von Heinrich Fries und Georg Schwaiger: «Was Döllin-

3 Karl Benrath an Döllinger, STBM Doell. II, 90,4,8.11.1883: «Wie zu erwarten
stand, hat das Comité Ihrem Gedanken, einen catalogus testium veritatis unter
dem bezeichneten Gesichtspunkt herauszugeben, mit Freuden zugestimmt...».
11,90.5,14.2.1883: «Ich schliesse daran eine Notiz, die sich auf die Ausführung des
durch Sie dem Vorstande des <Vereins für Reformationsgeschichte> unterbreiteten

Gedankens der Zusammenstellung von Testes veritatis zu Gunsten der
Reformation bezieht». Die Numerierung der Briefe STBM Doell. II—IV ist eingeführt
worden von H. Huppertz im Zuge der Transkription des gesamten Briefkorpus.

66



ger bekämpfte, war im Grunde das Zerrbild eines übersteigerten Primates,

wie es von den intransigentesten Papalisten in das Dogma hineingelegt

wurde. In der bitteren Enttäuschung seines Herzens und in der heissen

Leidenschaft seines Kampfes ging dem alten Mann die nötige
Distanz ruhiger Betrachtung verloren.»4 Den zweiten Text schrieb Klaus
Schatz SJ in seinem ebenfalls dreibändigen Werk über das Vaticanum I:
«Ein wirkliches Schwanken in der Einstellung zu den Konzilsdefinitionen

ist (bei Döllinger) auszuschliessen. Dazu hatte er sich selbst zu
sehr festgelegt und konnte, so wie sich seine Positionen entwickelt hatten,

wohl selbst bei bestem Willen nicht aus seinen Denkkategorien und
Perspektiven herausspringen.»5

Folgt man beiden Autoren, so kämpft Döllinger einen unsinnigen
Kampf, entweder auf dem falschen Schlachtfeld oder als Gefangener seiner

eigenen Strategie. Der von Döllinger bekämpfte Primat sei das Zerrbild

der intransigentesten Papalisten und nicht das in den Definitionen
Gemeinte. Hier frage ich mich sofort, ob Pius IX. selbst nicht auch diesen

Papalisten zuzurechnen sei, wenn ich an sein Verhalten gegenüber
Kardinal Filippo Maria Guidi OP wegen dessen Vermittlungsvorschlag in
der Rede vom 18. Juni 1870 denke.

Wenn ich Klaus Schatz SJ richtig verstehe, hätte er Döllinger mehr
Elastizität in Argumentation und Position gewünscht. Er habe sich selbst

zu sehr festgelegt, d. h. auf Grund der in Frage stehenden Sache habe er
das nicht tun müssen. Ich habe daraus, vielleicht noch etwas mehr zuspitzend,

die Formulierung gemacht: Döllinger als Opfer einer fixen Idee.
Ob sich eine derartige Verengung seiner «Denkkategorien und Perspektiven»

aus dem knappen halben Jahrhundert vor 1870 in Döllingers
Werdegang aufweisen lässt, oder ob diese Deutung als eine die römisch-katholische

Seite entlastende Fehlinterpretation eingestuft werden muss,
ist Gegenstand dieser Untersuchung. Auch zu Schatz schon eine kurze

Vorbemerkung: Im Vorwort zum l.Band seiner Konzilsgeschichte
schreibt er: «Seit dem Erscheinen des Buches von Roger Aubert über das

1. Vatikanum 1964 sind 28 Jahre vergangen. Seitdem haben die Probleme
dieses Konzils an kirchlich-theologischer Brisanz nichts eingebüsst».
Mehr als je zuvor sei es zur Herausforderung und zum Problem geworden6.

«Brisanz» meint die Sprengkraft einer Bombe, im übertragenen

4 Heinrich Fries. Georg Schwaiger. Katholische Theologen Deutschlands im
19. Jahrhundert. München 1975, Bd.III, S.32 f.

"Klaus Schatz SJ. VaticanumI, 1869-1870. Paderborn 1992-1994. Bd.III.
S.240.

"Ders.. Bd.I. S.IX.

67



Sinn eine brennende, erregende Aktualität, eine zündende Wirkung.
Woher stammt die bis heute wachsende Brisanz des I.Vatikanums, das

doch die Autoritäts- und Verfassungsprobleme ein für alle Mal lösen
sollte? Geht Döllingers Position wirklich an der Sache vorbei?

2 Döllingers kirchlich-theologische Entwicklung bis 1870

2.1 Hochschullehrer und Apologet (1826-1847)

Am 11. Januar 1845 hält der neue Rektor der königlichen
Ludwig-Maximilians-Universität in München, der knapp 46jährige Professor der

Theologie Ignaz Döllinger, seine erste grosse Rede vor der gemischten
Versammlung der Studierenden aller Fakultäten. Das Thema liegt ihm
am Herzen, sein Gewicht und seine Bedeutung glaubt er nicht hoch

genug anschlagen zu können: «Irrthum, Zweifel und Wahrheit»7. Diese
drei Begriffe betreffen in unterschiedlicher Weise Wohl und Wehe derer,
die «zu Trägern und Organen der geistigen Bildung der Nation berufen»8
sind: Professoren und Studierende der Hochschule; sie meinen aber auch

Wohl und Wehe jedes Menschen, der sich über die mechanische Abrichtung

zu irgendeinem Spezialgeschäfte9 zu erheben vermag.
Für unser Thema geht es in erster Linie um die Möglichkeitsbedingungen

der Wahrheitserkenntnis, die Döllinger dem vielfältigen Angebot
der philosophischen und theologischen Tradition entnimmt. Schon So-

krates habe «gelehrt, dass jeder Irrthum etwas Verschuldetes sey»10. Die
Endlichkeit und Beschränktheit des menschlichen Erkenntnisvermögens

sei «noch kein Gebrechen und an und für sich noch nicht die Ursache

unserer Irrthümer»11. Sie entständen erst dann, «wenn unsere
Erkenntnisskraft durch den Einfluss des Willens in ihrer Thätigkeit entweder

gehemmt oder missleitet» werde12. Unkenntnis sei schon dort freiwillig

und verschuldet, wo «sie eine Folge der Trägheit, Nachlässigkeit und

Gleichgültigkeit gegen die Wahrheit»13 sei. «In dem Willen also, der

7 Ignaz Döllinger, Irrthum, Zweifel und Wahrheit. Eine Rede an die Studierenden

der königl. Ludwig-Maximilians-Universität in München; gehalten am 11.

Januar 1845. München. Druck der Dr. Carl Wolf'schen Buchdruckerei, 3.

«Ebd.. 7.
9 Ebd.
10 Ebd., 20.
11 Ebd.. 21.
12 Ebd.
13 Ebd., 22.

68



Selbstsucht, dem Stolze, der Eitelkeit, der Sinnlichkeit und Trägheit sind
die Triebfedern der meisten Verstandesirrthümer zu suchen.»14

Der todbringenden Konsequenz, dass der sich im Besitz der Wahrheit
Wähnende den Andersdenkenden für einen moralisch Schuldigen
ansieht und ihn zum Feind der eigenen guten Sache macht, begegnet
Döllinger mit einem überraschenden Argument: Wenn Irrtum mit dem sittlichen

Verhalten eines Menschen zusammenhängt, so gilt das auch für den

Verfechter der Wahrheit. Nur sorgfältigste Prüfung vermöge ihm selbst
das Zeugnis zu geben, «dass er sich in der rechten und ungetrübten
ethischen Stimmung befinde15. Dazu gehört wesentlich auch, dass er ebenso

strenge in der Beurtheilung seiner selbst, als schonend und liebevoll und
immer das Bessere hoffend in der Beurtheilung Anderer verfahre. Überhaupt

tritt uns hier das Wort des Herrn: Nicht zu richten, damit wir nicht
gerichtet werden, ernst mahnend entgegen.»16

Döllingers Wahrheitsethos findet sich meines Wissens nirgends
prägnanter und bewegender formuliert als in den folgenden Worten: «Dieser

Wille und feste Entschluss, stets die Wahrheit, die ganze Wahrheit
und nichts als die Wahrheit zu suchen, gehört zu den allerschwersten und
daher auch zu den allerseltensten Dingen, und ein Mensch, von dem
diess in vollem Sinne behauptet werden könne, wird nicht häufiger
gefunden werden, als ein Mensch, der wirklich entschlossen ist, einzig und
allein den göttlichen Willen zu erfüllen.»17 Eine solche Disposition des

Willens begründet «eine wirklich unberechenbare Überlegenheit in Er-
kenntniss der Wahrheit»18; einem solchen Menschen leuchtet das mit
Evidenz ein, «was dem andern völlig unverständlich und undenkbar ist

und bleibt»19.

1845 ist Döllinger einer der besten apologetischen Fechter, welche die

katholische Kirche in Deutschland aufzubieten hat, ein wahrer «Ajax des

Ultramontanismus»20. Er liegt konsequent und pflichtbewusst auf der Li-

14 Ebd.
15 Ebd.. 24.
16 Ebd.
"Ebd.. 25.
18 Ebd., 31.
19 Ebd.
20 Carl Joseph von Hefele an Döllinger. 11.3.1871: «Ich kann den Gedanken

nicht denken: <Döllinger. so lange, lange und so frühe schon, wo noch andere
schliefen, der Vorkämpfer für die kath. Kirche und ihre Interessen, der Erste unter

den deutschen Theologen, der Ajax des Ultramontanismus, soll suspendirt
oder gar excommunicirt werden und das von einem Erzbischof. der nicht den tau-

69



nie, die er 1826 als Berufung seines Lebens in einem Brief an einen
Grossonkel (der Apotheker in Aschaffenburg war, wahrscheinlich ein
Bruder des Grossvaters Johann Ignaz Joseph Döllinger) so charakterisierte:

Er werde seine theologischen Erkenntnisse als Verteidiger der
Wahrheit und der guten Sache ständig erweitern; «denn welchen erhabeneren

Beruf gibt es, als den, mündlich und schriftlich dazu beizutragen,
dass die Wahrheit und Allgemeingültigkeit der katholischen Religion
immer mehr erkannt, und besonders der Vorwurf der Veränderlichkeit
im Glauben, der ihr von protestantischen Theologen so oft gemacht wird,
abgewiesen werde!»21

Zahlreiche Beiträge in der Eos zwischen 1828-1832 zeigen die scharfe

Klinge, die Döllinger schlägt. Ungewöhnlich sind sein Faktenwissen,
seine Belesenheit, sein Argumentationsgeschick, die Ironie und der Sar-

kasmus, wodurch er sogar Heinrich Heine zu reizen weiss, seine sittliche
Entrüstung, mit welcher er Beleidigungen von Religion und Kirche
entgegentritt.

Eine Stelle aus Döllingers Artikel, «Das <Inland> über die gemischten
Ehen» in der Eos vom 8. April 1831, diene als Veranschaulichung. Es

geht hier um die Drohung, man werde widerspenstige Priester, die sich

weigerten, bei einem Eheschluss zu assistieren, wo der katholische Partner

die katholische Taufe und Erziehung der zu erwartenden Kinder
verweigere, wie Geächtete behandeln, an der Erfüllung ihrer Berufspflichten

hindern und sie der Armut und dem Mangel übergeben. Darauf erwidert

Döllinger:
«Auf solche Männer können Drohungen, wie die des <Inlands>, nur die

der Absicht der Drohenden entgegengesetzte Wirkung hervorbringen;
die Rechnung, welche auf ihre Feigheit und Niederträchtigkeit gemacht
wird, muss sich als eine falsche ausweisen. Aber Eines thut vor allem
Noth: Eintracht - in ihr liegt unsre Stärke. Darum hat uns der göttliche
Stifter der Kirche ein Oberhaupt gegeben, einen Mittelpunkt der
Einheit; darum hat Er die Unterordnung der Priester unter ihre Bischöfe
gewollt. Lasst uns diese Bande der Einheit und des Gehorsams straffer
anziehen - lasst uns unerschütterlich festhalten an den Vorschriften unsrer
Kirchenhäupter, vor Allem an solchen, welche, wie das Gesetz wegen der

gemischten Ehen, zugleich auch der Ausdruck unsrer innigsten Über-

sendsten Theil der Verdienste Döllingers hat>. Das ist schrecklich». In: Johann
Friedrich von Schalle, Der Altkatholizismus, Giessen 1887, 229f.

21 Johann Friedrich, Ignaz von Döllinger, Sein Leben auf Grund seines schriftlichen

Nachlasses, München 1899-1901. Bd. I, S. 168.

70



zeugung und der Stimme unsres Gewissens sind. Denn das fühlt jeder
glaubensvolle und im Geiste seiner Kirche gebildete Priester, dass er
nicht mitwirken dürfe zur Schliessung einer Ehe, welche von Seiten des

Katholiken nur mit Verletzung seiner wichtigsten kirchlichen Pflichten
eingegangen wird. Jedem sagt sein gesunder Verstand, dass derjenige,
welcher seinen Kindern die Sakramente und Segnungen der Kirche zu
entziehen entschlossen ist, unmöglich selber auf diese Sakramente und
Segnungen einen Werth legen könne, dass er also die Einsegnung nur aus
Trotz begehre, oder aus unwürdigen Rücksichten, oder weil er eben die
herkömmliche Cérémonie, so gehaltlos sie auch für ihn ist, mitmachen
will, und dass der Priester durch Akkomodation zu einer solchen Gesinnung

sich und sein heiliges Amt prostituiren würde. Kurz: der Klerus
steht hier auf festem Grund und Boden; er hat für sich das Zeugniss seines

Gewissens, den Ausspruch der gesunden Vernunft, den deutlich
erklärten Willen des Kirchenoberhaupts, und endlich die Billigung aller
aufrichtigen Katholiken und der grossen Masse des Bayerischen Volks.
In solcher Stellung kann er die ferneren Angriffe der Gegner ruhig
erwarten.»22

Wie lange die Wertschätzung des Apologeten Döllinger andauert,
möge auch der Brief von Bischof Peter Joseph Blum aus Limburg vom
27. Juli 1849 zeigen. Johann Baptist Hirschers Schrift über «Die kirchlichen

Zustände der Gegenwart»23, hat Blum sehr beunruhigt. Er wünscht,
«dass dieses Schriftchen so schnell als möglich sowohl durch die Autorität

der Kirche als durch die Wissenschaft gerichtet und dadurch unschädlich

gemacht werde». «Hier nun aber sind vor allem Sie (Döllinger)
von der Vorsehung berufen, mit dem Schatze Ihrer Gelehrsamkeit, mit
jener Schärfe, Gewandtheit und Kraft des Geistes, die ich an Ihnen zu
bewundern Gelegenheit hatte, einzustehen für die Sache der Kirche in
Deutschland. Ihr Name allein schon, der im katholischen, im gelehrten
Deutschland mit Verehrung genannt wird, er wird ein bedeutendes
Gewicht in der Wagschale sein, und einen Gegner wie Hirscher können Sie

ohne jegliche Anstrengung gründlich zu Boden werfen.»24 Döllinger
reagiert jedoch Ende der vierziger Jahre nicht mehr auf eine solche Anregung.

22 Eos, Münchener Blätter für Literatur und Kunst, Fünfzehnter Jahrgang.
Nr. 56, Freytag den 8. April 1831. 226 f.

21 Johann Baptist Hirscher. Die kirchlichen Zustände der Gegenwart. Tübingen
1849.

24 Peter Josef Blum an Döllinger. STBM Doell. II. 138.4.

71



Bis in den engsten Freundeskreis weisen Spuren, die Unzufriedenheit
mit seiner theologisch-kirchlichen Position verraten. Am 13. August
1834 schreibt ihm z.B. seine Cousine Caton Michel, geb. Raulino, die

grosse Liebe seiner Bamberger Seminarzeit: «Mit Bedauern muss ich nur
wiederholt bemerken, wie ganz entgegengesetzt die Richtung unseres
Geistes ist. - Wie konnten Sie, so reich mit Geist ausgestattet, noch

begünstigt an den Quellen der Weisheit des Christenthums, wie aller
Jahrhunderte schöpfen zu können, so das Wort erforschen und die Seele
entfliehen lassen, so dem eigenen Schauen und Denken entsagen!»25 Die
Auseinandersetzung Catons mit Ignaz, die im Brief vom 12.3.1832 die

Christologie zum Gegenstand hat, läuft auf eine Kritik seiner
kompromisslosen Verteidigung der offiziellen kirchlichen Lehre hinaus. Als
Apologet geht er ihr auf die Nerven.

Widerspruch erfährt er auch vom Seminarkollegen und Freund Adam
Gengier. Der lehnt einen von Döllinger angestossenen Ruf nach München

als Dogmatiker ab. Im Brief vom 6. April 1838 heisst es: «Indess ich

will lieber arm und unbekannt bleiben, als zu jener Celebrität zu gelangen,

die der Index romanus in Folge deutscher Denunciationen gibt.»26

Er möchte sich auch nicht den tausendfachen Missverständnissen aussetzen,

denen heutzutage auch das redlichste wissenschaftliche Streben
begegnet27. Diese Gefahr sieht er für Döllinger nicht angezeigt, wie es im
Brief vom 6.6.1838 heisst: «Du wirst keinen Schiffbruch erleiden: Du bist

klug genug, um es nicht gerade darauf zu setzen, zwischen Scyla u[nd]
Charybdis mitten durch zu fahren: Du umfährst die Insel von der andern
Seite, und stellst Dich dann am Ausgange der Meerenge: Deine Freunde

sorgen schon dafür, den unbedingt Vertrauenden glauben zu machen, die
Fahrt gieng mitten durch.»28 Im Brief vom 22.1.1848 sagt Gengier dann

rundheraus, wie sehr er öfters mit Döllingers literarischen und politischen

Bestrebungen unzufrieden gewesen sei und sie neben aller
Anerkennung seines grossen Talentes, seiner immensen Gelehrsamkeit und
gewiss auch seiner besten Absichten missbilligt habe. «Den Freunden die
Wahrheit»29.

Es waren nicht äussere Umstände, welche Döllinger die Weiterarbeit
am mit so viel Elan übernommenen Hortigschen Kirchengeschichtswerk

2S Hubert Huppertz, Döllinger, Familiennachlass. Briefe 1821-1890, übertragen
und eingeleitet: als Manuskript vervielfältigt. Alverskirchen 1994. 76.

'" STBM Doell. 11,431.9 (vgl. Fn. 1).
27 Ebd.
28 STBM Doell. 11,431.10.
29 STBM Doell. 11,431.18.

72



verbauten. Die wachsende Kenntnis der Tatsachen, die intensivere
Beschäftigung mit der mittelalterlichen Ausfächerung des Christentums
und die kritische Analyse der Quellen machten es ihm unmöglich, Handbuch

und Lehrbuch der Kirchengeschichte nach 1843 fortzusetzen. Das
letzte bei Manz gedruckte, jedoch nie veröffentlichte Fragment ist der
Beginn von Bd. II, 2, Vierte Periode, Geschichte der Spaltungen und
Häresien, 7. Kapitel, Das Griechische Schisma, §§ 108-111. Mit Beginn von
Kap. 8, Die Häresien, § 112, bricht es ab.

Genauso ergeht es Döllingers Reformationsgeschichte. In drei Bänden

stellt er, fussend auf einem ungeheuren, in solchem orts- und
detailgebundenen innerreformatorischen Quellenreichtum noch nie verwendeten

Material, die innerreformatorische Kritik an den Reformatoren
dar, um sie so aus ihrem eigenen und aus dem Munde der Mitstreiter ad

absurdum zu führen. Edmund Jörg war sein begeisterter, die überwältigende

Materialfülle ordnender Amanuensis. Wären solche Schlachten
weiter geschlagen worden, hätte er sich vielleicht nie von Döllinger
getrennt. Döllingers Biograph Friedrich meint, der buchhändlerische
Misserfolg habe den Verfasser von einer Fortsetzung abgehalten. Die Jahre

um die Revolution von 1848 waren den Büchern nicht gerade günstig30.

Doch hat Döllinger mit Sicherheit der «unbegründete Jubel der Katholiken»31

irritiert. Von dem geplanten katholikenkritischen Seitenstück,
welches dann beide Teile «zu einer aufrichtigen Selbsterkenntnis» hätte
veranlassen können, rieten ihm seine Freunde ab, «wenn er sich nicht
unmöglich machen wolle»32. Döllinger war nie gewillt gewesen, das «sentire

cum ecclesia», die rechte kirchliche Gesinnung als «right or wrong, my
church» zu verstehen. Die breite katholische Zustimmung zu seinen

Erfolgen im Konkurrenzkampf der Konfessionen und Weltanschauungen
auf der Linie des Görreskreises konnte die Selbstprüfungskräfte seines

in Fragen der Wahrheit und Gerechtigkeit empfindlichen, unerbittlichen
und nach unparteiischem Urteil strebenden Geistes nur beunruhigen
und anstacheln.

Einen guten Einblick in Döllingers Denken 1845 geben die Tagebuchnotizen

des jungen Anglikaners William Ewart Gladstone über seine langen

Gespräche mit ihm Anfang Oktober 1845 in München33. Es geht um

Bilderverehrung, Anrufung der Heiligen, Gebet für die Verstorbenen,

30 Friedrich, Döllinger II, 349.
11 Ebd.
32 Ebd.
33 The British Library. London. MSS 44.735.

73



Ablass, Marienverehrung, Eucharistie, Transsubstantiation und
Realpräsenz; ferner um das Verhältnis der Kirchen von Rom und England
zueinander, vor allem nach Tract 90 und der romanisierenden Kurve, welche

die Oxford Bewegung genommen hatte. Döllinger erlebt einen
theologisch ernstzunehmenden anglikanischen Laien, Gladstone einen
katholischen Theologen, der zuhört, abwägt, differenziert, Schwächen
zugibt und Grenzen zieht. Niemals argumentiert er wie ein paar Tage später
der Jesuitenpater Hasslacher in Strassburg: «Qui vous écoute m'écoute»,
oder «Comme mon Père m'a envoyé» etc., meinend, wie Gladstone
fortfährt, dass die Apostel der Kirche die ganze Macht des Erlösers selbst
besessen hätten. Hier wird meines Wissens zum ersten Mal Döllingers
ökumenisches Talent sichtbar, das in zunehmendem Masse sein apologetisches

Engagement mildern wird.
Wie die Mächtigen, hier Ludwig I. von Bayern, mit ihren Untertanen

umzuspringen vermögen - diese Lektion erfährt Döllinger 1847 am eigenen

Leibe: ein Wechselbad der Gefühle. Am 7. Januar wird er mit
Wirkung vom 1. Januar zum infulierten Propst des Hofkollegiatsstifts St.

Cajetan, Hofkapellendirektor und Ceremoniar des Hausordens vom heiligen

Hubertus mit einem Gehalt von 2000 Gulden ernannt. Er hat das

Vorschlagsrecht auf alle geistlichen Hofstellen34. Am 1. September wird
er als letzter einer Reihe von Professoren im Wirbel der Lola-Montez-
Affäre in den Ruhestand geschickt, willkürlich und zu Unrecht seiner

Lehrtätigkeit beraubt. Dabei bleibt's bis Ende 1849.

2.2 Abgeordneter in der Frankfurter
Nationalversammlung 1848/49

Am 30. April 1848 wird Döllinger als Abgeordneter des Wahlkreises
Landau an der Isar35 in die Frankfurter Nationalversammlung gewählt.
In seiner grossen Rede in der 64. Sitzung am 22. August 1848 setzt er sich
zunächst mit dem linken Abgeordneten Karl Vogt auseinander. Dessen

Plädoyer für die Freiheit der Religion, d.h. für die Abschaffung der
bisherigen Stellung der Kirchen- und Religionsgesellschaften und für die
Freiheit des offenen Atheismus, mag er in dieser letzten Konsequenz
noch nicht zu folgen. Aber Freiheit für Nichtbekenntnis, Freiheit für
Unglauben erkennt er als vollkommen rechtmässig an. Künftig dürfe
niemand mehr gezwungen werden, irgend einer Konfession oder Kirche an-

,4 Friedrich. Döllinger II, 315.
35 Ebd., 369.

74



zugehören. Die Freiheit jedoch, alle Religionen zu zerstören, die ganze
soziale Organisation der bestehenden christlichen Kirchen zu zertrümmern,

bestreitet er nachdrücklich. Sein Eintreten für Religionsfreiheit ist
bemerkenswert36.

Dem Kultusminister von Bayern, Herrn von Beisler, widerspricht
Döllinger in dessen Behauptung, der Papst sei in der Kirche absoluter Monarch.

Eine grundlosere Behauptung über die Stellung des Papstes gegen
die Kirche hätte nicht gemacht werden können. «Ich sage Ihnen, es gibt
keine Gewalt, die mehr gebunden ist, als die päpstliche - durch
verschiedenartige fest ausgebildete Verhältnisse und durch eine bis ins einzelnste

(sie!) gehende Gesetzgebung, über die sich der Papst nicht hinwegsetzen
kann.»37 Diese Stellung sei von despotischer Omnipotenz himmelweit
verschieden. Als Kenner des kanonischen Rechts und der katholischen
Theologie könne er bei fünfzig Fällen wenigstens neunundvierzigmal
voraussagen - mit vollkommener Gewissheit - wie die Entscheidung des

Papstes ausfallen würde38.

Dasselbe betonte Döllinger nochmals in seiner Rede am 3. Oktober
1849 in Regensburg vor der öffentlichen Versammlung des katholischen
Vereins von Deutschland: «Es gibt, meine Herren, keine Gesellschaft auf
der ganzen Erde, welche in ihrer Verfassung sorgfältiger geordnet,
genauer gegliedert wäre als die katholische Kirche; dafür ist in dieser Kirche

gesorgt, dass der Willkür, der Unterdrückung, dem tyrannischen
Missbrauch anvertrauter Gewalt nur der engste Spielraum, der unter
Menschen denkbar ist, gelassen sei.»39 Die wahre Freiheit der Kirche sei

zugleich die vollständigste Gebundenheit40. Blinder Gehorsam würde

von Christen so wenig gefordert wie gewährt. Kirchlicher Gehorsam
setze jedoch das Vertrauen der Untergebenen zu ihren Vorgesetzten
voraus41.

36 Franz Heinrich Reusch. Kleinere Schriften, gedruckte und ungedruckte von
Joh.Jos.Ign. v. Döllinger. Gesammelt und herausgegeben von. Stuttgart 1890.

Hier: Rede, gehalten in der Nationalversammlung zu Frankfurt am 22. August
1848. 23-25.

57 Ebd.. 28.
38 Ebd., 28 f.
39 Ebd.. 85.
40 Ebd.
41 Ebd.. 86.

75



2.3 Die Definition der Unbefleckten Empfängnis Mariae 1854

Die päpstliche Definition der unbefleckten Empfängnis Mariens
beschäftigt Döllinger seit Ende der vierziger Jahre42, und er betreibt aus diesen

und anderen Gründen die Berufung einer Theologenversammlung.
Sie kommt nicht zustande. Was den Gehalt des Dogmas angeht, ist er der
Ansicht, es sei eine «Frage, über welche der Kirche nichts geoffenbart
und nichts überliefert worden ist»43. Würde man daraus ein Dogma
machen, so übe das entscheidenden Einfluss auf die ganze bisherige
Beweisführung aus der Tradition aus. Vinzenz von Lerin mit seinem «quod semper,

quod ubique, quod ab omnibus creditum est» könne beiseitegelegt
werden44. Zur Definition selbst schweigt Döllinger, was er später bereut45.

In einem Brief vom 10. Juli 186646 erzählt Franz Peter Knoodt Döllinger,

wie bei seiner und Baltzers Audienz bei Pius IX. kurz vor ihrer
Abreise aus Rom Ende November 1854 der Papst ihnen gesagt habe: «Sehen

Sie, dieses neue Dogma ist nicht die Hauptsache, sondern die Art
und Weise der Proklamation desselben. Denn nicht wird der heilige Vater

in Vereinigung mit den Bischöfen der Kirche den Gläubigen erklären,
was sie in bezug auf Maria Empfängnis für wahr zu halten hätten,
sondern es wird der heilige Vater ganz allein, im Bunde nur mit seinem engeren

Rate, dem Kardinalskollegium, den Bischöfen und Priestern und
Laien proklamieren, was sie zu glauben hätten. Damit ist also die Unfehlbarkeit

des heiligen Vaters proklamiert, die der heilige Vater ja nicht
unmittelbar zum Dogma erheben kann.» Die Definition vom 18. Juli 1870

wird am 8. Dezember 1854 schon vollzogen. Zugunsten des vom Bischof
von Passau exkommunizierten Priesters Thomas Braun, den neben der
kirchlichen Massregelung auch noch die Verbannung der bayerischen
Regierung in einen engen Gerichtsbezirk trifft, greift Döllinger nicht ein.

2.4 Die Odeonsvorträge 1861

In einen schweren Konflikt mit der öffentlichen Meinung der
römischkatholischen Christenheit und mit der römischen Kurie gerät Döllinger

42 Friedrich, Döllinger II, 509.
43 Ebd., III, 132.
44 Ebd., 134.
45 Ebd., 146.
46 Ebd. Dieser Brief befindet sich nicht in den Doell. II, ist aber in Döllingers

Briefverzeichnis «Briefe an mich», Liste I, IL Briefe von 1860-1867 unter Nr.67
vermerkt: «10. Juli 1866. Bonn. Knoodt, Erlebnisse in Rom (Talbot, Andrea). -
Dieringer - der neue Erzbischof».

76



in seinen beiden Odeonsvorträgen im Frühjahr 1861. Von Freunden
bedrängt, versucht er, dem drohenden Verlust des Kirchenstaates den
Charakter einer religiösen Grosskatastrophe zu nehmen. Er betont das gute
Recht der landesfürstlichen und souveränen Stellung der Päpste,
verweist aber gleichzeitig mit Bellarmin darauf hin, dass weltliche
Herrschaft in Verbindung mit höchster kirchlicher Gewalt und Würde nur aus
der Not einer geschichtlichen Situation entstanden sei, nicht aus dem
Wesen der geistlichen Würde folge. Dies verbindet er mit der Darstellung

der inneren Lage Italiens und der Problematik des Kirchenstaates
im italienischen Einigungsprozess. Schwächen der päpstlichen Regierung

und Missstände im Kirchenstaat spricht er deutlich an. Sein Fazit:
Auch wenn der Kirchenstaat untergeht, bleibt das Papsttum bestehen47.

Empörung und Betroffenheit über diese «Naivität», Nestbeschmut-

zung und Parteinahme für die Gegner der guten Sache bis in den engsten
Freundeskreis treffen Döllinger schwer. In seinem umfangreichen Werk,
«Kirche und Kirchen. Papstthum und Kirchenstaat» vom Oktober 1861,

wovon innerhalb eines Monats 5000 Exemplare vergriffen sind, versucht

er die Gemüter bzgl. seiner kirchlichen Position zu beruhigen. Im l.Teil
gibt er auf gut 490 Seiten einen Überblick über die von Rom getrennten
Kirchen. Den Kirchenstaat behandelt er auf den folgenden gut 170

Seiten. Am Schluss findet sich der Text beider Vorträge auf 18 allerdings
enger bedruckten Seiten. Seine kritischen Bemerkungen zu den reformatorischen

Kirchen bringen ihm seitens einiger Freunde das Lob ein, den
schwarzen Peter geschickt auf die andere Seite gespielt zu haben. Die
eine oder andere katholische Stimme gratuliert ihm aber auch zu seiner
unverändert kritischen und noch eingehender dokumentierten Position
zum Kirchenstaat.

Im Vorwort zu Kirche und Kirchen klingt der ökumenische Grundakkord

an, der die letzten drei Lebensjahrzehnte so stark bestimmen sollte:
«Inzwischen leben wir auf Hoffnung, tröstet uns die Überzeugung, dass die

Geschichte, oder jener Europäische Entwicklungsprozess, der sich

zugleich im socialen, politischen, kirchlichen Gebiete vor unsern Augen
vollzieht, der mächtige Bundesgenosse der Freunde kirchlicher Einigung ist,
und reichen allen Christusgläubigen aufder andern Seite die Hand zum
gemeinschaftlichen Vertheidigungs-Kampfe gegen die destructiven

Bewegungen der Zeit.»48 In zwei Punkten sieht Döllinger inzwischen völlig klar:

47 Friedrich, Döllinger III, 237-239.
48 Döllinger, Kirche und Kirchen, Papstthum und Kirchenstaat. Historisch-politische

Betrachtungen. München 1861, S. XXXII.

77



1. Der wohlgeordnete soziale Organismus der katholischen Kirche im
leuchtenden Gegensatz zu protestantischen Verfallserscheinungen ist
eine apologetische Illusion. Die Ecclesia semper reformanda ist in der
Kirche von unten bis oben die wirklichkeitsgerechte Diagnose. Wird das

nicht erkannt und anerkannt, dann gibt es keine Heilung. Döllinger steht
mittlerweile auf der Seite Hirschers.

2. Die der Wahrheit verpflichteten Bemühungen wissenschaftlichen
Forschens und Arbeitens in Naturwissenschaft, Philosophie, Theologie
und Geschichte werden in der römisch-katholischen Kirche als Bedrohung

empfunden; kirchenfreundliche, «gesunde» Ergebnisse erwartet
man nur von der scholastischen Methode. Alle Ergebnisse, selbst solche

über Fakten, unterliegen bzgl. ihrer Gültigkeit letztlich dem Urteil des

kirchlichen Lehramtes, nicht dem methodisch kontrollierbaren
wissenschaftlichen Diskurs.

2.5 Die Gelehrtenversammlung 1863

Die schon Ende der vierziger Jahre anvisierte Gelehrtenversammlung
kommt am 28. September 1863 im Benediktinerkloster St. Bonifaz in
München zusammen und versucht in den Verhandlungen der 89 Teilnehmer49

den Konflikt zwischen den sogenannten deutschen Gelehrten und
den Neuscholastikern zu beheben. Nach harten Auseinandersetzungen,
die bis an den Rand des Scheiterns der Konferenz gehen, einigt man sich

und wird von Pius IX. in einem Segenstelegramm beglückwünscht.
Die wohl verheerendste Erfahrung, die Döllinger im Anschluss an das

mühevolle Versöhnungswerk machen muss, ist die, dass es einem Mann
an der römischen Kurie, Kardinal Karl August Graf von Reisach, dem

von München nach Rom verdrängten Erzbischof, gelingt, das Ruder her-
umzureissen und im von ihm massgeblich bestimmten Brief «Tuas libenter»

vom 21.12.1863 mit päpstlicher Autorität Döllinger des Ungehorsams

und Irrtums zu bezichtigen30. Der Stiftspropst steht zum ersten Mal
als unmittelbar Betroffener unter einer willkürlichen und ungerechten
kirchlichen Massregel. - Die Willkür seines Königs erlebte er ja schon

1847. - Die Rolle des Papstes selbst schätzt er in dieser Angelegenheit
gering ein. Er betrachtet ihn als manipulierbar.

49 Friedrich, Döllinger III, 311, spricht von 84 Teilnehmern. Die im Archiv von
St. Bonifaz. München, aufbewahrte gedruckte Teilnehmerliste weist 89 Namen
auf.

50 DHün 2875-2880.

78



Döllinger ist jetzt fast 64 Jahre alt. Sein Kirchenbild hat sich geweitet.
Die Wiedervereinigung der Christenheit wird ihm immer dringlicher. In
seiner Rede vom 28.9.1863 vor der Gelehrtenversammlung findet er
dazu unvergessliche Worte: «...sollte die Deutsche Theologie nicht als

der Speer des Telephus51 sich erweisen können, welcher die Wunde erst
schlägt und dann heilt? Deutsche Theologen sind es gewesen, welche die

Spaltung begonnen, welche das Feuer der Zwietracht entzündet, und es

seitdem, emsig Holz zutragend, genährt haben. Deutsche vor allem
haben die Lehre, an der die Einheit der Christen sich verblutet hat, mit
allen Mitteln des Geistes ausgebildet, mit wissenschaftlichen Bollwerken
umgeben und befestiget. So hat dann auch die Deutsche Theologie den

Beruf, die getrennten Confessionen einmal wieder in einer höheren Einheit

zu versöhnen. Sie wird diess nur unter drei Bedingungen vermögen.
Die erste Bedingung ist die, dass unsere Wissenschaft das wahrhaft
Trennende und Unkatholische, das heisst das dem Gesammtbewusstsein der
Kirche aller Zeiten Widersprechende und die Continuität der Überlieferung

Zerstörende in der Lehre der Gegenseite mit allen ihr, jetzt mehr als

je, zu Gebote stehenden Mitteln überwinde, wofür noch sehr viel zu
leisten übrig bleibt. - Die zweite Bedingung ist, dass sie die katholische
Lehre in ihrer Totalität, ihrer Verbindung mit dem kirchlichen Leben,
ihrem organischen Zusammenhang und inneren Consequenz zur Darstellung

bringe, dass sie dabei aber auch das Wesentliche, Bleibende scharf
unterscheide von dem Zufälligen, dem Vorübergehenden und den der
Idee fremdartigen Auswüchsen. Diess ist noch durchaus nicht geschehen,

und die aufrichtige Beantwortung der Frage, warum es noch nicht
geschehen sei, dürfte einen Beitrag zu der uns so nöthigen und heilsamen
Selbsterkenntniss liefern. Endlich die dritte Bedingung wäre, dass die

Theologie und durch sie die Kirche die Art und Kraft jenes Magnetberges

der Fabel annähme, der alles Eisen aus dem ihm nahe gekommenen
Schiffe herauszog, dass es auseinanderfiel - ich meine, dass sie alles

Wahre und Gute, das die getrennten Genossenschaften in Lehre,
Geschichte und Leben entdeckt oder erzeugt haben, sorgfältig von dem

beigemischten Irrthume ausscheide, und dann frei und offen acceptire, ja als

das rechtmässige Eigenthum der Einen wahren Kirche, die diess Alles
einmal, im Keime wenigstens und in der Anlage, besessen habe, in An-

S1 Eigentlich geht es um den Speer des Achilles, mit dem er den König von My-
sien, Telephus, den Sohn des Herakles und der Auge auf dem Zug nach Troja
verwundete; bei der Rückkehr heilte er ihn durch den Rost/die Späne des Speeres.

Vgl. Karl Ernst Georges, Ausführliches Lateinisch-Deutsches Handwörterbuch.
Hannover und Leipzig 1918. 2.Bd. Sp.3040.

79



spruch nehme. Der Irrthum lebt ja nur von den Wahrheitskörnern, die er
in sich trägt, wie er denn in gar vielen Fällen auch nur die Karikatur einer
verborgnen Wahrheit ist.»52

2.6 Die Rektoratsrede von 1866

Zum zweiten Mal Rektor geworden, hält Döllinger am 22. Dezember
1866 eine weitere grosse Universitätsrede, «Die Universitäten sonst und
jetzt»53. Daraus möchte ich die Stelle zitieren, aus der sein Lehr- und
Wissenschaftsethos eindringlich aufleuchtet: «Wir Professoren sind Ihnen
gegenüber nicht bloss Geber, sondern auch Empfänger. Wir empfangen
von Ihnen jene verjüngende Kraft, welche uns treibt und befähigt, in dem
Kreislauf jährlich wiederkehrender Vorträge nicht zu erschlaffen,
sondern die einzelnen Bestandtheile des Faches immer mehr zu beleben und
besser zu gestalten, und keine Bereicherung und Verbesserung unbeachtet

zu lassen. Wir treten wohl mit der Autorität des Lehrers vor Sie hin,
aber wir wünschen sehnlich und all' unser Trachten ist darauf gerichtet,
dass im Fortgange Ihrer Studien diese unsere Autorität Ihnen immer
entbehrlicher werde, dass Sie, fest auf eigenen Füssen stehend, unser, zuerst
auf Treue und Glauben angenommenes Wort nur noch als ein in eigener
Prüfung und freier Zustimmung Ihnen bewährtes Zeugniss gelten lassen.

Nicht alles, was Ihnen in den Vorlesungen dargeboten wird, kann lauteres

Gold absoluter Wahrheit sein; vielmehr ist es ganz unvermeidlich,
dass hier zuweilen Irriges oder nur Halbwahres sich mit einmische. Wir
alle, die wir unser Leben dem Priesterthum der Wissenschaft geweiht
haben, bekennen ja willig, dass unser ganzes Leben ein Kampf ist, nicht
bloss gegen fremde, sondern auch gegen eigne, oft lieb gewordene Irr-
thümer. Ist es ja doch unmöglich, eine überhaupt oder nur für uns neue
Wahrheit zu entdecken, ohne dass zugleich ein bis dahin an deren Stelle

gestandener Irrthum überwunden würde, und lässt sich kein wahrhaftes
Fortschreiten, kein wissenschaftliches Leben denken, wobei nicht fort
und fort frühere mangelhafte Vorstellungen berichtigt, unrichtige abgelegt

würden. Wollten wir einmal der täglichen Geistesarbeit des Prüfens
und Berichtigens unsrer Ansichten entsagen, wollten wir ausruhen auf
den bereits errungenen Lorbeeren der Erkenntniss, so würden sofort

^ Döllinger, Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie.
Eine Rede, gehalten am 28. September vor der Gelehrtenversammlung zu
München. Regensburg 1863, 23 f. Kleinere Schriften 182 f.

53 Döllinger, Akademische Vorträge, München 1888-1891, II, 3-55.

80



neue Wahngebilde uns beschleichen und verführen, wie sie erzeugt werden

durch Motive geheimer, uns selber in ihren Wirkungen verborgener
Selbstsucht, oder auch nur durch Geistesträgheit und durch unkritische
Aneignung der an andern wahrgenommenen Vorstellungen. Schwören
Sie also nicht auf die Worte des Meisters, meine Herren, aber geben Sie

sich gleichwohl vertrauensvoll seiner Leitung hin, in der Erwägung, dass

der Hauptgewinn Ihrer Universitätsbildung nicht sowohl in der Erwerbung

einer gewissen Summe von Kenntnissen und eingeprägten Thatsa-
chen oder Wahrheiten besteht, als vielmehr in der Erweckung und
Ausbildung jener geistigen Kräfte, mit welchen Sie jeden von aussen empfangenen

oder selbst erzeugten Irrthum innerlich zu überwinden und, in
eigener selbstständiger Thätigkeit der Seele, die Wahrheit zu entdecken
vermögen.»54 Ich fasse zusammen:

1. Professoren sind bei ihren Studenten nicht bloss Gebende, sondern
auch Empfangende.

2. Die Autorität der Lehrenden muss in den einzelnen Gegenständen
der auf eigener Prüfung beruhenden freien Zustimmung des Studierenden

weichen.
3. Ein Wissenschaftlerleben ist ein ständiger Kampf gegen lieb gewordene

Irrtümer.
4. Neue Wahrheiten sind gleichzeitig überwundene Irrtümer.
5. Sich auf errungenen Lorbeeren ausruhen bedeutet, der Selbstsucht,

der Geistesträgheit, der unkritischen Aneignung fremder Vorstellungen
nachgeben und neuen Wahngebilden unterliegen.

6. Kein Schwören auf die Worte des Meisters!

Wer den inneren kritischen Prozess Döllingers in den sechziger und

siebziger Jahren kennt, dem steht fest, dass Döllinger die eben skizzierten

Maximen selber lebte und aus diesem Grunde schon der Erklärungsversuch,

Döllinger habe sich festgefahren und sei Opfer einer fixen Idee

geworden, höchst unwahrscheinlich, ja abwegig ist.

2.7 Janus 1869

Die heftige Attacke, die Döllinger in seiner Antwort auf den bekannten

Artikel der Civiltà Cattolica vom 6. Februar 1869 in einer Artikelfolge
der Augsburger Allgemeinen Zeitung anonym reitet und Anfang August
1869 unter dem Pseudonym «Janus» in Buchform erscheinen lässt, rich-

54 Ebd., 52 f.

81



tet sich gegen den «Grundgedanken der ultramontanen Anschauung,
dass man, so oft von der Kirche, von ihren Rechten und ihrer Machtausübung

die Rede ist, immer den Papst und nur ihn zu verstehen habe»55.

Ferner zitiert er aus dem Artikel, «Der Papst, der Vater der Gläubigen»56:

«Es ist nicht genug, dass das Volk nur wisse, der Papst sei das

Haupt der Kirche und der Bischöfe; es muss auch verstehen, dass sein

eigener Glaube, sein eigenes religiöses Leben vom Papste ausströme, dass

in dem Papste das Band residiert, welches die Katholiken mit einander

verknüpft, die Kraft, welche sie stärkt; dass er der Austheiler der
Gnadengaben des Geistes, der Verleiher der Wohlthaten ist, welche die Religion

gewährt, der Erhalter der Gerechtigkeit, der Beschützer der
Unterdrückten.»57 Hier wird dem Papst die Rolle Jesu Christi zugewiesen.

Diesem Papalismus hält Döllinger vor, das Papstthum erscheine ab

dem Jahre 84558 als ein entstellender, krankhafter, atembeklemmender
Auswuchs am Organismus der Kirche, der die besseren Lebenskräfte in
ihr hemme und zersetze59. Versuche man jetzt, dieses den kirchlichen
Missständen zugrunde liegende System zu vollenden und in der
Unfehlbarkeitslehre mit einem unüberwindlichen Bollwerk zu umgeben, so
habe jeder Wohlmeinende die Pflicht, zur Abwendung einer so
verhängnisvollen Katastrophe noch etwas zu unternehmen60.

Döllingers Auffassung vom Petrusamt, seit vielen Jahrzehnten aus
seinen Publikationen und Vorlesungen bekannt, ist zusammengefasst
folgende:

1. Der Primat ruht auf höherer Anordnung; die Kirche ist von Anfang
an auf denselben angelegt gewesen, er ist in Petrus von dem Herrn der
Kirche vorgebildet, er hat sich auch mit innerer Notwendigkeit entwik-
kelt61.

2. Der Primat entspricht dem Bedürfnis der alten Kirche, in ihrem
Schosse einen Mittelpunkt der Einheit zu besitzen.

55 Janus, Der Papst und das Concil. Eine weiter ausgeführte und mit dem Ouel-
lennachweis versehene Neubearbeitung der in der Augsburger Allgemeinen
Zeitung erschienenen Artikel: Das Concil und die Civiltà. Leipzig 1869.

56 Civiltà Cattolica, Jahrgang 1867, Bd. 12, S. 86 f.
57 Janus, 40 f.
58 Döllinger denkt wohl an Leo IV. und seine Betonung der absoluten päpstlichen

Rechte in Auseinandersetzung mit Hinkmar von Reims u.a.
55 Janus, IX.
60 Ebd.
61 Ebd., XI f.

82



3. Der Primat, dieser Vorrang der römischen Kirche, wo die beiden
Hauptapostel Petrus und Paulus ihre Lehre mit dem Tod besiegelt
haben, beruht nicht auf der Übertragung durch eine Synode, sondern ist
seit den Zeiten der Apostel vorhanden.

4. Ab dem 9. Jahrhundert erfolgt die mehr künstliche und krankhafte
Entwicklung des Primats zum Papat, d.h. das Präsidium wurde zum
Imperium. Anstelle der brüderlichen Beratung tritt die Zwingherrschaft
eines absoluten Monarchen. Die Einheit der Kirche zerbricht.

5. Das Unfehlbarkeitsdogma wird die Willkürherrschaft eines Einzigen

noch über das jetzige Mass steigern62.
6. Es wird alle geistige Bewegung und wissenschaftliche Tätigkeit in

der katholischen Kirche lahm legen.
7. Es wird zu den von der katholischen Kirche getrennten Kirchen hin

eine neue Scheidewand aufrichten und der Hoffnung auf eine künftige
Wiedervereinigung der getrennten Kirchen, des Orients wie des
Occidents, den Boden entziehen.

2.8 Das 1. Vatikanische Konzil 1869/70

Die Vorgänge auf dem 1. Vatikanum sind bekannt, Döllingers Nichtberu-
fung nach Rom, seine publizistische Tätigkeit während des Konzils und
das Einlenken der Minoritätsbischöfe nach dem Konzil, einschliesslich
Carl Joseph von Hefeies von Rottenburg und Josip Juraj Strossmayers
von Djakovo. Bekannt ist das unterschiedliche Vorgehen deutscher
Bischöfe in der Durchsetzung der Konzilsbeschlüsse und das Schicksal der
sich sperrenden Theologen, Priester und Gläubigen, Frauen und Männer
aus dem Laienstand.

Döllingers Haltung findet sich wohl am eindeutigsten formuliert im
Brief an seinen Erzbischof Gregorius von Scherr vom 28. März 1871. In
Erwartung von «Straf- und Zwangsmitteln..., wie sie sonst nur gegen solche

Priester, welche sich grober sittlicher Vergehen schuldig gemacht
haben»63, selten angewendet werden, bittet er um Gehör vor der deutschen

Bischofskonferenz; wenn das nicht gehe, dann vor einer Kommission aus

Mitgliedern des Münchener Domkapitels64. Seine Angaben mit etwaigen
Gegenreden sollten zu Protokoll genommen und einem wissenschaftlich

62 Ebd., XVIII.
"Döllinger, Briefe und Erklärungen über die vaticanischen Decrete 1869-

1887. München 1890, 73 f.
64 Ebd.. 77.

83



gebildeten Manne seiner Wahl die Teilnahme erlaubt werden. Für eine
Münchener Verhandlung bittet er um Teilnahme eines in geschichtlichen
und kirchenrechtlichen Materien bewanderten Beamten der königlichen
Staatsregierung65.

Folgendes möchte er erweisen:
1. Die Stellen66 Mt. 16,18, Joh. 21,17 und die Stelle Lk. 22,32 würden

von den neuen Glaubensdekreten in einem Sinn benutzt, der von der

Auslegung der Kirchenväter ausnahmslos abweiche. Das bringe ihn in
Konflikt mit seinem Eid, die heilige Schrift nur nach dem einstimmigen
Konsens der Väter auszulegen.

2. Die Behauptung mehrerer bischöflicher Hirtenbriefe und neuester
Kundgebungen, die Lehre von der päpstlichen Allgewalt und von der

päpstlichen Unfehlbarkeit in Glaubenssachen sei durch alle Jahrhunderte

von Anbeginn gelehrt worden, verkenne die kirchliche Überlieferung

des ersten Jahrtausends völlig und stehe im Widerspruch zu den
klarsten Tatsachen und Zeugnissen.

3. Die Bischöfe der romanischen Länder, welche in Rom die überwältigende

Mehrheit gestellt hätten, seien durch ihre Lehrbücher (Verfasser:
Alfons Liguori, Perrone SJ, Cardane, Ghilardi, Schwetz) irre geführt
worden. Die in deren Büchern angeführten Beweisstellen seien grossen-
teils falsch, erdichtet oder entstellt.

4. Zwei allgemeine Konzilien und mehrere Päpste hätten bereits im
15. Jahrhundert die anstehenden Fragen im Widerspruch zu den Dekreten

vom 18. Juli 1870 entschieden.
5. Die neuen Dekrete seien unvereinbar mit den Verfassungen der

europäischen Staaten, insbesondere mit der bayerischen Verfassung. Das
beschwöre wiederum einen Konflikt mit seinem Eid als Reichsrat der
Krone Bayerns auf die bayerische Verfassung herauf. Er könne die

neuen Dekrete, die Bullen Unam Sanetam (Bonifaz VIIL vom

65 Ebd.. 79.
66 Mt. 16,18: «Ich sage dir aber: du bist Petrus, das heisst «Fels», und auf diesen

Felsen will ich meine Kirche bauen. Und die Tore der Totenwelt werden sie nicht
überwältigen».
Joh. 21.17: «Sagt er zu ihm das dritte Mal: Simon. Sohn des Johannes, bist du mir
Freund? Betrübt ward Petrus, dass er zum dritten Mal zu ihm gesprochen hatte:
Bist du mir Freund? Da sagt er zu ihm: Herr, alles weisst du. Du erkennst doch,
dass ich dir Freund bin. Sagt Jesus zu ihm: Hüte meine Schafe».
Luk. 22.32: «Ich aber habe gefleht für dich, dass dein Glaube nicht versage. Und
du. wenn du dich einst zurückgewandt, festige deine Brüder» Diese und alle anderen

Übersetzungen des NT aus: Das Neue Testament. Übersetzt von Fridolin
Stier, München 1989, Kösel/Patmos.

84



18.11.1302) und Cum ex apostolatus officio, den Syllabus und viele
andere päpstliche Aussprüche und Gesetze nicht als unfehlbare Entscheidungen

akzeptieren67.
Diesen fünf Thesen fügt er weitere Argumente an, aus denen ich noch

vier auswähle:
1. Falls die neuen Dekrete wahr seien, müsse er sein Werk, «Die Kirche

in der Zeit der Grundlegung»68 im Abschnitt über die Verfassung der
ältesten Kirche, über das Verhältnis von Petrus und Paulus als grundfalsch

verwerfen und bekennen, dass er weder die Apostelgeschichte des

Lukas noch die Briefe der Apostel verstanden habe69.

2. Die ganze Fülle der Gewalt über die ganze Kirche beim Papst mache
die Bischöfe zu päpstlichen Bevollmächtigten und beraube den altkirchlichen

Episkopat seines innersten Wesens70.

3. Die Theorie der päpstlichen Unfehlbarkeit beruhe auf einer langen
Kette berechneter Erdichtungen und Fälschungen der Kirche71.

4. Das «sacrificio del'intelletto», diese angeblich schönste, aus edelstem

christlichem Heroismus stammende Huldigung Gottes, sei das

praktische Fundament des päpstlichen Absolutismus in Kirche und
Staat. Geistesträgheit und blinder Gehorsam erhielten die Würde eines

religiösen Opfers72.
Dieser «Fundamentalartikel» (die Definitionen vom 18.7.1870) des

katholischen Glaubens begründe ein System der vollendetsten
Universalherrschaft und geistlichen Diktatur; dem könne er als Christ, als Theologe,

als Geschichtskundiger, als Bürger nicht zustimmen73.

Die schweigende Missachtung seiner Bitte um ein protokolliertes
Gespräch auf bischöflicher Ebene ist dann für Döllinger der formale Grund,
die förmliche Exkommunikation als wirkungslos für sich, vielmehr ihren
Urheber treffend, zu betrachten. Die Bedingung, ein hartnäckiger Ketzer

zu sein, sieht er nicht als gegeben an. Öffentlichen Widerruf zu leisten

bietet er ausdrücklich an, falls er mit Zeugnissen und Tatsachen überführt

werde74.

67 Döllinger, Briefe und Erklärungen. 74-79.
68 Döllinger, Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung, Regensburg

1860, 1868.
69 Döllinger, Briefe und Erklärungen, 81.
™ Ebd., 81-83.
71 Ebd., 85.
72 Ebd., 87.
73 Ebd., 90f.
74 Ebd., 78.

85



Am 2. April 1871, dem Palmsonntag, lässt Erzbischof von Scherr mit
Kanzelankündigung für das schwergefährdete Seelenheil Döllingers
beten. Am 3. April folgen 5 Ordinariatserlasse: zwei, welche der Leitung
des Klerikalseminars mitteilen, kein Theologe dürfe mehr Döllingers
und Friedrichs Vorlesungen besuchen - bei Strafe der Ausschliessung
aus dem Seminar -; zwei, welche Döllinger und Friedrich davon in

Kenntnis setzen mit der Aufforderung zur Selbstprüfung, ob sie durch
ihren Widerspruch nicht schon exkommuniziert seien; einer, der die
7 bayerischen Ordinariate verständigt.

Am 17.4.1871 wird Döllinger vom Ordinariat unterrichtet, dass gegen
ihn zur Rettung seiner Seele und zur Warnung anderer der grosse
Kirchenbann wegen des Verbrechens der äusseren und förmlichen Ketzerei
durch die spezielle Sentenz erklärt und dieser kirchliche Richterspruch
veröffentlicht werden müsste. Ähnliche Mitteilungen an den
Obersthofmeisterstab, Prodekan und Stiftsmitglieder von St.Kajetan und die
Geistlichkeit der königlichen Allerheiligenhofkirche. Am 18. April das

gleiche Dekret gegen Friedrich. Am 23.4.1871 Bekanntmachung von der
Kanzel des Stadtpfarramtes St. Ludwig beim Pfarrgottesdienst, «dass unser

hochwürdigster Herr Erzbischof sowohl an den Stiftspropst und
Professor Dr. von Döllinger als auch an den Hofbenefiziaten und Professor
Dr. Johann Friedrich die oberhirtliche Erklärung habe ergehen lassen,

dass dieselben wegen ihrer bewussten, hartnäckigen und öffentlichen
Leugnung klarer und sicherer kirchlicher Glaubenssätze der grösseren
Exkommunikation mit allen daran hängenden kanonischen Folgen
verfallen seien»75.

3. Zeuge der Wahrheit

Ich stelle meine anfängliche Frage erneut: Geht Döllingers ekklesiologische

Position an der Sache vorbei? Um die Streitfrage im Kontext des

Döllingersehen Kirchenbildes zu sehen, skizziere ich dieses zunächst mit
Zitaten aus seinem letzten grossen kirchengeschichtlichen Werk,
«Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung»76. Ich zitiere nach der
2. Auflage von 1868, die in den folgenden Zitaten nur in einem Wort von
der ersten Auflage abweicht.

75 Schulte, 203-205.
n Döllinger, Christenthum und Kirche etc. unterscheiden sich in den beiden

Auflagen von 1860 und 1868 an den hier zitierten Stellen bis auf ein Wort nicht.

86



«Unzertrenntlich ist in der Kirche das sichtbare Element mit dem
unsichtbaren verbunden, nicht etwa in zwei Kirchen getheilt. War doch
Christus selbst als ein Licht in die Finsterniss der Welt gekommen und
hatte die Kirche gestiftet, damit sie als die allgemeine Lehrerin und
Erzieherin von allen Völkern gesehen und vernommen würde, als die
<Stadt auf dem Berge>, die nie verborgen sein kann, als die Leuchte, die
nicht unter den Scheffel gesetzt werden, sondern allen strahlen soll
(Matth. 5,14-15). Ihr Wort, ihre Gnadenmittel, ihre Einrichtungen, ihre
Hirten und Lehrer, ihre Gebräuche und Werkzeuge, Alles sollte sichtbar
und greifbar sein. Zugleich aber sollte die Kirche auch ihre unsichtbare
Seite haben; war doch vor Allem schon ihr Haupt Christus ein unsichtbares,

und sie selber, hier als die streitende, dort als die triumphirende,
gehörte mit ihrer andern Hälfte dem unsichtbaren Gebiete an (Ephes. 3,15.
Hebr. 12,22)77. Ihre Continuität, ihr Zusammenhang mit der Kirche der

vorausgegangenen Zeiten und Geschlechter, die hohen Vorzüge, die sie

als Leib Christi und Organ des heiligen Geistes hat, die Kraft der ihr
gegebenen Gnadenmittel, das Alles entzog sich jeder sinnfälligen
Wahrnehmung, es konnte nur geglaubt und in der Folge dieses Glaubens
erlebt werden. Und dennoch war die Kirche ihr eigener Bürge und Zeuge.
Ihr Selbstzeugniss bestand in den besonderen, ihr verliehenen Gaben; in
ihrer Erscheinung, ihrer Stimme, dem Eindruck, den sie auf die
Menschen machte, ihrer Macht über die Geister. Das sollte ihr Creditiv, die

Bürgschaft ihrer Berechtigung, ihres höhern Ursprungs, ihrer Sendung
sein. Wie Christus redete <als einer, der Vollmacht hat> (Matth. 7,29), so

war auch ihr Wort überwältigend, unwiderstehlich; die Menschen glaubten

ihr, oft erst nach langem Widerstreben. Aber sie fühlten: Verstand
und Wille mussten sich beugen vor der Majestät dieser durch Liebe und

zugleich durch Ehrfurcht die Seelen gewinnenden Königin.»78
«Er, der Besitzer göttlicher Weltherrschaft, will seine Kirche nie

preisgeben, kein Feind soll sie überwältigen, kein Verfolger sie vertilgen, kein

grundstürzender79 Irrthum sie verfinstern; gerade für ihre lehrende Thä-

77 Eph. 3,15: «von dem her jeder Vaterstamm im Himmel und auf Erden seinen

Namen hat».
Hebr. 12,22: «Nein, ihr seid hingetreten zum Zionsberg und zur Stadt des lebendigen

Gottes, einem himmlischen Jerusalem; und zu Abertausenden von Engeln; zu
einer Festversammlung».
Mt. 7,29; «Denn: Er lehrte sie als einer, der Vollmacht hat und nicht wie die

Schriftgelehrten».
78 Döllinger, Christenthum und Kirche, 226.
79 <grundstürzend> in der 2. Auflage.

87



tigkeit, für ihre Aufgabe, die geoffenbarte Wahrheit rein und
unverfälscht allen Völkern, allen Geschlechtern zu überliefern, hat er ihr für
immer seine Gegenwart, seinen allmächtigen Beistand zugesagt.»80

«In der Kirche hat Christus ein Lehramt eingesetzt zur Erbauung
des Leibes Christi, <damit Alle zur Einheit des Glaubens und Erkennt-
niss des Gottessohnes, zu männlicher Reife und zum Mass des christlichen

Vollalters gelangen) (Ephes. 4,13).»81

«Ein dreifaches Amt hat Christus zum Heile der Menschen übernommen,

das priesterliche, das prophetische und das königliche»82. «So sind
alle Gläubigen aller Zeiten die Lehrlinge dieses Propheten, die Unter-
thanen dieses Königs, die Altarsgenossen am Opfer dieses Hohenpriesters.

Aber sie sind es durch die Vermittlung seiner irdischen Stellvertreter

Und so ist im Apostolate diese dreifache Gewalt vereinigt.»83 «Alles

Kirchenamt beruht auf göttlicher Sendung»84. «Allen, die durch die

geordnete Succession zum Amte gelangen..., hat(te) er die Binde- und

Lösegewalt übertragen. Darum ist in der Kirche eine feste, gleichmäs-
sige, menschlicher Willkür entzogene Lehre.»85

«Ämter, Rechte und Gewalten wollte Christus in seiner Kirche, aber
keine Herrscher und keine Herrschaft.»86 «Nicht um in der Kirche zu
gebieten, sondern um in ihr zu gehorchen, waren die wahrhaft Bekehrten in
die Kirche eingetreten.»87

«Die Kirche ist eine ethische Macht, die alle ihre Glieder, auch die
innerlich nicht guten in einer wirklichen Gemeinschaft zusammenhält, in
welcher im Ganzen genommen die reinigenden und heiligenden Kräfte
stärker sind, als das den einzelnen Gliedern inwohnende Böse.»88 «Es

gibt also in der Kirche keinen hoffnungslos Verlorenen, keinen zur
Verdammnis Prädestinirten.»89

In der apostolischen Kirche bis gegen das Jahr 64 lag alle Gewalt und
Autorität im Apostolat90. «Unter den Aposteln behauptete Petrus einen

Vorrang, den zu bestreiten keinem der Übrigen einfiel. Er hat die Schlüs-

80 Ebd., 227.
81 Ebd., 228.
82 Ebd.
81 Ebd., 229.
84 Ebd., 233.
85 Ebd., 234.
8" Ebd.. 235.
87 Ebd., 239.
88 Ebd.
89 Ebd., 240.
9,1 Ebd., 239.

88



sel des Reiches empfangen, er ist der Fels, auf den die Kirche gebaut worden,

das heisst: Bestand, Wachsthum und Gedeihen der Kirche beruht
auf dem in seiner Person geschaffenen Amte. Ihm ist aufgetragen, die
Brüder zu stärken, die Heerde Christi zu weiden.»91

«Paulus trat... in das von Petrus begonnene Werk ein, und baute auf
dem von diesem gelegten Grunde fort; er hätte das nicht vermocht, wenn
Petrus ihn nicht als göttlich berufenen Mitarbeiter anerkannt hätte,
obgleich Paulus seine rechte Sendung unmittelbar von Christus ableitete.

Man erkannte, wie Paulus eine Stufe tiefer als Petrus stand.»92

Eine Scheidung von Diakonen, Presbytern und Bischöfen war damals
noch nicht vollbracht93. Das Episkopat ruhte noch im Apostolat. Jakobus
in Jerusalem erscheint als der erste wahre und eigentliche Bischof, insofern

er auf Missionswirksamkeit verzichtet und sich auf Jerusalem
beschränkt94. Pauli Zeugentod in Rom gab der dortigen Kirche das Recht,
ihn neben Petrus sich als Mitbegründer der Römischen Kathedra
zuzueignen95. «Dass Petrus in Rom gewirkt hat, ist eine so vollständig
bezeugte, so tief in die älteste christliche Geschichte eingreifende Thatsa-
che, dass demjenigen, der diess als eine Dichtung verwirft, folgerecht die

ganze älteste Geschichte der Kirche in Dichtung sich auflösen oder doch

völlig unsicher werden muss.»96

Der Terminus «Primat» findet sich für die ersten sieben Jahrzehnte des

Christentums in diesem Werke Döllingers nicht. Im Lehrbuch der

Kirchengeschichte (2. Auflage) schrieb er 1843: «Träger und Repräsentant
dieser Einheit der ganzen Kirche, Schlussstein und Mittelpunkt des ge-
sammten Episkopats, war der Bischof von Rom; mit ihm standen Alle
mittelbar oder unmittelbar durch Friedens- und Gemeinschaftsbriefe in
fortwährender Verbindung. Er war der Nachfolger des Apostels Petrus,
welchen Christus für den Felsen und das Fundament, auf welchem die

Kirche ruhen solle, erklärt, und dem er das oberste Hirtenamt über die

Gesammtheit der Gläubigen übertragen hatte. Petrus hatte den ihm
verliehenen Primat unter den Aposteln ausgeübt...»97

11 Ebd. 295,
'2 Ebd..,297,
3 Ebd., 303,
'4 Ebd.,,305,
13 Ebd.
'" Ebd. ,315,

97 Döllinger. Lehrbuch der Kirchengeschichte. Regensburg 1843. Zweiter
Band, Erste Abtheilung, 48f.

89



Dieser Stelle vorausgehend wird auch das Institut der Synoden
erwähnt, die Döllinger sprechenden «Ausdruck jenes von den frühesten
Zeiten an den Gläubigen inwohnenden Bewusstseins» nennt, «dass Alle
zu der Einen durch Einheit des Glaubens und der Liebe unzertrennlich
verbundenen Kirche gehörten, dass sie Mitglieder der katholischen Kirche

seien»98.

Ich fasse zusammen:
1. Christus hat die Kirche gestiftet.
2. Das sichtbare und das unsichtbare Element in ihr sind unzertrennlich

verbunden.
2.1 Sichtbar sind im Bereich der Erfahrung: Wort, Gnadenmittel,

Einrichtungen, Hirten, Lehrer, Gebräuche und Werkzeuge; die streitende
Kirche.

2.2 Unsichtbar sind im Bereiche des Glaubens: Christus das Haupt; die
Kirche als triumphierende, als Leib Christi und Organ des heiligen Geistes.

3. Die Kirche ist ihr eigener Bürge und Zeuge; ihr Wort ist überwältigend

und unwiderstehlich.
4. Vor ihrer Majestät müssen sich Verstand und Willen beugen.
5. Kein grundstürzender Irrtum wird sie verfinstern.
6. Das Lehramt ist eingesetzt zur Erbauung des Leibes Christi.
7. Im Apostolat ist das dreifache Amt Christi (Priester, Prophet,

König) vereinigt.
8. Alles Kirchenamt beruht auf göttlicher Sendung.
9. Zum Amt gelangt man durch geordnete Sukzession, die für eine

feste, gleichmässige, menschlicher Willkür entzogene Lehre sorgt.
10. Christus will in seiner Kirche Ämter, Rechte und Gewalten, keine

Herrscher und keine Herrschaft.
11. Man bekehrt sich zur Kirche, nicht um zu gebieten, sondern um zu

gehorchen.
12. Die Kirche ist eine ethische Macht.
13. Die Ämter in der Kirche haben sich alle aus dem Apostolat entwik-

kelt.
14. Petrus, der Fels, bedeutet: Bestand, Wachstum und Gedeihen der

Kirche ruhen auf dem in seiner Person geschaffenen Amt.
15. Der erste wirkliche Bischof ist Jakobus in Jerusalem.
16. Der Vorrang der Römischen Kirche beruht auf ihren Märtyreraposteln

Petrus und Paulus.

98 Ebd.

90



17.1843: Petrus hat den Primat unter den Aposteln ausgeübt.
18. Synoden sind ein Institut im Dienste der kirchlichen Einheit.
Döllingers leidenschaftliche Abwehr gilt einer einzigen, im Mittelalter

anhebenden ekklesiologischen Entwicklung innerhalb der Kirche des

Westens: dem Papat. Darunter versteht er folgendes: Die subsidiär
gemeinte Funktion des Petrusamtes hat sich faktisch und beabsichtigt zur
All- und Alleinzuständigkeit des Papstes entwickelt. Im Dienste der Einheit

sollte der Bischof von Rom als Träger des Primats brüderlich helfend
in den andern Ortskirchen eingreifen, wenn sie es aus eigener Kraft nicht
können, sich dann aber wieder zurücknehmen. Tatsächlich ist die Römische

Kirche zu einer zentralistischen Institution geworden und hat das
1. Vatikanum diese Entwicklung dogmatisch festgezurrt. Das bedeutet
für Döllinger:

1. Gemessen an der Urkirche und an der noch geeinten alten Kirche ist
das eine Perversion des petrinischen Dienstes.

2. Die Eigenständigkeit von bischöflichen Ortskirchen geht daran
zugrunde und mit ihr die nationale und kulturelle Vielfalt kirchlichen
Lebens.

3. Der Protest gegen die zentralistische Uniformierung reisst die Kirche

auseinander und macht das Papsttum zum Spaltpilz in der Kirche.
4. Die überragende Stellung des Papstes ist tatsächlich eine Fiktion.

Nicht der jeweilige Papst, sondern die Kurie als Behörde mit nicht leicht
identifizierbaren Entscheidungsträgern üben unkontrollierbar die

Macht aus. Die Männer auf dem heiligen Stuhl werden zu Marionetten.
Es ist wirklich die Diktatur eines bürokratischen Apparates im Namen
Gottes. Nebenbei: Döllingers nobles Bild von Pius IX., wie es sich in dem

Fragment von 1878 findet99, erklärt sich aus dieser Einschätzung des

Papsttums.
5. Unfehlbarkeit des Papstes - aus sich heraus und nicht aufgrund der

Zustimmung der Kirche - heisst für Döllinger, dass eine Qualität der
unsichtbaren Kirche, des fortlebenden Christus, eine Qualität Gottes, ein

der historischen Erfahrung entzogener Gegenstand des Glaubens justi-
tiabel mit einem bestimmten Amtsträger verbunden wird, gegen alle
historische Erfahrung mit den Irrtümern kirchlichen Lehrens.

6. Schmerzlichste Konsequenz dieser zum Fundamentalartikel des

christlichen Glaubens erhobenen Irrlehre ist die Unlösbarkeit der

Wiedervereinigungsfrage mit dieser Kirche.

' Döllinger. Kleine Schriften. 558-602.

91



Gegen die Irrlehren vom päpstlichen Jurisdiktionsprimat und von der
päpstlichen Unfehlbarkeit ist Döllinger Zeuge der Wahrheit, dass die auf
das Apostolat zurückgehenden Rechte des Episkopats und damit die

Selbständigkeit der Ortskirchen nicht zum Vikariatsstatus verkümmern
dürfen und dass die Unfehlbarkeit eine Gabe der Gesamtkirche ist, die
im Zusammenspiel von Synoden, Bischöfen, Papst und Volk Gottes in

Rezeption oder Nicht-Rezeption von Beschlüssen unter der Leitung des

heiligen Geistes vor grundstürzenden Irrtümern bewahrt bleibt. Alle
Vorgänge der sichtbaren Kirche unterliegen menschlichen Bedingungen.
«Der Weg des Menschen ist der Weg der Kirche» (Johannes Paul IL)100.

Es ist natürlich unmöglich, hier jetzt in die Prüfung der Argumentationen
des I.Vatikanums einzutreten. Doch lassen sich die Früchte der

Definitionen betrachten. Sie erlauben ein Urteil über das Gewicht der Position

Döllingers, welche die Altkatholiken und alle nicht mit Rom
verbundenen Christen als die sachgerechte und damit wahre anerkennen.

4 Auswirkungen der Definitionen von 1870

1. Eine Auswirkung bleibt erstaunlicherweise höchst selten, Definitionen

im Stile von 1854. Das wiederholt sich nur einmal unter Pius XII.
1950 mit der Dogmatisierung der Aufnahme Mariens mit Leib und Seele

in den Himmel.
2. Eine schlimme Folge ist, dass die altgeübte Praxis der Bücherzensur,

publiziert im Index Romanus librorum prohibitorum, in der Modernismuskrise

anschwillt. Das «Sodalitium Pianum», eine von Monsignore
Benigni in Rom gegründete weltweite päpstliche Spionageorganisation,
hilft mit, führende katholische Theologen, Schriftsteller und Dichter in
Frankreich, Italien, England und Deutschland mit kirchlichen Strafen
wie Exkommunikation, Suspension, Amtsenthebung und Indizierung
ihrer Schriften zu belegen101.

Das erschütternde Buch von Otto Weiss, «Der Modernismus in
Deutschland», lässt die Kirchenschicksale von 43 Männern und einer
Frau an unsern Augen vorbeiziehen, welche die «Spannung zwischen

""'Johannes Paul IL, Redemptor hominis vom 4.3.1979. Nr. 14; in Verlautbarungen

des Apostolischen Stuhles 6, hrsg. vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz. Bonn.

101 Otto Weiss. Der Modernismus in Deutschland. Ein Beitrag zur Theologiegeschichte.

Regensburg 1995,21.

92



Glaube und Neuzeit» m bewältigen wollten und sich um ein Heutigwerden

der Kirche bemüht haben. In der Abwehr der Modernisten werden
die Prinzipien der neuzeitlichen Kultur- und Geistesgeschichte: «Subjektivität,

Autonomie, Freiheit, Erfahrung, Geschichte und Geschichtlichkeit»

m zurückgewiesen. Zu verteidigen seien: Objektivität, Autorität,
Gehorsam, der Unterschied von Klerus und Laien, von lehrender und
hörender Kirche, von Dogma, Institution und Recht; «das Dogma
befiehlt der Geschichte»104.

Ich nenne neben Louise von Leon-Hunoltstein weitere sieben Betroffene:

Franz Xaver Kraus, Hermann Schell, Albert Erhard, Friedrich Heiler,

Karl Adam, Joseph Wittig und Ernst Michel.
3. Die im Gefolge naturwissenschaftlicher und historischer Erkenntnisse

notwendigen Korrekturen des christlichen Welt- und Menschenbildes

werden verweigert bzw. in den Jahrzehnten bis zum 2. Vatikanischen
Konzil stillschweigend nachvollzogen, ohne frühere Irrtümer einzugestehen.

4. Von der ökumenischen Bewegung hält die römisch-katholische Kirche

sich bis Ende der fünfziger Jahre, d.h. bis in die Vorbereitungszeit
des 2. Vatikanums abgesondert. Erst Johannes XXIII. und Kardinal
Augustin Bea SJ an der Spitze des neugegründeten Einheitssekretariats
(Juni 1960) ändern die Richtung105.

5. Für die Abwehr des Faschismus und Nationalsozialismus bringt die

Zentralisierung der EntScheidungsprozesse in Rom kaum Vorteile und
verhindert nicht die Passivität auch der römisch-katholischen Kirche.
Erinnert sei nur an das Schweigen Pius XL gegenüber der Bitte der heiligen
Edith Stein 1934, er möge der beginnenden Judenverfolgung entgegentreten.

Erst die Enzyklika «Mit brennender Sorge», verlesen am

Palmsonntag 1937 (21.3.) in den katholischen Kirchen Deutschlands, bricht
dieses Schweigen106.

6. Das 2. Vatikanische Konzil führt zu einem gewaltigen Aufruhr
gegen die Herrschaft des kurialen Apparats, das Konzil erzwingt mehr
Freiheit und führt zu erstaunlichen Umorientierungen.

102 Heinrich Fries. Zum Geleit; in «Der Modernismus in Deutschland», s.o.
103 Ebd.
104 Ebd.
105 Frankfurter Allgemeine Zeitung, 17.11.1998. S.7. hjf. Gedenken an Papst

Johannes XXIII. und Kardinal Bea.
m Dieter Albrecht. Der Notenwechsel zwischen dem Hl. Stuhl und der Deutschen

Reichsregierung. Mainz 1969. Bd. II. S. 1. Fn. 1.

93



7. Doch Döllingers Stein des Anstosses bleibt unverändert liegen.
Konziliare Beschlüsse mussten Einschränkungen durch die Betonung
der päpstlichen Praerogativa erdulden. Die Einschränkung des Primats
auf Beistandsmöglichkeit in den Ortskirchen ist nicht erfolgt, von einer
Korrektur des 1. Vatikanums ganz zu schweigen. Nach wie vor unterliegt
jede Ortskirche, die mit Rom verbunden ist, in ihren Entscheidungen
römischer Kontrolle und römischen Personalentscheidungen107 und ist die
Gemeinschaft mit dem Papst konstitutiv für volles Kirchesein. Der
Gedanke, dass die Papstkirche selbst nicht im Vollsinn Kirche sein kann, da

sie nur Teilkirche ist, ist in Rom noch immer unerhört. Daran ändert
auch die Formulierung: «haec Ecclesia subsistit in Ecclesia
catholica»108 nichts, obwohl es weniger sein soll als «haec Ecclesia est Ecclesia
catholica».

8. Die nachkonziliären Jahrzehnte, von manchen nach einem Jahrfünft
voller Hoffnungen (etwa ab 1969) wachsende Eiszeit genannt, zeigen
eine zielstrebige Gegenoffensive der kurialen Partei, massgeblich unterstützt

vom Opus Dei. Aufgescheucht durch die massiven Einbrüche im
zölibatären Klerus und weitergehende ungestüme Reformwünsche,
versucht Rom bis heute, brechende Dämme zu verteidigen.

9. Die formale kirchliche Autorität nimmt ständig ab, ein wie ich
glaube heilsnotwendiger Erosionsprozess, um die «Herrschaft» in der
römisch-katholischen Kirche zurückzudrängen. Gebote und Verbote werden

nur dann beachtet, wenn sie einsichtig und nachvollziehbar sind, vor
allem in der Sexualmoral. Ansonsten werden sie ruhigen Gewissens
missachtet.

10. Moralisch korrumpierend ist die Überlebensstrategie vieler, die
von der römisch-katholischen Kirche wirtschaftlich und beruflich abhängig

sind. Öffentlich sagen sie nur, was ihnen Konflikte erspart. Ihre wahren

Gedanken verbergen sie so lange oder äussern sie nur im vertrautesten

Kreise, bis sie im Ruhestand sind oder eine andere berufliche Basis

gefunden haben.
11. Der innere Zustand der römisch-katholischen Kirche ist bestürzend,

aber keineswegs hoffnungslos. Döllingers tiefer Pessimismus über
eine Reformmöglichkeit mag durch erstaunliche Zusammenbrüche
hindurch endlich doch Unrecht bekommen. Der heilige Geist ist unwiderstehlich.

""Vgl. z.B. Nikolaus Klein. Römischer Zentralismus und die Ortskirchen,
Orientierung Nr. 4, 63. Jahrg. Zürich, 28. Februar 1999, 41-43.

108 Lumen gentium. DHün 4119.

94



Nachwort

Den Ausklang bilde eine KNA-Meldung, die ich «Kirche und Leben»,
der Wochenzeitung im Bistum Münster vom 15.11.1998 entnehme:

«Papsttum anders möglich». «Neue Formen des Papsttums hält
Kurienkardinal Joseph Ratzinger für möglich. Im Interesse der Einheit der
Christen könne die gegenwärtige Ausgestaltung des Papstamtes verändert

werden, betonte der Präfekt der römischen Glaubenskongregation.
Die von Christus gewollte Einheit seiner Anhänger erfordere die
gemeinsame Anerkennung eines weltweiten kirchlichen Dienstamtes. Wie
dieses Amt ausgestaltet werde, hänge von den Erfordernissen der Kirche
in der jeweiligen Zeit ab. Kardinal Ratzinger hält auch neue, bisher noch
nie geübte Formen des Primats für möglich.»

Hubert Huppertz

95


	Ignaz von Döllinger (1799-1890) : Opfer einer fixen Idee oder Zeuge der Wahrheit?

