
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 1

Artikel: Ablehnung des Antisemitismus bei Döllinger und Reinkens : ein
Vergleich [Fortsetzung]

Autor: Bulin, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ablehnung des Antisemitismus bei Döllinger und Reinkens
Ein Vergleich*

(2. Teil)

2. Reinkens: Ritualmord - eine «durchaus gehässige Verleumdung»

Die Ritualmordlüge ist das sicher eklatanteste Beispiel für das Fortleben
mittelalterlicher antijudaistischer Parolen parallel zum rassistischen
Antisemitismus. Diese Anschuldigung kam im 12. Jahrhundert in England
auf und griff bald auf Frankreich, Deutschland und Spanien über. Nach
der Ritualmordanschuldigung von Fulda (1235) setzte Kaiser
Friedrich II.137 (1194-1250, Kaiser 1220) eine internationale Untersuchungskommission

ein, die zu dem Ergebnis kam, dass die hebräischen Schriften

keinen Hinweis auf Ritualmord enthielten. Der Kaiser liess durch
eine Verordnung jede weitere derartige Anklage für das Heilige Römische

Reich deutscher Nation verbieten138. Papst Innozenz IV. verurteilte
in der Bulle vom 5.7.1247 Judenverfolgung wegen Ritualmords und wies
auf das Verbot des Blutverzehrs für Israeliten hin139. Trotzdem lebte die

Behauptung aus religiösem Fanatismus, der Suche nach Sündenböcken
für unerklärliche Katastrophen und aus Besitzneid weiter140.

Hatten im Mittelalter und in der frühen Neuzeit Orte wie Fulda,
Erfurt, Lauda, Tauberbischofsheim, Bacharach, Deggendorf, Trient und
Rinn für Blutbeschuldigung gestanden, so wurde sie im Mitteleuropa des

späten 19.Jahrhunderts u.a. in Tisza Eszlar (1882), Xanten (1892) und

* Vgl. Teil I in IKZ 1/97, S. 16-42.
137 Friedrich II. beschäftigte jüdische Gelehrte und befasste sich eingehend mit

Glauben und Sitten der Juden, was ihm in der Beurteilung des angeblichen
Ritualmords zugute kam. Friedrich II. genoss bei den Juden offenbar hohes Ansehen:
seine Aussprüche wurden zusammen mit denen von Aristoteles und Alexander
d.Gr. im «Sittenspiegel», einer zeitgenössischen jüdischen Abhandlung, zitiert.
Georgina Musson, Das Staunen der Welt - Friedrich II. von Hohenstaufen, Ba-
stei-Lübbe 61006, Lizenzausg. 3. Aufl. Bergisch-Gladbach 1977, 228.

138 Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 114ff. Das AT lehnt in Gen 22,1-18
ausdrücklich Menschenopfer ab; dazu Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 103. Vgl. Keller,

Und wurden zerstreut 256ff.
139 «Nach der jüdischen Religionsphilosophie gehört das Blut Gott.» Schuder/

Hirsch, Der gelbe Fleck 103.
140 Carl Andresen/Georg Denzler, Wörterbuch der Kirchengeschichte, dtv 3245,

2. Aufl. München 1984. 517f.

23



Konitz (1900) wiederbelebt141. Im Deutschen Reich und in Österreich-

Ungarn kam es zwischen 1867 und 1914 zu zwölf einschlägigen
Gerichtsverfahren142. Im Zusammenhang mit den Prozessen kam es immer wieder

zu antijüdischen Ausschreitungen.
Der Fall von Tisza Eszlar ragte dadurch hervor, dass sich eine am

5.7.1882 in Pest abgehaltene Versammlung ungarischer Rabbiner auf
internationaler Ebene an christliche Fachwissenschaftler und kirchliche
Würdenträger wandte, um ihr Urteil über den Vorwurf ritueller Benutzung

von Christenblut bat und die gesammelten Antworten publizierte143.

Zu den angesprochenen Persönlichkeiten gehörte Reinkens. Seine

Wertung lässt sich in den Worten zusammenfassen: «eine grundlose und
durchaus gehässige Verleumdung». Zum Verständnis dieser Wertung
wollen wir sein Verhältnis zum Judentum und zur religiösen Toleranz
betrachten.

2.1 Reinkens' Stellung zum Judentum

Mit Sicherheit wurde Reinkens des öfteren mit dem Judentum konfrontiert.

Jüdische Kultusgemeinden gab es in Aachen, wo er das Gymnasium
besuchte; an seinem Studienort (und späteren Bischofssitz) Bonn; in
Köln, wo er als Hauslehrer tätig war, und in Breslau, wo er selbst vor dem
Katheder und auf der Domkanzel stand144.

Reinkens' Bemerkungen über Juden in seinen Briefen an den älteren
Bruder Wilhelm Joseph waren meist wohlwollend, zumindestens aber
fair145.

141 Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 116. Konitz: seinerzeit preussische Provinz
Westpreussen, heute Chojnice (Polen).

142 Daniel Jonah Goldhagen, Hitler's Willing Executioners. Ordinary Germans
and the Holocaust, First Vintage Edition, New York 1997, 63 f.

143 Christliche Zeugnisse gegen die Blutbeschuldigung der Juden, Berlin 1882.
144 Freund! Nachweis der genannten jüdischen Gemeinden durch das Jüdische

Museum Frankfurt a.M.
145 Hermann JosefSieben (Hg.), Joseph Hubert Reinkens. Briefe an seinen Bruder

Wilhelm 1840-1873 (Bonner Beiträge zur Kirchengeschichte, hg. von Ernst
Dassmann u. a., Bd. 10,1-3), Köln, Wien 1979. Beispiele: Wohlwollend: Marianne
Saaling, vom Judentum zum Katholizismus konvertiert (ebd. I 699 mit Anm. 84).
Fair: Promotion P. Heidenfeld «frühern Juden, nun Protestanten» (ebd. I 667).
Die einmalige, scherzhafte Bezeichnung des «kleinen» Watterich als «Itzig», dem
die Börse nicht fehlen sollte (ebd. 1388) wird man nicht als negative Abweichung
werten können. - Johannes Matthias Watterich (1826-1904) aus Trier, Priesterweihe

13.10.1849, Geschichts- u. Literaturstudium in Bonn, 1856 Dr.phil., Prof.
für Geschichte u. Literatur am Lyzeum Braunsberg, 1857 hist. Studium an der

24



In seiner Dissertation146 wies Reinkens darauf hin, dass Clemens von
Alexandria AT und NT gleichwertig als erstrangige Gottesgaben auf-
fasste: «Omnium enim bonorum deus est causa; sed aliorum quidem
principaliter velut Testamenti et veteris et novi; aliorum autem per con-
sequentiam sicut philosophiae.»147

In seinen Breslauer Jahren führte Reinkens zwei Kontroversen mit
evangelischen Persönlichkeiten: 1852 mit Superintendent C. Redlich von
Ratibor148 und 1853/54 mit dem konservativen Staatsrechtslehrer
jüdischer Herkunft Friedrich Julius Stahl149. Stahl hatte sich in Wort und

Anima, 1859 wieder in Braunsberg, 1861 ebd. ord. Prof., 1863 Pfr. in Andernach u.
1869 in Kotten, 1870 Bibliothekar in Münster, dann Militärgeistlicher in Dieden-
hofen u. Strassburg, 1875 ak. Pfr. in Basel u. 1879 in Baden-Baden, 1887 rk. u. Eintritt

als Oblate in die Erzabtei Beuron (ebd. 1202 Anm. 19). Reinkens bezeichnete
in Briefen an seinen Bruder Watterich als den «Kleinen».

146 Hubertus Josephus [sie] Reinkens, De demente Presbytero Alexandrino
Theologo Dissertatio [München 1849, gedr.] Breslau [1851].

147 Reinkens, De demente 10. - Reinkens' Bewertung bestätigt L. Früchtel,
RAC III, 1957,182-188 s. v. Clemens Alexandrinus, ebd. 183: «Das AT steht dem
Cl. auf gleicher Wertstufe mit dem NT [...]; beide sind von Gott gegeben [...]; beide
verkünden ihn [...], beide sind eigentlich eins.» Den Grund sieht Herbert Jochum,
Ecclesia und Synagoga, Ausstellungskatalog Alte Synagoge Essen,
Regionalgeschichtliches Museum Saarbrücken 1993,9, in der definitorischen Notwendigkeit:
«Allen Versuchen christlicher Selbstvergewisserung steht das Judentum vor
Augen. Der Jude kann sagen, wer er ist, auch ohne das Christentum. Der Christ kann
das ohne das Judentum nicht. Das ist der tiefste Grund dafür, dass die Kirche allen
marcionitischen Tendenzen, das Alte Testament aufzugeben, letztlich immer
widerstanden hat.» - Nach Goldhagen (Hitlers Willing Executioners 49f.) führte
das gemeinsame Erbe des AT zu einem steigenden Abgrenzungsdruck für die
christliche gegenüber der jüdischen Exegese. Es wurde so zu einer Wurzel des

christlichen Antisemitismus. - Wie Heer unterscheidet Goldhagen nicht zwischen
christlichem Antijudaismus und rassistischem Antisemitismus.

148 Die Kontroverse hatte sich an der Jesuitenmission und den damit verbundenen

Konversionen zum Katholizismus entzündet. Gegen diese Mission hatte der
Breslauer Generalsuperintendent August Hahn sich in einem Sendschreiben an
die ev. Geistlichkeit gewendet, wogegen Fürstbischof Diepenbrock einen Hirtenbrief

erliess (Sieben, Reinkens Briefe I 435 Anm. 62, 448 Anm. 96). Redlich wies
seinerseits in einem Sendschreiben an die ev. Geistlichkeit den fürstbischöflichen
Hirtenbrief zurück, wogegen Reinkens seine Verteidigungsschrift des Hirtenbriefs

setzte (Sieben, Reinkens Briefe 1445 Anm. 87,449 Anm. 100; vgl. J. M. Reinkens.

Reinkens 35).
149 Friedrich Julius Stahl (1802-1861), Jurist, 1819 protestant, getauft, 1826

Prof. für Rechtsphilosophie in München, dann in Erlangen u. Würzburg, 1840 in

Berlin, seit 1849 Führer der konservativen Fraktion im Herrenhaus (1. Kammer
des preussischen Parlaments), Mitglied des evang. Oberkirchenrats. S. begründete

die Lehre vom ständisch gegliederten, christlich-konservativen Staat. Conze-

25



Schrift über den Einfluss des Protestantismus auf religiöse Duldsamkeit,
Bildung und Wissenschaft, die historische Entwicklung und als Gegenpol
zum «Jesuitismus» geäussert und evangelische Positionen akzentuiert150.

In seiner Erwiderung sprach Reinkens dem Nichttheologen Stahl die

Kompetenz, über «das Wesen der Kirche und überhaupt über Principien
und principielle Wahrheit» im allgemeinen, sowie über die katholische
Kirche im besonderen zu urteilen ab und ermahnte ihn, sich auf sein eigenes

Fachgebiet zu beschränken. Dabei legte Reinkens Wert auf die

Feststellung, die Person Stahls in der vorangegangenen Polemik nie
geschmäht zu haben: nirgends sei dessen sittliches oder religiöses Leben
berührt worden151. Jeder Hinweis auf Stahls jüdische Herkunft fehlt in

Reinkens' Streitschrift152; der Disput spielte sich zwischen einem
Protestanten und einem Katholiken ab.

Weihnachten 1857 erhielt Reinkens ein Portrait der Fanny Hensel zum
Geschenk, worüber er sich sehr freute153.

Zwei Jahrzehnte später, nach Wahl und Weihe zum ersten Bischof der

Altkatholiken Deutschlands, sah sich Reinkens mit der Enzyklika «Etsi
multa» Papst Pius' IX. vom 21.11.1873 konfrontiert. Sie befasste sich aus

päpstlicher Sicht mit den kirchenpolitischen Verhältnissen in den Staaten

Mitteleuropas, zuletzt des Deutschen Reichs, und kam damit zu den Alt-

mius, Briefwechsel Döllinger-Acton I 58 Anm. 23; Keller, Und wurden zerstreut
449 (Bildseite).

150 Friedrich Julius Stahl, Der Protestantismus als politisches Princip. Vorträge
auf Veranstaltungen des Evangelischen Vereins für kirchliche Zwecke zu Berlin
im März 1853 gehalten, 2. unveränd. Aufl., Berlin 1853. U.a. vertrat Stahl die

«Rechtfertigung durch den Glauben», den Ursprung der weltlichen Obrigkeit
«unmittelbar von Gott», und beanspruchte Paulus als «Urprotestant» (ebd. 10,11,
16).

151 Joseph Hubert Reinkens, Die Flucht des Herrn Dr. Friedrich Julius Stahl aus
dem Principien-Kampfe. Breslau 1854, 19f.

152 Nicht aber im Kommentar seiner Ueser. So schrieb Braun an Reinkens:
«Stahl ist ein vollendeter Sophist, und in ihm repräsentiert sich die jüdisch
moderne Wissenschaft in ihrer feinsten Sublimierung. Eine solche Wissenschaft
flieht die Prinzipien aus innerm Instinkt.» Sieben, Reinkens Briefe I 590. -Johann
Wilhelm Joseph Braun (1801-1863), Studium in Köln, Bonn. Wien, 1825 Priesterweihe,

1827 Repetent am Bonner Konvikt, 1829 a.o. Prof. u. 1833 ord. Prof. für
Kirchengeschichte, 1843 suspendiert u. wegen Hermesianismus von der Professur
beurlaubt (ebd. I 57 Anm. 17).

,S1 Sieben, Reinkens Briefe II 822. - Fanny Hensel, geb. Mendelssohn-Bar-
tholdy (1805-1847), Enkelin des Begründers der jüdischen Aufklärung (Haskala)
und Freund Lessings, Moses Mendelssohn (1729-1786). Schwester des Komponisten

Felix Mendelssohn-Bartholdy, verheiratet mit dem Maler Wilhelm Hensel.
Ebd. Anm. 97; Kapón/Castelló, Juden in Europa 68.

26



katholiken. Reinkens' Wahl und Weihe wurden verworfen, er und alle
anderen daran Beteiligten gebannt. Die Hauptursache alles Unheils sah

der Papst in den Sekten154, ob diese sich nun Freimaurer155 oder anders
benannten. «Ex his namque coalescit synagoga Satanae156 quae contra
Ecclesiam Christi suas instruit copias, inferì signa, et manum conse-
rit.»157. Dass Pius IX. zu diesen Sekten auch die Altkatholiken zählte, lag
nach den vorangegangenen Ausführungen für den Leser der Enzyklika
auf der Hand.

Reinkens antwortete darauf zu Beginn seines Hirtenbriefs vom
14.12.1873: «Je mehr jemand von der heutigen Civilisation und von den
treibenden Kräften in unsern Culturstaaten Kenntniß hat, desto verwunderter

wird er eine solche Äußerung aus dem Munde des Hauptes einer

154 Vom Standpunkt der röm.-kath. Kirche mit ihrem exklusiven Heilsanspruch
und in Konsequenz der verhängten kanonischen Sanktionen waren die Altkatholiken

eine Sekte und wurden in der zeitgenössischen Polemik auch so bezeichnet.
z.B. Historisch-politische Blätter für das katholische Deutschland, Bd.72, München

1873, 719: «Mit ihren drei Concilien sind nun die Herren [...] fortgeschritten
von der verbissenen Opposition zum Schisma und vom Schisma zur offenkundigen

Sekte. Das ist der Weg, den sie vom Münchener Glaspalast über Köln bis
Constanz zurückgelegt haben.» Vgl. Blaschke, Altkatholizismus 59 Anm. 14.

155 «Die Röm.-Kath. Kirche führte einen langen Kampf gegen die Freimaurer],
der heute noch nicht zu Ende ist.» Clemens XII. exkommunizierte mit der Bulle
«In eminenti» von 1738 alle Freimaurer. Bis 1918 kam es zu mindestens zwölf
weiteren päpstlichen Verurteilungen. Andresen/'Denzler, Wörterbuch Kirchengeschichte

227 f. - Die gegnerische Polemik brachte gerne die Altkatholiken mit den
Freimaurern in Verbindung, z.B. Vaterland 132,11.6.1871,547: «Wir haben schon
aus den Zeitungen gehört, daß wo irgendwo zwei oder drei Freimaurer, <Altka-
tholiken> und zuweilen auch gewöhnliche Lumpen beisammen waren, sofort eine

Anerkennungsadresse an ihn [Döllinger] zusammengemacht wurde.» Ähnlich
Volksbote206,12.9.1871,860: «Und welches Gefolge muß Dr. v. Döllinger bereits
hinter sich erblicken? Halbkatholiken und Taufbuchkatholiken, rationalistische
Protestanten. Reformjuden, Freimaurer, verworrene Gelehrte, verkommene
Literaten, Fortschrittler, Pariser Communisten, Gottesläugner, Nihilisten, Materialisten,

Deisten. Seelenläugner etc. Und dieses Gefolge betitulirt sich dann gegenseitig

als ächte Katholiken, als Altkatholiken, als Söhne der wahren christlichen
Kirche.»

156 Das Bild der Synagoge Satans beruht (in der Konsequenz von Joh. 8.44) auf
Off. 2,9 und 3,9, wonach die Juden die Synagoge Satans bildeten. Uriel Macias

Kapón/Elena Romero Castellò, Die Juden in Europa, Geschichte und Vermächtnis

aus zwei Jahrtausenden, München 1994. 39; vgl. Jochum, Ecclesia und
Synagoga 82 f.

157 Generalien-Sammlung der Erzdiöcese München und Freising. Bd. III. München

1878. Nr. 1018. S. 1357-1365, ebd. 1365.

27



so großen Kirche vernehmen.»158 Nachdem Reinkens im weiteren Verlauf

des Hirtenbriefs die Vorwürfe der Enzyklika im einzelnen zurückgewiesen

hatte, verwendete er im letzten Teil das Bild der Synagoge zugunsten

der Altkatholiken, indem er Joh 16,2-3 auf sie bezog159.

2.2 Der Einfluss Diepenbrocks

Melchior von Diepenbrock^ wurde durch Johann Michael Sailerm und
dessen irenische Haltung geprägt. Die Diözese, die er 1845 übernommen

158 J. H. Reinkens, Hirtenbriefe. Nach dessen Tode hgg. von der Synodal-Repräsentanz,

Bonn 1897, 22^12, ebd. 23.
159 Reinkens, Hirtenbriefe 38 f.
160 Melchior von Diepenbrock (1798-1853), Fürstbischof von Breslau, Kardinal.

Zunächst preussischer Leutnant in den Befreiungskriegen 1813/14, nahm zur
Vermeidung eines Disziplinarverfahrens seinen Abschied. Bestimmend für sein
weiteres Leben war 1818 die Begegnung mit Johann Michael Sailer; Theologiestudium

u. Priesterweihe 1823 in Regensburg. «Der D.sche Freundeskreis in
Regensburg stand dem Reunionsgedanken nahe [...]. Von toleranter Haltung und
kirchlichen Übertreibungen abgeneigt, konnte D. als Regensburger Domdekan
(1835 bis 1845) dem streitbaren Katholizismus, wie er damals in Bayern
kirchenpolitisch hervortrat, nicht zustimmen.» (Glossner-Glitschner). 1845 auf päpstl.
Wunsch Fürstbischof von Breslau, bekämpfte er den Deutschkatholizismus, war
um die Erneuerung des kirchl. Lebens und Milderung der sozialen Probleme
(«Branntweinpest», Hungertyphus) bemüht. •••• preuss. Militärseelsorger. «Im
gleichen Jahr wurde D., der es auch verstanden hatte, Rom gegenüber seine
Selbständigkeit zu wahren, vom Papst durch die Verleihung des Kardinalshutes
geehrt.» (Glossner-Glitschner). Jolân Glossner-Glitschner, NDB 3, 1971, 651 f.;
J. H. Reinkens, ADB V, 1877, 130-138; 1Heinrich Förster,] Cardinal und Fürstbischof

Melchior von Diepenbrock. Ein Lebensbild, 2. Aufl. Breslau 1859; Joseph
Hubert Reinkens, Melchior von Diepenbrock. Ein Zeit- und Lebensbild, Fernau
1881.

161 Johann Michael Sailer (1751-1832), Dogmatiker, Ethiker u. Pastoraltheologe,

Bischof v. Regensburg. 1770-73 Novize bei den Jesuiten, Theologie- u.

Philosophiestudium in Ingolstadt, 1780 dort 2. Prof. für Dogmatik, 1781 als «Obskurant»

entlassen, 1784 Prof. für Pastoral u. Ethik in Dillingen, 1794 durch Intrigen
als Illuminât u. Aufklärer verdächtigt u. entlassen. 1799 in Ingolstadt u. 1800 in
Landshut Prof. für Moral- u. Pastoraltheologie. 1819 scheiterte seine Ernennung
zum Bischof v. Regensburg am Widerstand seiner kurialen Gegner. 1821 ins
Regensburger Domkapitel berufen, 1822 Weihbischof u. Koadjutor, 1825

Dompropst u. Generalvikar, 1829 Bischof v. Regensburg. S. vertrat eine Theologia cordis,

die «Offenbarung des Lebens aus dem Glauben». Er war ein Seelsorger und
Lehrer von aussergewöhnlichem Charisma. «S[ailer]s ökumenische Gesinnung
machte ihn über Bayern hinaus bekannt, brachte ihm aber auch manche Verdächtigung

ein.» Roman Adamski, LThK2 IX, 1964, 214f.

28



hatte, war einschliesslich des Delegaturbezirks seinerzeit die flächen-

grösste Europas, ethnisch, sprachlich und religiös gemischt, und
erstreckte sich auf zwei Staaten, Preussen und Österreich162. Sie brauchte
einen Bischof, der Tatkraft mit einer milden, friedfertigen Gesinnung163

verband. Als so geartete Persönlichkeit erlebte Reinkens
Diepenbrock164. Gegenüber dessen Nachfolger Heinrich Förster161 äusserte er:

«Den damaligen hochwürdigsten Fürstbischof, den hochseligen
Kardinal Melchior von Diepenbrock, verehrte ich seit Jahren unbegrenzt.
Eh' er den Fürstbischof!. Stuhl bestieg, sann ich schon darauf, wie ich ihn
in Regensburg bei Gelegenheit einer längst beabsichtigten Reise nach

München kennen lernen möchte.»166

Diese Aussage beweist zur Genüge den bestimmenden Einfluss
Diepenbrocks auf den jungen Reinkens. Daran knüpfen sich zwei Fragen:
Wie sah Diepenbrock die Juden? In welchem Umfang vermittelte er
seine Haltung Reinkens?

a. Die «Branntweinpest»

In den dreissiger und vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts grassierte in
Oberschlesien ein Alkoholismus, dessen Ausmass Medizinalrat Lorin-

162 Förster. Diepenbrock 89 f.; vgl. Werner Marschall, Geschichte des Bistums
Breslau, Stuttgart 1980. 121 f., 164f. (mit Karten).

163 Die Irenik Diepenbrocks bewährte sich zuletzt 1852 in der Kontroverse mit
dem Generalsuperintendenten von Breslau über die Jesuitenmissionen in Schlesien,

in denen auf evangelischer Seite eine Störung des konfessionellen Friedens
gesehen wurde. Diepenbrock erliess einen Hirtenbrief, in dem er seinen Klerus
ermahnte, nicht seinerseits der Polemik zu verfallen (J. M. Reinkens, Reinkens
35).

164 Vgl. Sieben, Reinkens Briefe I 227, 309, II 716.
165 Heinrich Förster 1799-1881). 1825 Priesterweihe, 1828 Pfarrer in Landshut,

1835 Domkapitular u. Domprediger in Breslau. 1853 Fürstbischof von Breslau.
Bis zum 1. Vatik. Konzil mit Reinkens befreundet, dessen Beschlüsse Förster nach

einigem Zögern annahm u. mehrere Priester seiner Diözese, die ihre Unterwerfung

verweigerten, exkommunizierte, darunter Reinkens. Im Kulturkampf
müsste Förster 1875 nach Schloss Johannesberg, d.h. auf österreichisches Staatsgebiet

ausweichen und von dort die Diözese leiten. Werner Marschall. LThK3 III.
1995, 1326;/ M. Reinkens, Joseph Hubert Reinkens 127, 138f.

166 Reinkens an Förster, 3.5.1855, zit. nach/ M. Reinkens, Joseph Hubert Reinkens

32. - Da sich Reinkens von seinem bisherigen Oberhirten, dem Kölner
Erzbischof Johannes von Geissei (1796-1864), diskriminiert sah, nahm er den Ruf
Diepenbrocks nach Breslau an. Noch über drei Jahrzehnte später charakterisierte
Reinkens den Unterschied der Persönlichkeiten wie folgt: «Er [Diepenbrock] war
eben ein Bischof und Geissei ein Hierarch.» J. M. Reinkens, Joseph Hubert Reinkens

28ff.; J. H. Reinkens, Diepenbrock 450 (Zitat).

29



ser167 so beschrieb: «Ich habe das benachbarte Galizien, das wegen des

Branntweintrinkens sehr verrufen ist, von einem Ende bis zum andern

durchreist, und auf dem weiten Wege von Krakau bis an die Grenzen der
Moldau sind mir nicht soviele Betrunkene begegnet, als ich an einem

Sonntage auf der nur drei Meilen langen Straße zwischen Beuthen und

Myslowitz taumeln und liegen sah.»168

Der Missstand konnte schliesslich durch einen Mässigkeitsverein in
Form der religiösen Bruderschaft von Maria Lichtmess überwunden
werden169. Welche Rolle spielten Juden dabei? «Das Volk Israel, in dessen

Besitz sich eine namhafte Zahl von Brennereien, Liqueurfabriken
und Branntweinschenken befand, erhob zuerst [...] ein Zetergeschrei; die
Destillirer und Schanker der Christenheit sahen sauer und zornmüthig
drein; den meisten Gutsbesitzern mochte die Sache [...] auch nicht zur
Freude gereichen, wenn sie ihre weiten und wohlbestellten Kartoffelfelder,

ihre kostbaren Apparate nach Pistorius, die Zinsen von den verpachteten

Schänkstätten [...] in Betracht zogen. - Wahrhaft erfreulich ist es

jedoch, berichten zu können, daß auch unter diesen durch die Sache [des

Mässigkeitsvereins] am meisten benachtheiligten Ständen und Classen

die edelste Gesinnung sich hervorgethan hat. Ich könnte die Namen von
Gutsherren nennen, die, den bedeutendsten Verlust an Einkünften
erleidend, dennoch [...] erklärten, in ihrem Dienste keinen Menschen ferner
behalten zu wollen, der nicht dem Vereine beigetreten sei. Christliche
Schankwirthe sah man das Gelübde der Enthaltsamkeit ablegen, und
dann ihrem Gewerbe entsagen. Und wer möchte zweifeln, daß auch unter

den Juden nicht Viele den Abscheu vor dem Branntwein gefühlt, und
seine unheilbringenden Folgen beklagt haben, da sie selbst - die Gerechtigkeit

erfordert, es zu sagen - den Christen beständig ein musterhaftes
Beispiel von Mäßigkeit gegeben haben?»170

167 Karl Ignaz Lorinser (1796-1853), Geheimer Regierungs-Medizinalrat u.

Spezialist für Pesterkrankungen in Oppeln, Vater von Franz Lorinser (1821-
1893), Domkapitular u. Hg. des «Schlesischen Kirchenblatts». Werner Marschall,
Geschichte des Bistums Breslau, Stuttgart 1980, 135; Sieben, Reinkens Briefe I
435 Anm. 65 u. 458 Anm. 128.

168 C. /. Lorinser, Der Sieg über die Branntweinpest in Oberschlesien, historisch,

medicinisch und mystisch beleuchtet, Oppeln 1845, 2. - Zu Produktion.
Konsum. Branntweinsteuereinnahmen, physische, psychische und soziale Schäden

siehe ebd. 3 ff.
169 Lorinser, Branntweinpest 89 ff.; Marschall, Bistum Breslau 136.
170 Lorinser, Branntweinpest 29 f., vgl. auch 101.

30



Dagegen beschränkte sich Diepenbrock auf die Feststellung: «Alle
Branntweinschenken stehen leer, und die Juden, die sie theuer gepachtet
hatten und alle dabei reich wurden, sind in Verzweiflung.»171

Fazit: Während Lorinser differenzierte und auch die christlichen Nutz-
niesser des Alkoholismus nannte, generalisierte Diepenbrock - jedenfalls

soweit von Reinkens zitiert - die Beteiligung der jüdischen Schank-
pächter.

b. Firm- und Visitationsreisen

Am Bischofssitz Breslau bezeugte die dortige Gemeinde unter Rabbiner
Abraham Geiger172 Diepenbrock wiederholt ihre Reverenz (wie später
seinem Nachfolger Förster)173.

Über die Aufnahme im Herzogtum Teschen 1846 berichtete der
Fürstbischof: «Die Bevölkerung ist gemischt; es giebt viele Protestanten dort,
aber die beeifern sich nicht minder als die Katholiken, mir Ehre zu erweisen,

in einem Grade, daß meine Geistlichen höchlich davon überrascht
und erfreut waren; sogar die Juden in Teschen wollten mir zu Ehren
ihre Synagoge beleuchten, wozu sie mich feierlich einluden; ich lehnte es

jedoch auf gute Art ab.»174

Ähnlich enthusiastisch wurde Diepenbrock 1847 in Frankenstein, Ka-

menz und Wartha empfangen: «[...] die ganze Bevölkerung, Protestanten,

Rongianer175 und Juden nicht ausgenommen, waren wie von einem

171 Diepenbrock an seine Schwester Apollonia, Friedek 7.7.1846; zit. nach
J. H. Reinkens, Diepenbrock 340. - Auch Förster (Diepenbrock 145) hob die
Rolle der «täglich wachsenden Judenschenken» hervor.

172 Abraham Geiger (1810-1874), jüdischer Theologe. Nachdem Universitätsstudium

Rabbiner, 1832 in Wiesbaden, 1850 in Breslau, 1863 in Frankfurt, 1869 in
Berlin. Sieben, Reinkens Briefe I 547 Anm. 185.

171 Sieben, Reinkens Briefe I Nr. 237, S.547.
174 Diepenbrock an Charlotte von Neumayer, 6.8.1846, zit. bei J. H. Reinkens,

Diepenbrock 348. Sperrung im Original. - Über die Firm- und Visitationsreisen
heisst es bei Förster (Diepenbrock 162) pauschal, der Fürstbischof erfreute sich

«Theilnahme und Achtung, die er auch von Andersgläubigen erfuhr».
175 Johannes Ronge (1813-1887) und Johannes Czerski (1813-1893), beide

ursprünglich katholische Priester, begründeten - nachdem Ronge wegen öffentlicher

Kritik an der Ausstellung des Hl. Rocks in Trier 1844 und Czerski wegen der
«Gewissensehe» mit einer Frau exkommuniziert worden war - in Schlesien den

Deutschkatholizismus, der den päpstlichen Primat, die Heiligenverehrung, das

Fasten und den Zölibat verwarf und allein die Bibel als Glaubensgrundlage
akzeptierte. Auf ihrem Höhepunkt 1847 zählte die Bewegung 80000 Gläubige und
80 Priester, die in 259 Gemeinden organisiert waren. Diepenbrock unterdrückte

31



freudigen Taumel ergriffen, und (alle) wetteiferten in Ehrenbezeugungen

durch Schmuck ihrer Häuser, Illumination etc.»176

Fazit: Dem charismatischen Fürstbischof schlug in seinem Bistum eine
konfessions- und religionsunabhängige Begeisterung entgegen177. Er
selbst bewahrte gegenüber seinen jüdischen Sympathisanten freundliche
Zurückhaltung.

c. Unterstützung gegen Hunger und Typhus

Im Winter 1846/47 kam es infolge einer Missernte zur Hungersnot, und
eine Typhusepidemie brach aus. Diepenbrock rief die Bevölkerung über
Schlesien hinaus zur Unterstützung auf178. Es wurde reichlich, auch aus

evangelischen Gebieten, gespendet, der preussische Staat gewährte eine

grosszügige Hilfe179.

Die zweitgrösste Privatspende erhielt er vom Bankhaus Rothschild
mit eintausend preussischen Talern180.

den Deutschkatholizismus durch sein persönliches Charisma, aber auch durch
Exkommunikationen. Später haben die Altkatholiken sich von dieser Richtung in
aller Deutlichkeit abgegrenzt; als Ronge 1871 auf dem Münchener (Alt-)Katholi-
kenkongress erschien, wurde er hinausgeworfen. Josef Fridolin Waldmeier, Der
altkatholische Klerus von Säckingen/Waldshut und Zell im Wiesental. Frick 1980,
120 f.; Förster, Diepenbrock 142, 156; Reinkens, Diepenbrock 328 ff.; Andresen/
Denzler. Wörterbuch Kirchengeschichte 182.

176 Diepenbrock an Charlotte von Neumayer, Johannesberg 27.9.1847, zit. bei
J. FI. Reinkens, Diepenbrock 374. (alle) ist von Reinkens eingeschoben.

177 Trotz des äusseren Glanzes der Reisen wurde intern kritisiert, Diepenbrock
fehle der Kontakt zu Klerus und Gemeinden. So schrieb Ritter am 30.6.1849 an

Döllinger: «Nach der Ernte werden ein paar Parade-Reisen in einige Städte
unternommen werden, und damit basta! Solange nicht unsere Bischöfe den silbernen

Hirtenstab mit einem hölzernen vertauschen und von Gemeinde zu
Gemeinde gehen und bald da. bald dort einmal einsprechen, unerwartet, werden uns
die neuen Errungenschaften wenig Frucht bringen [...].» Zit. nach Friedrich,
Döllinger II 508. - Joseph Ignaz Ritter (1787-1857), Theologiestudium in Breslau,
Priesterweihe 1811, Kaplan in Grottkau u. 1818 in Berlin, 1822, Dr.theol. 1823

ord. Prof. d. Kirchengeschichte in Bonn, 1830 Prof. u. Domkapitular in Breslau,
1835/36 Rektor der Universität Breslau, 1840-43 Kapitelsvikar, 1846 Domdekan.
Erich Kleineidam, Die katholisch-theologische Fakultät der Universität Breslau,
Köln 1961, 149.

178 Marschall, Bistum Breslau 136.

"''Förster, Diepenbrock 187.
180 Die grösste Einzelspende leistete Erzherzog Maximilian mit zweitausend

Talern. Reinkens, Diepenbrock 369. - Zum Vergleich: Reinkens erhielt als a.o.
Professor ein Jahresgehalt von 200 Talern. Sieben, Reinkens Briefe I 503.

32



Fazit: Diepenbrock konnte feststellen, dass Juden auch in Not geratene

Christen unterstützten181.

d. Beschäftigung jüdischer Konvertiten

Kanzleirat Karl Gustav Nikolaus Rintel (1809-1854) war als geborener
Jude zuerst zum Protestantismus, dann zum Katholizismus übergetreten.
Diepenbrock zog ihn v. a. zur Anmahnung kirchlicher Rechte gegenüber
dem Staat durch Publikationen heran182.

Fazit: Diepenbrock hatte keine Bedenken, einen jüdischen Konvertiten

im Ordinariat zu beschäftigen.

e. Emanzipation der Juden

Das entscheidende Selbstzeugnis gab Diepenbrock im Anschluss an die

Verhandlungen des bayerischen Landtags 1849 zur bürgerlichen
Gleichstellung der Juden. «In der Judendebatte ist in München fürchterlich viel
geschimpft worden, namentlich leider auch von solchen, wo man es am

wenigsten erwarten und wünschen sollte 18\ Sobald der Staat kein confes-
sionell-christlicher Staat mehr ist und das Volk nicht mehr wie Eine
große Familie Eines Glaubens und Eines Stammes unter seinem Landesvater

sich zur Einheit verbunden fühlt184, läßt sich gegen die Juden-

1,1 Dies war kein Einzelfall. Im Mai 1842 hatte ein Grossbrand Hamburg
verwüstet und nahezu 20000 Menschen obdachlos gemacht. Der Bankier Solomon
Heine (Onkel von Heinrich Heine) stiftete 500000 Mark zur Linderung der aktuellen

Not und half, die Wirtschaft seiner Heimatstadt wieder in Gang zu bringen,
indem er Wechsel zu einem aussergewöhnlich niedrigen Zinssatz diskontierte.
Kein christliches Bankhaus hatte sich dazu bereit gefunden. Kapón/Castelló,
Juden in Europa 78.

182 Sieben. Reinkens Briefe I 267 Anm. 126.
Is' Wohl Anspielung auf den Görreskreis und die Auslassungen Sepps (vgl.

IKZ 87 [1997] 28) und Rulands in der bayer. Kammersitzung vom 10.12.1849 (s.

folgende Anm.). Diepenbrock hatte selbst in der «Eos» publiziert und sich 1828

sehr positiv über das Görres'sche Konzept des «Judaeis quidem scandalum. Gen-
tibus autem stultitiam» (1. Kor. 1.23) für die «Eos» geäussert. Friedrich. Döllinger
I 203 f.

184 Durch den Ausbau der staatlichen Kirchenhoheit im Zuge der Montge-
las'schen Reformen (Prinzip der Staatssouveränität) und die schrittweise Anglie-
derung vorwiegend evangelischer Territorien war «an die Stelle des geschlossenen

katholischen Weltanschauungsstaates der tolerante und paritätische Staat
des frühen 19.Jahrhunderts» getreten. Karl Hausberger/Benno Hubensteiner,
Bayerische Kirchengeschichte, München 1985, 281 f.

33



Emancipation mit Consequenz und Gerechtigkeit nichts mehr sagen185.

Also müssen die Juden wie alle anderen Staatsbürger betrachtet werden,
und ein Staat, der als solcher keine Religion mehr hat, hat auch kein
Recht, Jemanden wegen seiner Religion von den bürgerlichen Rechten
auszuschließen. Da das jüdische Volk unter einer ganz speciellen Fügung
und Führung Gottes steht, und immer noch große Verheißungen für
dasselbe auch im neuen Bunde aufbehalten sind, so denke ich mir zu meiner

Beruhigung, daß Gott auch diese neue Wendung der Dinge für seinen

ewigen Plan in Rechnung wird gebracht haben, und gönne den Juden von
Herzen jede Verbesserung ihrer Lage.»186

Fazit: Diepenbrock befürwortete die bürgerliche Gleichstellung der
Juden und anerkannte ihre eigene heilsgeschichtliche Bedeutung187.

Der Einfluss Diepenbrocks auf Reinkens in der Haltung gegenüber
Juden erweist sich zunächst darin, dass Reinkens in seiner Hagiographie188

des Fürstbischofs die Beispiele a, b, e, e überliefert, während För-

185 Ruland hatte durch sein Separatvotum die Frage aufgeworfen, ob die Christen

das Monopol auf die Gesamtheit der staatsbürgerlichen Rechte hätten, oder
ob allen Staatsbürgern die gleichen Rechte ohne Ansehen der Religion zustünden
(Gernot Kirzl. Staat und Kirche im bayerischen Landtag zur Zeit Max II. [1848-
1864]. MBM Heft 50, München 1974, 135-137). Domkapitular Franz Xaver
Schmid warnte in der Diskussion vor dem Bankrott des christlichen Staates, falls
durch die bürgerliche Gleichstellung der Juden das christliche Prinzip ausgehöhlt
würde (ebd. 140). - Dr. Anton Ruland 1809-1874). kath. Geistlicher, Oberbibliothekar

der Universität Würzburg (ebd. 370). - Franz Xaver Schmid (1800-1871).
Domkapitular in Passau. 1852 Stadtpfarrer in Traunstein, verfasste 1832/33 eine

«Liturgik der christkatholischen Religion» (ebd. 371).
186 Diepenbrock an seine Schwester Apollonia, 23.12.1849. Zit. nach J. H. Reinkens,

Diepenbrock 4841. - Vermut! Anspielung auf Joh 4,22 und Rö 11.18 ff. Mit
denselben Bibelversen wird 1882 Reinkens argumentieren (unten 2.4.).

187 Im Königreich Preussen schloss das Judengesetz vom 23.7.1847 die Bürger
israelitischen Glaubens von allen Ämtern mit richterlicher, polizeilicher und
exekutiver Gewalt aus. Erst das Toleranzgesetz vom 3.7. 1869 hob alle noch
bestehenden staatsbürgerlichen Beschränkungen auf. Keller. Und wurden zerstreut
458 ff.

188 J. H. Reinkens, Diepenbrock IV (Vorwort): «Er ist die interessanteste und
bedeutendste Persönlichkeit des deutschen Episcopates seit einem halben
Jahrhundert.» - Döllinger differenzierte nach der Lektüre des Buches seine frühere,
höchst positive Wertung (Friedrich. Döllinger II 415). So schrieb er am 30.6.1881
an Reinkens: «Was Diepenbrock selber betrifft, so bleibt freilich der Eindruck
eines gewissen Dilettantismus an dem Manne haften, man betrifft sich auf dem
Wunsche, daß er doch mehr von Theologie, Geschichte, kanonischem Recht
verstanden haben möchte.» Zit. nach J. M. Reinkens. Joseph Hubert Reinkens 214.-
Die Schrift über Diepenbrock wurde von Döllinger angeregt. ./. M. Reinkens.
Reinkens 2141'.

34



ster nur a explizit mit Juden in Verbindung bringt, bei b und c ihre
Beiträge nicht erwähnt. Mit anderen Worten: Bei Reinkens stehen einem
negativen drei positive Beispiele gegenüber, Förster bringt nur das
negative189. Im Vergleich wird man Reinkens' Schrift eine bewusst
judenfreundlichere Tendenz zubilligen dürfen.

2.3 Der Einfluss Lessings

Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) hat sich in zwei Dramen speziell
mit Juden beschäftigt: dem Frühwerk «Die Juden» (1749)190 und dem

Spätwerk «Nathan der Weise» (1778/79, uraufgeführt in Berlin 1783). In
beiden Dramen führt die Handlung den Zuschauer darauf hin, dass der
Wert des einzelnen Menschen nicht von seiner Religion abhängt: «Sind
Christ und Jude eher Christ und Jude, / Als Mensch?» ''" In der Ringparabel

erteilt Lessing der nach abendländischer Vorstellung selbstverständlichen

Vorrangstellung des Christentums unter den drei grossen
monotheistischen Religionen eine Absage192. «Die Wahrheit ist also niemals

189 Man wird Förster (Diepenbrock, Vorwort VIII) zugute halten können, dass

er nur einen «Grundriss» bieten wollte, sich für die Zukunft durch «eine kundigere

und geübtere Hand» eine bessere Würdigung wünschte, und dass Reinkens
zusätzlich die Briefe Diepenbrocks an seine Schwester Apollonia vorlagen. - Das
harsche Urteil Reinkens' (Diepenbrock IV [Vorwort]) über die Schrift Försters
erklärt sich wohl auch aus der Entwicklung ihrer Beziehung, die sie aus Freunden
zu Gegnern werden liess, und zwar - wie die Briefe an Wilhelm Reinkens zeigen -
bereits bald nach der Wahl und Weihe Försters zum Breslauer Oberhirten, und
nicht erst im Zsh. mit dem Vaticanum 1.

"° In «Die Juden» überfallen scheinbar jüdische Räuber einen Baron, der von
einem vorbeikommenden Reisenden gerettet wird. Das Arsenal antijüdischer
Vor- und Pauschalverurteilungen (gottlos, ärger als die Pest, mit allen Mitteln auf
Gewinn aus, physiognomisch abstossend usw.) wird ab absurdum geführt, indem
sich die Räuber als maskierte christliche Bedienstete des Barons und der unauffällige

Reisende, der aus «allgemeine[r] Menschenliebe» gehandelt hat. als Jude

entpuppten. Als Dank bittet sich der Reisende vom Baron nur aus, «dass Sie künftig

von meinem Volke etwas gelinder und weniger allgemein urteilen» (Zitate: 2.

u. 22. Auftritt). - Durch dieses Stück wurde Mendelssohn auf Lessing aufmerksam.

Keller, Und wurden zerstreut 408f.; Dieter Arendt, Gotthold Ephraim
Lessing: Nathan der Weise (Grundlagen und Gedanken zum Verständnis des Dramas,

hg. von Hans-Gert Roloff). Frankfurt a.M.. Berlin, München 1984. 18. - Im
«Nathan» setzte Lessing später seinem Freund Mendelssohn ein literarisches
Denkmal. Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 479.

191 Lessing. Nathan der Weise, 2. Aufzug, 5. Auftritt.
192 Lessing. Nathan der Weise, 3. Aufzug, 7. Auftritt: «Möglich, daß der Vater

35



Besitz, sondern erweist sich in der Methode des Handelns. Die gute Tat
bzw. die beste Tat offenbart die Wahrheit.» Die beste Tat für Lessing ist

die «Menschenliebe»193.

Nach Reinkens' Briefen an seinen Bruder Wilhelm beschäftigte er sich

mit Lessing seit Juni 1868194 als «Lebensarbeit», bis er 1883 die «Frucht

jahrzehntelangen Nachdenkens»195 als Diskussion des Lessingschen
Toleranzbegriffs unter christlichem Aspekt veröffentlichen konnte196. In
der Beschäftigung mit Lessing erweiterte Reinkens Diepenbrocks
Verständnis vom gleichen religiösen Fundament197 auf die Mutterreligion.

Reinkens fasste seine Arbeitsergebnisse zunächst in einem Vortrag
zusammen. Als am 27.11.1880 im Bonner Schauspielhaus «Nathan der
Weise» aufgeführt wurde, veranstaltete der dortige Bildungsverein eine

Vortragsreihe, innerhalb derer Reinkens über Lessing und Toleranz
sprechen sollte. Bereits bei der Ankündigung wurde in der katholischen
Deutschen Reichszeitung dagegen protestiert, Lessing als «Vorläufer des

antichristlichen Gelehrtenthums» bezeichnet und - mit Hinblick auf
Reinkens? - von «katholikenfeindlichen Professoren, die Statthalter des

Semitenthums sind», gesprochen198.

nun /Die Tyrannei des einen Rings nicht länger/ In seinem Hause dulden wollen!

- Und gewiß, / Daß er euch alle drei geliebt, und gleich / Geliebt: indem er zwei
nicht drücken mögen, / Um einen zu begünstigen. - Wohlan! / Es eifre jeder seiner
unbestochnen / Von Vorurteilen freien Uiebe nach! / Es strebe von euch jeder um
die Wette, / Die Kraft des Steins in seinem Ring' an den Tag / Zu legen! komme
dieser Kraft mit Sanftmut. / Mit herzlicher Verträglichkeit, mit Wohltun. / Mit
inniger Ergebenheit in Gott / zu Hilf!» Vgl. Keller, Und wurden zerstreut 413.

193 Arendt, Lessing, 41.
194 Sieben. Reinkens Briefe III 1592.
195 /. M. Reinkens, Reinkens 216.
m J. H. Reinkens, Lessing über Toleranz. Eine erläuternde Abhandlung in

Briefen, Leipzig 1883.
197 Diepenbrock «glaubte, dass die katholische Kirche die wahre sei. Allen übrigen

Konfessionen brachte er aber eine Toleranz entgegen, die nicht bloss passiv
war, sondern eine warme Anerkennung des gemeinsamen christlichen
Fundamentes.» J. H. Reinkens, ADB V. 1877, 137.

198 Blaschke, Altkatholizismus 69 Anm. 33; Deutsche Reichszeitung 326.
26.11.1880. zit. nach Blaschke, ebd. Leider geht bei Blaschke nicht hervor, ob der
Vortrag tatsächlich stattfand. Der evang. Pastorensohn Lessing trat 1771 in die

Hamburger Freimaurerloge «Zu den drei Rosen» ein (Dieter Hildebrandt,
Lessing. Biographie einer Emanzipation. München, Wien 1979. 432). Als Lessing
Werkfragmente von Hermann Samuel Reimarus (1694-1768). der als Begründer
der modernen Leben-Jesu-Forschung gilt (Andresen/Denzler, Wörterbuch
Kirchengeschichte 94) veröffentlichte, geriet er in einen eskalierenden religiösen und
politischen Streit mit dem Hamburger Hauptpastor Johann Melchor Goeze
(1717-1786). Hildebrandt. Lessing 409 ff.; A rendi, Lessing 19 ff.

36



In seinem letzten Buch «Lessing über Toleranz» übernahm es Reinkens,

den Toleranzbegriff Lessings in Form von Lehrbriefenl98a als
zutiefst christlichen Gedanken nachzuweisen.

Im Zentrum steht für Reinkens die Bergpredigt, in der Jesus «die Magna

Charta dem Menschengeschlechte gegeben, jene Verfassung, durch
welche es möglich ist, alle Völker als eine einzige gottesbürgerliche
Gesellschaft zu regieren. Die Königin in diesem Reiche ist die Charitas»'".
Damit verneint Reinkens jede Form exklusiven Auserwähltseins, wie er
am Beispiel des barmherzigen Samariters zeigt: «Jesus aber stellt den

Selbstgerechten auf Grund der Zugehörigkeit zur Religion der
Auserwählten [...] einen Samaritan als den Weisen dar, der den Weg zum ewigen

Leben gehe.»200

Auch für Lessing sei der Wert des Menschen unabhängig von seiner
Religion. Über ihr steht die Menschenliebe, die auf dessen Gotteseben-
bildlichkeit beruht201. Ihre Umsetzung in Taten, nicht das Dogma,
machen die Wahrheit einer Religion aus. Die verschiedenen Religionen
müssen sich in einem «Wettstreit in der Liebe» beweisen202. Lessing
definiere Liebe als «das wesentliche Kennzeichen eines Christen»203.

In diesem Sinne interpretiert Reinkens die Ringparabel: «Der Ring,
den ein jeder hat, repräsentirt zunächst nicht einen allgemein erkannten
Werth für alle. Die drei Ringe sinnbilden eben nicht die objective
religiöse Wahrheit, sondern den dreifachen subjectiven Glauben, den jeder
der drei Brüder als die an sich evidente religiöse Wahrheit betrachtet und
nicht durch den Erweis der Wunderkraft, d. i. die Liebe, sondern durch
ein dialektisches Schiedsgericht, vielleicht schließlich auch durch Feuer

198"Evtl. übernahm Reinkens die Briefform von Lessings «Briefe, die Neueste
Litteratur betreffend» an einen fiktiven verwundeten preussischen Offizier.
Hildebrandt, Lessing 229 ff.

199 /. H. Reinkens, Lessing 161. Genau ein Jahrhundert später vertrat der röm.-
kath. Publizist Franz Alt (Frieden ist möglich. Die Politik der Bergpredigt, Serie

Piper 284, München 1983) - von Carl Gustav Jung inspiriert - in der damaligen
Nachrüstungsdebatte ähnliche Gedanken: «Mit Jesus begann eine neue Zeitrechnung.

Es liegt nun an uns, ob jetzt, 2000 Jahre danach, auch endlich eine neue Zeit,
eine Zeit ohne Krieg beginnt.» (Ebd. 108) «Die Bergpredigt ist eine Schule für
menschliche Vernunft.» (Ebd. 114) «Das neue, 2000 Jahre alte Menschenbild der
Bergpredigt ist ein Aufruf: Entscheidet euch gegen das Gesetz der Gewalt und

Vergeltung für das Gesetz der Liebe und Vergebung!» (Ebd. 117).
200 J. H. Reinkens, Lessing 153.
201 J. H. Reinkens, Lessing 32.
202 J. H. Reinkens, Lessing 153.
203 J. H Reinkens, Lessing 119 f.

37



und Schwert zur Geltung bringen will. Es fehlt ihnen die Toleranz, weil
ihnen die religiöse Innerlichkeit mangelt.»204

Für Lessing, betont Reinkens, sei Toleranz religiöse Wahrheit205 und
bedeute weder Indifferentismus206 noch Verzicht auf eine eigene
religiöse Überzeugung207.

«Dagegen hat Lessing die Unduldsamkeit208 gegen ganze Stände,

gegen Confessionen und Völker weniger durch Dialektik, als durch die
künstlich auf der Bühne bewirkte Anschauung ihrer sittlichen Häßlichkeit

dem Abscheu preisgegeben f...]»209 «Der Intolerante gegen einen

ganzen Stand oder gegen eine durch Religion und Sitte ihm fremde
Nation haßt jeden einzelnen jenem oder dieser Angehörigen als Glied des

Ganzen; der Tolerante liebt das Ganze, weil er im einzelnen Liebenswürdigkeit

gefunden [...].»210

Bewusst habe der Dichter für sein Drama «Nathan der Weise» einen
Juden als Träger des Toleranzgedankens gewählt, denn sonst hätte er
«der Meinung Vorschub geleistet, als könne ein Mann von solcher Selbst-

verläugnung, Nächstenliebe und sittlicher Größe aus dem Judenthume
nicht hervorgehen» und damit «sofort selbst intolerant gehandelt»2".
Der Nathan Lessings erfülle «nach der Seite der praktischen Übung der

Religion» dieselbe Funktion wie der barmherzige Samariter im Gleichnis

Jesu.

Hellsichtig resümiert Reinkens: «Das ist nun die mehr berühmte als

vom deutschen Volk verstandene und geübte Lessings'sche Toleranzlehre

[,..].»212 Die Ereignisse sollten ihm recht geben.

204 J. H. Reinkens, Lessing 140.
205 /. H. Reinkens, Lessing 4, 19.
206 J. H. Reinkens, Lessing 4, vgl. 37.
207 «Deshalb gesteht auch Nathan zu, daß jeder seine Religion für die rechte zu

halten wohl Grund habe.» J. H. Reinkens, Lessing 134.
21,8 Die religiös bemäntelte Intoleranz sah Reinkens im Papalismus, im

römischkatholischen Kirchenrecht, zeitweise auch in der evangelischen Theologie
verwirklicht. J. H. Reinkens, Lessing 43, 76, 143,171 f. - Vier Gründe der Intoleranz
benennt Reinkens: 1. «Furcht, die Wahrheit sei in Gefahr». 2. «Verwechslung der
von Menschen formulirten Dogmen mit der Wahrheit an sich». 3. «Unklarheit
falscher Mystiker». 4. «Voraussetzung bösen Willens in den wirklich oder angeblich
Irrenden [...]». Reinkens, Lessing 114.

209 J.H.Reinkens, Lessing 115.
2,0 Vgl. Lessing, «Die Juden», oben Anm. 190.
211 J. H. Reinkens, Lessing 152 f.
212 J.H. Reinkens, Lessing 142. «Die allbekannte, allzu bekannte, allzu schnellfertig

erkannte Ringparabel ist nur in diesem Licht - im Schein jenes Pogrom-
Feuers [Nathan der Weise, 4. Aufzug, 7. Auftritt: Nathan verliert seine Familie

38



2.4 Stellungnahme im Ritualmordprozess von Tisza Eszlar

Seit dem Toleranzedikt Kaiser Josephs IL (1782) hatte sich die jüdische
Bevölkerung Ungarns stark vermehrt. Der ungarische Reichstag 1838/40

gestattete ihnen eine weitgehende Niederlassungsfreiheit. Die Traditionalisten,

meist Chassidim galizischer Herkunft, bewahrten ihre eigene
Kultur sorgfältig und verstärkten so bei den Ungarn den Eindruck des

Fremdartigen. Zudem wurde, wie in Oberschlesien, die Verelendung der
Landbevölkerung mit den jüdischen Wirtshäusern in Verbindung
gebracht213.

Als die Emanzipation 1867 vollzogen wurde, kam es noch im selben
Jahr zu einer Gegenreaktion auf parlamentarischer Ebene. Ihr Motor,
Gyösö Istoczy, Mitglied der liberalen Regierungspartei und des Reichstags,

war unter dem Einfluss deutscher und französischer Antisemiten
von der Idee einer jüdischen Weltherrschaft besessen. Als Beweis diente
ihm die Existenz der Alliance Israélite Universelle2'4.

Die 1878/79 im Deutschen Reich ausgebrochene antisemitische Welle
bestärkte Istoczy. Er gründete eine antisemitische Zeitschrift und einen
Zentralverein der «NichtJuden». 1881 kam es an der Universität Budapest

zu antijüdischen Studentenunruhen215. Gleichzeitig wanderten
russische Juden ein, die vor den Pogromen in ihrer Heimat flohen216.

Dadurch wuchs bei den Nationalisten die Furcht vor «Überfremdung»217.

durch christliche Mordbrenner] zu lesen: <Ich habe den Verdacht, [so Heinz Flügel]

daß die meisten, die von Lessings religiösem Relativismus reden, nur die

Ringparabel als etwas Isoliertes kennen und sich niemals jene Szene vergegenwärtigt

haben, die die Ringparabel erst im rechten Licht, im Lichte eines
flammenden Pogroms erscheinen läßt. Die Toleranz, für welche Nathan zeugt, ist die
Gnadengabe einer überstandenen Anfechtung: es ist eine trügerische Toleranz,
der die Erfahrung des deus absconditus wie im Hiob-Buche vorangeht.)» Arendt.
Lessing 45; Heinz Flügel, Konturen des Tragischen, Stuttgart 1965, 88, zit. nach
Arendt ebd.

213 Katz, Vom Vorurteil 224 f.
214 Katz, Vom Vorurteil 230ff.; Heer, Gottes erste Liebe 446.
215 Katz, Vom Vorurteil 280 ff. - Die Unruhen entzündeten sich an der Verärgerung

christlicher Studenten über den hohen Anteil jüdischer Kommilitonen in
Medizin und Recht. Istoczy machte sich im Parlament zu ihrem Sprecher, erhielt
aber eine Abfuhr durch die Regierung, die auch eine geplante studentische
Versammlung unterdrückte (ebd. 281).

216 Nach der Ermordung Zar Alexanders II. kam es in der Ukraine zu gewalttätigen

Ausschreitungen in etwa 160 Ortschaften. Die wirtschaftliche u. rechtliche
Lage der Juden verschlechterte sich wieder. Von 1881 bis 1914 verliessen zwei Mil-

39



In dieser Situation verschwand ein vierzehnjähriges christliches Mädchen

in der Gemeinde Tisza Eszlar am Shabbath vor Pessach. Im ländlichen

Ungarn war der Glaube an Ritualmord noch lebendig. Vom Besitz
des benachbarten Magnaten Geza von Onody, eines Gesinnungsgenossen

Istoczys, verbreitete sich das Gerücht, das Mädchen sei einem Ritualmord

in der Synagoge zum Opfer gefallen. Der Untersuchungsbeamte
erpresste von einem jüdischen Jugendlichen eine belastende Aussage,
die sich beim Lokaltermin in der Synagoge als unhaltbar erwies. Fünfzehn

Angeklagte hatten fünfzehn Monate unschuldig im Gefängnis
gesessen218.

Als der katholische Ortsgeistliche von Tisza Eszlar in der Presse

Onody und Istoczy aufforderte, der Verdunklung durch jüdischen
Einfluss vorzubeugen, erlangte der Fall bald nationale Bedeutung219. Dies

rief weitere Reaktionen hervor.
Der schon erwähnte Theologe August Rohling22", der sich für den Ti-

sza-Eszlar-Prozess als Sachverständiger der Anklage angeboten hatte,

goss mit der Schrift «Das Menschenopfer des Rabbinismus» Öl ins Feuer,

geriet aber durch seine Behauptung, die Rabbiner würden im Talmud
den Ritualmord gutheissen, mit dem Florisdorfer (bei Wien) Rabbiner
Dr. Joseph Samuel Bloch in einen langwierigen, öffentlich ausgetragenen
Streit, der 1884 in einem Prozess endete, den Rohling gegen Bloch
angestrengt hatte. Die vom Gericht bestellten Gutachter, Prof. Nöldecke221

und Dr. Wünsche222, wiesen nach, dass Rohling in seinen judenfeindlichen

Schriften über 400 Textstellen des Talmud fehlerhaft oder irrefüh-

lionen russische und polnische Juden das Zarenreich. Heer, Gottes erste Liebe
197; Kapón/Castelló, Die Juden in Europa 87 f.

217 Katz, Vom Vorurteil 280ff. - Damals sprach nur eine knappe Mehrheit der
Einwohner Ungarns ungarisch. Es existierten starke ethnische Minderheiten, die
ihre eigene Sprache pflegten. Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 515.

218 Zu Tisza Eszlar i. E. siehe Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 515 ff.
219 Katz, Vom Vorurteil 283. - Der Deutsche Merkur (23. 10.6.1882, 181 u. 27.

8.7.1882, 219) sieht als tiefere Ursache der Vorgänge in Tisza Eszlar die Jesuiten
und ihre judenfeindlichen «Hetzartikel» in der Civiltà Cattolica.

m August Rohling (1839-1931) 1863 Priesterweihe, 1871 Prof. der Exegese in
Münster, 1874 Prof. für Moraltheologie in Milwaukee, 1876 Prof. für AT in Prag.
1893 dort Kanonikus, 1898 zensuriert und des Lehramts enthoben. Sein Buch Der
Zukunftsstaat, St. Polten 1894, wird indiziert. S. Grill, LThK2 VIII, 1963, 13621'.

221 Theodor Nöldecke (1836-1930), Orientalist, Prof. in Kiel und Strassburg,
arbeitete v. a. über den Koran («Geschichte des Qorâns») und semitische Sprachen.

222 Lie. theol. Dr. August Wünsche, Hebraist in Dresden, hatte Teile des
Talmuds übersetzt. Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 519.

40



rend übertragen bzw. interpretiert hatte. Daraufhin zog Rohling die
Klage zurück223.

Auf der anderen Seite zögerten die ungarischen Rabbiner nicht, den
Ritualmordvorwurf durch Gutachten zu widerlegen, um ihn endgültig
aus der Welt zu schaffen224. Sie brachten vier Universitätsgutachten
(Amsterdam, Kopenhagen, Leiden, Utrecht), zwei bischöfliche Stellungnahmen

(Kopp225, Reinkens) und sechzehn Zeugnisse von Fachgelehrten
(Theologen, Orientalisten) bei. Unter diesen befanden sich die Aussagen

der späteren Prozessgutachter Nöldecke226 und Wünsche227. Selbst

223 Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 519 f.; Keller, Und wurden zerstreut 485 f.
224 «Möchten die Blätter in Zukunft niemals ein anderes als ein historisches

Interesse besitzen.» Christliche Zeugnisse, Vorbemerkung.
"5 Während die evangelischen Kirchenleitungen ganz schwiegen - wieweit sie

befragt wurden, konnte nicht ermittelt werden -. gab als einziger röm.-kath.
Oberhirte der damalige Bischof von Fulda. Georg Kopp, eine öffentliche
Stellungnahme ab. Kopp schrieb an Rabbiner Dr. Cahn, Fulda 4.11.1882: «Auf Ihren
Wunsch stehe ich nicht an, die bei unserer neulichen Unterredung abgegebene
Erklärung hiermit schriftlich zu wiederholen, dass die Annahme, es könne von
Juden Christenblut zu rituellen Zwecken jemals gebraucht worden sein, weder
durch die jüdische Religion, noch durch die Geschichte zu begründen ist. und dass

eine derartige Beschuldigung, auf welche Voraussetzungen immer sie gestützt
werden möge, als eine entschiedene freventliche Unwahrheit bezeichnet werden
muss.» (Christliche Zeugnisse 9; auch erwähnt bei J. M. Reinkens, Reinkens 218).
Um so bedauerlicher ist. dass Kopps Biograph Hans Georg Bischoff (Kirchenfürst

im Kaiserreich. Georg Kardinal Kopp, Hildesheim 1987) diese Episode nicht
erwähnt. - Georg Kopp (1837-1914). 1852 Gymnasium in Hildesheim. 1856
Abitur, 1856-58 Hilfstelegrafist bei der hannover. Staatsbahn, 1858 philos.-theol.
Lehranstalt u. 1861 Priesterseminar in Hildesheim. 1862 Priesterweihe u.
Pfarrverweser in Poppenburg. 1864 Pfarrvikar in Detfurth, 1866 Domlektor in Hildesheim

u. Assistent im Generalvikariat. 1868 Assessor u. Apostol. Notar, 1872 Ge-
ncralvikarin Hildesheim. 1881 Bischof von Fulda. 1887 Fürstbischof von Breslau,
1893 Kardinal. Die Bistumsleitung in Hildesheim verhielt sich während des

preuss. Kulturkampfs gegenüber den Staatsbehörden konziliant (ebd. 32). In seiner

Diözese Fulda hielt Kopp Abstand zur Zentrumspresse (ebd. 44 f.). Über sich
selbst sagte er. er sei von Jugend auf gewöhnt, «in einem friedlich-schiedlichen
Nebeneinander ohne Verleugnung und Vermengung grundsätzlicher Anschauungen,

aber nicht weniger auch ohne Hervorhebung der konfessionellen Trennungsmomente

die gegenseitigen Beziehungen und gemeinsamen Aufgaben zu
pflegen» (Brief an Trott zu Solz, 4.2.1912, ebd. 66 Anm. 11).

226 Auszug: «Die Anklage ist aber ganz grundlos; ja solche Greuel sind allen
Grundsätzen des Judenthums durchaus zuwider. Juden, die so etwas begangen
hätten, mussten unbedingt aus der religiösen Gemeinschaft des Judenthums
ausgeschlossen werden.» Christliche Zeugnisse 53.

227 Auszug: «Wie gross der Blut-Ekel bei den Juden ist, geht ferner aus dem
Verfahren des Schächtens hervor, welches bekanntlich von dem christlichen mehr-

41



der sonst antisemitisch eingestellte Orientalist Paul de Lagarde (1827-
1891) lehnte die Ritualmordbeschuldigung als inadäquat ab228. Reinkens

antwortete im November 1882 Oberrabbiner Leopold Lipschitz von
Arauy Szanto (Ungarn):

«Indem ich für das an mich gerichtete Schreiben vom 15. October d. J.,

das mir am 18. desselben Monats zukam, wegen wiederholter Abwesenheit

in Amtsgeschäften erst heute meinen ergebensten Dank ausspreche,
bedauere ich dem darin ausgesprochenen Wunsche, durch eine historische

Beleuchtung die gegen die Juden erhobenen schweren Beschuldigungen

zu widerlegen, nicht willfahren zu können. So unzweifelhaft es

mir stets war und ist, dass es eine grundlose und durchaus boshafte
Verleumdung ist, zu behaupten, dass jüdische Grundsätze erlauben oder gar
fordern sollten, Christenblut oder überhaupt Menschenblut zu religiösen
Zwecken zu gebrauchen, fehlt mir doch zu einer solchen historischen
Arbeit die Zeit, weil ich meine ganze Zeit meinem Amte schulde229. Ich

muss mich daher begnügen, Ihnen unter Mittheilung meiner persönlichen

Überzeugung das tiefste Bedauern darüber auszudrücken, dass es

möglich war, in unserer Zeit, welche durch ihre Geschichtsforschung
längst Ansichten als absolut falsch festgestellt hat, die im Mittelalter sich
als Ausgeburt religiösen Fanatismus darstellen, solche Märchen neu
aufzutischen und zum Vorwande der Aufreizung und schmählichen Verfolgung

der Mitglieder der jüdischen Religion zu benutzen.
Ich nehme keinen Anstand, meine Abscheu vor einem Gebahren zu

bekunden, welches eine Schmach ist für Personen, welche den Namen
Christen führen, durch ihre Thaten aber beweisen, dass sie eines Namens

unwürdig sind, welcher seinem Träger die Pflicht auferlegt, seinen Nächsten

zu lieben wie sich selbst, und dessen Träger sich bewusst sein sollten,
dass die Fundamentalsätze der christlichen Moral, die zehn Gebote, aus

dem Judenthum herstammen und dass der Stifter der christlichen Religion

seiner menschlichen Natur nach aus dem jüdischen Volke hervorfach

abweicht, dessen eingehende Vorschriften aber, da sie wiederholt aus dem
Hebräischen ins Deutsche übersetzt worden sind, von Jedermann nachgelesen
werden können. Sodann lässt auch die Zubereitung des Fleisches, wenigstens in
orthodoxen jüdischen Kreisen, die peinliche Observation des Verbotes vom Blut-
genusse erkennen.» Christliche Zeugnisse 51 (Hervorhebung vom Verf.).

228 «Aberglauben einzelner Juden, soferne - was zu beurtheilen ich ausser
Stande bin - ein solcher vorhanden sein sollte, dürfte so wenig gegen das Judenthum

geltend gemacht werden, wie Aberglauben einzelner Christen gegen das

Christenthum.» Christliche Zeugnisse 25. Vgl. IKZ 87 (1997) 40f. Anm. 127.
229 Mit steigendem Alter belasteten Reinkens die Amtsgeschäfte zunehmend,

die literarische Produktion nahm entsprechend ab. J. R. Reinkens, Reinkens 215 f.

42



ging und selbst die Samaritin bezeugte: <das Heil kommt von den Juden>

Joh. 4,22. Deshalb warnt ja auch der Apostel Paulus die Christen in Rom
<nicht stolz zu thun gegen die Juden, die auch vom Standpunkte des Chri-
stenthums noch an den Verheissungen Gottes theil haben> Röm. 11,18 ff.

Ich ermächtige Sie von dieser Zuschrift den Ihnen passenden
Gebrauch zu machen.»230

Weder die Niederlage im Tisza-Eszlar-Prozess noch die Sammlung
christlicher Zeugnisse gegen den Ritualmord hinderten die Antisemiten
Deutschlands, Österreichs, Ungarns und Russlands, sich im Herbst 1882

zu einem internationalen Kongress in Dresden zu treffen, auf dem

Istoczy in einer Denkschrift religiösen Antijudaismus mit rassistischem
Antisemitismus verband: «Das Judentum unterminiert die christliche
Religion immer stärker, die zu einer besonderen Rassereligion der
europäisch-arischen Völker geworden ist.»

Der Kongress wurde aus dem Lager Eugen Dührings, also von der
rassistisch orientierten Seite, angegriffen und insbesondere Istoczys
Memorandum als Rückfall in das veraltete, christlich-antijudaistische
Denkmuster kritisiert231.

Der Protagonist des Ritualmordwahns im 19.Jahrhundert, August
Rohling, verstarb fast 92jährig am 23. Januar 1931 in Salzburg. Er konnte
noch zusehen, wie der giftige Samen, den er mit ausgesät hatte, im
Nationalsozialismus Früchte trug. «Geschickt verstand es Hitler, die traditionelle

Judenfeindlichkeit der Kirche für seine antisemitische Ideologie ins

Feld zu führen.» (Denzler/Fabricius). Und er scheute sich nicht, seinem

Antisemitismus in «Mein Kampf» auch einen religiösen Anspruch, ja
«eine buchstäblich heilsgeschichtliche Funktion» (Werner Maser)
zuzuweisen: «So glaube ich heute im Sinne des allmächtigen Schöpfers zu
handeln: indem ich mich des Juden erwehre, kämpfe ich für das Werk des

Herrn.»232

21" Christliche Zeugnisse 10; teilweise abgedr. bei/ M. Reinkens, Reinkens 218.
231 Katz, Vom Vorurteil 286 f. Der Kongress befasste sich mit der angeblichen

jüdischen Weltverschwörung, zur Abwehr wurde eine Alliance Antijuive Universelle

gegründet. (Zitat: ebd. 286)
232 Georg Denzler/Volker Fabricius, Die Kirchen im Dritten Reich. Christen

und Nazi Hand in Hand? Bd. I. Fischer TB 4320. Frankfurt a. M. 1984.13; Werner
Maser. Adolf Hitlers Mein Kampf. Geschichte - Auszüge - Kommentare. 8. un-
veränd. Aufl. Esslingen 1995. 248. - Das Hitler-Zitat sowohl bei Denzler/Fabricius

wie bei Maser a.O.

43



3. Berichtigungen zum l.Teil (IKZ 87,1997,16-42)

S.20, Anm. 21 statt «Margharita» lese «Margaritha»
S. 22, Anm. 33 statt «Everwinkel» lese «Everswinkel»
S.23, Zeile 11 statt «ebeno» lese «ebenso»
S. 30, Zeile 22 statt «Volksstamm» lese «Volksbaume»
S. 35, Zeile 6 statt «erlangen» lese «verlangen»
S. 36, Zeile 13 statt «Mangels» lese «Mängeln»
S. 40, Anm. 124 «Im Brief» ergänze «vom 23.3.1870»
S. 30f. und 42 Anm. 134:

Nach der Drucklegung wurde der Verf. von Lie. Hubert Huppertz,
Everswinkel, freundlich darauf hingewiesen, dass die S. 30 f. zit. Stellen in
beiden Auflagen von «Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung»

vorkommen. Somit hat zwischen 1. (1860) und 2. (1868) Auflage
kein Bruch stattgefunden, vielmehr dauert die Ambivalenz in Döllingers
Judenbild in diesen Jahren fort.

(Schluss)

Prien/D t Rudolf Bulin

44


	Ablehnung des Antisemitismus bei Döllinger und Reinkens : ein Vergleich [Fortsetzung]

