Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 1

Artikel: Ablehnung des Antisemitismus bei Déllinger und Reinkens : ein
Vergleich [Fortsetzung]

Autor: Bulin, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404898

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ablehnung des Antisemitismus bei Dollinger und Reinkens
Ein Vergleich*

(2. Teil)

2. Reinkens: Ritualmord - eine «durchaus gehissige Verleumdung»

Die Ritualmordliige ist das sicher eklatanteste Beispiel fiir das Fortleben
mittelalterlicher antijudaistischer Parolen parallel zum rassistischen An-
tisemitismus. Diese Anschuldigung kam im 12.Jahrhundert in England
auf und griff bald auf Frankreich, Deutschland und Spanien iiber. Nach
der Ritualmordanschuldigung von Fulda (1235) setzte Kaiser Frie-
drich 11."7 (1194-1250, Kaiser 1220) eine internationale Untersuchungs-
kommission ein, die zu dem Ergebnis kam, dass die hebraischen Schrif-
ten keinen Hinweis auf Ritualmord enthielten. Der Kaiser liess durch
eine Verordnung jede weitere derartige Anklage fiir das Heilige Romi-
sche Reich deutscher Nation verbieten'*. Papst [nnozenz IV. verurteilte
in der Bulle vom 5.7. 1247 Judenverfolgung wegen Ritualmords und wies
auf das Verbot des Blutverzehrs fiir Israeliten hin'*. Trotzdem lebte die
Behauptung aus religiosem Fanatismus, der Suche nach Siindenbdcken
fiir unerklirliche Katastrophen und aus Besitzneid weiter!'.

Hatten im Mittelalter und in der frithen Neuzeit Orte wie Fulda, Er-
furt, Lauda, Tauberbischofsheim, Bacharach, Deggendorf, Trient und
Rinn fiir Blutbeschuldigung gestanden, so wurde sie im Mitteleuropa des
spiaten 19.Jahrhunderts u.a. in Tisza Eszlar (1882), Xanten (1892) und

*Vgl. Teil 1 in IKZ 1/97, S.16-42.

7 Friedrich I1. beschiftigte jiidische Gelehrte und befasste sich eingehend mit
Glauben und Sitten der Juden, was ihm in der Beurteilung des angeblichen Ritu-
almords zugute kam. Friedrich II. genoss bei den Juden offenbar hohes Ansehen;
seine Ausspriiche wurden zusammen mit denen von Aristoteles und Alexander
d.Gr. im «Sittenspiegel», einer zeitgenossischen jiidischen Abhandlung, zitiert.
Georgina Masson, Das Staunen der Welt — Friedrich II. von Hohenstaufen, Ba-
stei-Liibbe 61006, Lizenzausg. 3. Aufl. Bergisch-Gladbach 1977, 228.

1% Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 114ff. Das AT lehnt in Gen 22,1-18 aus-
driicklich Menschenopfer ab; dazu Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 103. Vgl. Kel-
ler, Und wurden zerstreut 256 ff.

1% «Nach der jiidischen Religionsphilosophie gehort das Blut Gott.» Schuder/
Hirsch, Der gelbe Fleck 103.

¥ Carl Andresen/Georg Denzler, Worterbuch der Kirchengeschichte, dtv 3245,
2. Aufl. Miinchen 1984, 517f.

23



Konitz (1900) wiederbelebt'*'. Im Deutschen Reich und in Osterreich-
Ungarn kam es zwischen 1867 und 1914 zu zwolf einschlédgigen Gerichts-
verfahren'?. Im Zusammenhang mit den Prozessen kam es immer wie-
der zu antijidischen Ausschreitungen.

Der Fall von Tisza Eszlar ragte dadurch hervor, dass sich eine am
5.7.1882 in Pest abgehaltene Versammlung ungarischer Rabbiner auf in-
ternationaler Ebene an christliche Fachwissenschaftler und kirchliche
Wiirdentrdger wandte, um ihr Urteil iiber den Vorwurf ritueller Benut-
zung von Christenblut bat und die gesammelten Antworten publizier-
te'®. Zu den angesprochenen Personlichkeiten gehorte Reinkens. Seine
Wertung lasst sich in den Worten zusammenfassen: «eine grundlose und
durchaus gehissige Verleumdung». Zum Verstdndnis dieser Wertung
wollen wir sein Verhiltnis zum Judentum und zur religidsen Toleranz be-
trachten.

2.1 Reinkens’ Stellung zum Judentum

Mit Sicherheit wurde Reinkens des 6fteren mit dem Judentum konfron-
tiert. Jiidische Kultusgemeinden gab es in Aachen, wo er das Gymnasium
besuchte; an seinem Studienort (und spiteren Bischofssitz) Bonn; in
Koln, wo er als Hauslehrer titig war, und in Breslau, wo er selbst vor dem
Katheder und auf der Domkanzel stand'#.

Reinkens’ Bemerkungen iiber Juden in seinen Briefen an den dlteren

Bruder Wilhelm Joseph waren meist wohlwollend, zumindestens aber
fair'®,

"' Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 116. Konitz: seinerzeit preussische Provinz
Westpreussen, heute Chojnice (Polen).

2 Daniel Jonah Goldhagen, Hitler’s Willing Executioners. Ordinary Germans
and the Holocaust, First Vintage Edition, New York 1997, 63f.

¥ Christliche Zeugnisse gegen die Blutbeschuldigung der Juden, Berlin 1882.

** Freundl. Nachweis der genannten jiidischen Gemeinden durch das Jiidische
Museum Frankfurt a. M.

> Hermann Josef Sieben (Hg.), Joseph Hubert Reinkens. Briefe an seinen Bru-
der Wilhelm 1840-1873 (Bonner Beitridge zur Kirchengeschichte, hg. von Ernst
Dassmann u.a., Bd. 10, 1-3), Koln, Wien 1979. Beispiele: Wohlwollend: Marianne
Saaling, vom Judentum zum Katholizismus konvertiert (ebd. I 699 mit Anm. 84).
Fair: Promotion P. Heidenfeld «frithern Juden, nun Protestanten» (ebd. I 667).
Die einmalige, scherzhafte Bezeichnung des «kleinen» Watterich als «Itzig», dem
die Borse nicht fehlen sollte (ebd. 1 388) wird man nicht als negative Abweichung
werten konnen. — Johannes Matthias Watterich (1826-1904) aus Trier, Priester-
weihe 13.10. 1849, Geschichts- u. Literaturstudium in Bonn, 1856 Dr. phil., Prof.
fir Geschichte u. Literatur am Lyzeum Braunsberg, 1857 hist. Studium an der

24



In seiner Dissertation'* wies Reinkens darauf hin, dass Clemens von
Alexandria AT und NT gleichwertig als erstrangige Gottesgaben auf-
fasste: «Omnium enim bonorum deus est causa; sed aliorum quidem
principaliter velut Testamenti et veteris et novi; aliorum autem per con-
sequentiam sicut philosophiae.» 47

In seinen Breslauer Jahren fithrte Reinkens zwei Kontroversen mit
evangelischen Personlichkeiten: 1852 mit Superintendent C. Redlich von
Ratibor'® und 1853/54 mit dem konservativen Staatsrechtslehrer jiidi-
scher Herkunft Friedrich Julius Stahl'®. Stahl hatte sich in Wort und

Anima, 1859 wieder in Braunsberg, 1861 ebd. ord. Prof., 1863 Pfr. in Andernach u.
1869 in Kotten, 1870 Bibliothekar in Miinster, dann Militargeistlicher in Dieden-
hofen u. Strassburg, 1875 ak. Pfr. in Basel u. 1879 in Baden-Baden, 1887 rk. u. Ein-
tritt als Oblate in die Erzabtei Beuron (ebd. 1202 Anm. 19). Reinkens bezeichnete
in Briefen an seinen Bruder Watterich als den «Kleinen».

46 Hubertus Josephus [sic|] Reinkens, De Clemente Presbytero Alexandrino
Theologo Dissertatio [Miinchen 1849, gedr.| Breslau [1851].

Y7 Reinkens, De Clemente 10. — Reinkens’ Bewertung bestétigt L. Friichtel,
RACIII, 1957, 182-188 5. v. Clemens Alexandrinus, ebd. 183: «Das AT steht dem
Cl. auf gleicher Wertstufe mit dem NT [...]; beide sind von Gott gegeben [...]; beide
verkiinden ihn [...], beide sind eigentlich eins.» Den Grund sieht Herbert Jochum,
Ecclesia und Synagoga, Ausstellungskatalog Alte Synagoge Essen, Regionalge-
schichtliches Museum Saarbriicken 1993, 9, in der definitorischen Notwendigkeit:
«Allen Versuchen christlicher Selbstvergewisserung steht das Judentum vor Au-
gen. Der Jude kann sagen, wer er ist, auch ohne das Christentum. Der Christ kann
das ohne das Judentum nicht. Das ist der tiefste Grund dafiir, dass die Kirche allen
marcionitischen Tendenzen, das Alte Testament aufzugeben, letztlich immer wi-
derstanden hat.» — Nach Goldhagen (Hitler’s Willing Executioners 49f.) fiihrte
das gemeinsame Erbe des AT zu einem steigenden Abgrenzungsdruck fiir die
christliche gegeniiber der jiidischen Exegese. Es wurde so zu einer Wurzel des
christlichen Antisemitismus. — Wie Heer unterscheidet Goldhagen nicht zwischen
christlichem Antijudaismus und rassistischem Antisemitismus.

1% Die Kontroverse hatte sich an der Jesuitenmission und den damit verbunde-
nen Konversionen zum Katholizismus entziindet. Gegen diese Mission hatte der
Breslauer Generalsuperintendent August Hahn sich in einem Sendschreiben an
die ev. Geistlichkeit gewendet, wogegen Fiirstbischof Diepenbrock einen Hirten-
brief erliess (Sieben, Reinkens Briefe I 435 Anm. 62, 448 Anm. 96). Redlich wies
seinerseits in einem Sendschreiben an die ev. Geistlichkeit den fiirstbischoflichen
Hirtenbrief zuriick, wogegen Reinkens seine Verteidigungsschrift des Hirten-
briefs setzte (Sieben, Reinkens Briefe 1445 Anm. 87,449 Anm. 100; vgl.J. M. Rein-
kens, Reinkens 35).

" Friedrich Julius Stahl (1802-1861), Jurist, 1819 protestant. getauft, 18326
Prof. fiir Rechtsphilosophie in Miinchen, dann in Erlangen u. Wiirzburg, 1840 in
Berlin, seit 1849 Fiihrer der konservativen Fraktion im Herrenhaus (1. Kammer
des preussischen Parlaments), Mitglied des evang. Oberkirchenrats. S. begriin-
dete die Lehre vom stindisch gegliederten, christlich-konservativen Staat. Conze-

25



Schrift iiber den Einfluss des Protestantismus auf religiose Duldsamkeit,
Bildung und Wissenschaft, die historische Entwicklung und als Gegenpol
zum «Jesuitismus» gedussert und evangelische Positionen akzentuiert'>.
In seiner Erwiderung sprach Reinkens dem Nichttheologen Stahl die
Kompetenz, iiber «das Wesen der Kirche und iiberhaupt iiber Principien
und principielle Wahrheit» im allgemeinen, sowie iiber die katholische
Kirche im besonderen zu urteilen ab und ermahnte ihn, sich auf sein eige-
nes Fachgebiet zu beschrianken. Dabei legte Reinkens Wert auf die Fest-
stellung, die Person Stahls in der vorangegangenen Polemik nie ge-
schmiht zu haben: nirgends sei dessen sittliches oder religioses Leben
beriihrt worden''. Jeder Hinweis auf Stahls jiidische Herkunft fehlt in
Reinkens’ Streitschrift'*?; der Disput spielte sich zwischen einem Prote-
stanten und einem Katholiken ab.

Weihnachten 1857 erhielt Reinkens ein Portrait der Fanny Hensel zum
Geschenk, woriiber er sich sehr freute '3

Zwei Jahrzehnte spiter, nach Wahl und Weihe zum ersten Bischof der
Altkatholiken Deutschlands, sah sich Reinkens mit der Enzyklika « Etsi
multa» Papst Pius’ IX. vom 21.11. 1873 konfrontiert. Sie befasste sich aus
papstlicher Sicht mit den kirchenpolitischen Verhiltnissen in den Staaten
Mitteleuropas, zuletzt des Deutschen Reichs, und kam damit zu den Alt-

mius, Briefwechsel Dollinger—Acton I 58 Anm. 23; Keller, Und wurden zerstreut
449 (Bildseite).

150 Friedrich Julius Stahl, Der Protestantismus als politisches Princip. Vortrige
auf Veranstaltungen des Evangelischen Vereins fiir kirchliche Zwecke zu Berlin
im Marz 1853 gehalten, 2. unverind. Aufl.,, Berlin 1853. U.a. vertrat Stahl die
«Rechtfertigung durch den Glauben», den Ursprung der weltlichen Obrigkeit
«unmittelbar von Gott», und beanspruchte Paulus als «Urprotestant» (ebd. 10, 11,
16).

5t Joseph Hubert Reinkens, Die Flucht des Herrn Dr. Friedrich Julius Stahl aus
dem Principien-Kampfe, Breslau 1854, 19f.

12 Nicht aber im Kommentar seiner Leser. So schrieb Braun an Reinkens:
«Stahl ist ein vollendeter Sophist, und in ihm reprisentiert sich die jiidisch mo-
derne Wissenschaft in ihrer feinsten Sublimierung. Eine solche Wissenschaft
flieht die Prinzipien aus innerm Instinkt.» Sieben, Reinkens Briefe I 590. — Johann
Wilhelm Joseph Braun (1801-1863), Studium in KoIn, Bonn, Wien, 1825 Priester-
weihe, 1827 Repetent am Bonner Konvikt, 1829 a.o. Prof. u. 1833 ord. Prof. fiir
Kirchengeschichte, 1843 suspendiert u. wegen Hermesianismus von der Professur
beurlaubt (ebd. I 57 Anm. 17).

153 Sieben, Reinkens Briefe 11 822. — Fanny Hensel, geb. Mendelssohn-Bar-
tholdy (1805-1847), Enkelin des Begriinders der jiidischen Aufklarung (Haskala)
und Freund Lessings, Moses Mendelssohn (1729-1786), Schwester des Komponi-
sten Felix Mendelssohn-Bartholdy, verheiratet mit dem Maler Wilhelm Hensel.
Ebd. Anm.97; Kapon/Castellé, Juden in Europa 68.

26



katholiken. Reinkens’ Wahl und Weihe wurden verworfen, er und alle
anderen daran Beteiligten gebannt. Die Hauptursache alles Unheils sah
der Papst in den Sekten'™*, ob diese sich nun Freimaurer' oder anders
benannten. «Ex his namque coalescit synagoga Satanae'*® quae contra
Ecclesiam Christi suas instruit copias, infert signa, et manum conse-
rit.». Dass Pius IX. zu diesen Sekten auch die Altkatholiken zéhlte, lag
nach den vorangegangenen Ausfithrungen fiir den Leser der Enzyklika
auf der Hand.

Reinkens antwortete darauf zu Beginn seines Hirtenbriefs vom
14.12.1873: «Je mehr jemand von der heutigen Civilisation und von den
treibenden Kriften in unsern Culturstaaten Kenntnif3 hat, desto verwun-
derter wird er eine solche AuBerung aus dem Munde des Hauptes einer

' Vom Standpunkt der rom.-kath. Kirche mit ihrem exklusiven Heilsanspruch
und in Konsequenz der verhédngten kanonischen Sanktionen waren die Altkatho-
liken eine Sekte und wurden in der zeitgendssischen Polemik auch so bezeichnet,
z.B. Historisch-politische Blitter fiir das katholische Deutschland, Bd. 72, Miin-
chen 1873, 719: «Mit ihren drei Concilien sind nun die Herren [...] fortgeschritten
von der verbissenen Opposition zum Schisma und vom Schisma zur offenkundi-
gen Sekte. Das ist der Weg, den sie vom Miinchener Glaspalast iiber Koln bis
Constanz zuriickgelegt haben.» Vgl. Blaschke, Altkatholizismus 59 Anm. 14.

1% «Die Rom.-Kath. Kirche fiihrte einen langen Kampf gegen die F[reimaurer],
der heute noch nicht zu Ende ist.» Clemens XII. exkommunizierte mit der Bulle
«In eminenti» von 1738 alle Freimaurer. Bis 1918 kam es zu mindestens zwolf wei-
teren papstlichen Verurteilungen. Andresen/Denzler, Worterbuch Kirchenge-
schichte 227 f. — Die gegnerische Polemik brachte gerne die Altkatholiken mit den
Freimaurern in Verbindung, z. B. Vaterland 132, 11.6. 1871, 547: «Wir haben schon
aus den Zeitungen gehort, dal wo irgendwo zwei oder drei Freimaurer, <Altka-
tholiken> und zuweilen auch gewohnliche Lumpen beisammen waren, sofort eine
Anerkennungsadresse an ihn [Dollinger] zusammengemacht wurde.» Ahnlich
Volksbote 206,12.9.1871, 860: «Und welches Gefolge muf3 Dr. v. Déllinger bereits
hinter sich erblicken? Halbkatholiken und Taufbuchkatholiken, rationalistische
Protestanten, Reformjuden, Freimaurer, verworrene Gelehrte, verkommene Li-
teraten, Fortschrittler, Pariser Communisten, Gottesldugner, Nihilisten, Materia-
listen, Deisten, Seelenldugner etc. Und dieses Gefolge betitulirt sich dann gegen-
seitig als dchte Katholiken, als Altkatholiken, als Sohne der wahren christlichen
Kirche.»

% Das Bild der Synagoge Satans beruht (in der Konsequenz von Joh. 8,44) auf
Off. 2,9 und 3.9, wonach die Juden die Synagoge Satans bildeten. Uriel Macias
Kapén/Elena Romero Castellé, Die Juden in Europa, Geschichte und Vermiicht-
nis aus zwei Jahrtausenden, Miinchen 1994, 39; vgl. Jochum, Ecclesia und Syn-
agoga 82f.

7 Generalien-Sammlung der Erzdidcese Miinchen und Freising, Bd. I11, Miin-
chen 1878, Nr. 1018, S.1357-1365, ebd. 1365.

2



so groBen Kirche vernehmen.»'"® Nachdem Reinkens im weiteren Ver-
lauf des Hirtenbriefs die Vorwiirfe der Enzyklika im einzelnen zuriickge-
wiesen hatte, verwendete er im letzten Teil das Bild der Synagoge zugun-
sten der Altkatholiken, indem er Joh 16,2-3 auf sie bezog'>’.

2.2 Der Einfluss Diepenbrocks

Melchior von Diepenbrock' wurde durch Johann Michael Sailer'*' und
dessen irenische Haltung geprégt. Die Didzese, die er 1845 iibernommen

158 J. H. Reinkens, Hirtenbriefe. Nach dessen Tode hgg. von der Synodal-Repri-
sentanz, Bonn 1897, 2242, ebd. 23.

13 Reinkens, Hirtenbriefe 38f.

1% Melchior von Diepenbrock (1798-1853), Fiirstbischof von Breslau, Kardi-
nal. Zunichst preussischer Leutnant in den Befreiungskriegen 1813/14, nahm zur
Vermeidung eines Disziplinarverfahrens seinen Abschied. Bestimmend fiir sein
weiteres Leben war 1818 die Begegnung mit Johann Michael Sailer; Theologie-
studium u. Priesterweihe 1823 in Regensburg. «Der D.sche Freundeskreis in Re-
gensburg stand dem Reunionsgedanken nahe [...]. Von toleranter Haltung und
kirchlichen Ubertreibungen abgeneigt, konnte D. als Regensburger Domdekan
(1835 bis 1845) dem streitbaren Katholizismus, wie er damals in Bayern kirchen-
politisch hervortrat, nicht zustimmen.» (Glossner-Glitschner). 1845 auf papstl.
Wunsch Fiirstbischof von Breslau, bekdmpfte er den Deutschkatholizismus, war
um die Erneuerung des kirchl. Lebens und Milderung der sozialen Probleme
(«Branntweinpest», Hungertyphus) bemiiht. eeee preuss. Militirseelsorger. «Im
gleichen Jahr wurde D., der es auch verstanden hatte, Rom gegeniiber seine Selb-
standigkeit zu wahren, vom Papst durch die Verleihung des Kardinalshutes ge-
ehrt.» (Glossner-Glitschner). Jolan Glossner-Glitschner, NDB 3, 1971, 651f;
J. H. Reinkens, ADB V, 1877, 130-138; [Heinrich Forster,] Cardinal und Fiirstbi-
schof Melchior von Diepenbrock. Ein Lebensbild, 2. Aufl. Breslau 1859; Joseph
Hubert Reinkens, Melchior von Diepenbrock. Ein Zeit- und Lebensbild, Fernau
1881.

! Johann Michael Sailer (1751-1832), Dogmatiker, Ethiker u. Pastoraltheo-
loge, Bischof v. Regensburg. 1770-73 Novize bei den Jesuiten, Theologie- u. Phi-
losophiestudium in Ingolstadt, 1780 dort 2. Prof. fiir Dogmatik, 1781 als «Obsku-
rant» entlassen, 1784 Prof. fiir Pastoral u. Ethik in Dillingen, 1794 durch Intrigen
als Illuminat u. Aufkliarer verdichtigt u. entlassen. 1799 in Ingolstadt u. 1800 in
Landshut Prof. fiir Moral- u. Pastoraltheologie. 1819 scheiterte seine Ernennung
zum Bischof v. Regensburg am Widerstand seiner kurialen Gegner. 1821 ins Re-
gensburger Domkapitel berufen, 1822 Weihbischof u. Koadjutor, 1825 Dom-
propst u. Generalvikar, 1829 Bischof v. Regensburg. S. vertrat eine Theologia cor-
dis, die «Offenbarung des Lebens aus dem Glauben». Er war ein Seelsorger und
Lehrer von aussergewohnlichem Charisma. «S[ailer]s dkumenische Gesinnung
machte ihn iber Bayern hinaus bekannt, brachte ihm aber auch manche Verdich-
tigung ein.» Roman Adamski, LThK? IX, 1964, 214f.

28



hatte, war einschliesslich des Delegaturbezirks seinerzeit die flichen-
grosste Europas, ethnisch, sprachlich und religiés gemischt, und er-
streckte sich auf zwei Staaten, Preussen und Osterreich'®. Sie brauchte
einen Bischof, der Tatkraft mit einer milden, friedfertigen Gesinnung'®
verband. Als so geartete Personlichkeit erlebte Reinkens Diepen-
brock'®. Gegeniiber dessen Nachfolger Heinrich Forster'® dusserte er:

«Den damaligen hochwiirdigsten Firstbischof, den hochseligen Kar-
dinal Melchior von Diepenbrock, verehrte ich seit Jahren unbegrenzt.
Eh’ er den Fiirstbischofl. Stuhl bestieg, sann ich schon darauf, wie ich ihn
in Regensburg bei Gelegenheit einer langst beabsichtigten Reise nach
Miinchen kennen lernen mochte.» 1%

Diese Aussage beweist zur Geniige den bestimmenden Einfluss Die-
penbrocks auf den jungen Reinkens. Daran kniipfen sich zwei Fragen:
Wie sah Diepenbrock die Juden? In welchem Umfang vermittelte er
seine Haltung Reinkens?

a. Die « Branntweinpest»

In den dreissiger und vierziger Jahren des 19.Jahrhunderts grassierte in
Oberschlesien ein Alkoholismus, dessen Ausmass Medizinalrat Lorin-

10> Forster, Diepenbrock 89f.; vgl. Werner Marschall, Geschichte des Bistums
Breslau, Stuttgart 1980, 121f., 164f. (mit Karten).

'3 Die Irenik Diepenbrocks bewihrte sich zuletzt 1852 in der Kontroverse mit
dem Generalsuperintendenten von Breslau iiber die Jesuitenmissionen in Schle-
sien, in denen auf evangelischer Seite eine Storung des konfessionellen Friedens
gesehen wurde. Diepenbrock erliess einen Hirtenbrief, in dem er seinen Klerus
ermahnte, nicht seinerseits der Polemik zu verfallen (J. M. Reinkens, Reinkens
35).

1%+ Vel. Sieben, Reinkens Briefe 1227, 309, II 716.

165 Heinrich Forster (1799-1881), 1825 Priesterweihe, 1828 Pfarrer in Landshut,
1835 Domkapitular u. Domprediger in Breslau, 1853 Fiirstbischof von Breslau.
Bis zum 1. Vatik. Konzil mit Reinkens befreundet, dessen Beschliisse Forster nach
einigem Zogern annahm u. mehrere Priester seiner Diozese, die ihre Unterwer-
fung verweigerten, exkommunizierte, darunter Reinkens. Im Kulturkampf
musste Forster 1875 nach Schloss Johannesberg, d. h. auf osterreichisches Staats-
gebiet ausweichen und von dort die Diozese leiten. Werner Marschall, LThK? 111,
1995, 1326; J. M. Reinkens, Joseph Hubert Reinkens 127, 1381.

' Reinkens an Forster, 3. 5. 1855, zit. nach J. M. Reinkens, Joseph Hubert Rein-
kens 32. - Da sich Reinkens von seinem bisherigen Oberhirten, dem Kolner Erz-
bischof Johannes von Geissel (1796-1864), diskriminiert sah, nahm er den Ruf
Diepenbrocks nach Breslau an. Noch iiber drei Jahrzehnte spiter charakterisierte
Reinkens den Unterschied der Personlichkeiten wie folgt: «Er [Diepenbrock| war
eben ein Bischof und Geissel ein Hierarch.» J. M. Reinkens, Joseph Hubert Rein-
kens 281f.; J. H. Reinkens, Diepenbrock 450 (Zitat).

29



ser'”’ so beschrieb: «Ich habe das benachbarte Galizien, das wegen des
Branntweintrinkens sehr verrufen ist, von einem Ende bis zum andern
durchreist, und auf dem weiten Wege von Krakau bis an die Grenzen der
Moldau sind mir nicht soviele Betrunkene begegnet, als ich an einem
Sonntage auf der nur drei Meilen langen Straf3e zwischen Beuthen und
Myslowitz taumeln und liegen sah.» 1%

Der Missstand konnte schliesslich durch einen Missigkeitsverein in
Form der religiosen Bruderschaft von Marid Lichtmess iiberwunden
werden'®, Welche Rolle spielten Juden dabei? «Das Volk Israel, in des-
sen Besitz sich eine namhafte Zahl von Brennereien, Liqueurfabriken
und Branntweinschenken befand, erhob zuerst [...] ein Zetergeschrei; die
Destillirer und Schéinker der Christenheit sahen sauer und zornmiithig
drein; den meisten Gutsbesitzern mochte die Sache [...] auch nicht zur
Freude gereichen, wenn sie ihre weiten und wohlbestellten Kartoffelfel-
der, ihre kostbaren Apparate nach Pistorius, die Zinsen von den verpach-
teten Schéankstétten [...] in Betracht zogen. — Wahrhaft erfreulich ist es je-
doch, berichten zu konnen, da} auch unter diesen durch die Sache [des
Missigkeitsvereins] am meisten benachtheiligten Stinden und Classen
die edelste Gesinnung sich hervorgethan hat. Ich kénnte die Namen von
Gutsherren nennen, die, den bedeutendsten Verlust an Einkiinften erlei-
dend, dennoch [...] erkldrten, in ihrem Dienste keinen Menschen ferner
behalten zu wollen, der nicht dem Vereine beigetreten sei. Christliche
Schankwirthe sah man das Geliibde der Enthaltsamkeit ablegen, und
dann ithrem Gewerbe entsagen. Und wer mochte zweifeln, da3 auch un-
ter den Juden nicht Viele den Abscheu vor dem Branntwein gefiihlt, und
seine unheilbringenden Folgen beklagt haben, da sie selbst — die Gerech-
tigkeit erfordert, es zu sagen — den Christen bestidndig ein musterhaftes
Beispiel von MiBigkeit gegeben haben?» 17

o7 Karl Ignaz Lorinser (1796-1853), Geheimer Regierungs-Medizinalrat u.
Spezialist fiir Pesterkrankungen in Oppeln, Vater von Franz Lorinser (1821-
1893), Domkapitular u. Hg. des «Schlesischen Kirchenblatts». Werner Marschall,
Geschichte des Bistums Breslau, Stuttgart 1980, 135; Sieben, Reinkens Briefe 1
435 Anm. 65 u. 458 Anm. 128.

' C. I Lorinser, Der Sieg iiber die Branntweinpest in Oberschlesien, histo-
risch, medicinisch und mystisch beleuchtet, Oppeln 1845, 2. — Zu Produktion,
Konsum, Branntweinsteuereinnahmen, physische, psychische und soziale Schi-
den siche ebd. 3ff.

' Lorinser, Branntweinpest 89 ff.; Marschall, Bistum Breslau 136.

' Lorinser, Branntweinpest 29{., vgl. auch 101.

30



Dagegen beschriankte sich Diepenbrock auf die Feststellung: «Alle
Branntweinschenken stehen leer, und die Juden, die sie theuer gepachtet
hatten und alle dabei reich wurden, sind in Verzweiflung.»'"

Fazit: Wihrend Lorinser differenzierte und auch die christlichen Nutz-
niesser des Alkoholismus nannte, generalisierte Diepenbrock - jeden-
falls soweit von Reinkens zitiert — die Beteiligung der jiidischen Schank-
pachter.

b. Firm- und Visitationsreisen

Am Bischofssitz Breslau bezeugte die dortige Gemeinde unter Rabbiner
Abraham Geiger'” Diepenbrock wiederholt ihre Reverenz (wie spiter
seinem Nachfolger Forster)'.

Uber die Aufnahme im Herzogtum Teschen 1846 berichtete der Fiirst-
bischof: «Die Bevolkerung ist gemischt; es giebt viele Protestanten dort,
aber die beeifern sich nicht minder als die Katholiken, mir Ehre zu erwei-
sen, in einem Grade, dal meine Geistlichen héchlich davon iiberrascht
und erfreut waren; sogar die Juden in Teschen wollten mir zu Ehren
ithre Synagoge beleuchten, wozu sie mich feierlich einluden; ich lehnte es
jedoch auf gute Art ab.»!™

Ahnlich enthusiastisch wurde Diepenbrock 1847 in Frankenstein, Ka-
menz und Wartha empfangen: «[...] die ganze Bevolkerung, Protestan-
ten, Rongianer'” und Juden nicht ausgenommen, waren wie von einem

"' Diepenbrock an seine Schwester Apollonia, Friedek 7.7.1846; zit. nach
J. H. Reinkens, Diepenbrock 340. — Auch Forster (Diepenbrock 145) hob die
Rolle der «tédglich wachsenden Judenschenken» hervor.

2 Abraham Geiger (1810-1874), jiidischer Theologe. Nach dem Universitiits-
studium Rabbiner, 1832 in Wiesbaden, 1850 in Breslau, 1863 in Frankfurt, 1869 in
Berlin. Sieben, Reinkens Briefe 1 547 Anm. 185.

'3 Sieben, Reinkens Briefe I Nr.237, S.547.

74 Diepenbrock an Charlotte von Neumayer, 6.8.1846, zit. bei J. H. Reinkens,
Diepenbrock 348. Sperrung im Original. — Uber die Firm- und Visitationsreisen
heisst es bei Forster (Diepenbrock 162) pauschal, der Fiirstbischof erfreute sich
«Theilnahme und Achtung, die er auch von Andersgldubigen erfuhr».

5 Johannes Ronge (1813-1887) und Johannes Czerski (1813-1893), beide ur-
spriinglich katholische Priester, begriindeten — nachdem Ronge wegen 6ffentli-
cher Kritik an der Ausstellung des HI. Rocks in Trier 1844 und Czerski wegen der
«Gewissensehe» mit einer Frau exkommuniziert worden war — in Schlesien den
Deutschkatholizismus, der den pipstlichen Primat, die Heiligenverehrung, das
Fasten und den Zolibat verwarf und allein die Bibel als Glaubensgrundlage ak-
zeptierte. Auf ihrem Hohepunkt 1847 zihlte die Bewegung 80000 Gldubige und
80 Priester, die in 259 Gemeinden organisiert waren. Diepenbrock unterdriickte

31



freudigen Taumel ergriffen, und (alle) wetteiferten in Ehrenbezeugun-
gen durch Schmuck ihrer Hauser, Illumination etc.»

Fazit: Dem charismatischen Fiirstbischof schlug in seinem Bistum eine
konfessions- und religionsunabhingige Begeisterung entgegen'”. Er
selbst bewahrte gegeniiber seinen jiidischen Sympathisanten freundliche
Zuriickhaltung.

c¢. Unterstiitzung gegen Hunger und Typhus

Im Winter 1846/47 kam es infolge einer Missernte zur Hungersnot, und
eine Typhusepidemie brach aus. Diepenbrock rief die Bevélkerung iiber
Schlesien hinaus zur Unterstiitzung auf'”. Es wurde reichlich, auch aus
evangelischen Gebieten, gespendet, der preussische Staat gewihrte eine
grossziigige Hilfe!”.

Die zweitgrosste Privatspende erhielt er vom Bankhaus Rothschild
mit eintausend preussischen Talern ™.

den Deutschkatholizismus durch sein personliches Charisma, aber auch durch
Exkommunikationen. Spéter haben die Altkatholiken sich von dieser Richtung in
aller Deutlichkeit abgegrenzt; als Ronge 1871 auf dem Miinchener (Alt-)Katholi-
kenkongress erschien, wurde er hinausgeworfen. Josef Fridolin Waldmeier, Der
altkatholische Klerus von Sickingen/Waldshut und Zell im Wiesental, Frick 1980,
120f.; Forster, Diepenbrock 142, 156; Reinkens, Diepenbrock 328 ff.; Andresen/
Denzler, Worterbuch Kirchengeschichte 182.

" Diepenbrock an Charlotte von Neumayer, Johannesberg 27.9. 1847, zit. bei
J. H. Reinkens, Diepenbrock 374. (alle) ist von Reinkens eingeschoben.

" Trotz des dusseren Glanzes der Reisen wurde intern kritisiert, Diepenbrock
fehle der Kontakt zu Klerus und Gemeinden. So schrieb Ritter am 30.6. 1849 an
Déllinger: «Nach der Ernte werden ein paar Parade-Reisen in einige Stadte un-
ternommen werden, und damit basta! Solange nicht unsere Bischoéfe den silber-
nen Hirtenstab mit einem holzernen vertauschen und von Gemeinde zu Ge-
meinde gehen und bald da, bald dort einmal einsprechen, unerwartet, werden uns
die neuen Errungenschaften wenig Frucht bringen [...].» Zit. nach Friedrich, Dol-
linger II 508. — Joseph Ignaz Ritter (1787-1857), Theologiestudium in Breslau,
Priesterweihe 1811, Kaplan in Grottkau u. 1818 in Berlin, 1822, Dr.theol., 1823
ord. Prof. d. Kirchengeschichte in Bonn, 1830 Prof. u. Domkapitular in Breslau,
1835/36 Rektor der Universitit Breslau, 1840—43 Kapitelsvikar, 1846 Domdekan.
Erich Kleineidam, Die katholisch-theologische Fakultit der Universitiat Breslau,
Koln 1961, 149.

"8 Marschall, Bistum Breslau 136.

1" Forster, Diepenbrock 187.

"0 Die grosste Einzelspende leistete Erzherzog Maximilian mit zweitausend
Talern. Reinkens, Diepenbrock 369. — Zum Vergleich: Reinkens erhielt als a.o.
Professor ein Jahresgehalt von 200 Talern. Sieben, Reinkens Briefe 1 503,

32



Fazit: Diepenbrock konnte feststellen, dass Juden auch in Not gera-
tene Christen unterstiitzten '

d. Beschiiftigung jiidischer Konvertiten

Kanzleirat Karl Gustav Nikolaus Rintel (1809-1854) war als geborener
Jude zuerst zum Protestantismus, dann zum Katholizismus iibergetreten.
Diepenbrock zog ihn v.a. zur Anmahnung kirchlicher Rechte gegeniiber
dem Staat durch Publikationen heran'®.

Fazit: Diepenbrock hatte keine Bedenken, einen jiidischen Konverti-
ten im Ordinariat zu beschéftigen.

e. Emanzipation der Juden

Das entscheidende Selbstzeugnis gab Diepenbrock im Anschluss an die
Verhandlungen des bayerischen Landtags 1849 zur biirgerlichen Gleich-
stellung der Juden. «In der Judendebatte ist in Miinchen fiirchterlich viel
geschimpft worden, namentlich leider auch von solchen, wo man es am
wenigsten erwarten und wiinschen sollte . Sobald der Staat kein confes-
sionell-christlicher Staat mehr ist und das Volk nicht mehr wie Eine
grof3e Familie Eines Glaubens und Eines Stammes unter seinem Landes-
vater sich zur Einheit verbunden fihlt™, 1id6t sich gegen die Juden-

1 Dies war kein Einzelfall. Im Mai 1842 hatte ein Grossbrand Hamburg ver-
wiistet und nahezu 20000 Menschen obdachlos gemacht. Der Bankier Solomon
Heine (Onkel von Heinrich Heine) stiftete 500000 Mark zur Linderung der aktu-
cllen Not und half, dic Wirtschaft seiner Heimatstadt wieder in Gang zu bringen,
indem er Wechsel zu einem aussergewohnlich niedrigen Zinssatz diskontierte.
Kein christliches Bankhaus hatte sich dazu bereit gefunden. Kapon/Castello, Ju-
den in Europa 78.

" Sieben, Reinkens Briefe 1 267 Anm. 126.

" Wohl Anspielung aut den Gorreskreis und die Auslassungen Sepps (vgl.
[KZ 87 [1997] 28) und Rulands in der bayer. Kammersitzung vom 10. 12. 1849 (s.
folgende Anm.). Diepenbrock hatte selbst in der «Eos» publiziert und sich 1828
sehr positiv iber das Gorres’sche Konzept des «Judaeis quidem scandalum, Gen-
tibus autem stultitiam» (1. Kor. 1,23) fiir die «Eos» gedussert. Friedrich, Dollinger
1203f.

" Durch den Ausbau der staatlichen Kirchenhoheit im Zuge der Montge-
las’schen Reformen (Prinzip der Staatssouverinitit) und die schrittweise Anglie-
derung vorwiegend evangelischer Territorien war «an die Stelle des geschlosse-
nen katholischen Weltanschauungsstaates der tolerante und parititische Staat
des frithen 19.Jahrhunderts» getreten. Karl Hausberger/Benno Hubensteiner,
Bayerische Kirchengeschichte, Miinchen 1985, 281 f.

(%]
[9%)



Emancipation mit Consequenz und Gerechtigkeit nichts mehr sagen '™,
Also miissen die Juden wie alle anderen Staatsbiirger betrachtet werden,
und ein Staat, der als solcher keine Religion mehr hat, hat auch kein
Recht, Jemanden wegen seiner Religion von den biirgerlichen Rechten
auszuschliefen. Da das jiidische Volk unter einer ganz speciellen Fiigung
und Fihrung Gottes steht, und immer noch gro3e VerheiBungen fiir das-
selbe auch im neuen Bunde aufbehalten sind, so denke ich mir zu meiner
Beruhigung, da3 Gott auch diese neue Wendung der Dinge fiir seinen
ewigen Plan in Rechnung wird gebracht haben, und gbnne den Juden von
Herzen jede Verbesserung ithrer Lage.» '

Fazit: Diepenbrock befiirwortete die biirgerliche Gleichstellung der
Juden und anerkannte ihre eigene heilsgeschichtliche Bedeutung'.

Der Einfluss Diepenbrocks auf Reinkens in der Haltung gegeniiber
Juden erweist sich zunichst darin, dass Reinkens in seiner Hagiogra-
phie'® des Fiirstbischofs die Beispiele a, b, ¢, e liberliefert, wihrend For-

" Ruland hatte durch sein Separatvotum die Frage aufgeworfen, ob die Chri-
sten das Monopol auf die Gesamtheit der staatsbiirgerlichen Rechte hitten, oder
ob allen Staatsbiirgern die gleichen Rechte ohne Ansehen der Religion zustiinden
(Gernot Kirzl, Staat und Kirche im bayerischen Landtag zur Zeit Max I1. [1848-
1864], MBM Heft 50, Miinchen 1974, 135-137). Domkapitular Franz Xaver
Schmid warnte in der Diskussion vor dem Bankrott des christlichen Staates, falls
durch die burgerliche Gleichstellung der Juden das christliche Prinzip ausgehohlt
wiirde (ebd. 140). — Dr. Anton Ruland (1809-1874), kath. Geistlicher, Oberbiblio-
thekar der Universitit Wiirzburg (ebd. 370). — Franz Xaver Schmid (1800-1871),
Domkapitular in Passau, 1852 Stadtpfarrer in Traunstein, verfasste 1832/33 eine
«Liturgik der christkatholischen Religion» (ebd. 371).

" Diepenbrock an seine Schwester Apollonia, 23.12. 1849. Zit. nach J. H. Rein-
kens, Diepenbrock 484 f. — Vermutl. Anspielung auf Joh 4,22 und R6 11,18 ff. Mit
denselben Bibelversen wird 1882 Reinkens argumentieren (unten 2.4.).

"7 Im Konigreich Preussen schloss das Judengesetz vom 23.7. 1847 die Birger
israclitischen Glaubens von allen Amtern mit richterlicher, polizeilicher und exe-
kutiver Gewalt aus. Erst das Toleranzgesetz vom 3.7.1869 hob alle noch beste-
henden staatsbiirgerlichen Beschrinkungen auf. Keller, Und wurden zerstreut
458 ff.

s J. H. Reinkens, Diepenbrock IV (Vorwort): «Er ist die interessanteste und
bedeutendste Personlichkeit des deutschen Episcopates seit einem halben Jahr-
hundert.» — Dollinger differenzierte nach der Lektiire des Buches seine frithere,
hochst positive Wertung (Friedrich, Dollinger 1 415). So schrieb er am 30.6. 1881
an Reinkens: «Was Diepenbrock selber betrifft, so bleibt freilich der Eindruck ei-
nes gewissen Dilettantismus an dem Manne haften, man betrifft sich auf dem
Wunsche, daf3 er doch mehr von Theologie, Geschichte, kanonischem Recht ver-
standen haben mochte.» Zit. nach J. M. Reinkens, Joseph Hubert Reinkens 214. -
Die Schrift iiber Diepenbrock wurde von Dollinger angeregt. J. M. Reinkens,
Reinkens 214f.

34



ster nur a explizit mit Juden in Verbindung bringt, bei b und c ihre Bei-
trage nicht erwahnt. Mit anderen Worten: Bei Reinkens stehen einem
negativen drei positive Beispiele gegeniiber, Forster bringt nur das nega-
tive'™. Im Vergleich wird man Reinkens’ Schrift eine bewusst juden-
freundlichere Tendenz zubilligen diirfen.

2.3 Der Einfluss Lessings

Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) hat sich in zwei Dramen speziell
mit Juden beschaftigt: dem Frithwerk «Die Juden» (1749)' und dem
Spitwerk «Nathan der Weise» (1778/79, uraufgefiihrt in Berlin 1783). In
beiden Dramen fiihrt die Handlung den Zuschauer darauf hin, dass der
Wert des einzelnen Menschen nicht von seiner Religion abhingt: «Sind
Christ und Jude eher Christ und Jude, / Als Mensch?» ! In der Ringpara-
bel erteilt Lessing der nach abendlindischer Vorstellung selbstverstand-
lichen Vorrangstellung des Christentums unter den drei grossen mono-
theistischen Religionen eine Absage'”. «Die Wahrheit ist also niemals

" Man wird Férster (Diepenbrock, Vorwort VIII) zugute halten konnen, dass
er nur einen «Grundriss» bieten wollte, sich fiir die Zukunft durch «eine kundi-
gere und getibtere Hand» eine bessere Wiirdigung wiinschte, und dass Reinkens
zusitzlich die Briefe Diepenbrocks an seine Schwester Apollonia vorlagen. — Das
harsche Urteil Reinkens’ (Diepenbrock IV [Vorwort]) tiber die Schrift Forsters
crklirt sich wohl auch aus der Entwicklung ihrer Beziehung, die sie aus Freunden
zu Gegnern werden liess, und zwar — wie die Briefe an Wilhelm Reinkens zeigen -
bereits bald nach der Wahl und Weihe Forsters zum Breslauer Oberhirten, und
nicht erst im Zsh. mit dem Vaticanum I.

" In «Die Juden» iiberfallen scheinbar jlidische Rauber einen Baron, der von
cinem vorbeitkommenden Reisenden gerettet wird. Das Arsenal antijidischer
Vor- und Pauschalverurteilungen (gottlos, drger als die Pest, mit allen Mitteln auf
Gewinn aus, physiognomisch abstossend usw.) wird ab absurdum gefiihrt, indem
sich die Riuber als maskierte christliche Bedienstete des Barons und der unauf-
fillige Reisende, der aus «allgemeine[r] Menschenliebe» gehandelt hat, als Jude
entpuppten. Als Dank bittet sich der Reisende vom Baron nur aus, «dass Sic¢ kiinf-
tig von meinem Volke etwas gelinder und weniger allgemein urteilen» (Zitate: 2.
u. 22. Auftritt). — Durch dieses Stiick wurde Mendelssohn auf Lessing aufmerk-
sam. Keller, Und wurden zerstreut 408f.; Dieter Arendt, Gotthold Ephraim Les-
sing: Nathan der Weise (Grundlagen und Gedanken zum Verstindnis des Dra-
mas, hg. von Hans-Gert Roloff), Frankfurt a. M., Berlin, Miinchen 1984, 18, — Im
«Nathan» setzte Lessing spiter seinem Freund Mendelssohn ein literarisches
Denkmal. Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 479.

" Lessing, Nathan der Weise, 2. Aufzug, 5. Auftritt.

"2 Lessing, Nathan der Weise, 3. Aufzug, 7. Auftritt: «Moglich, dall der Vater

335



Besitz, sondern erweist sich in der Methode des Handelns. Die gute Tat
bzw. die beste Tat offenbart die Wahrheit.» Die beste Tat fiir Lessing 1st
die «Menschenliebe» 1,

Nach Reinkens’ Briefen an seinen Bruder Wilhelm beschiftigte er sich
mit Lessing seit Juni 1868 als «Lebensarbeit», bis er 1883 die «Frucht
jahrzehntelangen Nachdenkens»!* als Diskussion des Lessingschen To-
leranzbegriffs unter christlichem Aspekt veroffentlichen konnte'*. In
der Beschiftigung mit Lessing erweiterte Reinkens Diepenbrocks Ver-
stindnis vom gleichen religidsen Fundament!?” auf die Mutterreligion.

Reinkens fasste seine Arbeitsergebnisse zunédchst in einem Vortrag zu-
sammen. Als am 27.11.1880 im Bonner Schauspielhaus «Nathan der
Weise» aufgefiihrt wurde, veranstaltete der dortige Bildungsverein eine
Vortragsreihe, innerhalb derer Reinkens iiber Lessing und Toleranz
sprechen sollte. Bereits bei der Ankiindigung wurde in der katholischen
Deutschen Reichszeitung dagegen protestiert, Lessing als «Vorldufer des
antichristlichen Gelehrtenthums» bezeichnet und — mit Hinblick auf
Reinkens? — von «katholikenfeindlichen Professoren, die Statthalter des
Semitenthums sind», gesprochen ™.

nun/ Die Tyrannei des einen Rings nicht langer / In seinem Hause dulden wollen!
— Und gewil3, / DaB} er euch alle drei geliebt, und gleich / Geliebt: indem er zwcei
nicht driicken mogen, / Um einen zu begiinstigen. — Wohlan! / Es eifre jeder seiner
unbestochnen / Von Vorurteilen freien Liebe nach! / Es strebe von euch jeder um
die Wette, / Die Kraft des Steins in seinem Ring’ an den Tag / Zu legen! komme
dieser Kraft mit Sanftmut, / Mit herzlicher Vertraglichkeit, mit Wohltun, / Mit in-
niger Ergebenheit in Gott / zu Hilf!» Vgl. Keller, Und wurden zerstreut 413.

3 Arendt, Lessing, 41.

" Sieben, Reinkens Briefe T11 1592.

5 J. M. Reinkens, Reinkens 216.

" J.H. Reinkens, Lessing tber Toleranz. Eine erliuternde Abhandlung in
Briefen, Leipzig 1883.

7 Diepenbrock «glaubte, dass die katholische Kirche die wahre sei. Allen iibri-
gen Konfessionen brachte er aber eine Toleranz entgegen, die nicht bloss passiv
war, sondern eine warme Anerkennung des gemeinsamen christlichen Funda-
mentes.» J. FH. Reinkens, ADB 'V, 1877, 137.

" Blaschke, Altkatholizismus 69 Anm. 33: Decutsche Reichszeitung 326,
26.11. 1880, zit. nach Blaschke, ebd. Leider geht bei Blaschke nicht hervor, ob der
Vortrag tatsichlich stattfand. Der evang. Pastorensohn Lessing trat 1771 in die
Hamburger Freimaurerloge «Zu den drei Rosen» ein (Dieter Hildebrandt, Les-
sing. Biographic einer Emanzipation, Miinchen, Wien 1979, 432). Als Lessing
Werkfragmente von Hermann Samuel Reimarus (1694-1768), der als Begriinder
der modernen Leben-Jesu-Forschung gilt (Andresen/Denzler, Worterbuch Kir-
chengeschichte 94) veroffentlichte, geriet er in einen eskalierenden religitsen und
politischen Streit mit dem Hamburger Hauptpastor Johann Melchor Goeze
(1717-1786). Hildebrandt, Lessing 409ff.; Arendt, Lessing 19 {f.

36



In seinem letzten Buch «Lessing tiber Toleranz» ibernahm es Rein-
kens, den Toleranzbegriff Lessings in Form von Lehrbriefen'*® als zu-
tiefst christlichen Gedanken nachzuweisen.

Im Zentrum steht fiir Reinkens die Bergpredigt, in der Jesus «die Ma-
gna charta dem Menschengeschlechte gegeben, jene Verfassung, durch
welche es moglich ist, alle Volker als eine einzige gottesbiirgerliche Ge-
sellschaft zu regieren. Die Konigin in diesem Reiche ist die Charitas» ',
Damit verneint Reinkens jede Form exklusiven Auserwiihltseins, wie er
am Beispiel des barmherzigen Samariters zeigt: «Jesus aber stellt den
Selbstgerechten auf Grund der Zugehorigkeit zur Religion der Auser-
wihlten [...] einen Samaritan als den Weisen dar, der den Weg zum ewi-
gen Leben gehe.»?®

Auch fiir Lessing sei der Wert des Menschen unabhéngig von seiner
Religion. Uber ihr steht die Menschenliebe, die auf dessen Gotteseben-
bildlichkeit beruht®!. Thre Umsetzung in Taten, nicht das Dogma, ma-
chen die Wahrheit einer Religion aus. Die verschiedenen Religionen
miissen sich in einem «Wettstreit in der Liebe» beweisen??. Lessing defi-
niere Liebe als «das wesentliche Kennzeichen eines Christen» .

In diesem Sinne interpretiert Reinkens die Ringparabel: «Der Ring,
den ein jeder hat, reprisentirt zunéchst nicht einen allgemein erkannten
Werth fiir alle. Die drei Ringe sinnbilden eben nicht die objective reli-
giose Wahrheit, sondern den dreifachen subjectiven Glauben, den jeder
der drei Briider als die an sich evidente religiose Wahrheit betrachtet und
nicht durch den Erweis der Wunderkraft, d.i. die Liebe, sondern durch
ein dialektisches Schiedsgericht, vielleicht schlieBlich auch durch Feuer

" Evtl. iibernahm Reinkens die Briefform von Lessings «Briefe, die Neueste
Litteratur betreffend» an einen fiktiven verwundeten preussischen Offizier. Hil-
debrandt, Lessing 229ff.

9 J. H. Reinkens, Lessing 161. Genau ein Jahrhundert spéter vertrat der rom.-
kath. Publizist Franz Alt (Frieden ist moglich. Die Politik der Bergpredigt, Serie
Piper 284, Miinchen 1983) — von Carl Gustav Jung inspiriert — in der damaligen
Nachriistungsdebatte dhnliche Gedanken: «<Mit Jesus begann eine neue Zeitrech-
nung. Es liegt nun an uns, ob jetzt, 2000 Jahre danach, auch endlich eine neue Zeit,
eine Zeit ohne Krieg beginnt.» (Ebd. 108) «Die Bergpredigt ist eine Schule fiir
menschliche Vernunft.» (Ebd. 114) «Das neue, 2000 Jahre alte Menschenbild der
Bergpredigt ist ein Aufruf: Entscheidet euch gegen das Gesetz der Gewalt und
Vergeltung fiir das Gesetz der Liebe und Vergebung!» (Ebd. 117).

0 J. H. Reinkens, Lessing 153.

“UJ. H. Reinkens, Lessing 32.

X2 J.H. Reinkens, Lessing 153.

*.J. H. Reinkens, Lessing 119f.

37



und Schwert zur Geltung bringen will. Es fehlt ithnen die Toleranz, weil
ihnen die religiose Innerlichkeit mangelt.» 2™

Fiir Lessing, betont Reinkens, sei Toleranz religiose Wahrheit?* und
bedeute weder Indifferentismus®® noch Verzicht auf eine eigene reli-
giose Uberzeugung?”.

«Dagegen hat Lessing die Unduldsamkeit®® gegen ganze Stinde, ge-
gen Confessionen und Volker weniger durch Dialektik, als durch die
kiinstlich auf der Biihne bewirkte Anschauung ihrer sittlichen HaBlich-
keit dem Abscheu preisgegeben [...]»*” «Der Intolerante gegen einen
ganzen Stand oder gegen eine durch Religion und Sitte ihm fremde Na-
tion haf3t jeden einzelnen jenem oder dieser Angehorigen als Glied des
Ganzen; der Tolerante liebt das Ganze, weil er im einzelnen Liebenswiir-
digkeit gefunden [...].»%°

Bewusst habe der Dichter fiir sein Drama «Nathan der Weise» einen
Juden als Trédger des Toleranzgedankens gewdihlt, denn sonst hitte er
«der Meinung Vorschub geleistet, als konne ein Mann von solcher Selbst-
verldugnung, Nichstenliebe und sittlicher Grofle aus dem Judenthume
nicht hervorgehen» und damit «sofort selbst intolerant gehandelt»?2!!.
Der Nathan Lessings erfiille «<nach der Seite der praktischen Ubung der
Religion» dieselbe Funktion wie der barmherzige Samariter im Gleich-
nis Jesu.

Hellsichtig resiimiert Reinkens: «Das ist nun die mehr beriihmte als
vom deutschen Volk verstandene und geiibte Lessings’sche Toleranz-
lehre [...].»?"> Die Ereignisse sollten ihm recht geben.

4 J. H. Reinkens, Lessing 140.

205 J. H. Reinkens, Lessing 4, 19.

26 J. H. Reinkens, Lessing 4, vgl. 37.

27 «Deshalb gesteht auch Nathan zu, daB jeder seine Religion fiir die rechte zu
halten wohl Grund habe.» J. H. Reinkens, Lessing 134.

2% Die religios beméntelte Intoleranz sah Reinkens im Papalismus, im romisch-
katholischen Kirchenrecht, zeitweise auch in der evangelischen Theologie ver-
wirklicht. J. H. Reinkens, Lessing 43, 76, 143, 171 {. — Vier Griinde der Intoleranz
benennt Reinkens: 1. «Furcht, die Wahrheit sei in Gefahr». 2. «Verwechslung der
von Menschen formulirten Dogmen mit der Wahrheit an sich». 3. «Unklarheit fal-
scher Mystiker». 4. «Voraussetzung bosen Willens in den wirklich oder angeblich
Irrenden [...]». Reinkens, Lessing 114.

2 J. H. Reinkens, Lessing 115.

20 Vel Lessing, «Die Juden», oben Anm. 190.

A J. H. Reinkens, Lessing 152f.

22 J. H. Reinkens, Lessing 142. «Die allbekannte, allzu bekannte, allzu schnell-
fertig erkannte Ringparabel ist nur in diesem Licht — im Schein jenes Pogrom-
Feuers [Nathan der Weise, 4. Aufzug, 7. Auftritt: Nathan verliert seine Familie

38



2.4 Stellungnahme im Ritualmordprozess von Tisza Eszlar

Seit dem Toleranzedikt Kaiser Josephs II. (1782) hatte sich die jiidische
Bevolkerung Ungarns stark vermehrt. Der ungarische Reichstag 1838/40
gestattete ihnen eine weitgehende Niederlassungsfreiheit. Die Traditio-
nalisten, meist Chassidim galizischer Herkunft, bewahrten ihre eigene
Kultur sorgfiltig und verstédrkten so bei den Ungarn den Eindruck des
Fremdartigen. Zudem wurde, wie in Oberschlesien, die Verelendung der
Landbevolkerung mit den jiidischen Wirtshidusern in Verbindung ge-
bracht?.

Als die Emanzipation 1867 vollzogen wurde, kam es noch im selben
Jahr zu einer Gegenreaktion auf parlamentarischer Ebene. Ihr Motor,
Gyoso Istoczy, Mitglied der liberalen Regierungspartei und des Reichs-
tags, war unter dem Einfluss deutscher und franzosischer Antisemiten
von der Idee einer jiidischen Weltherrschaft besessen. Als Beweis diente
ihm die Existenz der Alliance Israélite Universelle®'*.

Die 1878/79 im Deutschen Reich ausgebrochene antisemitische Welle
bestirkte Istoczy. Er griindete eine antisemitische Zeitschrift und einen
Zentralverein der «Nichtjuden». 1881 kam es an der Universitidt Buda-
pest zu antijiidischen Studentenunruhen?’. Gleichzeitig wanderten rus-
sische Juden ein, die vor den Pogromen in ihrer Heimat flohen?'. Da-
durch wuchs bei den Nationalisten die Furcht vor «Uberfremdung»?".

durch christliche Mordbrenner] zu lesen: <Ich habe den Verdacht, [so Heinz Flii-
gel] daBl die meisten, die von Lessings religiosem Relativismus reden, nur die
Ringparabel als etwas Isoliertes kennen und sich niemals jene Szene vergegen-
wirtigt haben, die die Ringparabel erst im rechten Licht, im Lichte eines flam-
menden Pogroms erscheinen 1dBt. Die Toleranz, fiir welche Nathan zeugt, ist die
Gnadengabe einer iiberstandenen Anfechtung: es ist eine triigerische Toleranz,
der die Erfahrung des deus absconditus wie im Hiob-Buche vorangeht.>» Arendit,
Lessing 45; Heinz Fliigel, Konturen des Tragischen, Stuttgart 1965, 88, zit. nach
Arendt ebd.

23 Katz, Vom Vorurteil 224 f.

24 Katz, Vom Vorurteil 230ff.; Heer, Gottes erste Liebe 446.

25 Karz, Vom Vorurteil 280 ff. — Die Unruhen entziindeten sich an der Verirge-
rung christlicher Studenten iiber den hohen Anteil jiidischer Kommilitonen in
Medizin und Recht. Istoczy machte sich im Parlament zu ihrem Sprecher, erhielt
aber eine Abfuhr durch die Regierung, die auch eine geplante studentische Ver-
sammlung unterdriickte (ebd. 281).

21 Nach der Ermordung Zar Alexanders II. kam es in der Ukraine zu gewaltti-
tigen Ausschreitungen in etwa 160 Ortschaften. Die wirtschaftliche u. rechtliche
Lage der Juden verschlechterte sich wieder. Von 1881 bis 1914 verliessen zwei Mil-

39



In dieser Situation verschwand ein vierzehnjidhriges christliches Mad-
chen in der Gemeinde Tisza Eszlar am Shabbath vor Pessach. Im landli-
chen Ungarn war der Glaube an Ritualmord noch lebendig. Vom Besitz
des benachbarten Magnaten Geza von Onody, eines Gesinnungsgenos-
sen Istoczys, verbreitete sich das Geriicht, das Méddchen sei einem Ritual-
mord in der Synagoge zum Opfer gefallen. Der Untersuchungsbeamte
erpresste von einem jiidischen Jugendlichen ecine belastende Aussage,
die sich beim Lokaltermin in der Synagoge als unhaltbar erwies. Fiinf-
zehn Angeklagte hatten fiinfzehn Monate unschuldig im Gefingnis ge-
sessen’'®.

Als der katholische Ortsgeistliche von Tisza Eszlar in der Presse
Onody und Istoczy aufforderte, der Verdunklung durch jiidischen Ein-
fluss vorzubeugen, erlangte der Fall bald nationale Bedeutung®”. Dies
rief weitere Reaktionen hervor.

Der schon erwihnte Theologe August Rohling™, der sich fiir den Ti-
sza-Eszlar-Prozess als Sachverstiandiger der Anklage angeboten hatte,
goss mit der Schrift «Das Menschenopfer des Rabbinismus» Ol ins Feuer,
geriet aber durch seine Behauptung, die Rabbiner wiirden im Talmud
den Ritualmord gutheissen, mit dem Florisdorfer (bei Wien) Rabbiner
Dr. Joseph Samuel Bloch in einen langwierigen, Offentlich ausgetragenen
Streit, der 1884 in einem Prozess endete, den Rohling gegen Bloch ange-
strengt hatte. Die vom Gericht bestellten Gutachter, Prof. Noldecke?!
und Dr. Wiinsche??, wiesen nach, dass Rohling in seinen judenfeindli-
chen Schriften tiber 400 Textstellen des Talmud fehlerhaft oder irrefiih-

lionen russische und polnische Juden das Zarenreich. Heer, Gottes erste Liebe
197, Kapon/Castello, Die Juden in Europa 87f.

7 Katz, Vom Vorurteil 280ff. — Damals sprach nur eine knappe Mehrheit der
Einwohner Ungarns ungarisch. Es existierten starke ethnische Minderheiten, die
ihre eigene Sprache pflegten. Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 515.

#8 Zu Tisza Eszlar i. E. siehe Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 515ff.

1" Katz, Vom Vorurteil 283. — Der Deutsche Merkur (23, 10.6.1882, 181 u. 27,
8.7.1882,219) sieht als tiefere Ursache der Vorgiinge in Tisza Eszlar die Jesuiten
und ihre judenfeindlichen «Hetzartikel» in der Civilta Cattolica.

" August Rohling (1839-1931) 1863 Priesterweihe, 1871 Prof. der Exegese in
Miinster, 1874 Prof. fiir Moraltheologie in Milwaukee, 1876 Prof. fiir AT in Prag,
1893 dort Kanonikus, 1898 zensuriert und des Lehramts enthoben. Sein Buch Der
Zukunftsstaat, St. Polten 1894, wird indiziert. S. Grill, LThK? VIII, 1963, 1362f.

! Theodor Noldecke (1836-1930), Orientalist, Prof. in Kiel und Strassburg, ar-
beitete v.a. iiber den Koran («Geschichte des Qorans») und semitische Sprachen.

2 Lic. theol. Dr. August Wiinsche, Hebraist in Dresden, hatte Teile des Tal-
muds iibersetzt. Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 519.

40



rend Ulbertragen bzw. interpretiert hatte. Daraufhin zog Rohling die
Klage zuriick**.

Auf der anderen Seite zogerten die ungarischen Rabbiner nicht, den
Ritualmordvorwurf durch Gutachten zu widerlegen, um ihn endgiiltig
aus der Welt zu schaffen?. Sie brachten vier Universititsgutachten (Am-
sterdam, Kopenhagen, Leiden, Utrecht), zwei bischofliche Stellungnah-
men (Kopp?®?, Reinkens) und sechzehn Zeugnisse von Fachgelehrten
(Theologen, Orientalisten) bei. Unter diesen befanden sich die Aussa-
gen der spiteren Prozessgutachter Noldecke?* und Wiinsche?. Selbst

2 Schuder/Hirsch, Der gelbe Fleck 519f.; Keller, Und wurden zerstreut 485f.

2+ «Mochten die Blitter in Zukunft niemals ein anderes als ein historisches In-
teresse besitzen.» Christliche Zeugnisse, Vorbemerkung.

 Withrend die evangelischen Kirchenleitungen ganz schwiegen — wieweit sie
befragt wurden, konnte nicht ermittelt werden —, gab als einziger rom.-kath.
Oberhirte der damalige Bischof von Fulda, Georg Kopp, eine 6ffentliche Stel-
lungnahme ab. Kopp schrieb an Rabbiner Dr. Cahn, Fulda 4. 11.1882: «Auf Ihren
Wunsch stehe ich nicht an, die bei unserer neulichen Unterredung abgegebene
Erkldrung hiermit schriftlich zu wiederholen, dass die Annahme, es konne von Ju-
den Christenblut zu rituellen Zwecken jemals gebraucht worden sein, weder
durch die jiidische Religion, noch durch die Geschichte zu begriinden ist, und dass
eine derartige Beschuldigung, auf welche Voraussetzungen immer sie gestiitzt
werden moge, als eine entschiedene freventliche Unwahrheit bezeichnet werden
muss.» (Christliche Zeugnisse 9; auch erwihnt bei J. M. Reinkens, Reinkens 218).
Um so bedauerlicher ist, dass Kopps Biograph Hans Georg Bischoff (Kirchen-
fiirstim Kaiserreich. Georg Kardinal Kopp, Hildesheim 1987) diese Episode nicht
erwihnt. — Georg Kopp (1837-1914), 1852 Gymnasium in Hildesheim, 1856 Ab-
itur, 1856-58 Hilfstelegrafist bei der hannover. Staatsbahn, 1858 philos.-theol.
Lehranstalt u. 1861 Priesterseminar in Hildesheim, 1862 Priesterweihe u. Pfarr-
verweser in Poppenburg, 1864 Pfarrvikar in Detfurth, 1866 Domlektor in Hildes-
heim u. Assistent im Generalvikariat, 1868 Assessor u. Apostol. Notar, 1872 Ge-
neralvikar in Hildesheim, 1881 Bischof von Fulda, 1887 Fiirstbischof von Breslau,
893 Kardinal. Die Bistumsleitung in Hildesheim verhielt sich wihrend des
preuss. Kulturkampfs gegeniiber den Staatsbehorden konziliant (ebd. 32). In sei-
ner Diozese Fulda hielt Kopp Abstand zur Zentrumspresse (ebd. 44 f.). Uber sich
selbst sagte er, er sei von Jugend auf gewohnt, «in einem friedlich-schiedlichen
Nebeneinander ohne Verleugnung und Vermengung grundsitzlicher Anschauun-
gen, aber nicht weniger auch ohne Hervorhebung der konfessionellen Trennungs-
momente die gegenseitigen Beziehungen und gemeinsamen Aufgaben zu pfle-
gen» (Brief an Trott zu Solz, 4.2.1912, ebd. 66 Anm. 11).

20 Auszug: «Die Anklage ist aber ganz grundlos; ja solche Greuel sind allen
Grundsitzen des Judenthums durchaus zuwider. Juden, die so etwas begangen
hétten, miissten unbedingt aus der religiosen Gemeinschaft des Judenthums aus-
geschlossen werden.» Christliche Zeugnisse 53.

7 Auszug: «Wie gross der Blut-Ekel bei den Juden ist, geht ferner aus dem Ver-
fahren des Schiichtens hervor, welches bekanntlich von dem christlichen mehr-

41



der sonst antisemitisch eingestellte Orientalist Paul de Lagarde (1827-
1891) lehnte die Ritualmordbeschuldigung als inaddquat ab?**. Reinkens
antwortete im November 1882 Oberrabbiner Leopold Lipschitz von
Arauy Szanto (Ungarn):

«Indem ich fiir das an mich gerichtete Schreiben vom 15. October d.J.,
das mir am 18. desselben Monats zukam, wegen wiederholter Abwesen-
heit in Amtsgeschiften erst heute meinen ergebensten Dank ausspreche,
bedauere ich dem darin ausgesprochenen Wunsche, durch eine histori-
sche Beleuchtung die gegen die Juden erhobenen schweren Beschuldi-
gungen zu widerlegen, nicht willfahren zu konnen. So unzweifelhaft es
mir stets war und ist, dass es eine grundlose und durchaus boshafte Ver-
leumdung ist, zu behaupten, dass jiidische Grundsitze erlauben oder gar
fordern sollten, Christenblut oder tiberhaupt Menschenblut zu religiosen
Zwecken zu gebrauchen, fehlt mir doch zu einer solchen historischen Ar-
beit die Zeit, weil ich meine ganze Zeit meinem Amte schulde®”. Ich
muss mich daher begniigen, Thnen unter Mittheilung meiner personli-
chen Uberzeugung das tiefste Bedauern dariiber auszudriicken, dass es
moglich war, in unserer Zeit, welche durch ihre Geschichtsforschung
langst Ansichten als absolut falsch festgestellt hat, die im Mittelalter sich
als Ausgeburt religiosen Fanatismus darstellen, solche Mérchen neu auf-
zutischen und zum Vorwande der Aufreizung und schméhlichen Verfol-
gung der Mitglieder der jiidischen Religion zu benutzen.

Ich nehme keinen Anstand, meine Abscheu vor einem Gebahren zu
bekunden, welches eine Schmach ist fiir Personen, welche den Namen
Christen fithren, durch ihre Thaten aber beweisen, dass sie eines Namens
unwiirdig sind, welcher seinem Trédger die Pflicht auferlegt, seinen Néch-
sten zu lieben wie sich selbst, und dessen Trager sich bewusst sein sollten,
dass die Fundamentalsitze der christlichen Moral, die zehn Gebote, aus
dem Judenthum herstammen und dass der Stifter der christlichen Reli-
gion seiner menschlichen Natur nach aus dem jiidischen Volke hervor-

fach abweicht, dessen eingehende Vorschriften aber, da sie wiederholt aus dem
Hebréischen ins Deutsche libersetzt worden sind, von Jedermann nachgelesen
werden konnen. Sodann lédsst auch die Zubereitung des Fleisches, wenigstens in
orthodoxen jiidischen Kreisen, die peinliche Observation des Verbotes vom Blut-
genusse erkennen.» Christliche Zeugnisse 51 (Hervorhebung vom Verf.).

28 «Aberglauben einzelner Juden, soferne — was zu beurtheilen ich ausser
Stande bin - ein solcher vorhanden sein sollte, diirfte so wenig gegen das Juden-
thum geltend gemacht werden, wic Aberglauben einzelner Christen gegen das
Christenthum.» Christliche Zeugnisse 25. Vgl. IKZ 87 (1997) 40f. Anm. 127.

29 Mit steigendem Alter belasteten Reinkens die Amtsgeschifte zunehmend,
die literarische Produktion nahm entsprechend ab. J. R. Reinkens, Reinkens 215f.

42



ging und selbst die Samaritin bezeugte: «<das Heil kommt von den Juden»
Joh. 4,22. Deshalb warnt ja auch der Apostel Paulus die Christen in Rom
«nicht stolz zu thun gegen die Juden, die auch vom Standpunkte des Chri-
stenthums noch an den Verheissungen Gottes theil haben> Rom. 11, 18ff.

Ich ermichtige Sie von dieser Zuschrift den Thnen passenden Ge-
brauch zu machen.» ¥

Weder die Niederlage im Tisza-Eszlar-Prozess noch die Sammlung
christlicher Zeugnisse gegen den Ritualmord hinderten die Antisemiten
Deutschlands, Osterreichs, Ungarns und Russlands, sich im Herbst 1882
zu einem internationalen Kongress in Dresden zu treffen, auf dem
Istoczy in einer Denkschrift religiosen Antijudaismus mit rassistischem
Antisemitismus verband: «Das Judentum unterminiert die christliche
Religion immer stiarker, die zu einer besonderen Rassereligion der euro-
paisch-arischen Volker geworden ist.»

Der Kongress wurde aus dem Lager Eugen Diihrings, also von der ras-
sistisch orientierten Seite, angegriffen und insbesondere Istoczys Memo-
randum als Riickfall in das veraltete, christlich-antijudaistische Denk-
muster Kritisiert'.

Der Protagonist des Ritualmordwahns im 19.Jahrhundert, August
Rohling, verstarb fast 92jahrig am 23. Januar 1931 in Salzburg. Er konnte
noch zusehen, wie der giftige Samen, den er mit ausgesét hatte, im Natio-
nalsozialismus Friichte trug. «Geschickt verstand es Hitler, die traditio-
nelle Judenfeindlichkeit der Kirche fiir seine antisemitische Ideologie ins
Feld zu fuhren.» (Denzler/Fabricius). Und er scheute sich nicht, seinem
Antisemitismus in «Mein Kampf» auch einen religiosen Anspruch, ja
«eine buchstéblich heilsgeschichtliche Funktion» (Werner Maser) zuzu-
weisen: «So glaube ich heute im Sinne des allméchtigen Schopfers zu
handeln: indem ich mich des Juden erwehre, kadmpfe ich fiir das Werk des
Hern.»2%

20 Christliche Zeugnisse 10; teilweise abgedr. beiJ. M. Reinkens, Reinkens 218.

»' Katz, Vom Vorurteil 286 f. Der Kongress befasste sich mit der angeblichen
jildischen Weltverschworung, zur Abwehr wurde eine Alliance Antijuive Univer-
selle gegriindet. (Zitat: ebd. 286)

22 Georg Denzler/Volker Fabricius, Die Kirchen im Dritten Reich. Christen
und Nazi Hand in Hand? Bd. I, Fischer TB 4320, Frankfurt a. M. 1984, 13; Werner
Maser, Adolf Hitlers Mein Kampf. Geschichte — Ausziige - Kommentare, 8. un-
verand. Aufl. Esslingen 1995, 248. — Das Hitler-Zitat sowohl bei Denzler/Fabri-
cius wie bei Maser a. O.

43



3. Berichtigungen zum 1. Teil (IKZ 87, 1997, 16-42)

S. 20, Anm. 21 statt «Margharita» lese «Margaritha»
S. 22, Anm. 33 statt «<Everwinkel» lese «Everswinkel»
S.23, Zeile 11 statt «<ebeno» lese «ebenso»
S. 30, Zeile 22 statt «Volksstamm» lese «Volksbaume»
S.35, Zeile 6 statt «erlangen» lese «verlangen»
S. 36, Zeile 13 statt «Mingels» lese «Mingeln»
S. 40, Anm. 124 «Im Brief» erginze «vom 23.3.1870»
S.30f. und 42 Anm. 134:
Nach der Drucklegung wurde der Verf. von Lic. Hubert Huppertz,
Everswinkel, freundlich darauf hingewiesen, dass die S.30f. zit. Stellen in
beiden Auflagen von «Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundle-
gung» vorkommen. Somit hat zwischen 1. (1860) und 2. (1868) Auflage
kein Bruch stattgefunden, vielmehr dauert die Ambivalenz in Dollingers
Judenbild in diesen Jahren fort.

(Schluss)

Prien/D T Rudolf Bulin

44



	Ablehnung des Antisemitismus bei Döllinger und Reinkens : ein Vergleich [Fortsetzung]

