
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 1

Artikel: Auf dem Wege zu neuen Döllingerbiographien : Buchbesprechung

Autor: Huppertz, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf dem Wege zu neuen Döllingerbiographien

(Buchbesprechung)

Die Habilitationsschrift des Münchener Privatdozenten Dr. Franz Xaver
Bischof möchte auf «breiter Quellengrundlage sowie anhand einer
umfangreichen Literatur Döllingers zweite, kritische Lebenshälfte» (Text
Rückseite) schildern und einen «Beitrag zu seiner Biographie» (Titelblatt)

liefern. Die weiteren Wegmarken zu einer Döllingerbiographie
beschreibt Bischof so: Erforschung der Wirkungsgeschichte Döllingers und

Aufarbeitung seiner ultramontanen Zeit (S.498).
Bischofs Werk setzt die römisch-katholischen Darstellungen Döllingers

fort, welche sich von den vernichtenden Karikaturen des «Apostaten»

Döllinger abwenden und um ein ausgewogenes und gegen die

eigene Kirche selbstkritisches Bild bemühen. Namen wie Heinrich
Schrörs, Sebastian Merkle, Joseph Bernhart, Rosalie Braun-Ataria, Stefan

Lösch, Viktor Conzemius, Georg Schwaiger, Heinrich Fries, Johann
Finsterhölzl. Peter Neuner, Georg Denzler u.a. (S.4-7) markieren
Wegstrecken zu einem angemesseneren Döllingerbild. Ich frage mich
allerdings, wie der Verfasser Emil Michael SJ einen DöWingerbiographen
nennen kann (S.3, 267, 355, 480, 486). Bei aller Wertschätzung des von
ihm zusammengetragenen Materials -, seine «Charakteristik» ist eine

Kampfschrift zur Vernichtung der menschlichen und wissenschaftlichen

Integrität Döllingers, in der systematisch <in malam partem> interpretiert
wird. Ferner wundere ich mich, dass er die bisher einzige Döllingers ganzes

Leben umspannende Biographie Johann Friedrichs eine
«Heldenbiographie» nennt. Wenn ich einmal von Bischofs These absehe, Döllinger

habe mindestens ab 1875 nicht zu den Altkatholiken gehört, was
Friedrich kategorisch bestreitet, so kommt seine Untersuchung von 1997

in vielen Punkten zu Ergebnissen, die schon Friedrich für seinen Lehrer

gegen die römisch-katholische Polemik feststellte. Warum wird Friedrich,

der 30 Jahre lang in München in Döllingers Nähe war, über 25 Jahre
sein Hausgenosse in der Frühlingsstrasse/von der Tannstrasse 11/1 und
sein engster Leidensgenosse, ständig unter Verdacht gestellt und sein

1 Bischof Franz Xaver. Theologie und Geschichte: Ignaz von Döllinger 1799-

1890) in der zweiten Hälfte seines Lebens; ein Beitrag zu seiner Biographie.
Münchener Kirchenhistorische Studien. Bd. 9; Verlag W. Kohlhammer. Stuttgart. Berlin.

Köln 1997. XXXIV + 508 Seiten und 7 Abbildungen: ISBN 3-17-014845-1;
DM 98.-.

45



Wort in Zweifel gezogen? Urteile von Döllinger Nahestehenden
übereinander müssen mit Bedacht aufgenommen werden. Auch unter ihnen

gab es Rivalitäten und Eifersüchteleien. Ich bin z.B. nicht geneigt,
vorzugsweise dem Urteil von Lord Acton (und von Nuntiaturberichten) zu

folgen. Zwar ist sein ethisches Urteil in geschichtlichen Fragen scharf, ja
rigoristisch. Doch die scharfe Ablehnung des I.Vatikanums kann er
vereinbaren mit grosser Geschicklichkeit, die eigene Exkommunikation zu
vermeiden. Hier liegt das Konfliktpotential zwischen Acton und Friedrich

auf der Hand. Actons und Rowland Blennerhassetts Reaktion auf
ihre ungewollten Unterschriften unter die Münchener Pfingsterklärung
(1871) ist nur auf diesem Hintergrund verständlich (S.310). Gleichwohl
darf und muss Friedrichs Biographie aus besserer Quellenkenntnis und

ruhigerer Einschätzung der handelnden Personen und Konfliktlagen
kritisiert und korrigiert werden. Der Verfasser tut das zu Recht, wenn er
Friedrichs Polemik gegen Bischof Haneberg zurückweist (S.359,
Anm. 37).

Bischof möchte von den Quellen her den Weg Döllingers
«kritischverständnisvoll» (S.9) analysieren, «gezeigte Fährten dankbar beschreiten»

und verweilen, «wo Neues gesichtet» wird (S. 10). Beim Verweis auf
den Döllingernachlass in der Handschriftenabteilung der Bayerischen
Staatsbibliothek hätte ich die Mitteilung begrüsst, dass dieser 1941 von
der Altkatholischen Gemeinde München dorthin gegeben wurde. Die
bescheidene Bemerkung, «dass die Arbeit sich nicht als abschliessend

versteht, sondern zu weiteren Untersuchungen anregen möchte» (ebd.),
finde ich realistisch. Doch schon hier möchte ich sagen, dass Dr. Bischof
einen wichtigen Beitrag zum besseren Verständnis der Haltung Döllingers

in der römisch-katholischen Kirche geliefert hat.
Nach einer kurzen Darstellung von Döllingers Herkunft, Jugend.

Ausbildung und ultramontaner Zeit (S. 12-41) beginnt die eigentliche
Schilderung mit Döllingers grossen Werken aus den fünfziger und sechziger
Jahren. Dann wendet der Verfasser sich der Romreise (1857) zu, den

Vorträgen über die Kirchenstaatsfrage und der Münchener
Gelehrtenversammlung. Döllingers Auseinandersetzung mit dem Vatikanischen
Konzil umfasst etwa Vs des Buches. Die restliche Hälfte beschreibt den
«Fall Döllinger». Döllingers Isolation, sein Verhältnis zum Altkatholizismus,

die Rekonziliationsbemühungen, Döllingers ökumenische Aktivitäten,

seine literarische und rhetorische Tätigkeit von 1871-1889 und
sein Sterben.

46



1. Einvernehmliches

Die vorliegende Rezension stammt von einem Altkatholiken. Ich freue
mich, dass ich an ca. 40 früher umstrittenen Punkten Einvernehmlichkeit
mit dem römisch-katholischen Forscher feststellen kann. In manchem
gehen Finsterhölzl und Neuner noch weiter. Eine Reihe von Beispielen
werde ich anführen, für die übrigen gebe ich nur die Stichworte:
Nationalkirche (S.39), Kirche und moderner Staat (S.41), historisch-kritische
Methode (S.41-43), Definition von 1854 als Testlauf (S.49), Honorius-
frage (S. Ill), Quanta cura und Syllabus (S. 113-115), Döllinger als

verhinderter Konzilstheologe (S. 130L), Februarartikel der Civiltà Cattolica
1869 (S. 138 f.), Janus (S. 154), Zirkulardepesche des Fürsten zu Hohenlohe

(S. 1691'.), Dupanloup-Döllinger (S. 184f.), Fuldaer Bischofskonferenz

1869 (S.195). Rolle Kardinal Reisachs in Rom (S.198), Quirinus
(S.204-208), Ökumenizität des Konzils von Florenz (S.212f.), Erzbischof

von Scherr-Döllinger (S.219-222, 251 f.), Erklärung der 56
abreisenden Bischöfe am 17. Juli 1870: Non placet (S.231), Placetum regium in

Bayern (S.246). Hefele-Döllinger (S.261L), Döllinger als Priester
(S.265), Lady Blennerhassett und Döllinger (S.268), Mappengeschichte
(S.298L), Qualifikationen Döllingers von der Gegenseite (S.300), Döl-
linger-Newman 1879 (S.368), Döllingers historisches Arbeiten (S.446-
448).

Folgende Konsensbeispiele seien etwas ausführlicher beschrieben:

1.1 Die Römische Frage (1861)

Nach zweijährigem Zögern versucht Döllinger, eine verwirrte katholische

Öffentlichkeit mit dem Gedanken vertraut zu machen, dass Kirche
und Papsttum nicht untrennbar mit dem Kirchenstaat verbunden sind

(S.54). Er bekräftigt die Legitimität der weltlichen Macht des Papstes,

stellt jedoch Missstände bloss und kritisiert die Vereinigung von weltlicher

und geistlicher Macht. Das bringt dem 62jährigen Gelehrten den

Vorwurf des Nestbeschmutzers ein. Nach Verletzung dieses Tabus war er

für immer in Rom verdächtig. Dr. Bischof stimmt hier sicher nicht dem

zitierten Urteil Hergenröthers bei. der von «unseliger Verblendung»

Döllingers spricht (S.61).

1.2 Die Münchener Gelehrtenversammlung 1863

Döllingers Urteil über die Unduldsamkeit römisch-neuscholastischer

Theologen gegenüber anderen theologischen Ansätzen trifft den Kern

47



der Sache (S.67). Deswegen sucht er eine Verständigung herbeizuführen.

Auf der Versammlung plädiert er für die Freiheit der Theologie, für
einen angemessenen Spielraum in Forschung und Lehre, für Offenheit
und Bewegungsfreiheit (S.79). Dogmatische Irrtümer habe das Lehramt
zu rügen; wissenschaftliche Fehler und Verirrungen seien im
wissenschaftlichen Diskurs zu korrigieren. Einspruch der Gegenseite: es sei

auch legitime Aufgabe des Lehramtes, gegen theologische Irrtümer
vorzugehen und eine theologische Richtung einer anderen vorzuziehen

(S.83). Trotz heftigster Szenen kommt es zur Einigung und Moufang
attestiert Döllinger im Trinkspruch, «ein Beispiel priesterlicher und mannhafter

Vergebungsfähigkeiten gegeben» zu haben (S.87). Die günstige
Reaktion Pius IX., telegraphisch übermittelt durch Erzbischof von
Hohenlohe (S.92), wird durch das Eingreifen Kardinal Reisachs zunichte

gemacht (S. 96); dieser <schreibt> das Breve Tuas libenter vom 21.12.1863

(S.97) und stellt damit unter päpstlicher Autorität die Möglichkeit von
Theologie als Wissenschaft überhaupt in Frage (ebd.).

Unser Verfasser zitiert den englischen Literaturwissenschaftler Bishop

(1846-1917), der Tuas libenter vorwarf, die endgültige Klerikalisie-

rung von Studium und Forschung und ihre Unterwerfung unter die
unmittelbare Polizeikontrolle Roms gebracht zu haben (S. 1041'.). Am
Schluss fügt er. Giacomo Martina referierend, an: «Die positiven
Aspekte der Tagung (Gelehrtenversammlung) kommen so nicht zum
Tragen. Vielmehr insistierte die Römische Kurie mit monotoner Pene-

tranz auf formalen Kriterien wie der Zustimmung der kirchlichen
Autoritäten, zu welchen der zuständige Ortsbischof anscheinend nicht gerechnet

wurde» (ebd.).

7.3 Der Einfluss Pius IX. auf das Konzil

Der <Fall Guidi> verdeutlicht, wie sehr der Papst mit den extremen Infal-
libilisten sympathisierte. Der gemässigt infallibilistisch gesinnte
Dominikanerkardinal unterbreitete am 18.Juni 1870 einen Vermittlungsvorschlag,

welcher der Minorität entgegenkam: der Papst sei nicht für sich

allein, sondern in Abhängigkeit vom Konsens der Gesamtkirche unfehlbar.

Noch am Abend zog Pius IX. Guidi zur Rechenschaft und
überhäufte den sich verteidigenden Kardinal mit zornigen Vorwürfen. Der
immer wieder bestrittene Ausspruch des Papstes ist erneut durch die
Publikation der Memorie des Kurienerzbischofs Vincenzo Tizzani belegt:
«Si, è un errore perchè io, io sono la tradizione, io sono la Chiesa!!»
(S.210).

48



1.4 Das I. Vatikanum

Seine ekklesiologischen Beschlüsse werden bis heute diskutiert; sie

besiegeln Döllingers Schicksal und machen ihn zum «Fall» (S.233).

7.5 Döllingers Geisteshaltung

Man kann sie bedauern, aber man darf ihre Gründe und Motive nicht
herabwürdigen: Jede nur auf Gelehrteneitelkeit. Mangel an Demut und
kirchlicher Gesinnung abzielende Erklärung greift zu kurz (S.270).

1.6 Bekehrungsversuche bei Döllinger

«Eine einfache Berufung auf Gehorsam gegenüber dem Lehramt der
Kirche ging an der Situation Döllingers völlig vorbei» (S.353).

7.7 Bischof Fessiers Position zur Freiheit des Konzils

Franz Xaver Kraus: Auf Döllingers Einwand, in Anbetracht der
Geschäftsordnung und des Verhaltens der Römischen Kurie könne von
einer Freiheit der Verhandlungen auf dem Konzil nicht die Rede sein,
antwortet Fessier mit einer Frage: Ob Döllinger denn ein Konzil bekannt
sei, wo es nicht ebenso willkürlich und turbulent zugegangen sei (S. 356).

1.8 Ökumene

«Männer wie Döllinger, denen an einer Überwindung der Kirchenspaltung

lag. waren die seltene Ausnahme» (S.388). Die Mittel zur
Wiedervereinigung: «Demuth, Bruderliebe, Selbstverläugnung, aufrichtige
Anerkennung des Wahren und Guten, wo es sich auch findet (vgl.
IL Vat., Lumen gentium Nr. 16), gründliche Einsicht in die Gebrechen,
Schäden und Ärgernisse unserer eigenen Zustände, und ernstlicher
Wille, die Hand anzulegen zu ihrer Abstellung» (S.390). Ökumenische

Überlegungen waren eine wichtige Ursache des Widerstandes gegen die

Unfehlbarkeitsdefinition (S.392). Die Einheit der Christen ist der Prüfstein

für die Glaubwürdigkeit der christlichen Mission. Dieses Motiv
führte 1910 zur ersten Weltmissionskonferenz in Edinburgh (S.335).

1.9 Judenfrage

«In seiner Akademierede 1881 zeigte er (Döllinger) das gebrochene
Verhältnis von Christentum und Judentum im Gang durch die Jahrhunderte
und zog eine erschütternde Bilanz über die Diskriminierung und Verfol-

49



gung des europäischen Judentums bis zum 16.Jahrhundert... Die Rede
stellte damals - unzeitgemäss - ein singuläres christliches Schuldbekenntnis

und einen Aufruf zu religiöser Toleranz dar. Aus heutiger Sicht
kommt ihr nach der geschichtlichen Erfahrung des 20. Jahrhunderts eine

geradezu prophetische Bedeutung zu» (S.474L).

2. Strittiges

Diesen Übereinstimmungen steht viel Strittiges gegenüber. Um den

Rahmen einer Rezension nicht zu sprengen, beschränke ich mich auf
wenige Beispiele. Die anderen Kontroversen müssen im biographischen
Zusammenhang behandelt werden.

2.7 Wie Döllinger gerecht werden?

Den Hauptstreitpunkt berührt Bischof in folgendem Absatz: «Wie
Döllinger gerecht werden? Der Versuch misslingt, den Historiker und Theologen

Döllinger, dem damals die Stimme weitgehend versagte, den
Polemiker und Agitator Döllinger der Allgemeinen Zeitung, den Priester

Döllinger in seiner Angst vor einer kirchlichen Massregelung und seiner
Sorge vor dem Verlust der akademischen Tätigkeit, den Menschen
Döllinger, der bei aller vermeintlichen Kaltblütigkeit überaus sensibel
reagierte, auf einen Nenner zu bringen. Der wiederholt erhobenen strengen
Kritik, dass er Konzilsjournalismus und Konzilstheologie, Agitieren und

Argumentieren verwechselt habe, dass er die Wirkung seiner journalistischen

Aufklärungsarbeit) falsch eingeschätzt habe, ist nichts beizufügen.

Das ist die eine Seite. Anderseits war er auch in der bittersten Polemik

gegen das Konzil der Überzeugung, den Kampf aus wahrer
Gewissenspflicht und Treue zur Kirche führen zu müssen, weil er der festen

Überzeugung war, es gelte diese vor unabsehbaren Folgen zu bewahren»

(S.230L).
Als Altkatholik würde ich diesen Abschnitt folgendermassen formulieren

und damit sofort die Standortgebundenheit einer Döllingerbiogra-
phie anzeigen: «Wie Döllinger gerecht werden? In den Streitigkeiten vor,
während und nach dem Vatikanischen Konzil fehlten Ruhe und Musse zu

ausgreifenden historischen Arbeiten, trotz aller Pläne in diese Richtung.
Vor den Augen und Ohren des Publikums müsste einer papalistischen
Agitation entgegengewirkt werden. Es war die Stunde der Zeitungsartikel

und Flugschriften. Die Angst vor kirchlicher Zensur - mit allen Kon-

50



Sequenzen für die praktische Arbeit - zwang den Priester Döllinger
anfangs in die Anonymität. Sein Konzilsjournalismus in der Allgemeinen
Zeitung (Quirinus) öffnete das einzige Fenster auf die vom Konzilsgeheimnis

abgeschirmten Vorgänge in Rom. (Anm.: Der Vorwurf, Döllinger

habe Konzilsjournalismus und Konzilstheologie, Agitieren und
Argumentieren verwechselt, übersieht die literarischen Gattungen von
Zeitungsartikeln und Kampfschriften. In einer solchen Lage die Abgeklärtheit

von Hand- oder Lehrbuchtexten zu fordern, ist unfair und unsachge-
mäss. Es ist der durchsichtige Versuch, einen literarischen Gegner zum
Leichtgewicht zu machen. Auch das ist Polemik.) Döllingers bittere
Polemik gegen das Konzil entsprang der Überzeugung, den Kampf aus
wahrer Gewissenspflicht und Treue zur Kirche führen zu müssen, weil er
der festen Überzeugung war, es gelte diese vor unabsehbaren Folgen zu
bewahren.»

Die von mir variierte Döllingerwertung verlangt keine Zusammenschau

von Unvereinbarem. Bischofs Problem entsteht allein aus seiner

Standortgebundenheit. Für ihn als römisch-katholischen Kirchenge-
schichtler muss feststehen, dass der auf dem Konzil definierende Papst
recht hat und recht behält. Döllingers Weg führt so in eine Sackgasse, in
der er sich - nach römisch-katholischer Einschätzung - mit der gesamten
übrigen Christenheit befindet. Diese allerdings ist umgekehrt davon

überzeugt, dass Pius IX. und mit ihm die Majorität des Vatikanums die
Kirche Roms in eine Sackgasse geführt hat.

Es darf zwischen Historikern beider Parteien nicht strittig bleiben,
dass die Würdigung eines Protagonisten wie Döllinger, wenn diese aus

einem der beiden Lager kommt, nicht den Anspruch unparteiischer
Geschichtsschreibung erfüllen kann. Daraus ergibt sich für die Zeit bis zu
einer Wiedervereinigung der Christenheit, dass unterschiedliche Döllin-
gerbiographien geschrieben werden. Ergebnis gemeinsamer Forschung
sollte sein, dass sie in Quellen und Fakten übereinstimmen. Die
Wahrheitsfrage in den Streitpunkten ist allerdings für jede Seite so gewichtig,
dass sie nicht umgangen werden kann. Die Freundlichkeit
verwandtschaftlicher Beziehungen muss dabei gepflegt werden, sie ist nicht
selbstverständlich.

2.2 Döllinger und die altkatholische Bewegung

Fr.X.Bischof versucht in der Argumentationslinie von Viktor Conzemius,

Döllinger und die altkatholische Bewegung voneinander zu trennen.

Das Zitat aus Döllingers Brief an den Nuntius Ruffo Scilla vom



12.10.1887 (S. 351 scheint für die letzten Jahre Döllingers die endgültige
Positionsbestimmung zu bieten: «Moi aussi, je ne veux pas être membre
d'une société schismatique, je suis isolé.» Das «altkatholische kirchliche
Gemeinwesen» (Synodal- und Gemeindeordnung 1874, § 13) ist eine solche

schismatische Gesellschaft. Ihr will er nicht angehören, also ist er
isoliert. Doch diese leicht fassliche und das römisch-katholische
Selbstbewusstsein im bedrückenden Fall Döllinger ein wenig aufmunternde
Argumentation trägt nicht weit.

1. <Isolation> ist der Zustand, in den Erzbischof Gregorius von Scherr
1871 durch die grössere Exkommunikation Döllinger wegen des Verbrechens

der Ketzerei und zur Rettung seiner Seele versetzen wollte; ex-
communicatus vitandus - ein zu meidender Ausgestossener. Isoliert ist

und bleibt der Stiftspropst bis in sein Begräbnis von der römisch-katholischen

Kirche. Alle Versöhnungsversuche scheitern an den römischen

Bedingungen.
2. Diese Isolation macht sich bei grossen Anlässen wie der 400-Jahr-

Feier der Münchener Universität, beim 80. und 90. Geburtstag und bei

Döllingers Beerdigung besonders bemerkbar. Zu erwähnen ist auch die

Streichung Döllingers im Personalschematismus der Erzdiözese
München-Freising 1876.

3. Für die nichtrömische Christenheit bewirkt die Exkommunikation
genau das Gegenteil: immer neue und zum Teil langdauernde Kontakte
ins reformatorische Christentum, in die anglikanische und in die orthodoxe

Welt. Zudem war Döllinger in der Anfangsphase der Kristallisationspunkt

der altkatholischen Bewegung, dann ihr hilfreicher und
kritischer Begleiter. Keine der bekannten Streitigkeiten und gegenseitigen
Bissigkeiten führte seitens der Altkatholiken zur Isolierung Döllingers.
Wie seine Verwandten (Bruder Moritz mit Familie) gehörte er selbst zur
Münchener <Gemeinde>; er war Mitglied des Münchener Zentralkomitees

bis an sein Lebensende; der Wahl von Bischof Reinkens und der
1. Bonner Synode mit den in Aussicht genommenen Reformen (Synodal-

und Gemeindeordnung) stimmte er zu. Freilich gilt auch, dass

Döllinger (wie Friedrich) bis Januar resp. Mai 1890 rechtlich dem Erzbistum
München und Freising angehörte (und als Stiftspropst von St. Kajetan im
Besitz der Siegel blieb). Doch das gilt für alle bayerischen Altkatholiken
in der rechtlichen Position zu den römisch-katholischen Bischöfen bis
1890. Staatskirchenrechtlich gab es nur Katholiken. Fakt ist auch, dass

Döllinger bei seinem Tode im Verzeichnis der Geistlichen des Katholischen

Bistums der Altkatholiken Deutschlands stand und im Amtsblatt
vom 31.1.1890 einen offiziellen Nachruf erhielt. Wie andere Mitglieder

52



seiner Familie in München (Bruder Moritz mit Frau und deren Sohn
Moritz) wurde er von der Münchener Gemeinde beerdigt. Diese Gemeinde
hat seinen Nachlass überliefert.

4. Ärgerlich ist folgendes: Dr. Bischof registriert Christian Oeyens
Artikel, «Döllinger als Altkatholik: eine Bestandsaufnahme», IKZ 80

(1990), lässt aber in der Darstellung einen wichtigen Teil des angeführten
Materials weg. Es fehlen: der Brief an eine konversionswillige Dame;
Reuschs Satz, er wolle nach der Aufhebung des Pflichtzölibats dennoch
altkatholisch bleiben, aber «à la Döllinger» (ein von Neuner in seiner

Wichtigkeit erkannter Satz); das Gespräch zwischen Döllinger und
Schulte am Ende des Münchener Kongresses; der Brief von Lea (Doell.
II, v. 19.4.1886); der Besuch der anglikanischen Delegation, für welche

Döllinger zu den altkatholischen Autoritäten gehörte. Es ist
wissenschaftlich unkorrekt, vorhandenes Material zu verschweigen. Falls es

dem Verfasser irrelevant erscheint, muss er das begründen. In der
Literaturangabe fehlt zudem: Oeyen, Christian, Döllinger als Altkatholik: Eine
Richtigstellung, IKZ 80 (1990) 244 f.

2.3 Die Bonner Unionskonferenzen

«Sie waren fraglos die bedeutendsten ökumenischen Gespräche im
19. Jahrhundert! Seit Jahrhunderten erstmals wieder hatten sich östliche
und westliche Theologen gemeinsam an einen Tisch gesetzt» (S.436).
Auf katholischer Seite blieb Döllinger mit Newman ein einsamer Rufer
(S.437). Bischof übernimmt hier die Einschätzung von Conzemius,
wiederholt aber auch die in römisch-katholischen Kreisen gängige Rede

vom «Scheitern» der Unionskonferenzen (S. 343,436); sie seien «von keiner

der beteiligten Kirchen rezipiert» worden (S.436). Das trifft für
Anglikaner und Altkatholiken nicht zu. Sie haben zur Sakramentsgemeinschaft

gefunden. Dem Gespräch mit den Orthodoxen dienten die

Unionskonferenzen als Grundlage.
Die in der Einleitung anklingende Missstimmung zwischen dem

Verfasser und Prof. Oeyen, Bonn (S. 10) hat offensichtlich dazu geführt, dass

ihm dessen unveröffentlichte Habilitationsschrift über die 1. Bonner
Unionskonferenz unbekannt blieb - schade.

3. Irriges und Irreführendes

In einem dritten Abschnitt möchte ich Irriges und Irreführendes
zusammenstellen. Die Druckfehlerliste sende ich dem Verfasser persönlich zu.

53



3.1 Döllinger als akademischer Lehrer: 1826-1871

Nach Plummer, Conversations with Dr. Döllinger, S.26, hielt Döllinger
noch am 28.6.1872 eine Vorlesung, bei welcher Plummer anwesend war.

3.2 Döllinger Vater und Sohn

Die Anmerkung 58 auf S.20 kann den Eindruck erwecken, als ob Vater
und Sohn Döllinger gleichzeitig nach München berufen wurden. Vater

Döllinger ging aber schon am 30.10.1823 als Mitglied der mathematischphysikalischen

Klasse an die Königlich-Bayerische Akademie der
Wissenschaften in München, d. h. die Familie Döllinger zog von Würzburg
nach München. Natürlich wurde er erst nach Verlagerung der Universität

von Landshut nach München 1826 Professor an der Universität. Dem
reinen Wortlaut nach stimmt die Anmerkung.

3.3 Kölner Ereignis-Döllinger

Finsterhölzl habe gezeigt, dass seit dem Kölner Ereignis Döllinger
wesentlich papalistischere Positionen vertrat als vorher (S.28). Die in
Anmerkung 108 angeführten Stellen Finsterhölzls belegen diese Feststellung

nicht. Er betont vielmehr Döllingers Position der Mitte zwischen
extremem Gallikanismus, Episkopalismus, Konziliarismus und extremer
Infallibilität (Finsterhölzl S.500).

3.4 Döllingers Position in der Kniebeugungsfrage (S.29)

Bei aller antiprotestantischen Polemik hat Döllinger dennoch eine
Lanze für die Gewissensfreiheit der protestantischen Soldaten gebrochen.

Das wirft ihm Dompropst Joseph Allioli im Brief vom 28.2.1843

(Doell. II) vor: «Sie (Döllinger) zeigen so gelehrt, dass die Protestanten
durch die Kniebeugung beim Acte der Konsekration in ihrem Gewissen
sich nicht beschwert erachten können, und schlössen danach, es möge
ihnen gestattet werden, einen ihr Gewissen nicht beschwerenden Befehl
nicht zu vollziehen, weil auch ihr Vorurtheil, ihr irriges Gewissen
geschont werden sollte.» Das sei Toleranz auf Kosten der Logik und unvereinbar

mit der Natur des militärischen Dienstes. Der Soldat sei nichts
anderes als eine abzufeuernde Kanone. Im Endergebnis gibt Döllinger dem

protestantischen Protest nach.

54



3.5 Beginn der Bekanntschaft Döllinger-Gladstone

Das war nicht 1843 (S.33 und Anmerkung 143), sondern exakt am
30.9.1845. Belege dafür sind Gladstones Notizen (44.735) vom
4./5.10.1845, Döllingers Brief an Gladstone (44.362) vom 2.10.1845 und
Gladstones Eintragungen in seinem Tagebuch (Gladstone's Diaries III)
unter dem 30.9.1845. Zusätzlich sei angemerkt, dass neben den beiden
oben angeführten Nummern noch die Nummern 44.457, 44.477, 44.492,
44.507, 44.509, 44.516 im Quellen- und Literaturverzeichnis (S.X) bei
den Gladstone Papers der British Library fehlen.

3.6 Döllinger und Italien/Rom

Bischof schreibt S. 34: Hinsichtlich Italiens sei Döllinger «von jeher»
anfällig gewesen zur Übernahme stereotyper Vorurteile und Klischees. Er
beruft sich für diese Wertung auf den Beitrag von Otto Weiss, Döllinger,
Rom und Italien in Denzler, Grasmück, Geschichtlichkeit und Glaube,
München 1990, S.212-316. Dort heisst es S.242: «Trotz alldem entbehrten

Döllingers antiitalienische(n) Äusserungen vielfach der Grundlage.
Sie waren nicht selten - und sollten es noch in stärkerem Masse werden -
Übernahmen von stereotypen Vorurteilen und Klischees...» Mit dem

«von jeher» weist Bischof Döllinger in eine antiitalienische und antirömische

Ecke und überzieht die Position von Weiss. Döllinger ergreift
tatsächlich zugunsten der italienischen Einheitsbewegung Partei.

3.7 Döllingers erstes Rektorat (S. 34)

Bischof gibt fälschlich die Jahre 1845/46 an, Friedrich, Döllinger Bd. II,
S.209, die Jahre 1844/45. Dazu passt auch das Datum der Rektoratsrede,
«Irrthum, Zweifel und Wahrheit» vom 11.1.1845 (vgl. Lösch, Döllinger
und Frankreich, Bibliographie S.530).

3.8 Ernennung Döllingers zum königlichen Hofkaplan
und infulierten Stiftspropst (S. 34)

Nach Friedrich, Döllinger II, S.315 am 7.Januar mit Wirkung vom
1.1.1847, nicht am 1.1.1847.

3.9 Verfälschende Zitierung

Bischof behauptet, Döllinger habe 1850 seine Charakterisierung Luthers

eingestuft als «immer noch innerhalb erträglicher Grenzen», während

55



die evangelische Seite sie eine Lügenskizze nannte (S.36). Bischof
bezieht sich also auf den Darstellungsmodus. Tatsächlich bezog Döllinger
sich auf den Umfang des Artikels <Luther>. «Er ist etwas stark, d. h.
voluminös ausgefallen, doch glaube ich, dass er immer noch in erträglichen
Grenzen sich hält, und ich dachte, bei der grossen Wichtigkeit des Artikels

dürfte er eher etwas zu ausführlich als zu kurz werden.» (Vgl.
Vorwort zu Luther, Eine Skizze von Ignaz Döllinger, Neuer Abdruck, Freiburg

1890, S.5.)

3.10 Sibirische Verbannung Pichlers (S. 65, Anm. 13)

Sie dauerte nicht bis 1874, sondern bis 1873; am 18.1.1874 schreibt er in

München einen Brief an Döllinger.

3.11 Katholische Gelehrtenversammlung

Nach der gedruckten Mitgliederliste im Nachlass Haneberg von St. Bonifaz,

München, waren es 89 namentlich aufgeführte Gelehrte, die an der

Versammlung teilnahmen, nicht 84, wie Bischof S.73 schreibt.

3.12 Newman-Neuscholastik

Bischof stellt mit seiner Anmerkung 94 auf S.80 irrigerweise einen
Zusammenhang zwischen Newman und der Neuscholastik her. Ferner
bleibt unberücksichtigt, dass Actons Argumentation taktische Absichten

verfolgte, wie sich aus dem weiteren Verlauf des angeführten Briefes

ergibt.

3.13 Deutinger-Döllinger (S.106f.)

Deutingers «wohlmeinender und mässigender Einfluss» auf Döllinger ist
ein parteiliches Interpretationsschema, unterstellt es doch, Döllinger
habe ab 1865 überreagiert. Das Gewicht und der <Sitz im Leben> der

Streitpunkte lassen diese Deutung für eine sachliche Geschichtsschreibung

im Unterschied zu einer sachwalterischen nicht zu. Auch die
Feststellung, anfänglich habe zwischen Deutinger und Döllinger ein

gespanntes Verhältnis geherrscht bis 1857 (S.107), bedarf der Einschränkung.

Deutingers Brief vom 8.6.1856 (Doell. II) berichtet von einer
Recherche in einer heiklen Familienangelegenheit Döllingers, die Familie
seiner Schwester Amata, verheiratet mit dem Landgerichtsarzt Dr.
Joseph Waegner in Garmisch, betreffend. Das ist undenkbar bei Leuten
mit gespanntem Verhältnis.

56



3.14 Gutachten «Die Speyerische Seminarfrage etc.»

Döllingers Manuskript von 1865 wurde von Reusch in den «Kleinen
Schriften» 1890 zum erstenmal publiziert. Bis dahin war es für die
Öffentlichkeit nicht vorhanden. Es ist darum völlig irreführend, es zur
Ouvertüre Döllingers im Kampf «gegen die herrschende Richtung des

Ultramontanismus» zu machen und Argumentationen der Konzilsschriften
Döllingers vorweggenommen zu sehen (S. 117). Im vor- und nachkonziliären

Kampf 1865-1890 spielte das Gutachten höchstens im Kopf
Döllingers eine Rolle bzw. in der Erinnerung seines Sekretärs. Die Nichtver-
öffentlichung muss stärker bedacht werden. Historisch kann es nur zur
Erhellung des Döllingersehen Entwicklungsprozesses benutzt werden,
nicht zur Anreicherung des zeitgenössischen Diskurses. Hier liegt ein
schwerer methodischer Fehler vor.

3.15 Jahreszahlen und Daten

Hier gibt es einige ärgerliche Fehler/Druckfehler. Z.B. S. 127: Hermann
von Grauert (1850-1924) sei 1815/16 Rektor der Münchener Universität
gewesen. Oder Dupanloups Brief vom 21. Oktober 1868, S. 128, Anm. 40.

Im Original steht 21 Xbre 1868, was übertragen werden muss: 21 décembre

1868. Das stellt Löschs Datierung in ein anderes Licht. Fräulein Betty
von Droste Hülshoff (1827-1891), bei der Döllinger im September 1872

in Bonn übernachtete, wird S. 333, Anm. 144, zur Witwe des Bonner Juristen

Klemens August von Droste-Hülshoff (1793-1832), tatsächlich ist
sie seine Tochter. Beim Rekonziliationsversuch Erzbischof Steicheles

Ende Juli 1886 (S.376) war es nicht der nunmehr 88jährige Döllinger,
sondern der 87jährige. Der Brief von Reusch an Döllinger (S.445,
Anm. 30) ist vom 22. Januar 1886, nicht vom 2.

3.16 Frau von Bary (Anna Gramich)-Döllinger

Bischof sagt S. 136, Anm. 27, nach ihrer Verheiratung mit Dr. von Bary
hätten die Beziehungen zu Döllinger völlig aufgehört. Das ist irrig. Sie

schrieb an Döllinger drei lange Briefe 1873, 1875 und 1876 (Doell. II),
welche dieser sorgfältig aufbewahrte. Der Brief von 1873 setzt voraus,
dass Döllinger über Annas Bruder Victor bzgl. der Jahre 1870-72
Bescheid weiss; er ist eine lebendige Schilderung des Lebens der jungen
Familie auf Malta. Die beiden letzten Briefe sind verzweifelte Hilferufe an

Döllinger, sehr formell an den Herrn Reichsrath gerichtet. Wie ein in den

Doell. IV von Prof. Karl Alfred Zittel an <Unbekannt>, tatsächlich an Dr.

57



Erwin von Bary gerichteter Brief zeigt, nicht ohne Erfolg. Dr. von Bary
bekam ein Stipendium. Der Brief war in Döllingers Besitz.

3.17 Döllinger und die mittelalterlichen Fälschungen

«Döllinger ist hier (im Janus) mit der Problematik der mittelalterlichen
Fälschungen, insbesondere der Pseudoisidorischen oder Falschen Dekretalen,

nicht zurecht gekommen» (S. 151). Mit dieser lapidaren Feststellung

versucht Bischof ein wichtiges Glied aus Döllingers Argumentationskette

zu brechen. Seine Argumente:
1. Die heutige Pseudo-Isidor-Forschung sei vorsichtiger und differenzierter

(S.152).
2. Jurisdiktionell-primatiale Vorstellungen fänden sich bei einzelnen

Päpsten längst vor Pseudo-Isidor, seien allerdings noch nicht durchgedrungen

(ebd.).
3. Pseudo-Isidor liefere dem Dictatus Papae nur den «historischen

Beweis» wie ein Geschenk Gottes (ebd.).
4. Das veränderte Kirchenverständnis im Reformpapsttum habe

Pseudo-Isidors Erfolg herbeigeführt, (d. h. das neue Papalsystem mache

die erfundenen historischen Wurzeln plausibel).
5. Die Lehre von der Unfehlbarkeit entstamme der Hochscholastik

(S.153).

Bischofs Argumente belegen nicht seine oben zitierte Behauptung.
Das Gegenteil bleibt voll in Kraft. Er liefert geradezu eine durchschlagende

Bestätigung der Position Döllingers:
1. Er verknüpft die Entwicklung des Papalsystems mit dem mittelalterlichen

Reformpapsttum.
2. Nach ihm stammt die Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes aus

der Hochscholastik.
3. Der «historische» Beweis durch die falschen Dekretalen ist

Ausdruck für die Notwendigkeit, das Jahrtausend zwischen Urkirche und

Hochmittelalter «historisch» zu überbrücken. Die neue Entwicklung
braucht ein Antiquitätszertifikat (semper creditum).

Die ursprüngliche Intention bei der Produktion der Fälschungen -
Beweismittel zwischen rivalisierenden Bischöfen (die Gegner Hinkmar von
Reims suchten Roms Unterstützung und Nikolaus I. erklärte, die Originale

lägen in den römischen Archiven) u. a. - ist ziemlich belanglos. Ihr
späterer Gebrauch durch die päpstlichen Juristen und Theologen ist
entscheidend. Döllingers Argumente bleiben auf sicherem Grund.

58



3.18 Döllinger-Greith

Der Verfasser zitiert S.200 aus dem Brief von Bischof Greith an Döllinger

vom 10.11.1869 und referiert, Greith appelliere eindringlich an
Döllinger, «dass er sich einen Weg ebne und seinem <gefeierten Namen den
Glanz einer ungetrübten Treue und Anhänglichkeit an die Kirche Gottes
und den heiligen Stuhl sichere)». Das ist eine irrige Wiedergabe des

Originals: «Von meiner Jugend an durch die Bande der Liebe u[nd]
Dankbarkeit mit Ihnen verbunden, wie sehnlich wünsche ich Ihnen den Weg
zu ebnen, um Ihrem gefeierten Namen den Glanz einer ungetrübten
Treue u[nd] Anhänglichkeit an die Kirche Gottes u[nd] den heil[igen]
Stuhl zu sichern» (Doell. II). Im Original geht's um Aktivitäten Greiths.

3.19 «Altar gegen Altar» (S.324f.)

Der aus dem Kontext gelöste Gebrauch gibt diesem Augustinuszitat im
Munde Döllingers eine rein ekklesiologische Sinnspitze: Ablehnung von
Schisma. Das passt sicher zur allgemeinen Argumentationsrichtung
Döllingers. Benutzt hat er das Zitat jedoch in einem staatskirchenrechtlichen
Kontext. Was es bedeute, «wenn wir ein geordnetes Pfarrsystem einem
andern schon bestimmten, vom Staate fortwährend als rechtmässig
anerkannten an die Seite stellen» (Katholikenkongress München 1871,

Stenographischer Bericht S.129). Die Lösung dieses staatskirchenrechtlichen

Problems für Preussen 1873 und anderswo machte den Gegenstand
für Döllinger dort hinfällig. Es ist eine sich wiederholende Schwäche

Bischofs, sich Text und Kontext nicht genau anzusehen und gebahnten
Argumentationswegen etwas leichtgläubig zu folgen.

3.20 Döllingers Ablehnung des Bischofsamtes (S. 336f.)

Döllinger bezieht sich in seinem Ablehnungsbrief an Schulte vom
12.3.1873 (Schulte, Altkatholizismus S.381 f.) als Beispiel nur auf den

Kölner Beschluss von 1872, welcher in der Frage der Eheschliessungs-
form aus der Vorlage die Bestimmung tilgte, es sei statthaft, vor dem
vatikanischen Pfarrer den Ehekonsens zu erklären. Bzgl. der Bischofswahl

plädiert er aus quantitativen Gründen für nur einen Bischof (ebd.), d. h.

er hat hier mit Sicherheit Gemeinde- und Bistumsbildung im Notstand

akzeptiert. Deswegen ist die Feststellung des Verfassers, sachlich-prinzipielle

Gründe hätten ihn in Anbetracht der Ereignisse in München und

Köln ablehnen lassen, irrig.

59



3.21 Der Widmann-Brief (1874) und sein angebliches Dementi
(S. 338-340)

Döllingers Bemerkung an Acton im Brief vom 20.7.1875 ist kein
Dementi des Widmann-Briefes. Es ist ein Privatbrief, Dementis sind öffentlich.

Wir kennen ihn erst seit der Veröffentlichung durch Conzemius
1971. Pfr. Widmanns Brief dagegen wurde 1875 in die Presse lanciert.

Döllinger bestätigt die Existenz dieses Briefes, der ihm «ganz fremd
geworden» sei und dessen Adressaten er vergessen habe. Die Erinnerungsschwäche

ist selbst bei einem Döllinger im 77. Lebensjahr keine Schande.

Dass er ihn nicht hätte veröffentlichen lassen, versteht sich aus seiner
staatskirchenrechtlichen Stellung in Bayern ebenfalls. Aber dann sagt er:

«...nun, da es geschehen, kann er freilich nicht ohne Wirkung bleiben.»
Die Wirkung kann doch nur zugunsten der altkatholischen Bewegung
laufen, was Bischof ja veranlasst, den Brief zu neutralisieren. Gegen
diese Wirkung unternimmt Döllinger nichts; richtig ist, dass er vor Acton
den Eindruck der Nebensächlichkeit zu erwecken sucht. Döllinger war
meistens diplomatisch!

3.22 Döllinger-Loyson

Dass Döllinger für Père Hyacinthes Heirat mit Emilie Merriman keinerlei

Verständnis aufbrachte (S. 343) - aus seiner Zölibatsposition heraus -
muss in folgendem Kontext gelesen werden: Döllinger brach nie den

Kontakt mit dem Ehepaar ab. Sie tauchen oft in der Korrespondenz
<Döllinger-Lady Blennerhassett) auf; der Brief von Abbé Berth vom
12.10.1878 (Doell. II) zeigt die Vertrautheit der Beziehung. 1883 sind die

Loysons sogar mehrere Tage zu Gast bei Döllinger am Tegernsee (vgl.
Plummer, Conversations, S. 200). In einem solchen Kontext wird
«keinerlei» irreführend.

3.23 Döllingers Verwandtschaft

Maria Anna von Langlois, geb. Sauber (1824-1882) (S.362, Anm. 61),
kann eine Schwester von Wilhelm Sauber sein, der 1828 Magdalena Baur
heiratete, eine Aschaffenburger Cousine Döllingers, und schon am
6.3.1837 starb. 1840 nahm Döllinger die Witwe mit ihren beiden Kindern
Mariechen und Wilhelm in München bei sich auf (vgl. Briefe Magdalena
Sauber an Döllinger vom 31.3.1837 und 13.4.1840 im Familiennachlass

Döllinger). Frau von Langlois ist also keine Verwandte Döllingers.

60



M. Ottilie Waegner (1839-1920) (S. 374, Anm. 127) ist eine Nichte
Döllingers aus der Ehe seiner Schwester Amata mit Dr. Joseph Waegner;
Taufname «Olga».

3.24 Zunehmende Isolierung Döllingers (S. 382)

Als Charakterisierung der letzten Lebensjahre - von den Einschränkungen

durch das hohe Alter abgesehen - ist dies schlicht Unsinn. Die
Glückwünsche zum 90. Geburtstag aus aller Welt beweisen das Gegenteil.

Aber es passt so schön ins Argumentationsschema vom vereinsamten

Döllinger.

3.25 Zitatverstümmelung

Die Auslassung im Zitat S.394, Anm. 12, macht das «Damit» nach der
Auslassung unverständlich. Auch im folgenden Zitat der Anm. 14

(S. 395) ist die Auslassung höchst unglücklich, weil genau diese Stelle
gegen die abendländischen Überlegenheitsgefühle angeht.

3.26 Julian Joseph Overbeck

In der Anm. 104, S.425 heisst er mit Conzemius <Johann Joseph
Overbeck), ansonsten mit Kahle, Boudens u.a. zutreffend <Julian>. Das Register

bei Küry macht aus ihm <Joseph Julian). Overbeck wirkt offensichtlich

verwirrend.

3.27 Übertreibende Übersetzung

Für Rom ist die Weltgeschichte «ein mit sieben Siegeln verschlossenes

Buch» (S. 429). Plummer sagt: «to Rome history is a book closed and
sealed». Oder: Johanna von Döllinger «klagte» deshalb bei Alfred Plummer
(S.488). Plummer schreibt: «fold me». Warum die Dramatisierung?

3.28 Döllingers <Rekonziliation)

«Eine Rekonziliation Döllingers ist nicht mehr zustande gekommen»
(S.382). Das <mehr> in diesem Satz erweckt den Eindruck, die Versöhnung

wäre infolge Döllingers Tod, also aus zeitlichen Gründen nicht
erfolgt. Rom hätte Döllingers Bedingungen akzeptiert. Nun, diese

Bedingungen - keine Annahme der vatikanischen Lehrsätze, Stellung des Papstes

wie in der alten Kirche - hätten auch anderen Altkatholiken gewährt
werden müssen. Döllinger wusste. wie gering die Chancen dazu waren.

61



Seine «grundsätzliche» Rückkehrbereitschaft wird schon 1959 im LThK,
Art. Döllinger, von A.Schwarz betont, von Conzemius 1995 in der
3. Auflage allerdings nicht wiederholt. M. E. dient die ganze Formulierung

nur dazu, Döllinger von den Altkatholiken zu trennen, indem seine

Versöhnung mit Rom als schon fast vollzogen dargestellt wird. Über
diese Argumentationsweise mag sich jeder sein eigenes Urteil bilden.

4. Zusammenfassung

Meinen Leseeindruck möchte ich so zusammenfassen: Franz Xaver
Bischof hat die Döllingerforschung ein gut Stück vorangebracht. Er baut
auf den Arbeiten anderer auf und bleibt manchmal hinter ihnen zurück.
Die Auseinandersetzung mit seiner Habilitationsschrift führt zu Klärungen

in Einzelfragen und zu wachsendem Konsens im Gesamtbild Döllingers.

Das wissenschaftliche Gespräch mit ihm wird, darauf vertraue ich

fest, auch den fundamentalen Betrachtungsunterschieden die Polemik
nehmen, so dass die Arbeit am <Leben> Döllingers die katholischen
Geschwister zusammenführt. Bischofs Zitat aus dem Tagebucheintrag
Franz Xaver Kraus' vom 10.1.1890: «... heute liegt er (Döllinger) als Leiche

da. Eine grössere Leiche liegt neben ihm, das ist unsere katholische
Theologie» (S.492), ist bis heute manchem aus dem Herzen gesprochen.

Everswinkel b. Münster Hubert Huppertz

62


	Auf dem Wege zu neuen Döllingerbiographien : Buchbesprechung

