
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Franz Dodel: Das Sitzen der Wüstenväter.

Eine Untersuchung anhand
der Apophthegmata Patrum.
Universitätsverlag Freiburg/CH 1997

Paradosis XLII), X, 193 S.

Bei der zu besprechenden, 1995 an der
christkatholisch-theologischen Fakultät

der Universität Bern abgeschlossenen

Dissertation handelt es sich nicht
um eine rein aus akademischem Interesse

hervorgegangene Arbeit.
Vielmehr ist sie auch mit der Absicht
verbunden, «das Sitzen als eine meditative
Übungsform wieder in den Kontext
christlicher Spiritualität einzuflech-
ten» (VIII). Nach Aussagen am
Schluss des Buches hat der Autor nicht
nur historisches Material ausgewertet,
sondern auch der Wirkungsgeschichte
des Materials bis in die koptischen Klöster

der Gegenwart nachgespürt. Die
Verwertung des altkirchlichen Materials

für die zeitgenössische spirituelle
Praxis steht in der zu besprechenden
Dissertation freilich nicht im Vordergrund.

Diesem Zweck wird vielmehr
eine im Erscheinen begriffene zweite
Publikation des Autors dienen (F. Dodel:

Weisung aus der Stille. Sitzen und
Schweigen mit den Wüstenvätern.
Zürich/Düsseldorf 1999).

Ausgangspunkt der Untersuchung
ist die Beobachtung, dass in den
griechisch geschriebenen Quellen zum
altkirchlichen Mönchtum häufiger vom
Sitzen (Kcc6r|uctt, KcxOiÇcû, KocOéÇouai)
die Rede ist, als das die gängigen
Übersetzungen in moderne westeuropäische

Sprachen, die z. B. mit «sein» oder
«wohnen» übersetzen, vermuten
lassen. Auch ein Gang durch die
Forschungsgeschichte zu diesen Quellen
(2-10) macht deutlich, dass «Sitzen»
als eine meditative Praxis in den Quel¬

len über das frühe Mönchtum erst
langsam erkannt wird.

Das berechtigte Anliegen, einen in
der Forschungsgeschichte in seiner
vollen (spirituellen) Dimension kaum
richtig wahrgenommenen Begriff und
die damit verbundene Praxis wiederzu-
entdecken, verfolgt Dodel zwar mit
einer überzeugenden systematischen
Darstellung, die aber den Historiker -
z.T. aufgrund der mangelnden Verbindung

mit der historischen Einleitung
der Arbeit - doch an mehreren Stellen
zu kritischen Fragen nötigt:

Fraglich ist bereits die Auswahl und

Bewertung der Quellen. Dodel gibt als

ein vollkommen unzureichendes
Kriterium zur Quellenauswahl seine

eigene sprachliche Kompetenz an (40).
Darüber hinaus ist die forschungsgeschichtlich

u. a. an Hermann Dörries
anknüpfende Beurteilung der
Apophthegmata Patrum als «Kern der
ursprünglichen Überlieferung», als Corpus,

das am besten die «Gesamtstimmung

des anachoretischen Bemühens»

repräsentierte (32), keineswegs mehr
unumstritten. Die u. a. von Samuel Ru-
benson eingebrachte Kritik an einer
Überbewertung der historischen Qualität

der Apophthegmata wird nur
erwähnt, nicht diskutiert (vgl. z.B. 40).
Dies gilt übrigens auch für die Ansied-
lung des frühchristlichen Mönchtums -
in Anlehnung an Theofried Baumeister
(Dodel nennt ihn fälschlich Theodor!)
und Jean-Claude Guy - eher in der
christlichen Landbevölkerung als in
durch alexandrinische Theologie
geprägten Kreisen. Kritische Anfragen
von Samuel Rubenson und Mark
Sheridan werden zwar erwähnt (23), aber
nicht weiter kritisch beurteilt. Wenn
Dodel auch eine unterschiedliche
Bewertung des Quellenmaterials z.B.

270



nach formkritischer Methodik einfordert

(26), schlägt sich von dieser
Forderung in seiner Untersuchung der
Texte kaum etwas nieder.

M. E. hat sich der Verfasser zu wenig
ernsthaft mit der Tatsache
auseinandergesetzt, dass die Apophthegmen-
sammlungen ein literarisches, textkritisch

nur schwer fassbares (vgl. Martin
Hinterberger: Probleme der
Apophthegmata Patrum: In: JOB XEV1
[1996], 25^13) Produkt des palästinischen

Mönchtums des ausgehenden 5.

oder gar erst beginnenden 6. Jahrhunderts

darstellen, das kein Bild des

ägyptisch-sketischen Mönchtums des
4. Jahrhunderts darbieten will, sondern
vielmehr einen «guide pratique de

l'expérience de Dieu au desert» (Jean-
Claude Guy). Die Apophthegmata
sind demnach stärker als Zeugnis der
Theologie und Spiritualität des
palästinischen Verfasserkreises zu interpretieren

als original-ägyptische Überlieferung

(vgl. bereits die Ansätze bei
Luden Regnatili: Les Apophthègmes des

Pères en Palestine aux Ve-VIe siècles.
In: Irén. LIV [1981], 320-330). Ein
Trägerkreis der Apophthegmata von
Ägypten nach Palästina wird in der
neueren Forschung z.B. im Abbas Sil-
vanos und seinem Schülerkreis gesehen

(vgl. Michel van Parys, Abba
Silvain et ses disciples. Une famille
monastique entre Scété et la Palestine à la
Palestine à la fin du IVe et durant la

première moitié du Ve siècles. In: Irénikon

LXl [1988], 315-331: 451-484).
Dodel macht mit dieser Tatsache der
redaktionellen Überarbeitung der
Apophthegmensammlungen nicht
ernst. Die notwendige Unterscheidung
zwischen ägyptischem Stoff und
palästinischer Redaktion wird höchstens

angedeutet (vgl. 17f).
Bezüglich der Benutzung anderer

Quellen bleibt trotz der einleitenden
Bemerkungen (33-40) die Art unklar.

in der sie Dodel in seine thematische
Untersuchung einbringt. Obwohl er
sich beispielsweise den (m.E. zumindest

fragwürdigen, da bei den
Apophthegmata mit der Konstruktion
einer Tendenzfreiheit operierenden)
Positionen von Dörries und Baumeister
im Blick auf die Bewertung der
Antonios-Überlieferung (schon Dörries
zählt übrigens mehr als 38 Apophtheg-
men zur Antonios-Überlieferung im
Gerontikon, anders Dodel 14) an-
schliesst. bringt er die dementsprechend

«minderwertige Quelle», die
Vita Antonii des Athanasios, trotzdem
an vielen Stellen ein. In solchen Fällen
wäre eine genaue Reflexion der
Aussagekraft der Quelle über das frühe
ägyptische Mönchtum wiederum
wünschenswert gewesen (VA. 14, ein
bereits nach den Forschungen Richard
Reitzensteins nun wirklich stark an
literarischen Idealen orientiertes Kapitel,
wird z.B. ungebrochen als Zeugnis für
das Streben der Wüstenväter nach
verklärter Leiblichkeit interpretiert, vgl.
43). Ähnliches gilt für den häufig
frequentierten Evagrios, zu dem Dodel
selbst an einer Stelle feststellt, dass er
über die Gedankenwelt der
Apophthegmata hinausgeht (117).

Eine historisch diachrone Betrachtung

unternimmt Dodel freilich am
Apophthegma N 211 im Anhang seiner
Arbeit. Dort fehlt allerdings eine explizite

Diskussion seiner inhaltlichen
Kriterien zur Erklärung des Entstehungsprozesses.

Seine Unterscheidung
zwischen zwei in spannungsvollem Gegensatz

stehenden Gehorsamstypen, die

er in dem Apophthegma repräsentiert
sieht, hängt m. E. historisch in der Luft.

Historisch merkwürdig muten auch
die Verankerungen der Sitzpraxis bei
den Wüstenvätern in der ägyptischen
Umwelt an. So sieht Dodel eine Parallele

zur ägyptischen Weishcitsliteratur,
in der Sitzen als «Haltung der Ich-Bil-

271



dung» verstanden werden konnte (53).
Solche traditionsgeschichtlichen
Vermutungen mussten eindeutig belegt
werden, es reicht nicht aus, lediglich
Motivverbindungen aufzuweisen.
Rätselhaft bleibt die kulturgeschichtliche
Verknüpfung von Sitzpraktiken mit
dem Entscheid zur Sesshaftigkeit (52).
Ähnliches gilt für etymologische
Herleitungsversuche der griechischen
Worte für Sitzen aus der Stammwurzel
ijpat, die auch zur Bildung von rjov/oç
(sic!) bzw. fpvjxia geführt habe (56).
Es bleibt zu fragen, welche Bedeutung
solche etymologischen Bemerkungen
im Blick auf die Begriffsverwendung
im frühen Mönchtum austrägt.

Historisch problematisch ist letztlich

die Verbindung, die Dodel
zwischen dem Sitzen in verschiedenen
Kontexten als leiblichem Element auf
dem Weg zur Hesychia bei den
Wüstenvätern und der im Hesychasmus
explizit beschriebenen Methode des

Sitzens annimmt (2; 149-152). Eine

über das reine Motiv des Sitzens
hinausgehende, «direkte» wirkungsgeschichtliche

Verbindungslinie müsste
anhand von Quellen viel deutlicher
belegt werden, bei Dodel hingegen liegt
nicht mehr als eine kaum gestützte
Hypothese vor.

Trotz aller genannten Gravamina
sollte der Hinweis Dodels auf die
Bedeutung des Sitzens bereits im
frühchristlichen Mönchtum als meditativer
Haltung beachtet werden. Leibliche
Elemente haben schon in diesem
Stadium der Askesegeschichte sicher eine
Rolle auf dem Weg zu fjouxicx und
ôcvOTtcrucnç gespielt. Durch Dodels
Arbeit wird berechtigterweise darauf
hingewiesen, dass neben dem Beten und
Arbeiten auch das Sitzen in verschiedensten

Kontexten eine nicht zu
unterschätzende Rolle in der Spiritualität
des frühen Mönchtums gespielt hat
(vgl. a. Dodels Interpretation des Apo-
phthegmas Antonius 1,138f).

Andreas Müller, München

272


	Bibliographie

