
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 4

Artikel: Österreich, der Josephinismus und die Kirche von Utrecht

Autor: Kreuzeder, Elfriede

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Österreich, der Josephinismus
und die Kirche von Utrecht '

Jeder Wienbesucher, jeder Wiener kennt es: Das Monument der Kaiserin
Maria Theresia, das der Bildhauer Caspar von Zumbusch gestaltet hat
und das einen dominierenden Platz zwischen dem Kunsthistorischen und
dem Naturhistorischen Museum an der Ringstrasse in Wien und
zwischen dem mächtigen Komplex der Hofburg und den ehemaligen
Hofstallungen einnimmt.

Da thront sie, die mächtige Tochter Kaiser Karls VI., umgeben von
den Grossen ihres Reiches. Unter den Feldherren, Politikern und
Staatsmännern ist auf der linken Sockelseite ein den meisten Wienern bekannter

Niederländer dargestellt: Der Arzt Dr. Gerhard Van Swieten.
Er war der Leibarzt der Kaiserin. Was am meisten von ihm bekannt ist,

dass er ein sehr intimes Problem, das jedoch staatspolitisch äusserst prekär

war, gelöst hat. Er war es nämlich, der durch seine ärztliche Kunst der
sehr fruchtbaren Maria Theresia nach drei Töchtern zu dem sehnlichst
erwarteten männlichen Thronerben verholfen hat, dem späteren Kaiser
Joseph IL

Tatsächlich aber war der Einfluss der Niederländer und im besonderen
der Kirche von Utrecht auf das Haus Habsburg und damit auf ganz
Österreich weit grösser und tiefer, als dies der Durchschnittsösterreicher
weiss. Aber auch umgekehrt haben Habsburger sich immer wieder für
die von Rom verstossene Kirche von Utrecht eingesetzt. Liebenswürdige
Anekdoten sind bei weitem nicht ausreichend, um diesen Geist zu erfassen,

der nicht nur Österreich bis zu einem gewissen Grade bis heute

prägt, sondern der möglicherweise auch dazu beigetragen hat, dass unser
Land nicht in den Strudel der Französischen Revolution hineingezogen
wurde.

Es hiesse Eulen nach Athen tragen, wollte ich Ihnen hier von den
politisch-historischen Gründen erzählen, die zu der engen Verbindung
zwischen den Niederlanden und dem Habsburgerreich geführt haben. Ich
möchte hier nur den seinerzeitigen Bischof von Haarlem, Dr. Van Thiel,
zitieren, der anlässlich des VIIL Internationalen Altkatholikenkongresses

in Wien, 1909 sagte:

1 Vortrag gehalten anlässlich der Verleihung des St. Maartenspenning an die
Referentin in Utrecht 1998. Zur Bedeutung dieser Auszeichnung siehe den Nachtrag

zu diesem Text, verfasst von Prof. Dr. M. Parmentier.

252



«Es ist Ihnen wohl nicht unbekannt, dass von jeher zwischen der
Utrechter Kirche und der katholischen Kirche in Österreich sehr innige
Beziehungen bestanden haben. Von wie grossem segensreichem Einfluss
dies für die damaligen kirchlichen Zustände in Österreich gewesen ist,
dürfte wohl nicht so allgemein bekannt sein. In dieser Hinsicht kann ich
Ihnen eine interessante Mitteilung machen: Unter der Regierung der
Kaiserin Maria Theresia, in den Tagen des Generals de Haen und des

kaiserlichen Leibarztes Van Swieten hat zwischen österreichischen und
holländischen Theologen und Kanonisten ein reger Briefwechsel
stattgefunden, der zum grossen Teil im Archiv des Amersfoorter Seminares
aufbewahrt ist.»

Dr. Van Thiel wies weiters darauf hin, dass es eine Dissertation gebe, in
der der Schluss gezogen werde, dass «die damalige Umgestaltung der
katholischen Kirche in Österreich unbedingterweise von der Utrechter Kirche

herrühre; der liberale Geist, der sogenannte Josefinismus, sei von ihr
angeregt worden» (zit. bei Moeller «Geschichte des Christentums in

Grundzügen», UTB 905, Göttingen 1992, 291).
Bereits Karl VI. (1685-1740), der Vater Maria Theresias, hatte unter

dem Einfluss seines jansenistischen Hofarztes Dr. Garelli, eines Freundes

des Löwener Professors für Kirchenrecht Van Espen, die Verlesung
und Veröffentlichung der Bulle Unigenitus untersagt, dazu kam noch
seine Abneigung gegen die Tätigkeit der Jesuiten in seinem Reich.

Es würde hier zu weit führen, die aus dem Verhalten des Kaisers
entstandenen Querelen und Streitigkeiten im einzelnen zu schildern, nur
soviel: Beteiligt waren dabei vor allem die Theologische Fakultät der
Universität Löwen, der Erzbischofvon Mecheln, Bossut, der kaiserliche
Bevollmächtigte, Marquis de Prie, und schliesslich auch der Statthalter der

Niederlande, Prinz Eugen, der den Jansenismus wohl prinzipiell
ablehnte, aber in Loyalität gegenüber dem Kaiser sich an dessen Weisungen

hielt.
Schliesslich gab der Kaiser nach vielen Streitigkeiten und verschiedensten

Beeinflussungen im Kampf um die Bulle Unigenitus nach. Inzwischen

war 1723 Cornelius Steenhoven zum Erzbischof von Utrecht
gewählt und dann von Varlet geweiht und der Bruch der Kirche von
Utrecht mit Rom damit vollzogen worden. Nicht nur dadurch erhielt das

Verhältnis Utrecht-Qsterreich/Habsburg einen neuen Akzent.
1725 war Prinz Eugen als Statthalter in den Niederlanden von der

Erzherzogin Maria Elisabeth, der Schwester des Kaisers, abgelöst worden.
Sie hatte zwei Oberhofmeister, die sie in ihren Regierungsgeschäften
beraten sollten: zuerst den italienischen Grafen Giulio Visconti (von 1725-

253



1732), dann den böhmischen Grafen Friedrich von Harrach (von 1732—

1744). Allerdings: Die Kirchenpolitik führte die Erzherzogin höchstpersönlich.

Ihr Ziel war die Ausrottung des Jansenismus. Beraten wurde sie

dabei von ihrem Beichtvater, einem ungarischen Jesuiten. Auf dessen

Betreiben wies sie den berühmten Kanonisten Van Espen aus,
reformierte mehrere Abteien und konnte erst von ihrem zweiten Berater, dem
Grafen Harrach, auf ein vernünftiges Mass ihres kirchenpolitischen
Handelns eingebremst werden. Van Espen floh nach Maastrich und starb
1728 in Amersfoort. Klar, dass die Jesuiten triumphierten, hatten sie

doch nun einen prominenten Gegner weniger. Obwohl jedoch kirchli-
cherseits seine Werke auf den Index kamen, gab Kaiser Karl VI. der 1729

in Köln erschienenen Werkausgabe Van Espens sein Privileg und empfahl

den Universitäten in Österreich die Bücher zum Studium.
Der Einfluss der Niederländer auf das habsburgische Österreich ist -

es wurde schon gesagt - nicht zu trennen vom Kampf der Habsburger
gegen die Jesuiten. Bereits 1735 kam ein kaiserliches Patent «über die
Ordnung und Errichtung der Schulen» heraus, das die Lehrtätigkeit der
Jesuiten unter die Kontrolle des Staates stellte.

Ein weiterer empfindlicher Schlag traf die Jesuiten durch die dann von
Maria Theresia (1740-1780) betriebene Hochschulreform. Und damit
kommt der heute schon mehrfach erwähnte Dr. Van Swieten ins Spiel.
Seine überragende Persönlichkeit hat Österreich bis zum heutigen Tag
entscheidend geprägt, so dass Sie mir nicht böse sein werden, wenn ich
ihm einige ganz besondere Gedanken widme.

Der 1700 in Leyden Geborene hatte in Löwen und Leyden Medizin
studiert. Einer seiner Lehrer war Professor Boerhaave, nach dem in
Wien eine Strasse benannt wurde, in der eines der grössten und
bedeutendsten Wiener Krankenhäuser steht. Schon im Alter von 25 Jahren

promovierte er zum Doktor der Medizin, habilitierte sich 1736 und
wurde 1745 von Maria Theresia als Leibarzt nach Wien berufen und
sofort auch zum Direktor der Hofbibliothek bestellt. Bald wurde er
Inspektor des medizinischen Unterrichts in Österreich. Von 1749-1753 war
er Direktor - wir würden heute sagen «Dekan» - der medizinischen
Fakultät der Alma Mater Rudolfinae und begründete als solcher die ältere
Wiener medizinische Schule. Auch erwirkte er den Bau eines neuen
Universitätsgebäudes, heute die «Alte Universität» und Sitz der Akademie
der Wissenschaften, errichtete chemische und physikalische Labors,
gründete die erste Wiener Schule für Tierärzte, ebenso mehrere
Hebammenschulen und Findelhäuser. Er reorganisierte die damals sehr
verwahrlosten Spitäler und Heilanstalten, machte die Chirurgie zu einem ei-

254



genen Lehrfach und entzog sie damit den Händen der Bader und
Feldscherer. Als Direktor der Hofbibliothek errichtete er den bis dahin
unbekannten öffentlichen Lesesaal und öffnete die Hofbibliothek damit weiten

Leserkreisen. Als Arzt führte er das Sublimat zur Behandlung der

Syphilis und neue Methoden der Blatternbekämpfung ein. Ausser dem
schon erwähnten Denkmal neben dem der Kaiserin Maria Theresia gibt
es ein Standbild Van Swietens in den Universitätsarkaden und eine nach
ihm benannte Strasse. Bis heute findet in Wien jährlich ein Van-Swieten-

Kongress statt.

Kaiserin Maria Theresia schätzte ihn ausserordentlich, und so verwundert

es nicht, dass Van Swieten eine Reihe seiner jansenistischen
Freunde bei Hofe einführte, was natürlich nicht ohne Einfluss auf die
Person der Kaiserin bleiben konnte.

So bildete sich in Wien eine kleine, aber äusserst einflussreiche

Gruppe von Männern, die man als aufklärerisch bezeichnen könnte. Unter

ihnen befand sich der Prälat Ignaz Müller, der spätere Beichtvater
Maria Theresias. Diese kleine Gruppe beeinflusste durch die von ihr
veranstalteten «Gesprächskreise» eine grosse Anzahl ausgesuchter
Persönlichkeiten, die ihrerseits Einfluss auf den Hof und die gebildeten Schichten

Österreichs hatten.

So hatte Van Swieten innerhalb von vier Jahren in Wien eine steile
Karriere gemacht. Er war nicht nur für die vorhin geschilderten Ämter
und Aufgaben verantwortlich, sondern darüber hinaus auch Leiter der
Zensurbehörde, ein zu dieser Zeit äusserst einflussreicher Posten, da es

dabei um die Zensur aller in Österreich veröffentlichten Bücher - also

auch um die religiösen - ging und um die Entscheidung, welche davon
verboten werden sollten.

Dieser Posten bedurfte grosser Feinfühligkeit und Rechtschaffenheit.
Van Swieten übte das Amt ausserordentlich gewissenhaft aus, immer
blieb er objektiv und lehnte alles ab, was ihm leichtfertig oder
kirchenfeindlich erschien. Dass darunter auch einige Werke Voltaires waren,
trug ihm im nachhinein allerdings mancherlei Kritik ein.

Jedenfalls ging es der Gruppe um Van Swieten - und zwar aus persönlich

ganz verschiedenen Gründen - um eine kirchliche Reform in Österreich,

es schwebte ihr die Idee einer katholischen Aufklärung vor, in die
sie vor allem jansenistische, später aber auch febronianistische Gedanken

einbrachte. Die allermeisten waren glühende Gegner der Jesuiten
und arbeiteten gemeinsam mit Van Swieten an der Entfernung der
Gesellschaft Jesu aus allen Studienbereichen. Als Beispiel sei Johann Bap-

255



tist de Terme genannt, der zum Erzieher und Beichtvater der Erzherzogin

Marie Antoinette berufen wurde und einen Jesuiten ersetzte.
Die Sympathien des Kreises um Van Swieten zeigten sich in der

Vorliebe für jansenistische Literatur, so wurden im Wiener Priesterseminar
bald Autoren wie Arnauld im Original studiert.

Unter dem Einfluss Van Swietens wurde durch den Grafen de Bellegarde

Fühlung mit der Kirche von Utrecht aufgenommen. Diese Verbindung

führte zu einer Wiener Redaktion der «Novelles ecclésiastiques»,
die immerhin einunddreissig Jahre lang, von 1759-1790, bestand. Die
Berichte der «Novelles», die von Van Swieten und de Haen redigiert wurden,

erschienen übersetzt in der von 1784-1789 erscheinenden «Wienerischen

Kirchenzeitung», die einen weiten Leserkreis erreichte.
Bei alledem bleibt eines rätselhaft: Maria Theresia war eine äusserst

religiöse Frau, man könnte sie sogar als bigott bezeichnen. Warum umgab

sie sich mit Männern, die entweder der Utrechter Kirche direkt
entstammten bzw. unter dem Einfluss Utrechts standen? Sie stellte höchste
moralische Ansprüche, gründete eine äusserst rigorose Sittenkommission

und führte die öffentliche Strassenbeleuchtung in Wien nur deshalb

ein, um die Prostitution einzudämmen. War ihr das Jansenistische
Gedankengut wegen seines Rigorismus und seiner persönlichen Frömmigkeit

so sympathisch? Zeit ihres Lebens hatte sie die Gesellschaft Jesu
geschätzt. Trotzdem leitete sie eine antijesuitische kirchliche und universitäre

Reform ein.
Wieder hatte offenbar Van Swieten die Hände im Spiel. Ich habe es

heute schon erwähnt: Er hatte der Kaiserin seinen Freund und

Gesinnungsgenossen, den Prälaten Ignaz Müller als Beichtvater vorgeschlagen,

der sehr bald grossen Einfluss auf Maria Theresia bekam und so die
Weichen stellen konnte.

1769 erhielt die Kirche von Utrecht in Dr. de Haen einen potenten
Anwalt bei der Kaiserin. So liess sie im Oktober desselben Jahres in Rom
erklären, «es möge diese Kirche, welche ungerechtfertigt von der Gemeinschaft

mit Rom ausgeschlossen ist und sich als ein wichtiges und ehrwürdiges

Glied der Kirche darstellt, in ihre früheren Vorrechte wieder eingesetzt

werden». Dies erregte viel Freude und grosse Hoffnungen in
Utrecht, um so mehr, als um diese Zeit die Jesuiten immer mehr Lehrstühle
in Wien verloren und Prälat Müller statt eines Jesuiten Beichtvater der
Kaiserin geworden war.

Im Dezember 1770 hatte sich dann auch der Bischof von Graz-Seckau
(Steiermark), Graf Josef Philip von Spaur, bei der Kaiserin für Utrecht
stark gemacht und knapp ein Jahr später war es der neue Fürsterzbischof

256



von Salzburg, Fürst Colloredo-Mansfeld, der sich - auch ein Gegner der
Jesuiten - für diese Kirche einsetzte. Im März 1772 liess er dem Papst
mitteilen, dass er und seine Suffragane beschlossen hätten, Utrecht
beizustehen. Man berief sich dabei auf eine 1763 abgehaltene Provinzialsyn-
ode, die die Orthodoxie der Kirche von Utrecht klar bezeugt hatte.

1772 starb Van Swieten in Wien. Er wurde in einer Seitenkapelle der
Augustinerkirche beigesetzt, die nicht nur Hofpfarrkirche war, sondern
auch als Begräbnisstätte der Herzen der in der Kapuzinergruft bestatteten

Habsburger, als «Herzgrüftli», diente. Sein Freundeskreis beschloss,
sein Werk fortzusetzen.

Ein Jahr später hob Klemens XIV. den Jesuitenorden auf. Dies machte
es möglich, dass Utrecht nun Graf Bellegarde als Gesandten nach Rom
schicken konnte, der versuchen sollte, eine Versöhnung zwischen dem

Heiligen Stuhl und Utrecht herbeizuführen. Am 21. Juli 1774 kam Bellegarde

in Wien an, er besuchte nicht nur den Nuntius, sondern am 31. Juli
auch die Kaiserin, die ihm eine zweistündige Audienz gewährte und sich
die aktuelle Lage schildern liess. Kurz nach dem Eintreffen Bellegardes
in Rom verstarb der Papst plötzlich, ohne dass der Gesandte ihn hatte

sprechen können. Da der Nachfolger Klemens XIV, Pius VI., ein Freund
der Jesuiten war, müsste jede Hoffnung auf eine Versöhnung zwischen
Rom und Utrecht aufgegeben werden.

In Österreich gelang es der Kaiserin und ihren Beratern wenigstens
auf dem Gebiete der Universität den Einfluss der Jesuiten weiterhin aus-

zuschliessen, im Priesterseminar aber dominierte wieder der Einfluss des

jesuitischen Geistes unter dem Einfluss von Kardinal Migazzi. Beide

Gruppen schrieben zahlreiche Schmähschriften gegeneinander, die
Kaiserin «was not pleased».

Ein schwerer Schlag traf die Freunde Utrechts durch den Tod Dr. de

Haens im Jahre 1777. Anderseits gab die Tatsache, dass der Bischof von
Graz/Seckau dem 1778 gewählten und konsekrierten Bischof von Haarlem,

Broekman, offiziell gratulierte, neue Hoffnung. Der österreichische
Bischof hatte seine Glückwünsche ausgesprochen, obwohl Pius VI. dem

Neugeweihten gleich zwei Verdammungsurkunden hatte zukommen
lassen.

1780 starb die Kaiserin Maria Theresia. Ihre Reformen wurden durch
ihren Sohn Joseph IL, der seit 1765 Mitregent seiner Mutter gewesen war,
weitergeführt. Die zehn Jahre, die Joseph bis zu seinem Tode 1790 allein

regierte, brachten stürmische und tiefgreifende Reformen auf dem
kirchlichen Sektor mit sich. Sie gingen unter dem Namen «Josephinismus»

in die Geschichte ein.

257



Allerdings war der Josephinismus nicht nur vom Einfluss der Kirche
von Utrecht geprägt. Er trägt auch Züge des protestantisch geprägten
Naturrechtsdenkens, des Febronianismus und des Freimaurertums.
Joseph IL ist ein Vertreter des humanen Absolutismus und hält sich für
berechtigt, zum Wohle seiner Untertanen nicht nur die Beziehungen
zwischen Kirche und Staat, sondern auch die innerkirchlichen Angelegenheiten

gemäss «der Vernunft» zu regeln.
Unter seinen vielen Reisen unternahm Joseph von Mai bis Juli 1781

eine Reise in die Österreichischen Niederlande. In Mecheln, dem
seinerzeitigen Regierungssitz der Margarethe von Österreich und dem Sitz des

Erzbischofs-Primas, empfing Joseph in seinem Hotel den Erzbischof
Kardinal von Frankenberg, der dem Kaiser ein umfangreiches Gesuch

überreichte. Der Kardinal flehte den Kaiser an, die Toleranz nicht in den

Niederlanden einzuführen und denen kein Gehör zu schenken, die die

antijansenistische Bulle Unigenitus verbieten wollten. Von der Antwort
Josephs wird nicht berichtet.

Inzwischen hatte der Kaiser ja in seinen Erblanden das sogenannte
Toleranzpatent verkündet, nach dem den beiden Evangelischen Kirchen,
den Orthodoxen und den Juden Religionsfreiheit gewährt worden war.
Seine Vision war eine vom Papst unabhängige, aber dafür vom Staat
kontrollierte Nationalkirche. Wenn man seine Reformen mit denen Heinrichs

VIIL von England vergleicht, lassen sich manche Parallelen finden.
Da ist zunächst die Aufhebung der Klöster, die bereits unter Maria
Theresia begonnen hatte. Schon sie war darauf bedacht gewesen, kontemplative

Klostergemeinschaften zu minimieren und dafür jene zu fördern, bei

denen ökonomische und bevölkerungspolitische Aspekte im Vordergrund

standen. Geistliche Einkünfte sollten in den habsburgischen Landen

verbleiben. Auch arbeitete man an einer «Verminderung der Mönche».

Ab 1768 durften Mönche und Nonnen nur mehr als Ersatz für
kranke und verstorbene Ordensmitglieder aufgenommen werden.

Knapp vor ihrem Tode 1780 setzte sie das Mindestalter für die Profess

mit 24 Jahren fest. Schon 1771 hatte sie die mittelalterlichen Klosterkerker

aufgehoben und sie in staatlich kontrollierte, hygienische
Korrektionszimmer verwandelt. Den Klöstern wurde die Geldanlage in Immobilien

verboten und ihr finanzieller Verkehr mit ausländischen Ordensinstituten

untersagt.
Joseph IL ging sofort nach Antritt seiner Alleinregierung noch viel

rigoroser vor. Die kontemplativen Orden wurden aufgehoben, ihr Vermögen

eingezogen und in einen Fonds eingezahlt, mit dem man die Gehälter

von Weltgeistlichen, Pfarrern und Kooperatoren, beglich. 1782 schuf

258



der Kaiser die «Geistliche Hofkommission», die nunmehr für sämtliche
die Klöster betreffenden Angelegenheiten zuständig wurde. 1783 wurden

die den Klöstern angeschlossenen «Bruderschaften» aufgehoben
und ihr Vermögen ebenfalls dem Religionsfonds zugeführt. Auch die
Höchstzahl der Klosterinsassen wurde festgelegt. Sie müsste jedenfalls
unter 30 liegen. Überzählige Priester wurden zum Weltklerus zugeordnet.

Klöster und Stifte hatten für ihren Lebensunterhalt zu sorgen,
Konvente, die das nicht konnten oder weniger als 20 Mitglieder zählten, wurden

aufgelöst oder in Pfarren verwandelt. Klosterstudien wurden verboten,

alle Kleriker hatten ihre Studien an staatlichen Priesterseminaren zu
absolvieren. Den verbliebenen Mönchen wurde das laute Beten und Singen

des Offiziums untersagt. So wurden bis 1787 700 bis 800 Klöster und
Stifte aufgehoben, dafür aber etwa viermal so viele Pfarren oder
Seelsorgestationen errichtet. Die betroffenen Mönche konnten entweder in
ausländische Gemeinschaften eintreten oder sich säkularisieren lassen, die

Nonnen sollten in aktive Orden eintreten.
Der Tod Josephs verhinderte, dass weitere 450 Klöster und Konvente

aufgelassen wurden, was der Kaiser für das Jahr 1791 vorgesehen hatte.
Auch der Besuch von Papst Pius VI. im Jahre 1782 verlief typisch «jo-

sephinisch». Der Papst wurde zwar am 22. Februar feierlich empfangen,
der Kaiser war ihm sogar meilenweit entgegengefahren, hatte sich aber
die restlichen Tage absentiert. Er litt an einer «diplomatischen»
Augenerkrankung. Die Wiener hatten dem Papst zwar zugejubelt, aber die
Absicht seiner Reise, nämlich Joseph zur Zurücknahme seiner kirchlichen
Reformen zu bewegen, hatte er nicht erreicht.

Josephs Reformpläne erfassten freilich nicht nur die Klöster. Er verbot

jegliche Appellation nach Rom, verlangte das kaiserliche Placet für
alle päpstlichen Erlasse, befahl eine wissenschaftlich orientierte theologische

Priesterausbildung, die Reform des bisher rein römisch-katholischen

Eherechtes und eine Reform von Liturgie und Brauchtum.
Manches an seinen Reformen schoss allerdings über das Ziel hinaus

und verärgerte das einfache Volk: So schrieb Joseph den Pfarren und
Klöstern vor, wieviele Kerzen bei jedem Gottesdienst brennen durften;
er erfand aus Sparsamkeitsgründen den sogenannten «Klappsarg», wie

er heute noch im Wiener Bestattungsmuseum zu sehen ist. Es ist dies ein

Sarg mit aufklappbarem Boden, der mit der Leiche ins Grab gelassen
wird. Knapp über dem Boden öffnet er sich dann mittels eines Seilzuges,
der Tote fällt in sein Grab, der Sarg wird wieder hochgezogen und kann

dann immer wieder verwendet werden. Diese praktische Lösung hat
besonders bei den barock-denkenden Wienern soviel Unmut hervorgeru-

259



fen, dass der Klappsarg nur kurze Zeit Verwendung fand. Joseph wusste,
wie weit er gehen durfte!

Die Reformen nahmen mit Josephs Tod 1790 ein Ende, obwohl sein

Nachfolger, sein jüngerer Bruder Leopold, im Grunde noch radikaler
war. Allerdings war er auch besonnener. Nur zur Illustration: Als
Grossherzog in der Toscana hatte er zusammen mit Bischof Ricci auf der Synode

von Pistoja, 1786, eine Umgestaltung des Kirchenwesens geplant. Sie

betraf die Eigenverwaltung der Bistümer, die Unterordnung der Kirche
unter den Staat, den Episkopalismus, die Aufhebung der Exemption der

Orden, den jansenistischen Rigorismus im Busswesen und manches
andere. Der Papst wurde gesehen als «dienendes Haupt der Kirche» (caput
ministeriale). Es ist nur verständlich, dass die Synode und ihre
Beschlüsse von Rom verworfen wurden. Bischof Ricci, ein überzeugter
Jansenist, hatte den Grossherzog entscheidend geprägt. Seine nur allzu
kurze Regierungszeit als Kaiser, er starb bereits Anfang 1793, noch dazu

erfüllt von den politischen Wirren seiner Zeit - den fortwährenden
Türkenkriegen, der Französischen Revolution, dem Abfall der Niederlande
und einer drohenden Erhebung der Ungarn - liessen Leopold keine Zeit,
sich noch mit kirchlichen Reformen zu beschäftigen. Kurz darauf fegte
der Sturm Napoleons über Europa und veränderte das Gesicht des

Kontinents. Der Einfluss der Jansenisten und der Kirche von Utrecht aber
hat in Österreich untilgbare Spuren hinterlassen.

Wien Elfriede Kreuzeder

Quellen:

Lie. theol. Mag. Christian Halama: «Wege des Jansenismus in Frankreich, Holland

und der Habsburgermonarchie», Arbeit für die Pfarramtsprüfung in der
Altkatholischen Kirche Österreichs, 1997.

«Die Habsburger», ein biographisches Lexikon, hrsg. von Brigitte Hamann,
Ueberreuter 1988.

«StadtChronik Wien», Verlag Christian Brandstätter. Wien-München, 1986.
«Österreich zur Zeit Kaiser Josephs II.» Katalog der Niederösterreichischen

Landesausstellung 1980, vor allem Wolfgang Häusler: Das Österreichische Judentum

im Zeitalter der josephinischen Toleranz; Oskar Sakrausky: Die evangelischen

Toleranzgemeinden augsburgischen und helvetischen Bekenntnisses in
Österreich diesseits der Leitha; Elisabeth Koväcs: Josephinische Klosteraufhebungen

1782-1789; diesb. Die Diözesanregulierung unter Joseph II. 1782-1789;
Karl Gutkas: Die kirchlich sozialen Reformen.

260



Die St.Maartens-Orden

Das Utrechter Kapitel hatte die Gewohnheit - wahrscheinlich von der anglikanischen

Kirche übernommen - verdienstvolle Aussenstehende zum Ehrenkanonikus

zu befördern. Diese Gepflogenheit ist im Jahre 1981 beendet worden.
An Stelle dieser Ehrung wurden eingeführt:

a) das St.Maartenskruis (St. Martinskreuz). Dieses bleibt hohen kirchlichen
Würdenträgern vorbehalten und wird nur sparsam verliehen (so dem
Patriarchen von Konstantinopel, Kardinal Willebrands am 8. Febr. 1996 und im
Oktober 1998 dem gegenwärtigen Primas der Anglikanischen
Kirchengemeinschaft, Erzbischof Dr. George Carey).

b) der St. Maartenspenning (St. Martinsmünze), eine Art Orden wie «pro
pontifice et ecclesia». Diese Auszeichnung wird Personen zuerkannt, die
sich um die Kirche besonders verdient gemacht haben, und deshalb oft
auch an Laien verliehen. Elfriede Kreuzeder ist die bisher letzte einer
längeren Reihe von Geehrten. Die vom Utrechter Kapitel zuerkannte Ehrung
besteht aus einer Münze mit zugehöriger Urkunde.

Zudem ermöglichte eine hochherzige Schenkung durch R.L. van de Water
(Baarn) die Stiftung des «Elisabeth-Fonds», dessen Erträgnisse zur Ausrichtung
zweier Preise verwendet werden, welche verliehen werden an Personen, die sich
wissenschaftlich um die altkatholischen Kirchen und den Altkatholizismus insgesamt

vedient gemacht haben. Es sind dies:

a) der Pascalpreis für Theologen ausserhalb des holländischen altkatholi¬
schen Kreises, welche sich im theologischen Bereich besondere Verdienste
erworben haben;

b) der Rinkelpreis, für Altkatholiken bestimmt, die zwar wissenschaftlich ge¬

arbeitet, aber nicht überaus viel publiziert haben.

Beide Preise bestehen aus einem Geldbetrag, einer Münze mit entsprechender
Inschrift und einem Diplom. Verliehen werden sie auf Empfehlung einer ständigen

Jury durch den Vorstand des altkatholischen Seminars.
M. F. G. Parmentier

261


	Österreich, der Josephinismus und die Kirche von Utrecht

