Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 4

Artikel: Osterreich, der Josephinismus und die Kirche von Utrecht
Autor: Kreuzeder, Elfriede

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404909

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Osterreich, der Josephinismus
und die Kirche von Utrecht!

Jeder Wienbesucher, jeder Wiener kennt es: Das Monument der Kaiserin
Maria Theresia, das der Bildhauer Caspar von Zumbusch gestaltet hat
und das einen dominierenden Platz zwischen dem Kunsthistorischen und
dem Naturhistorischen Museum an der Ringstrasse in Wien und zwi-
schen dem michtigen Komplex der Hofburg und den ehemaligen Hof-
stallungen einnimmt.

Da thront sie, die méchtige Tochter Kaiser Karls VI., umgeben von
den Grossen ihres Reiches. Unter den Feldherren, Politikern und Staats-
méannern ist auf der linken Sockelseite ein den meisten Wienern bekann-
ter Niederldnder dargestellt: Der Arzt Dr. Gerhard Van Swieten.

Er war der Leibarzt der Kaiserin. Was am meisten von ihm bekannt ist,
dass er ein sehr intimes Problem, das jedoch staatspolitisch dusserst pre-
kédr war, gelost hat. Er war es ndmlich, der durch seine drztliche Kunst der
sehr fruchtbaren Maria Theresia nach drei Tochtern zu dem sehnlichst
erwarteten médnnlichen Thronerben verholfen hat, dem spiteren Kaiser
JosephII.

Tatséchlich aber war der Einfluss der Niederldnder und im besonderen
der Kirche von Utrecht auf das Haus Habsburg und damit auf ganz
Osterreich weit grosser und tiefer, als dies der Durchschnittsosterreicher
weiss. Aber auch umgekehrt haben Habsburger sich immer wieder fiir
die von Rom verstossene Kirche von Utrecht eingesetzt. Liebenswiirdige
Anekdoten sind bei weitem nicht ausreichend, um diesen Geist zu erfas-
sen, der nicht nur Osterreich bis zu einem gewissen Grade bis heute
préagt, sondern der moglicherweise auch dazu beigetragen hat, dass unser
Land nicht in den Strudel der Franzésischen Revolution hineingezogen
wurde.

Es hiesse Eulen nach Athen tragen, wollte ich Ihnen hier von den poli-
tisch-historischen Griinden erzihlen, die zu der engen Verbindung zwi-
schen den Niederlanden und dem Habsburgerreich gefiihrt haben. Ich
mochte hier nur den seinerzeitigen Bischof von Haarlem, Dr. Van Thiel,
zitieren, der anlésslich des VIII. Internationalen Altkatholikenkongres-
ses in Wien, 1909 sagte:

' Vortrag gehalten anldsslich der Verleihung des St. Maartenspenning an die
Referentin in Utrecht 1998. Zur Bedeutung dieser Auszeichnung siehe den Nach-
trag zu diesem Text, verfasst von Prof. Dr. M. Parmentier.

252



«Es ist Thnen wohl nicht unbekannt, dass von jeher zwischen der Ut-
rechter Kirche und der katholischen Kirche in Osterreich sehr innige Be-
zichungen bestanden haben. Von wie grossem segensreichem Einfluss
dies fiir die damaligen kirchlichen Zustiinde in Osterreich gewesen ist,
diirfte wohl nicht so allgemein bekannt sein. In dieser Hinsicht kann ich
Thnen eine interessante Mitteilung machen: Unter der Regierung der
Kaiserin Maria Theresia, in den Tagen des Generals de Haen und des
kaiserlichen Leibarztes Van Swieten hat zwischen Osterreichischen und
holldndischen Theologen und Kanonisten ein reger Briefwechsel stattge-
funden, der zum grossen Teil im Archiv des Amersfoorter Seminares auf-
bewahrt i1st.»

Dr. Van Thiel wies weiters darauf hin, dass es eine Dissertation gebe, in
der der Schluss gezogen werde, dass «die damalige Umgestaltung der ka-
tholischen Kirche in Osterreich unbedingterweise von der Utrechter Kir-
che herriihre; der liberale Geist, der sogenannte Josefinismus, sei von ihr
angeregt worden» (zit. bei Moeller «Geschichte des Christentums in
Grundziigen», UTB 905, Gottingen 1992, 291).

Bereits Karl VI. (1685-1740), der Vater Maria Theresias, hatte unter
dem Einfluss seines jansenistischen Hofarztes Dr. Garelli, eines Freun-
des des Lowener Professors fiir Kirchenrecht Van Espen, die Verlesung
und Veroffentlichung der Bulle Unigenitus untersagt, dazu kam noch
seine Abneigung gegen die Tétigkeit der Jesuiten in seinem Reich.

Es wiirde hier zu weit fithren, die aus dem Verhalten des Kaisers ent-
standenen Querelen und Streitigkeiten im einzelnen zu schildern, nur so-
viel: Beteiligt waren dabei vor allem die Theologische Fakultidt der Uni-
versitat Lowen, der Erzbischof von Mecheln, Bossut, der kaiserliche Be-
vollmichtigte, Marquis de Prie, und schliesslich auch der Statthalter der
Niederlande, Prinz Eugen, der den Jansenismus wohl prinzipiell ab-
lehnte, aber in Loyalitit gegeniiber dem Kaiser sich an dessen Weisun-
gen hielt.

Schliesslich gab der Kaiser nach vielen Streitigkeiten und verschieden-
sten Beeinflussungen im Kampf um die Bulle Unigenitus nach. Inzwi-
schen war 1723 Cornelius Steenhoven zum Erzbischof von Utrecht ge-
wihlt und dann von Varlet geweiht und der Bruch der Kirche von Ut-
recht mit Rom damit vollzogen worden. Nicht nur dadurch erhielt das
Verhiiltnis Utrecht—Osterreich/Habsburg einen neuen Akzent.

1725 war Prinz Eugen als Statthalter in den Niederlanden von der Erz-
herzogin Maria Elisabeth, der Schwester des Kaisers, abgeldst worden.
Sie hatte zwei Oberhofmeister, die sie in ihren Regierungsgeschiften be-
raten sollten: zuerst den italienischen Grafen Giulio Visconti (von 1725-

233



1732), dann den bohmischen Grafen Friedrich von Harrach (von 1732-
1744). Allerdings: Die Kirchenpolitik fithrte die Erzherzogin héchstper-
sonlich. Thr Ziel war die Ausrottung des Jansenismus. Beraten wurde sie
dabei von ihrem Beichtvater, einem ungarischen Jesuiten. Auf dessen
Betreiben wies sie den beriihmten Kanonisten Van Espen aus, refor-
mierte mehrere Abteien und konnte erst von ihrem zweiten Berater, dem
Grafen Harrach, auf ein verniinftiges Mass ihres kirchenpolitischen
Handelns eingebremst werden. Van Espen floh nach Maastrich und starb
1728 in Amersfoort. Klar, dass die Jesuiten triumphierten, hatten sie
doch nun einen prominenten Gegner weniger. Obwohl jedoch kirchli-
cherseits seine Werke auf den Index kamen, gab Kaiser Karl VI. der 1729
in Koln erschienenen Werkausgabe Van Espens sein Privileg und emp-
fahl den Universititen in Osterreich die Biicher zum Studium.

Der Einfluss der Niederlidnder auf das habsburgische Osterreich ist —
es wurde schon gesagt — nicht zu trennen vom Kampf der Habsburger ge-
gen die Jesuiten. Bereits 1735 kam ein kaiserliches Patent «iiber die Ord-
nung und Errichtung der Schulen» heraus, das die Lehrtatigkeit der Je-
suiten unter die Kontrolle des Staates stellte.

Ein weiterer empfindlicher Schlag traf die Jesuiten durch die dann von
Maria Theresia (1740-1780) betriebene Hochschulreform. Und damit
kommt der heute schon mehrfach erwihnte Dr. Van Swieten ins Spiel.
Seine iiberragende Personlichkeit hat Osterreich bis zum heutigen Tag
entscheidend geprigt, so dass Sie mir nicht bose sein werden, wenn ich
thm einige ganz besondere Gedanken widme.

Der 1700 in Leyden Geborene hatte in Lowen und Leyden Medizin
studiert. Einer seiner Lehrer war Professor Boerhaave, nach dem in
Wien eine Strasse benannt wurde, in der eines der grossten und bedeu-
tendsten Wiener Krankenhduser steht. Schon im Alter von 25Jahren
promovierte er zum Doktor der Medizin, habilitierte sich 1736 und
wurde 1745 von Maria Theresia als Leibarzt nach Wien berufen und so-
fort auch zum Direktor der Hofbibliothek bestellt. Bald wurde er In-
spektor des medizinischen Unterrichts in Osterreich. Von 1749-1753 war
er Direktor — wir wiirden heute sagen «Dekan» — der medizinischen Fa-
kultdt der Alma Mater Rudolfinae und begriindete als solcher die éltere
Wiener medizinische Schule. Auch erwirkte er den Bau eines neuen Uni-
versititsgebdudes, heute die «Alte Universitiat» und Sitz der Akademie
der Wissenschaften, errichtete chemische und physikalische Labors,
griindete die erste Wiener Schule fiir Tierdrzte, ebenso mehrere Hebam-
menschulen und Findelhéduser. Er reorganisierte die damals sehr ver-
wahrlosten Spitiler und Heilanstalten, machte die Chirurgie zu einem ei-

254



genen Lehrfach und entzog sie damit den Hidnden der Bader und Feld-
scherer. Als Direktor der Hofbibliothek errichtete er den bis dahin unbe-
kannten offentlichen Lesesaal und 6ffnete die Hofbibliothek damit wei-
ten Leserkreisen. Als Arzt fiihrte er das Sublimat zur Behandlung der
Syphilis und neue Methoden der Blatternbekdmpfung ein. Ausser dem
schon erwidhnten Denkmal neben dem der Kaiserin Maria Theresia gibt
es ein Standbild Van Swietens in den Universitdtsarkaden und eine nach
thm benannte Strasse. Bis heute findet in Wien jdhrlich ein Van-Swieten-
Kongress statt.

Kaiserin Maria Theresia schitzte ihn ausserordentlich, und so verwun-
dert es nicht, dass Van Swieten eine Reihe seiner jansenistischen
Freunde bei Hofe einfiihrte, was natiirlich nicht ohne Einfluss auf die
Person der Kaiserin bleiben konnte.

So bildete sich in Wien eine kleine, aber &usserst einflussreiche
Gruppe von Minnern, die man als aufkldrerisch bezeichnen konnte. Un-
ter ihnen befand sich der Prélat Ignaz Miiller, der spitere Beichtvater
Maria Theresias. Diese kleine Gruppe beeinflusste durch die von ihr ver-
anstalteten «Gesprichskreise» eine grosse Anzahl ausgesuchter Person-
lichkeiten, die ihrerseits Einfluss auf den Hof und die gebildeten Schich-
ten Osterreichs hatten.

So hatte Van Swieten innerhalb von vier Jahren in Wien eine steile
Karriere gemacht. Er war nicht nur fiir die vorhin geschilderten Amter
und Aufgaben verantwortlich, sondern dariiber hinaus auch Leiter der
Zensurbehorde, ein zu dieser Zeit dusserst einflussreicher Posten, da es
dabei um die Zensur aller in Osterreich veroffentlichten Biicher — also
auch um die religiosen — ging und um die Entscheidung, welche davon
verboten werden sollten.

Dieser Posten bedurfte grosser Feinfiihligkeit und Rechtschaffenheit.
Van Swieten iibte das Amt ausserordentlich gewissenhaft aus, immer
blieb er objektiv und lehnte alles ab, was ihm leichtfertig oder kirchen-
feindlich erschien. Dass darunter auch cinige Werke Voltaires waren,
trug ihm im nachhinein allerdings mancherlei Kritik ein.

Jedenfalls ging es der Gruppe um Van Swieten — und zwar aus person-
lich ganz verschiedenen Griinden — um eine kirchliche Reform in Oster-
reich, es schwebte ihr die Idee einer katholischen Aufkldrung vor, in die
sie vor allem jansenistische, spiter aber auch febronianistische Gedan-
ken einbrachte. Die allermeisten waren gliihende Gegner der Jesuiten
und arbeiteten gemeinsam mit Van Swieten an der Entfernung der Ge-
sellschaft Jesu aus allen Studienbereichen. Als Beispiel sei Johann Bap-

255



tist de Terme genannt, der zum Erzieher und Beichtvater der Erzherzo-
gin Marie Antoinette berufen wurde und einen Jesuiten ersetzte.

Die Sympathien des Kreises um Van Swieten zeigten sich in der Vor-
liebe fiir jansenistische Literatur, so wurden im Wiener Priesterseminar
bald Autoren wie Arnauld im Original studiert.

Unter dem Einfluss Van Swietens wurde durch den Grafen de Belle-
garde Fiihlung mit der Kirche von Utrecht aufgenommen. Diese Verbin-
dung fiihrte zu einer Wiener Redaktion der «Novelles ecclesiastiques»,
die immerhin einunddreissig Jahre lang, von 1759-1790, bestand. Die
Berichte der «Novelles», die von Van Swieten und de Haen redigiert wur-
den, erschienen tibersetzt in der von 1784-1789 erscheinenden «Wieneri-
schen Kirchenzeitung», die einen weiten Leserkreis erreichte.

Bei alledem bleibt eines rédtselhaft: Maria Theresia war eine dusserst
religiose Frau, man konnte sie sogar als bigott bezeichnen. Warum um-
gab sie sich mit Médnnern, die entweder der Utrechter Kirche direkt ent-
stammten bzw. unter dem Einfluss Utrechts standen? Sie stellte hochste
moralische Anspriiche, griindete eine dusserst rigorose Sittenkommis-
sion und fiihrte die 6ffentliche Strassenbeleuchtung in Wien nur deshalb
ein, um die Prostitution einzuddmmen. War ihr das Jansenistische Ge-
dankengut wegen seines Rigorismus und seiner personlichen Frommig-
keit so sympathisch? Zeit ihres Lebens hatte sie die Gesellschaft Jesu ge-
schatzt. Trotzdem leitete sie eine antijesuitische kirchliche und universi-
tire Reform ein.

Wieder hatte offenbar Van Swieten die Hinde im Spiel. Ich habe es
heute schon erwéhnt: Er hatte der Kaiserin seinen Freund und Gesin-
nungsgenossen, den Prilaten Ignaz Miiller als Beichtvater vorgeschla-
gen, der sehr bald grossen Einfluss auf Maria Theresia bekam und so die
Weichen stellen konnte.

1769 erhielt die Kirche von Utrecht in Dr. de Haen einen potenten An-
walt bei der Kaiserin. So liess sie im Oktober desselben Jahres in Rom er-
kldren, «es moge diese Kirche, welche ungerechtfertigt von der Gemein-
schaft mit Rom ausgeschlossen ist und sich als ein wichtiges und ehrwiir-
diges Glied der Kirche darstellt, in ihre fritheren Vorrechte wieder einge-
setzt werden». Dies erregte viel Freude und grosse Hoffnungen in Ut-
recht, um so mehr, als um diese Zeit die Jesuiten immer mehr Lehrstiihle
in Wien verloren und Prilat Miiller statt eines Jesuiten Beichtvater der
Kaiserin geworden war.

Im Dezember 1770 hatte sich dann auch der Bischof von Graz-Seckau
(Steiermark), Graf Josef Philip von Spaur, bei der Kaiserin fiir Utrecht
stark gemacht und knapp ein Jahr spiter war es der neue Fiirsterzbischof

256



von Salzburg, Fiirst Colloredo-Mansfeld, der sich — auch ein Gegner der
Jesuiten — fiir diese Kirche einsetzte. Im Mairz 1772 liess er dem Papst
mitteilen, dass er und seine Suffragane beschlossen héitten, Utrecht bei-
zustehen. Man berief sich dabei auf eine 1763 abgehaltene Provinzialsyn-
ode, die die Orthodoxie der Kirche von Utrecht klar bezeugt hatte.

1772 starb Van Swieten in Wien. Er wurde in einer Seitenkapelle der
Augustinerkirche beigesetzt, die nicht nur Hofpfarrkirche war, sondern
auch als Begribnisstitte der Herzen der in der Kapuzinergruft bestatte-
ten Habsburger, als «Herzgriiftli», diente. Sein Freundeskreis beschloss,
sein Werk fortzusetzen.

Ein Jahr spiter hob Klemens XIV. den Jesuitenorden auf. Dies machte
es moglich, dass Utrecht nun Graf Bellegarde als Gesandten nach Rom
schicken konnte, der versuchen sollte, eine Versbhnung zwischen dem
Heiligen Stuhl und Utrecht herbeizufiihren. Am 21.Juli 1774 kam Belle-
garde in Wien an, er besuchte nicht nur den Nuntius, sondern am 31. Juli
auch die Kaiserin, die ihm eine zweistiindige Audienz gewéhrte und sich
die aktuelle Lage schildern liess. Kurz nach dem Eintreffen Bellegardes
in Rom verstarb der Papst plotzlich, ohne dass der Gesandte ihn hatte
sprechen konnen. Da der Nachfolger Klemens XIV., Pius VI, ein Freund
der Jesuiten war, musste jede Hoffnung auf eine Versohnung zwischen
Rom und Utrecht aufgegeben werden.

In Osterreich gelang es der Kaiserin und ihren Beratern wenigstens
auf dem Gebiete der Universitit den Einfluss der Jesuiten weiterhin aus-
zuschliessen, im Priesterseminar aber dominierte wieder der Einfluss des
jesuitischen Geistes unter dem Einfluss von Kardinal Migazzi. Beide
Gruppen schrieben zahlreiche Schméhschriften gegeneinander, die Kai-
serin «was not pleased».

Ein schwerer Schlag traf die Freunde Utrechts durch den Tod Dr. de
Haens im Jahre 1777. Anderseits gab die Tatsache, dass der Bischof von
Graz/Seckau dem 1778 gewihlten und konsekrierten Bischof von Haar-
lem, Brockman, offiziell gratulierte, neue Hoffnung. Der Osterreichische
Bischof hatte seine Gliickwiinsche ausgesprochen, obwohl Pius VI. dem
Neugeweihten gleich zwei Verdammungsurkunden hatte zukommen las-
sen.

1780 starb die Kaiserin Maria Theresia. Ihre Reformen wurden durch
ihren Sohn Joseph I1., der seit 1765 Mitregent seiner Mutter gewesen war,
weitergefiihrt. Die zehn Jahre, die Joseph bis zu seinem Tode 1790 allein
regierte, brachten stiirmische und tiefgreifende Reformen auf dem
kirchlichen Sektor mit sich. Sie gingen unter dem Namen «Josephinis-
mus» in die Geschichte ein.

257



Allerdings war der Josephinismus nicht nur vom Einfluss der Kirche
von Utrecht geprigt. Er triagt auch Ziige des protestantisch geprégten
Naturrechtsdenkens, des Febronianismus und des Freimaurertums. Jo-
sephll. ist ein Vertreter des humanen Absolutismus und halt sich fiir be-
rechtigt, zum Wohle seiner Untertanen nicht nur die Beziehungen zwi-
schen Kirche und Staat, sondern auch die innerkirchlichen Angelegen-
heiten gemdss «der Vernunft» zu regeln.

Unter seinen vielen Reisen unternahm Joseph von Mai bis Juli 1781
eine Reise in die Osterreichischen Niederlande. In Mecheln, dem seiner-
zeitigen Regierungssitz der Margarethe von Osterreich und dem Sitz des
Erzbischofs-Primas, empfing Joseph in seinem Hotel den Erzbischof
Kardinal von Frankenberg, der dem Kaiser ein umfangreiches Gesuch
iberreichte. Der Kardinal flehte den Kaiser an, die Toleranz nicht in den
Niederlanden einzufiihren und denen kein Gehor zu schenken, die die
antijansenistische Bulle Unigenitus verbieten wollten. Von der Antwort
Josephs wird nicht berichtet.

Inzwischen hatte der Kaiser ja in seinen Erblanden das sogenannte To-
leranzpatent verkiindet, nach dem den beiden Evangelischen Kirchen,
den Orthodoxen und den Juden Religionsfreiheit gewéhrt worden war.
Seine Vision war eine vom Papst unabhédngige, aber dafiir vom Staat kon-
trollierte Nationalkirche. Wenn man seine Reformen mit denen Hein-
richs VIIIL. von England vergleicht, lassen sich manche Parallelen finden.
Da ist zunachst die Aufhebung der Kloster, die bereits unter Maria The-
resia begonnen hatte. Schon sie war darauf bedacht gewesen, kontempla-
tive Klostergemeinschaften zu minimieren und dafiir jene zu fordern, bei
denen 6konomische und bevolkerungspolitische Aspekte im Vorder-
grund standen. Geistliche Einkiinfte sollten in den habsburgischen Lan-
den verbleiben. Auch arbeitete man an einer «Verminderung der Mon-
che». Ab 1768 durften Monche und Nonnen nur mehr als Ersatz fiir
kranke und verstorbene Ordensmitglieder aufgenommen werden.
Knapp vor ihrem Tode 1780 setzte sie das Mindestalter fiir die Profess
mit 24 Jahren fest. Schon 1771 hatte sie die mittelalterlichen Klosterker-
ker aufgehoben und sie in staatlich kontrollierte, hygienische Korrek-
tionszimmer verwandelt. Den Klostern wurde die Geldanlage in Immo-
bilien verboten und ihr finanzieller Verkehr mit auslandischen Ordensin-
stituten untersagt.

JosephlIl. ging sofort nach Antritt seiner Alleinregierung noch viel ri-
goroser vor. Die kontemplativen Orden wurden aufgehoben, ihr Vermo-
gen eingezogen und in einen Fonds eingezahlt, mit dem man die Gehil-
ter von Weltgeistlichen, Pfarrern und Kooperatoren, beglich. 1782 schuf

258



der Kaiser die «Geistliche Hofkommission», die nunmehr fiir samtliche
die Kloster betreffenden Angelegenheiten zustiandig wurde. 1783 wur-
den die den Klostern angeschlossenen «Bruderschaften» aufgehoben
und ithr Vermogen ebenfalls dem Religionsfonds zugefiihrt. Auch die
Hochstzahl der Klosterinsassen wurde festgelegt. Sie musste jedenfalls
unter 30 liegen. Uberzihlige Priester wurden zum Weltklerus zugeord-
net. Kloster und Stifte hatten fiir ihren Lebensunterhalt zu sorgen, Kon-
vente, die das nicht konnten oder weniger als 20 Mitglieder zéhlten, wur-
den aufgelost oder in Pfarren verwandelt. Klosterstudien wurden verbo-
ten, alle Kleriker hatten ihre Studien an staatlichen Priesterseminaren zu
absolvieren. Den verbliebenen Monchen wurde das laute Beten und Sin-
gen des Offiziums untersagt. So wurden bis 1787 700 bis 800 Kloster und
Stifte aufgehoben, dafiir aber etwa viermal so viele Pfarren oder Seelsor-
gestationen errichtet. Die betroffenen Monche konnten entweder in aus-
lindische Gemeinschaften eintreten oder sich sdkularisieren lassen, die
Nonnen sollten in aktive Orden eintreten.

Der Tod Josephs verhinderte, dass weitere 450 Kloster und Konvente
aufgelassen wurden, was der Kaiser fiir das Jahr 1791 vorgesehen hatte.

Auch der Besuch von Papst Pius VI. im Jahre 1782 verlief typisch «jo-
sephinisch». Der Papst wurde zwar am 22. Februar feierlich empfangen,
der Kaiser war ihm sogar meilenweit entgegengefahren, hatte sich aber
die restlichen Tage absentiert. Er litt an einer «diplomatischen» Augen-
erkrankung. Die Wiener hatten dem Papst zwar zugejubelt, aber die Ab-
sicht seiner Reise, namlich Joseph zur Zuriicknahme seiner kirchlichen
Reformen zu bewegen, hatte er nicht erreicht.

Josephs Reformpline erfassten freilich nicht nur die Kloster. Er ver-
bot jegliche Appellation nach Rom, verlangte das kaiserliche Placet fiir
alle papstlichen Erlasse, befahl eine wissenschaftlich orientierte theolo-
gische Priesterausbildung, die Reform des bisher rein romisch-katholi-
schen Eherechtes und eine Reform von Liturgie und Brauchtum.

Manches an seinen Reformen schoss allerdings iiber das Ziel hinaus
und verirgerte das einfache Volk: So schrieb Joseph den Pfarren und
Klostern vor, wieviele Kerzen bei jedem Gottesdienst brennen durften;
er erfand aus Sparsamkeitsgriinden den sogenannten «Klappsarg», wie
er heute noch im Wiener Bestattungsmuseum zu sehen ist. Es ist dies ein
Sarg mit aufklappbarem Boden, der mit der Leiche ins Grab gelassen
wird. Knapp tiber dem Boden 6ffnet er sich dann mittels eines Seilzuges,
der Tote fillt in sein Grab, der Sarg wird wieder hochgezogen und kann
dann immer wieder verwendet werden. Diese praktische Losung hat be-
sonders bei den barock-denkenden Wienern soviel Unmut hervorgeru-

259



fen, dass der Klappsarg nur kurze Zeit Verwendung fand. Joseph wusste,
wie weit er gehen durfte!

Die Reformen nahmen mit Josephs Tod 1790 ein Ende, obwohl sein
Nachfolger, sein jingerer Bruder Leopold, im Grunde noch radikaler
war. Allerdings war er auch besonnener. Nur zur Illustration: Als Gross-
herzog in der Toscana hatte er zusammen mit Bischof Ricci auf der Syn-
ode von Pistoja, 1786, eine Umgestaltung des Kirchenwesens geplant. Sie
betraf die Eigenverwaltung der Bistiimer, die Unterordnung der Kirche
unter den Staat, den Episkopalismus, die Aufhebung der Exemption der
Orden, den jansenistischen Rigorismus im Busswesen und manches an-
dere. Der Papst wurde gesehen als «dienendes Haupt der Kirche» (caput
ministeriale). Es ist nur verstandlich, dass die Synode und ihre Be-
schliisse von Rom verworfen wurden. Bischof Ricci, ein iberzeugter Jan-
senist, hatte den Grossherzog entscheidend geprigt. Seine nur allzu
kurze Regierungszeit als Kaiser, er starb bereits Anfang 1793, noch dazu
erfiillt von den politischen Wirren seiner Zeit — den fortwidhrenden Tiir-
kenkriegen, der Franzosischen Revolution, dem Abfall der Niederlande
und einer drohenden Erhebung der Ungarn - liessen Leopold keine Zeit,
sich noch mit kirchlichen Reformen zu beschiftigen. Kurz darauf fegte
der Sturm Napoleons iiber Europa und verdanderte das Gesicht des Kon-
tinents. Der Einfluss der Jansenisten und der Kirche von Utrecht aber
hat in Osterreich untilgbare Spuren hinterlassen.

Wien Elfriede Kreuzeder

Quellen:

Lic. theol. Mag. Christian Halama: «Wege des Jansenismus in Frankreich, Hol-
land und der Habsburgermonarchie», Arbeit fiir die Pfarramtspriifung in der Alt-
katholischen Kirche Osterreichs, 1997.

«Die Habsburger», ein biographisches Lexikon, hrsg. von Brigitte Hamann,
Ueberreuter 1988.

«StadtChronik Wien», Verlag Christian Brandstitter, Wien-Miinchen, 1986.

«Osterreich zur Zeit Kaiser JosephsII.» Katalog der Niederosterreichischen
Landesausstellung 1980, vor allem Wolfgang Hiiusler: Das Osterreichische Juden-
tum im Zeitalter der josephinischen Toleranz; Oskar Sakrausky: Die evangeli-
schen Toleranzgemeinden augsburgischen und helvetischen Bekenntnisses in
Osterreich diesseits der Leitha; Elisabeth Kovics: Josephinische Klosteraufhe-
bungen 1782-1789; diesb. Die Diozesanregulierung unter JosephII. 1782-1789;
Karl Gutkas: Die kirchlich sozialen Reformen.

260



Die St. Maartens-Orden

Das Utrechter Kapitel hatte die Gewohnheit — wahrscheinlich von der anglika-
nischen Kirche iibernommen - verdienstvolle Aussenstehende zum Ehrenkano-
nikus zu beférdern. Diese Gepflogenheit ist im Jahre 1981 beendet worden.

An Stelle dieser Ehrung wurden eingefiihrt:

a) das St.Maartenskruis (St. Martinskreuz). Dieses bleibt hohen kirchlichen
Wiirdentrigern vorbehalten und wird nur sparsam verliehen (so dem Patri-
archen von Konstantinopel, Kardinal Willebrands am 8. Febr. 1996 und im
Oktober 1998 dem gegenwirtigen Primas der Anglikanischen Kirchenge-
meinschaft, Erzbischof Dr. George Carey).

b) der St.Maartenspenning (St.Martinsmiinze), eine Art Orden wie «pro
pontifice et ecclesia». Diese Auszeichnung wird Personen zuerkannt, die
sich um die Kirche besonders verdient gemacht haben, und deshalb oft
auch an Laien verliehen. Elfriede Kreuzeder ist die bisher letzte einer ldn-
geren Reihe von Geehrten. Die vom Utrechter Kapitel zuerkannte Ehrung
besteht aus einer Miinze mit zugehoriger Urkunde.

Zudem ermoglichte eine hochherzige Schenkung durch R.L. van de Water
(Baarn) die Stiftung des «Elisabeth-Fonds», dessen Ertrégnisse zur Ausrichtung
zweier Preise verwendet werden, welche verliehen werden an Personen, die sich
wissenschaftlich um die altkatholischen Kirchen und den Altkatholizismus insge-
samt vedient gemacht haben. Es sind dies:

a) der Pascalpreis fiir Theologen ausserhalb des hollidndischen altkatholi-
schen Kreises, welche sich im theologischen Bereich besondere Verdienste
erworben haben;

b) der Rinkelpreis, fiir Altkatholiken bestimmt, die zwar wissenschaftlich ge-
arbeitet, aber nicht iiberaus viel publiziert haben.

Beide Preise bestehen aus einem Geldbetrag, einer Miinze mit entsprechender
Inschrift und einem Diplom. Verliehen werden sie auf Empfehlung einer stéandi-
gen Jury durch den Vorstand des altkatholischen Seminars.

M. F. G. Parmentier

261



	Österreich, der Josephinismus und die Kirche von Utrecht

