
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 4

Artikel: Geistliche Väter als Lebensbegleiter : ein Beitrag zur Seelsorgepraxis in
der ostkirchlichen Orthodoxie

Autor: Müller, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geistliche Väter als Lebensbegleiter

Ein Beitrag zur
Seelsorgepraxis in der ostkirchlichen Orthodoxie

Einleitung

Die «geistliche Vaterschaft»1 stellt nach den Aussagen vieler orthodoxer
Christen ein zentrales Amt der Kirche dar, eine Keimzelle ostkirchlicher
Spiritualität.2 Wenn man orthodoxe Spiritualität verstehen will, so muss
auch die seelsorgerliche und katechetische Dimension der «geistlichen
Vaterschaft» berücksichtigt werden.3 Um einen Zugang zu diesem wichtigen

Feld ostkirchlicher «Orthopraxie» zu bieten, soll in der vorliegenden

Untersuchung nicht nur ein knapper historischer Zugang zu dem
Phänomen geistlicher Vaterschaft unternommen, sondern auch
zeitgenössische geistliche Väter in ihrem Wirken vorgestellt und systematisch
zusammenfassend das Ziel der geistlichen Lebensbegleitung, die Rolle
des geistlichen Vaters und die Praxis der geistlichen Lebensbegleitung
dargestellt werden.

1 Es entsteht durch den Begriff «geistliche Vaterschaft» leicht der falsche Eindruck,
als sei geistliche Lebensbegleitung ein Privileg der Männer in der ostkirchlichen
Orthodoxie. In der Geschichte der Ostkirche hat es aber auch zahlreiche bedeutende

geistliche Mütter gegeben, über deren Wirken in der Kirchengeschichte bisher viel zu
wenig bekannt ist. Vgl. erste Überblicke zu den altkirchlichen Seelsorgerinnen u.a. bei
Anselm Grün. - Geistliche Begleitung bei den Wüstenvätern (MKS LXVII). -
Münsterschwarzach, 1991, 66-69 und Tomas Spidlik. - Theophan der Rekluse
(1815-1894). In: Gerhard Ruhbach und J. Sudbrack (ed.). - Grosse Mystiker. Leben
und Wirken. - München, 1984,282-297 (demnächst zitiert Theophan), 286. Zu den

Zeitgenössischen geistlichen Müttern vgl. meinen Aufsatz im Heft 3/99 der Una Sancta.

Heute dient in den meisten Frauenklöstern die Äbtissin zugleich als geistliche Mutter.
2 Vgl. Georg Mantzaridis - Die Bedeutung des Mönchtums. In: Georg Galitis u.a.

(ed.). - Glaube aus dem Herzen. Eine Einführung in die Orthodoxie. - Trier, 1994,

50-62. Neuerlich weist auf den Wert der geistlichen Vaterschaft in der Orthodoxie u.a.
der Leiter des S. Silouan des Athoniten-Klosters bei Saint-Mars-de-Locquenay in
eindrücklicher Weise hin: Symeon Cossec. - La paternité spirituelle, un service de prière et
de compassion. In: SOPCCXXXIII (Dez. 1988), 29-31. Eine zeitgenössische orthodoxe

Auseinandersetzung mit dem Phänomen «geistliche Vaterschaft» sieht neuerdings:
Movocxoç Mixccf|/l. - flve-oucmicóc nccTpoTnra Kal ò\oKXr\pum<3\ióc,. Chalandri,
1999.

1 Es ist daher erstaunlich, dass Hans-Martin Barth. - Spiritualität (Ökumenische
Studienhefte II). - Göttingen, 1993, bei der Behandlung der ostkirchlichen Orthodoxie

(a.a.O., 21-32) die «geistliche Vaterschaft» mit keinem Wort erwähnt.

209



Zum Begriff

Der Begriff «geistlicher Vater» dient der Übertragung von zwei Worten
aus der zeitgenössischen griechischen Sprache, einerseits nämlich der
Übersetzung von «Pnevmatikos» (jcveupaTtKoc), der nach heutigem
Sprachgebrauch den priesterlichen «Beichtvater» für die sakramentale
Beichte darstellt,4 andererseits der Übertragung des Begriffes Geron
(yépcov; Dimotiki: yépovraç, zu dt. wörtlich «Alter», «Greis»; russ.:
«Starez»), der für den geistlichen Vater im engeren Sinne steht. In der

griechischen Alltagssprache wird dieser Titel verehrten5 Klerikern und
Mönchen,6 in der Regel auch Äbten und Äbtissinnen (yepóvxioaa)
beigelegt.7 Die beiden griechischen Begriffe bezeichnen häufig ein und
dieselbe Person, insbesondere wenn der Geron auch als Pnevmatikos (im
Sinne von «Beichtvater») fungiert.8 Im folgenden soll es insbesondere

um die geistlichen Väter gehen, die im Blick auf seelsorgerliche
Lebensbegleitung in einem besonderen Ruf stehen und insofern mit dem
Titel «Geron» bezeichnet werden. Bei der Untersuchung der von ihnen
ausgeübten Seelsorge wird die directio spiritualis im Zentrum stehen,
die jene in besonderer Weise auszeichnet.9 Unter directio spiritualis ist

4 Vgl. Maria Mandala (ed.). - T£yÓ7iot)A.oc-<Ì>\jTpcÌKnc. TLXknvvKQ AecjiKÓ. -Athen,
"1995, 616 unter dem Stichwort 7ive\)uccTiKOç: «ô jicatâç nov écjou,oÀ,oyeî, ecjouo-
A.oyn.Tf|ç,»; ferner Panagiotis Boumis. - Grundriss des kanonischen Rechts der
orthodoxen Kirche. In: Wilhelm Nyssen u.a. (ed.). - Handbuch der Ostkirchenkunde III. -
Düsseldorf,21997, 145-179, 162.

s répœv als Ehrentitel ist bereits in den Apophthegmata Patrum belegt, vgl. z.B
Bonifaz Miller (ed.). - Weisung der Väter. Apophthegmata Patrum, auch Gerontikon oder
Alphabeticum genannt. - Freiburg, 1965, Nr. 800, wo der Titel durch Demut begründet

ist.
6 Vgl. M. Mandala (ed.), a.a.O., 167 unter dem Stichwort yépovxac- «rcpoacovoula

oeßao(iici)v K?vr|piKCûv r\ uovccxwv».
7 Vgl. zur gelegentlichen Personalunion von Abt und Starez Peter Hauptmann. -

Art. Starzentum. In: EKL1 IV (1996), Sp. 487f„ Sp. 487. Inzwischen wird der Abt aber
auch selbst dann als Tépcov oder Starez bezeichnet, wenn im Kloster die geistliche
Vaterschaft von anderen Mönchen übernommen wird. Im Rumänischen hat Stare{
dementsprechend nur noch die Bedeutung «Abt» (vgl. Mihai Anutei. - Dicüonar Roman -
German. - Bukarest, M996, 1379). Zum geistlichen Vater in serbischen orthodoxen
Klöstern, vgl. Rudolf Prokschi. - Ein neuer Aufbruch bei den Nonnen in der Serbischen

Orthodoxen Kirche im 20. Jahrhundert (ÖC XLIV). - Würzburg, 1996, 89ff.

j 227.
" Vgl. G. Mantzaridis. a. a. O., 54 «In den meisten Fällen ist der geistliche Vater

auch der Beichtvater, muss es aber nicht sein.»
' Directio spiritualis wird in der deutschsprachigen Literatur unterschiedlich

bezeichnet: von Alexander M. Stavropoulos. - Beratende Seelsorge in der orthodoxen

210



die seelsorgerliche Begleitung auch losgelöst von dem sakramentalen
Akt der Beichte10 zu verstehen.

Verweise auf die ostkirchlichen geistlichen Väter
in der westlichen evangelischen Theologie

Beachtenswert ist die Wahrnehmung geistlicher Vaterschaft im Abendland,

da sie als ein Zeugnis von Desinteresse oder Rezeptionsschwierigkeiten

orthodoxer Seelsorgekonzepte dienen kann. Die directio
spiritualis der ostkirchlichen geistlichen Väter hat in der westlichen theolo-

Kirche. In: WzM XXXV (1983), 157-163 als «beratende Seelsorge», vonA. Grün in
seiner zitierten Monographie als «geistliche Begleitung». Der Terminus «geistliche
Lebensbegleitung» wird dem Phänomen m.E. am ehesten gerecht, da es bei der directio

spiritualis auch um Beratung in ganz alltäglichen Lebensfragen geht, die ihrem
Anspruch nach aber aus dem Hl. Geist heraus geschieht. Zum Phänomen «geistlicher
Lebensbegleitung« auch ausserhalb des ostkirchlich-orthodoxen und sogar des christlichen

Kontextes vgl. u.a. Lavinia Byrne. - Traditions of Spiritual Guidance. - Colle-
geville/Minnesota, 1990.

10 Eine kurze Darstellung der orthodoxen sakramentalen Beichtpraxis findet man bei

Evthymios K. Stylios. - MiKpó XpicmaviKÓ AecjiKÓ. - Athen, T995 131 unter dem
Stichwort ueicxvoia (Übersetzung AM): «Eines der sieben Sakramente unserer Kirche.

Das Wort Busse (sc. uexcxvoia) (von dem Verb u,eTcc-voco) bezeichnet die Änderung

von Gesinnung und Verhalten, die Reue, die Änderung der Ausrichtung von
Ideologie und Lebenspraxis.

Mit der Busse wird die Vergebung der nach der Taufe geschehenen Sünden gewährt.
Unabdingbare Voraussetzungen sind das Schuldbewusstsein, die Reue und das

aufrichtige Bekennen (sc. der Sünden) vor dem Pnevmatikos. dem Priester, der das
Sakrament durchführt.

Durchführung: Der orthodoxe Christ geht zum Pnevmatikos und äussert (bekennt)
seine Sünden, indem er das Erbarmen und die Gnade des gekreuzigten Jesus erbittet.
Der Priester gibt dem, der aufrichtig bereut, die Absolution, indem er das angemessene
Gebet um Vergebung ausspricht. Für den bereuenden Christen verordnet und bestimmt
der Pnevmatikos, auch entsprechend den Umständen, mehrere «Epitimia» (sc.
Busswerke), die therapeutische und pädagogische Funktion bei der Korrektur und Festigung
des Christen auf dem Weg christlichen Lebens haben. Die Art und die Dauer der Epitimia

hängen vom allgemeinen geistlichen Zustand des bereuenden Christen ab.»

Vgl. a. sehr viel ausführlicher loan Icä. - Das Sakrament der Busse in der sakramentalen

Praxis und seine Bedeutung im pastoralen Wirken der orthodoxen Kirche. In:
Kirchenamt der EKiD (ed.). - Busse und Beichte im Glauben und Leben unserer
Kirchen und ihre Bedeutung für die Erneuerung und Heiligung des Christen. Dritter
Bilateraler Theologischer Dialog zwischen der Rumänischen Orthodoxen Kirche und der

Evangelischen Kirche in Deutschland vom 28. Mai bis 3. Juni 1982 in Hüllhorst
(ÖR.B LI). - Frankfurt a.M., 1987, 117-129 und speziell zur Beichte als Mittel der

211



gischen Literatur, insbesondere im Bereich des Protestantismus, erst
sehr spät und nur eine geringe Rezeption gefunden. ' ' Texte von und über

geistliche Väter sind freilich seit der Reformation unter evangelischen
Theologen bekannt. In der pietistischen Erneuerungsbewegung des 17.

und 18. Jahrhunderts fanden insbesondere die mystischen Schriften aus
dem Umfeld des «asketischen Radikalismus» der ägyptischen Wüste im
vierten Jahrhundert starke Beachtung.12 In Makarios dem Ägypter (ca.

300-380/90) «... entdeckte die pietistische Erneuerungsbewegung das

Modell und Leitbild ihres Heiligkeits- und Vollkommenheitsstre-
bens.»13 Dabei wurde freilich der directio spiritualis wenig Beachtung
geschenkt. Im Zentrum stand vielmehr das spätantike Einsiedlerideal.14

Die ostkirchliche Beichtpraxis - zumindest bis ins 13. Jh. - wurde im
Bereich der evangelischen Theologie zum ersten Mal ausführlich von
Karl Holl in seinem 1898 erschienenen Buch «Enthusiasmus und
Bussgewalt beim Griechischen Mönchtum» untersucht. Dabei ging es um die

am Übergang zum 20. Jahrhundert diskutierte Frage, ob mit der
zunehmenden Verrechtlichung kirchlicher Praxis der Geist aus der Kirche
gewichen sei. Dieser Frage ging Holl im Rahmen der besonders für den

Protestantismus bedeutsamen Alternative «Amt» oder «Charisma»
nach. Er konstatierte anhand des Aóyoc rcepi é^ouoÀ.oynaecoç des

Symeon des Neuen Theologen (ca. 949-1022) noch um die Jahrtausendwende

eine Überordnung der Geistträger über die Amtsträger in der
Ostkirche. Für ihn spielt dabei freilich ähnlich wie in der in seiner Nachfolge

erschienenen Monographie Joseph Hörmanns15 die directio spiritualis
kaum eine Rolle - zentral ist vielmehr die Frage, wer zur sakramentalen

Busse berechtigt ist.

Reinigung Basilios Grolimund. - «Reinigungen» und «Reinheit» im Leben der
orthodoxen Kirche. In: WzM XLIX (1997), 89-97, 92.

" Die Rezeption des ostkirchlichen Konzepts geistlicher Lebensbegleitung im
römisch-katholischen oder christkatholischen Bereich wäre einer eigenen Untersuchung
wert, die hier nicht geleistet werden kann.

12 Vgl. Ernst Benz. - Die protestantische Thebais. Zur Nachwirkung Makarios des

Ägypters im Protestantismus des 17. und 18. Jahrhunderts in Europa und Amerika
(AAWLM.G Nr. 1).-Wiesbaden, 1963, u.a. 129.

"A.a.O., 129.
14 Vgl. a.a.O., 130f.: «Das Persönlichkeitsbewusstsein des modernen Menschen

bedurfte der Isolierung und der einsamen Konfrontation mit Gott, es bedurfte des
Trainings des einsamen Lauschens auf die innere Erfahrung, der methodistischen Übung
der Selbstbeobachtung vor Gott, um zum Bewusstsein seiner selbst zu kommen.»

13 Vgl. Joseph Hörmann. - Untersuchungen zur griechischen Laienbeicht. Ein Beitrag

zur allgemeinen Bussgeschichte. - Donauwörth, 1913.

212



Westlichen evangelischen Theologen ist dementsprechend die Praxis
ostkirchlicher geistlicher Lebensbegleitung noch in der ersten Hälfte
unseres Jahrhunderts weniger durch theologische Literatur als vor allem
durch Belletristik vermittelt worden. Dabei ist besonders an die bedeutenden

russischen Schriftsteller des 19. und beginnenden 20. Jh. wie
Lew N. Tolstoi (1828-1910) und vor allem Fjodor M. Dostojewski]
(1821-1881) zu denken. Dieser machte durch die Darstellung des Starzen

Sossima in seinem Roman «Die Brüder Karamasow» (1879/80)
einen bedeutenden geistlichen Vater Russlands bekannt.16 Seine Schilderung

der Seelsorgetätigkeit und Verehrung des Starzen beruht bekanntlich

auf Eindrücken, die Dostojewskij beim Starzen Amvrosij im Kloster
Optina Pustyn gesammelt hatte.17

Obwohl Dostojewskij von der frühen Dialektischen Theologie stark

rezipiert worden ist, spielte seine Schilderung des Starzentums dabei
kaum eine Rolle.18 Womöglich erschwerten auch abwertende Schilderungen

der Praxis geistlicher Lebensbegleitung, wie sie insbesondere

von Baltendeutschen formuliert wurden, die Sympathie für die orthodoxe

Seelsorgepraxis.19 Eine breitere Bekanntheit des Starzentums in

16 Vgl. als Beispiel für die Seelsorgetätigkeit des Starzen den Auszug bei Gerd
Stricker. - Religion in Russland. Darstellung und Daten zu Geschichte und Gegenwart
(GTB DXXXIV. Religion in Europa). - Gütersloh, 1993, 68-71.

"Vgl. dazu u.S. 225.
18 Vgl. Erich Bryner. - Der Einfluss Dostojewskijs auf die Dialektische Theologie.

In: Karl Christian Felmy (ed.). - Tausend Jahre Christentum in Russland: Zum
Millennium der Taufe der Kiewer Rus'. - Göttingen, 1988, 923-930. Eduard Thurneysen
z.B. rezipierte demnach Gedanken Dostojewskijs aus den Bereichen Anthropologie,
Gotteslehre, Eschatologie und Kirchenkritik, vgl. a.a.O., 925.

" Ein charakteristisches Beispiel für die Beurteilung von Starzen durch einen
Baltendeutschen (Viktor Frank, 1889) druckte Ernst Benz. - Die Ostkirche im Lichte der

protestantischen Geschichtsschreibung von der Reformation bis zur Gegenwart (Orbis
Academicus. Abteilung Protestantische Theologie III/l). - Freiburg/München, 1952,
22 lf. ab. Frank bezeichnet dort das Verhältnis von Beichtvater und Beichtkind als «ein

ganz freiwilliges und uncontrolirtes, wir möchten sagen <wildes> Verhältnis zwischen
dem Gewissensdespoten und dem Gewissenssclaven, der sich ihm angelobt hat.... Wer
sich einem Staretz ergeben hat, ist der peinlichen Mühe und Noth, mit seinem Gewissen

zu Rathe zu gehen, gänzlich und für immer und in jedem Falle überhoben. Statt
sein Gewissen, braucht er nur seinen Staretz zu befragen, er braucht nur, ohne sich

irgendwelche Gedanken darüber zu machen, pünktlich dessen Weisungen zu folgen,
und er geniesst der köstlichsten Ruhe, des herrlichsten Seelenfriedens. In der Hand seines

Staretz ist er sicut cadaver.» Besonders anstössig ist für Frank die von ihm postulierte

mangelnde Bildung und die fehlende Rücksichtnahme der Starzen auf ein
gepflegtes äusseres Erscheinungsbild, vgl. a.a.O., 222: «Es genügt oft, dass der Mann ein
unverdrossener Faster sei, oder stets eiternde, ekelhafte Wunden an seinem Körper

213



Deutschland wurde durch die Monographie des Kirchenrechtlers Igor
Smolitsch mit dem Titel «Leben und Lehre der Starzen» (2. Aufl. 1952)
bewirkt.20 Im Rahmen der in dieser Zeit an Bedeutung zunehmenden
ökumenischen Bewegung und auch über diese hinaus entstanden nun
eine Reihe von Monographien über das Starzentum. Dabei standen die

geistlichen Väter der Alten Kirche und das russische Starzentum im

Mittelpunkt des Interesses. Freilich ist besonders bei ökumenischen
Gesprächen auch die Beichtpraxis z.B. der rumänischen und griechischen
orthodoxen Kirche vorgestellt worden.21 Bedeutende geistliche Väter
über das Starzentum des 18. und 19. Jahrhunderts hinaus sind aber mit
einigen Ausnahmen22 bis heute im Abendland nur wenigen Spezialisten

unterhalte, oder in Schmutz und Unrath fast umkomme, oder sonstige Selbstpeinigungen

an sich vollziehe, um das hohe Ansehen eines Staretz zu geniessen und
ausgedehnte und unbedingte Gewissensdespotie auszuüben.» Frank steigert sich schliesslich

a.a.O. zu folgender Konklusion: «Für einen europäischen Leser braucht ja nicht
weiter hervorgehoben zu werden, wie entsetzlich unmoralisch dieses mechanische Se-

ligwerdungsinstitut ist, durch welches jede klärende Reflektion, jedes moralische
Erwägen, jede Selbstbestimmung, jedes freie sittliche Thun ausgeschlossen wird, und
wie entsetzlich depravierend es wirken muss.» Selbst aus den Lehren von Dostojewskijs

Starez Sossima wehe daher trotz all seiner Bildung und Humanität letztlich nur
«... etwas unsäglich Fremdartiges und Abstossendes, gleichsam der Moderduft eines

Mumiengrabs.» (a.a.O.).
2" Vgl. Igor Smolitsch. - Leben und Lehre der Starzen. - Köln/Olten, 21952.
21 Vgl. Dumitru Stäniloae. - Das Buss-Sakrament als geistliches Ereignis. In: Ernst

Christoph Suitner (ed.). - Busse und Beichte. Drittes Regensburger Ökumenisches

Symposion. - Regensburg, 1972, 39-54 (fortan zitiert Buss-Sakrament) und ders. -
Erneuerung und Heiligung der Gläubigen im Sakrament der Busse nach der Lehre der
orthodoxen Kirche aufgrund der Heiligen Schrift und der Tradition. In: Kirchenamt
der EKiD (ed.). - Busse und Beichte im Glauben und Leben unserer Kirchen und
ihre Bedeutung für die Erneuerung und Heiligung des Christen. Dritter Bilateraler
Theologischer Dialog zwischen der Rumänischen Orthodoxen Kirche und der

Evangelischen Kirche in Deutschland vom 28. Mai bis 3. Juni 1982 in Hüllhorst
(ÖR.B LI). -Frankfurt a.M., 1987,25-32 (fortan zitiert Erneuerung), I. Icä a.a.O. (vgl.
o. Fn. 10), Evangelos Theodorou. - Bussvollzug und Beichtpraxis in der byzantinischen

Kirche. In: E. Chr. Suttner (ed.). - Busse und Beichte. Drittes Regensburger
Ökumenisches Symposion. - Regensburg, 1972, 55-60 und Antonios Alevisopoulos.

- Busse und Beichte in Pastoral und Katechese der Kirche von Griechenland. In: E.
Chr. Suttner (ed.). - Busse und Beichte. Drittes Regensburger Ökumenisches Symposion

Regensburg, 1972, 61-75 u.a.
22 Der bekannteste Starez des 20. Jh. dürfte Vater Siluan vom Berg Athos sein. Die

von seinem fast ebenso bekannten Schüler Sophronius verfasste Vita erschien 1959

zum ersten Mal in deutscher Übersetzung, die 1964 bei Igor Smolitsch. -Art. Starez.
In: LThK2 IX (1964), Sp. 1020f. aufgeführt wird. Sie liegt inzwischen in
einer überarbeiteten Neuausgabe vor, vgl. Archimandrit Sophronius (ed.). - Starez Si-

214



bekannt.23 Sie prägen dennoch immer noch sehr stark die orthodoxe
Spiritualität und sind orthodoxen Christen heute ähnlich wichtig wie die

grossen geistlichen Väter im zaristischen Russland.

Geschichtlicher Abriss

Das Konzept der Lebensbegleitung durch geistliche Väter ist in der
Geschichte der Ostkirchen immer dann besonders stark entwickelt bzw.
unter nur leichten Modifikationen weiterentwickelt worden,24 wenn bei
einzelnen Christen oder christlichen Gruppen der Eindruck eines
spirituellen Vakuums in ihrer Kirche aufkam.25 Eine erste, wahrscheinlich
idealisierende Darstellung geistlicher Lebensbegleitung durch Väter
und auch Mütter in der ägyptischen Wüste findet man daher in den

Schriften von ihnen und über sie aus dem vierten und fünften Jahrhundert.26

Diese Schriften stellen ohne Zweifel auch ein Zeugnis der Suche
nach lebendiger, geradezu enthusiastisch gelebter christlicher Spiritualität

im Rahmen einer sich zunehmend «in der Welt» einrichtenden
Reichskirche dar. Schriften wie die Vita Antonii des alexandrinischen
Patriarchen Athanasios (ca. 295-373) bilden einen ersten und wichtigen
Impuls für eine «spirituelle Reformation» kirchlichen Lebens, auf den

in späteren Zeiten immer wieder zurückgegriffen wurde. Insbesondere
Aie. Apophthegmata Patrum (griech.: Ä7r.ocp0eyumcx Tepóvrcov; gesammelt

ab der 2. Hälfte des 4. Jh.s) gehören in der Form des TepovriKÓv
noch heute zur Grundlektüre orthodoxer Mönche und geistlicher
Väter.27 Aufgrund ihrer anhaltenden Wirkung ist im folgenden kurz auf die

luan. Mönch vom Berg Athos. Bd. 1: Sein Leben und seine Lehre. - Düsseldorf,
21991 und ders. (ed.). - Starez Siluan. Mönch vom Berg Athos. Bd. 2: Die Schriften. -
Düsseldorf, T993.

21 Dementsprechend tauchen auch in den angegebenen Lexikon-Artikeln über
Starzentum von P. Hauptmann (vgl. o. Fn. 7), W. Kahle (vgl. u. Anm. 70) und /. Smolitsch

(vgl. o. Fn. 22) nur die russischen Starzen des 18. und 19. Jh. auf.
24 Das Moment der Kontinuität im Konzept geistlicher Vaterschaft hebt P. Placide

Deseille in Vladimir Lossky und Nicolas Arseniev. - La Paternité spirituelle en Russie

aux XVIII"" et XIX"™ siècles. Introduction par le P. Placide Deseille (Spiritualité
orientale XXI). -Abbaye de Bellefontaine, 1977, 7f. hervor.

25 Zur «entscheidenden Bedeutung» geistlicher Vaterschaft für das geistliche Leben
der Kirche in der ostkirchlichen Orthodoxie vgl. G. Mantzaridis, a.a.O., 55.

26 Vgl. Kallistos Ware. - 'H èvtoç tiucûv ßccaiA.e(cx. - Nea Smyrni, 1994, 115.
27 Vgl. zur Wirkung des spätantiken ägyptischen Mönchtums noch in der heutigen

Orthodoxie a.a.O., 116.

215



mögliche biblische Begründung und die Konzeption der geistlichen
Vaterschaft bei den Mönchsvätern einzugehen. Ferner ist die Theorie der

geistlichen Vaterschaft bei Symeon dem Neuen Theologen zu behandeln.
Er betonte die Notwendigkeit der Gerontes, weil er in der zu seiner Zeit
hochentwickelten byzantinischen Theologie und Frömmigkeitspraxis
Mängel wahrnahm. Am Beispiel der russischen Starzen ist schliesslich
deutlich zu machen, dass die Rückbesinnung auf geistliche
Lebensbegleitung für eine Renaissance orthodoxer Spiritualität im von
Rationalismus und Säkularismus bestimmten Russland des 18. Jahrhunderts

sorgte.

Geistliche Vaterschaft nach der Bibel

Das Konzept der geistlichen Vaterschaft ist unter Rückbezug auf die Bibel

entwickelt worden. Bereits im Alten Testament wird eine entsprechende

Terminologie verwendet. Elisa redet beispielsweise seinen Lehrer

Elia als Vater an (2Kön 2,14). Im Neuen Testament wird der Vatertitel

freilich nur Gott zugestanden.28 Für geistliche Lehrer wird er in
einem Jesus-Logion sogar verboten (vgl. Mt 23,9). Dennoch ist in den
neutestamentlichen Briefen von geistlicher Kindschaft häufig die Rede.

Sowohl der Verfasser des Uoh (Uoh 2,1; 2,18; 2,28; 3,7 u.a.) als auch

Paulus reden die Gemeinde (vgl. Gal 4,19; 2Kor 6,13) und einzelne (vgl.
Phm 10 u.a.) als Kinder bzw. geliebte und gelegentlich auch treue Kinder

an (vgl. IKor 4,14.17 u.a.). In den Pastoralbriefen wird Timotheus

sogar als yvf|aiov xéicvov év niaier (lTim 1,2) bezeichnet. Mit der Rede

von der Kindschaft soll zumindest ein sehr enges Verhältnis ausgedrückt

werden, dem eine geistliche Realität zugrunde liegt.29 Dabei ist

an einen Prozess des Erziehens in der Lehre gedacht, bei dem zunächst

flüssige Milch der Grundlehren des christlichen Glaubens gereicht wird,
dann festere Speise (vgl. IKor 3,1-3; lPt 2,1-3; Hebr 5, 11-14). Es ist

28 Vgl. Fairy von Lilienfeld. - Anthropos Pneumatikos - Pater Pneumatophoros:
Neues Testament und Apophthegmata Patrum. In: Ruth Albrecht und F. Müller (ed.).

- Spiritualität des frühen Wüstenmönchtums. Gesammelte Aufsätze 1962 bis 1971

(Oikonomia XVIII). - Erlangen, 1983,1-13,5. Gott als Vater anzureden gilt im NT als
eine in Christus geschenkte Gabe des Hl. Geistes, vgl. Röm 8,15.

2' Vgl. a.a.O., 2. Der Gedanke der durch Lehre gezeugten geistlichen Kinder findet
sich demnach über die bereits erwähnte atl. (Weisheits)literatur hinaus auch in den

Hodajoth von Qumran (1 QH VII.20-22) sowie in der rabbinischen Literatur.

216



demnach bereits zur Zeit des Neuen Testaments ein Prozess
lebensbegleitender Glaubensstärkung u.a. durch die Apostel und Lehrer
anzunehmen.

Geistliche Väter im Mönchtum der Alten Kirche

Geistliche Lebensbegleitung spielte im Mönchtum des ausgehenden
dritten und vor allem des vierten und fünften Jahrhunderts eine zentrale
Rolle.30 Davon zeugen weniger theoretisch-systematische Schriften
über die Seelsorgepraxis der Wüstenväter als vielmehr Spruchsammlungen

mit seelsorgerlichen Ratschlägen zur Gestaltung der Lebensund

Glaubenspraxis. Die bekannteste Spruchsammlung ist die bereits

genannte der Apophthegmata Patrum, die daher auch hier im Mittelpunkt

der Ausführungen über das frühe Mönchtum steht.

Die mönchischen Seelsorger konnten bei ihrer Praxis an Vorbilder unter

den heidnischen Philosophen anknüpfen.31 Vor allem dürfte aber die
bereits dargestellte biblische Rede von (geistlicher) Kindschaft eine
nicht zu unterschätzende Voraussetzung für die nun blühende
Seelsorgepraxis gespielt haben.32 Ausgangspunkt zu deren Rezeption ist freilich

die im 3. Jahrhundert aufkommende, ebenfalls biblisch beeinflusste

Grundausrichtung der Anachorese. Intention des monastischen Lebens

war dabei das geistliche Wachstum unter gleichzeitiger Loslösung vom
ocicov oûtoç bzw. dem koguoç, sein Ziel die Vollkommenheit, die mit der
Gabe der Unterscheidung von Gutem und Bösem durch die Übung der
Sinne (vgl. Hebr 5,14) verbunden ist. Die biblisch-eschatologische
Dimension der Loslösung vom oricov oüxoc durch den bereits hereingebrochenen

neuen Kosmos wurde freilich bei den Wüstenmönchen durch ein
vereinfachtes, individualisiertes Verständnis der christlichen Eschatologie

uminterpretiert. Nun ging es um den (zunächst geographischen)
Rückzug aus dem als Kosmos interpretierten bewohnten Kulturland in
die Wüste als Ort der im mönchischen Leben zentralen Metanoia, der

'" Vgl. grundsätzlich zur directio spiritualis in der Alten Kirche Irénée Hausherr. -
Direction spirituelle en Orient autrefois (OrChrA CXLIV). - Rom, 1955.

" Vgl. zur directio spiritualis in der antiken Philosophie Edouard des Places. - Art.
Direction Spirituelle. I. Dans l'antiquité classique. In: DSpIII (1957), Sp. 1002-1008.
Demnach war eine derartige Seelenführung besonders bei Sokrates und den Stoikern
zu finden.

12 Dies ist die Grundthese des Aufsatzes von F. v. Lilienfeld, formuliert u.a.

a.a.O., 8.

217



Busshaltung.33 Der Rückzug in die Wüste stellte den ersten Schritt des

geistlichen Verlassens des cciœv oûxoç durch das Freiwerden von inneren

Gedanken und bösen Leidenschaften dar.34 Der psychische Kampf
um innere Freiheit auf dem Weg zu Gott35 wurde durch die geistliche
Vaterschaft wesentlich unterstützt. Zweck des Besuches geistlicher Väter
war das cocpeAT|0fjvcu vor allem auf dem geistlichen Weg.36 Der geistliche

Vater diente gleichsam als ein Abbild des vergebenden Gottes, als

ein «irdisches Mittel», «durch das die himmlische Vaterschaft Gottes
erfahren wird.»37 Er tut dies als Geistträger (Tcveupaxocpopoç).38 Nur insofern

konnte er nun - was auch im vierten Jahrhundert angesichts von Mt
23,9 keineswegs unumstritten war39 - mit dem Titel «répcov» bzw.

«'Aßßcx» bezeichnet werden.40

" Vgl. J. Hörmann, a.a.O., 28, der aus der Bereitschaft der Anachoreten zur Metanoia

die Entwicklung des ihnen eigenen Buss- und Erziehungssystems herleitet.
14 Vgl. F. v. Lilienfeld. a.a.O., 4f.
" Der Weg zur Apatheia, d.h. der inneren Freiheit von Gedanken und Leidenschaften,

sowie zur Gottesschau wird am eindrücklichsten im npaKTiKOç des Mönchsvaters

Evagrios Pontikos (Gabiel Bunge [ed]. - Praktikos oder der Mönch: hundert Kapitel
über das geistliche Leben [Schriftenreihe des Zentrums Patristischer Spiritualität
Koinonia - Oriens im Erzbistum Köln XXXII]. - Köln,1989) beschrieben.

16 Vgl. .1. Hörmann. a.a.O., 244.
" Gabriel Bunge. - Geistliche Vaterschaft. Christliche Gnosis bei Evagrios Pontikos

(SPLi Beiheft XXIII). - Regensburg, 1988, 16. Vgl. a. T. Spidlik. -Die Starzen im
Alten Russland. Laienmönche als «geistliche Väter». In: GuLLVHI (1985), 98-108,
99 (demnächst zitiert Starzen) und A. Grün, a.a.O., 9.

Vgl. J. Hörmann, a.a.O., 188: «Im übrigen ist unter dem ägyptischen Mönchtum,
wo die Metanoia Lebensberuf ist, doch von Schlüsselgewalt weniger die Rede. Desto
mehr von Pneuma. Durch dieses wird man hier <Beichtvater>. Die persönliche Wendung
der Beichtvatertätigkeit liess dabei mehr an das Charisma als an das <Amt> denken.»

"' Vgl. z.B. Hieronymus' Ausführungen zum Vater- und Lehrer-Titel in seinem
Matthäuskommentar zu Mt 23,8 (Saint Jérôme. - Commentaire sur S. Matthieu II [Livres
III-IV] / éd. É. Bonard [SC CCLVIII]. - Paris, 1979): Hieronymus führt zur Legitimation

des Titelgebrauchs auch über Gott hinaus die Unterscheidung des Lehrer-Seins
natura oder indulgendo ein. «Nos si hominem patrem uocamus, honorem aetati de-

ferimus, non auctorem nostrae ostendimus uitae. Magister quoque dicitur ex consortio
ueri magistri.» Im weiteren Sinn können also die Titel auch auf Menschen angewendet

werden, solange sie nur Ehrentitel z.B. aufgrund des Alters von Personen bleiben
und der eigentliche Vater, von dem her alles kommt, bzw. der eigentliche Lehrer, durch
den alles ist und durch dessen Inkarnation wir an Gott zurückgebunden wurden, nicht
vergessen wird. Im Gegensatz zu Hieronymus nimmt z.B. Aphrahat (Peter Bruns [ed.].

- Aphrahat. Unterweisungen. Erster Teilband [Fontes Christiani V/1]. - Freiburg i.

Brsg. u.a., 1991, 184) das Verbot aus Mt 23,9 ungebrochen auf.
"' T. Spidlik, Starzen 98, führt ein Zitat an, in dem der Mohammedaner Mohamed al-

Biruno im 11. Jahrhundert zum Lehrer als geistlichem Vater bei den Christen bemerkt:
«Er gehört zu den Grundlagen ihrer Religion.»

218



Der Geron, angeredet als «Abba», wurde meist um ein geistliches Wort
(pfjpa) gebeten. Er diente aber auch durch sein Leben als Vorbild. Häufig

genügte es daher den zu ihm kommenden Mönchen und auch Laien,
ihn lediglich anzuschauen,41 um etwas von seiner inneren Gelassenheit
und der häufig in Tränen42 Ausdruck findenden Demut43 gegenüber Gott
bzw. Freude über dessen Barmherzigkeit zu begreifen und so erbaut zu
werden.

Die meist sehr stark erfahrungsgeprägten44 Ratschläge der Gerontes
dienten als Orientierungshilfe auf dem Weg zum Heil. Das Heil selber

war aber nach der Meinung der Wüstenväter durch die Befolgung der

Ratschläge in Form von «guten Werken»45 letztlich nicht zu verdienen,
sondern vielmehr eine Gabe des barmherzigen Gottes.46

Geistliche Väter nach Symeon dem Neuen Theologen

Die Wüstenväter übernahmen nach vorhergehender Darstellung bereits
zentrale Aufgaben geistlicher Lebensbegleitung und somit auch den

Weg zu Gott fördernder Seelsorge. Bei ihnen war die enge Verbindung

41 Vgl. F. v. Lilienfeld, a.a.O., 1.

42 Vgl. zum Weinen als «kontemplativer Grundhaltung» der Wüstenväter Barbara
Müller. - Die Tränen der Wüstenväter: Das Penthos in den Apophthegmata Patrum. In:
OstKSt XLVI (1997), 281-313, 312: «Der monastische Beginner erkennt weinend seine

eigene Unvollkommenheit und richtet sich insofern bitterlich klagend an den
richtenden Gott. Der spirituelle Meister durchschaut die menschliche Sündhaftigkeit und

gewinnt so eine befreite Sicht auf Gott; in dessen Nähe weinend erfährt er die beglük-
kende göttliche Barmherzigkeit, so dass seine Tränen erleuchtende bzw. Freudentränen

sind.»
41 Zur Demut als Ausdruck der Bussgesinnung vgl. F. v. Ltlienfeld, a.a.O., 7. Derartige

Ta7ie{viüoic als zentrales Zeichen geistlicher Kindschaft unter dem himmlischen
Vater lässt sich auch auf das Neue Testament zurückführen (vgl. Mt 18,4).

44 Vgl. schon J. Hörmann, a.a.O., 25: «Die Weisheit, welche die geistlichen Väter
lehren, erscheint nicht nur als eine Gabe des heiligen Geistes, sondern auch als ein

Niederschlag errungener Erfahrung und persönlicher Klugheit. Sie äussert sich im
allgemeinen nicht impulsiv, nicht in Rätselworten, sondern in wohlüberlegten Sentenzen.

Ihr Charakter ist asketisch pastoral. Die Verwandtschaft mit stoischer
Lebensweisheit ist zum Teil unverkennbar.» Zur Erfahrung der Beichtväter vgl. a. D.
Stäniloae, Buss-Sakrament, 52.

"Vgl A.Grün, a.a.O., 27.
46 Vgl. das bei B. Miller, a.a.O. Nr. 515 aufgeführte Apophthegma des AbbasMatoe:

«Derselbe sagte: <Als ich jünger war, sagte ich zu mir: Vielleicht werde ich ein gutes
Werk tun! - Jetzt aber, da ich alt geworden bin, sehe ich, dass ich auch nicht ein gutes
Werk in mir habe>»

219



von Mönchtum und Seelsorge in den Ostkirchen bereits angelegt. Sie
taten ihren Dienst als «geistliche Väter», nicht unbedingt als Priester.47

Die Möglichkeit selbst zur sakramentalen Busse bei «Laienmönchen»,
die ein entsprechendes Charisma empfangen haben, wurde am deutlichsten

von dem Studitenmönch und Mystiker Symeon dem Neuen Theologen

(ca. 949-1022) formuliert.48 Symeon stellte den Geistträger
(Charismatiker) deutlich über den Träger des ordo. Er legt dabei grossen
Wert auf die Möglichkeit der personalen, mystischen Begegnung mit
Gott für jeden Christen.49 Geistliche Väter sollten aus dieser Begegnung
heraus die Beichte abnehmen und wahre Mediatoren zwischen Gott und
Mensch werden. Sie haben dabei einerseits geistliche Ratschläge zu
geben, die notwendige «Medizin» zu verschreiben, andererseits aber für
den Sünder zu beten, weil sie nahe bei Gott stehen.50 Von Gott zu solch
einem Dienst erwählt zu sein, stellt nach Symeon unter Bezug auf Hebr
5,4 die Voraussetzung für seelsorgerliche Gespräche dar,51 nicht die
Priesterweihe oder die Mönchsweihe (oxn.ua). Die Erwählung findet ih-

47 Vgl. J. Hörmann. a.a.O., 229.
4* Vgl. vor allem dessen Aóyoc itepì ecjouoA-oyfiaecoc, abgedruckt bei Karl Holt. -

Enthusiasmus und Bussgewalt beim griechischen Mönchtum. Eine Studie zu Symeon
dem Neuen Theologen. - Leipzig, 1898, 110-127, bes. 119, Z. 24ff. Die Aussage Sy-

meons, dass auch Laienmönche Beichte abnehmen können, ist von orthodoxen Theologen

häufig abzuschwächen versucht worden. John Meyendorff interpretierte sie im
Sinne des Zulassens von Laienmönchen zur directio spiritualis, nicht aber zur Abnahme

der sakramentalen Beichte, vgl. Joost van Rossum. - Priesthood and Confession in
St. Symeon the New Theologian. In: SVTQ XX (1976), 220-228, 227. Van Rossum
betont zu Recht, dass Symeon eine Trennung zwischen sakramentaler Beichte und
directio spiritualis nicht vornehmen würde. Dies hinge mit der Unklarheit über das

Beichtsakrament zusammen, die in jener Zeit durch die endgültige Zusammenführung
der sakramentalen Busse mit der Privatbeichte entstanden sei, vgl. a.a.O., 228: "In
defending the quite traditional practice of unordained 'spiritual fathers,' particularly
monks hearing private confessions and interceding by prayer for the penitents, St.

Symeon was not aware of the historical identification - which in his time was already a

fact - between private confession and the sacrament of penance." Vgl. hierzu u.a. a. J.
Hörmann, a.a.O., 139ff. und zu Symeon speziell 260ff. Vgl. zu Symeons Konzept der
geistlichen Vaterschaft Venizelos Ch. Christophoridis. - 'H nve\)u,axiKf| Ilaxpóxric
Kara lûuecov xòv Néov OeoÀóyov. -Thessaloniki, 1977.

49 Vgl. hierzu J.v. Rossum, 222. Er betont a.a.O., 225, dass die Mystik von Anfang
an und wesensmässig antihierarchische Tendenzen in sich trug.

,(l Vgl. Aoyoç Ttepi è^ouo^oyfioecoç, a.a.O., 116, Z. 26ff.
11 Vgl. zur notwendigen Würdigkeit der Beichtväter/. Hörmann, a.a.O., 262.

220



ren Ausdruck in der àyvoxriç derer, die zur Schar der Jünger Christi
gehören.52 Eine vorbehaltlose Unterstellung unter solche geistlichen Väter
hält Symeon für unabdingbar zum Aufbruch und Fortschritt auf dem

Weg zur Vollkommenheit.53

Symeon wollte mit seinen die kirchliche Hierarchie hinterfragenden
Äusserungen keineswegs in donatistischer Weise eine neue Kirche der
vollkommenen Geistträger gründen,54 sondern vielmehr in Form eines

psychologischen und spirituellen Schocks prophetische Warnungen
gegen den leichtfertigen Umgang mit dem Priestertum äussern.55

Die Hochschätzung charismatischer Seelsorger hat sich in den orthodoxen

Kirchen bis heute gehalten. Besonders im Mönchtum sind
Charismatiker häufig anzutreffen.56 Freilich besitzen sie heute nicht mehr
aufgrund ihres Charismas das Recht zur Abnahme einer sakramentalen
Beichte,57 sondern vielmehr als Priester58 aufgrund einer Bevollmächti-

" Vgl. u.a. den zentralen Satz im Aóyoc Jtepì ÈcjouoA.oyfio'ECûç, a.a.O., 124 Z. 12ff:
«Oùxe oùv xoîç xcp oxnuccxi uovaxoîç ouxe xoîç Ke/eipoxovriuivoic Kal eîç
ÌEpcocròvnc ÈyKaxaXeyeîcu ßaöuov oìke xoîç xcp xfjç àpxiepcocovnç xexiutiM-Evoic

àcjicouaxi, Ttaxpuàpxaiç cpnpi Kai unxpOJto^ixaiç Kaî èîtiaKOTtoiç, ânXûc, ouxcoç Kai
olà póvnv xf|v XEipoxovîav Kai xf|v xavrtr|ç àcjiav xò àcpiÉvai âuapxiaç arcò Qeov

ôîôoxai-enraye- iepovpyeîv yàp uóvov arjxoîç cruyKExcópnxai ¦ oiuai ôè oùô' aùxò
xoîç 7to?tA.oîç aùxcôv, ïva u,f| xopxoç ovxeç ÈkeîOev KaxaKauOfjaovxai, - àkkà uovoiç
êkeîvoiç, oaoïç Èv lEpEÛGi Kal àpxiEpEÛoi Kai |iovaxoîç xò 0\)yKaTapi0(iEÎo6ai
Ècm xoîç xcôv iiaGrixcôv xoîi Xpiaxovj xopoîç 5ià xr\v âyvoxnxa.»

"Vgl. Hermenegild M. Biedermann. -Symeon, der Neue Theologe (949-1022). In:
Gerhard Ruhbach und J. Sudbrack (ed.). - Grosse Mystiker. Leben und Wirken. -
München, 1984, 93-106, 100, der in der Betonung der Notwendigkeit der Unterstellung

unter den geistlichen Vater ein Charakteristikum symeonischer Spiritualität sieht.
,4 Vgl. J.v. Rossum, a.a.O., 224.
" Vgl. a.a.O., 224: "He was not a systematic theologian but a 'prophet'. He did not

want to abolish the hierarchical structure of the Church but to warn the Church of his
time against worldliness and secularization." Es ging Symeon also weniger um den

«Enthusiasmus der Mönche, der das Amt der Priester überholte» (J. Hörmann,
a.a.O., 264), als lediglich um eine durch die charismatischen Vorbilder veranlasste
Kurskorrektur unter den Klerikern. Auch das von ihm geleitete Mamas-Kloster in

Konstantinopel war Adressat der radikalen Gedanken Symeons, vgl. H.M. Biedermann,

a.a.O., 94.
,6 Vgl. hierzu /. Hörmann, a.a.O., 182.
" ./. Hörmann, a.a.O., 10, betont, dass «gegen den Anteil des Mönchtums an der

Spendung der Busse eine kräftige Reaktion erst eintrat, als das Beichtvateramt
ausschliesslich in den Händen der Mönche war, im 12. Jahrhundert.»

" Vgl. zur Bindung der sakramentalen Beichte an den Priester D. Stäniloae, Buss-
Sakrament 42. Er betont, dass nur der Priester dem Beichtenden im Namen Gottes

entgegenzutreten vermöge. Diese Vollmacht begründet Stäniloae, Erneuerung, 27 noch

221



gung (évxaAxfipiov) durch den Bischof.59 Zumindest nveuuaxiKOç
wird man daher gegenwärtig nur durch Amtszuweisung, die freilich
zumindest theoretisch auf einer persönlichen Begabung fundieren sollte.60

Das russische Starzentum61

In Russland wurden geistliche Väter zu einer Zeit besonders bekannt,
als die Kirche und insbesondere das Mönchtum starken geistlichen Nöten

ausgesetzt waren. Die im Geist westlicher Rationalität bzw. der
Aufklärung durchgeführte Reform der Kirchen und des Mönchtums durch
Peter den Grossen 1672-1725)62 und deren Fortsetzung durch die, vor
allem auch die Klöster treffende, Säkularisierungspolitik Katharinas IL
(1729-1796)63 hatten das geistliche Leben in Russland nahezu lahmgelegt.64

Gegen den Geist der Aufklärung und des Rationalismus entstand

genauer durch die apostolische Sukzession. Nach E. Theodorou, a.a.O., 55, betonte
freilich schon Basilius der Grosse im 4. Jh., dass das Sündenbekenntnis vor dem Priester

abzulegen sei. Theodorou beurteilt a.a.O., 56 die Erteilung kanonischer
Beichtvollmacht an Laienmönche als Missbrauch.

" Vgl. hierzu u.a. schon Symeon von Thessaloniki (t 1429) nach./. Hörmann, a.a.O.,
289ff. Ein ÈvxaÀ/rrjpiov des Thessalonicher Metropoliten ist abgedruckt bei David
Balfour (ed.). - 'Ay(ov) Iv>|aeò>v '\px\zn\o-Konov 0eo"O"ata>vÎKT|ç "Epya 9eoÀ,oyiKa

(Analecta Vlatadon XXXIV).-Thessaloniki, 1981, 245f.
60 Vgl. Symeon von Thessaloniki nach J. Hörmann, a.a.O., 293. Lediglich eine

Ausnahme ist bei Symeon noch vorgesehen vgl. a.a.O., 290: «Nur im Notfall kann auch ein
Mönch (sc. Laienmönch), der klug ist und die Kanones kennt, mit der Beichtabnahme

beauftragt werden. Er kann dann darüber dem Bischof berichten oder selbst Gewissensrat

erteilen, aber ja nicht absolvieren. Denn damit würde er sich unberufen
priesterliche Rechte anmassen und sich in Widerspruch zur Kirche setzen.» 7. Icä, a.a.O.,
123 weist darauf hin, dass die Bevollmächtigung zur Beichte, die ursprünglich nur
geistlich erfahrenen Priestern erteilt wurde, heute alle Priester im Anschluss an die
«Ordination» erhalten. So formulieren auch Susanne Hausammann und Sergius Heitz.

- Christus in euch: Hoffnung auf Herrlichkeit. Orthodoxes Glaubensbuch für erwachsene

und heranwachsende Gläubige. - Göttingen, 21994, a.a.O., 131: «...jeder Priester
kann alle Sünden absolvieren.»

61 Vgl. als Überblick Hans-Dieter Döpmann. - Die Russische Orthodoxe Kirche in
Geschichte und Gegenwart. - Berlin, 1981, 164-167. Eine neuere ausführliche
Darstellung russischer Spiritualität mit zahlreichen Quellentexten bietet T. Spidlik. -
Russische Spiritualität. - Regensburg, 1994.

62 Vgl. hierzu H. Hohlwein - Art. Peter I., der Grosse. In: RGG V 1961 Sp. 24 lf.
Vgl. a. G. Stricker, a.a.O., 67.

"Vgl. a.a.O., 71.
64 Vgl. nochmals a.a.O., 67: «Im letzten Drittel des 18. Jh. müsste fast jedes Kloster

mit Schliessung rechnen.»

222



nun im russischen Christentum eine Bewegung, die sehr stark durch
geistliche Väter, eben die russischen Starzen, mitgetragen wurde. Diese
wirkten nicht nur mit grossem Erfolg bei Mönchen und Nonnen,65
sondern weit über die Klöster hinaus sowohl unter der Landbevölkerung als
auch in den intellektuellen Kreisen der Städte.66

Das russische Starzentum ist stark in der ostkirchlichen Mystik
verwurzelt. Geistliche Väter waren mit dem Aufkommen der mystischen
Strömung des Hesychasmus,67 der im 14. Jh. von sinaitischen Mönchen
auf den Berg Athos gebracht worden war und sich von dort aus in der
gesamten ostkirchlichen Orthodoxie verbreitete, zunehmend auch zu An-
leitern in hesychastischer Meditations- bzw. Gebetspraxis geworden.
Das zu Lichtvisionen führende «Gebet der Ruhe»68 konnte nämlich «...
mit Erfolg nur unter der Anleitung eines erfahrenen Seelenführers
ausgeübt werden.»69 Vermittelt wurden die «Blüten» ostkirchlicher Mystik
sowie die Lehren und das Leben der alten Mönchs- und Kirchenväter
mit durchschlagender Wirkung70 durch den hauptsächlich in der rumä-

65 Vgl. John B. Dunlop. - Staretz Amvrosy. Model for Dostojewskij's Staretz Zos-
sima. - Belmont, Mass., 1972, 155; T. Spidlik, Starzen, 99: «Erst als die geistliche
Vaterschaft als Institution der <Alten>, russisch: <startschestvo>, wieder höheres Ansehen

gewann, erneuerten sich auch die russischen Klöster.» Vgl. ferner zum Aufschwung
des Klosterwesens die Statistik bei G. Stricker, a.a.O., 72: «1810 zählte man, nach den

Klosterschliessungen unter Katharina in Russland, etwa 450 Klöster. 100 Jahre danach

- 1914 - weist der Bericht des Oberprokurators 478 Mönchsklöster (11 000 Mönche
und 9500 Novizen) sowie 475 Nonnenklöster (17 300 Nonnen und 56 000 Novizinnen)

aus. Andere Quellen beziffern die Zahl der Klöster auf russischem Boden vor der
Revolution mit beinahe 1200.»

66 Vgl. a.a.O., 67. In Optina wurde seit Starez Makarij die intellektuelle Elite
angezogen, vgl. V. Lossky, a.a.O., 122. Viele Besucher kamen schliesslich auch zu Starez

Amvrosij, vgl. a.a.O., 139ff.
67 Vgl. zum Hesychasmus u.a. Gerhard Podskalsky. - Zur Gestalt und Geschichte des

Hesychasmus. In: OstKSt XVI (1967), 15-32 und John Meyendorff. - Byzantine He-

sychasme: Historical, Theological and Social Problems. Collected Studies. - London,
1974.

68 Vgl. als klassischen Text über diese auch «Jesus-» oder «Herzensgebet» genannte
Praxis Emanuel Jungclaussen (ed.). -Aufrichtige Erzählungen eines russischen

Pilgers. - Freiburg/Brsg., "1987.
6" Endre von Ivânka. - Byzantinische Yogis? In: ZDMG.NS XXVII (1952),

234-239, 238.
7" Schon vor der Vermittlung durch Paisij Welitschkowskij und neben ihm hat es

freilich bedeutende geistliche Väter in der russischen Orthodoxie gegeben, vgl. etwa

Sergij von Radonesch (1314-1391; dazu Maria Kaissltng und Tatjana Goritschewa. -
Russisch-orthodoxe Seelsorger/Starzen. In: Christian Möller [ed.]. - Geschichte der

Seelsorge in Einzelporträts III. - Göttingen/Zürich, 1996, 359-375, 360), Nil Sorskij

223



nischen Moldau wirkenden Mönch Paisij Welitschkowskij (1722—
1794).71 Zentrale Bedeutung hatte dabei seine Übertragung einer
Standardsammlung asketisch-mystischer Kirchenväter-Texte aus dem
Griechischen ins Kirchenslawische, der durch Makarios von Korinth
(1731-1805) und Nikodimos Agioritis (1748-1809) kompilierten Philo-
kalia (kirchenslawisch: Dobrotolubje).

Das bedeutendste Zentrum des russischen Starzentums stellte bis
192372 das Kloster Optina Pustyn südlich von Moskau bei Kaluga dar.73

Dort lebten in einer Klause beim Kloster nacheinander mehrere sehr
bedeutende Starzen,74 die gegenüber den Wüstenvätern in noch viel
grösserem Masse auch Laien anzogen. Ihre Klause war nach den zeitgenössischen

Berichten von Gläubigen (und auch Nichtgläubigen) regelrecht
belagert. Die Starzen übernahmen seelsorgerliche und katechetische

Aufgaben sowohl gegenüber dem Volk als auch vielen Mönchen und
Nonnen. Dies geschah auch in Form eines häufig sehr umfangreichen

(1433-1508) und schliesslich Tichon von Woronesch (1724—1783). Erst mit Paisij
setzte sich aber die starke und charakteristische Prägung des Starzentums durch den

Hesychasmus durch. Vgl. u.a. W. Kahle.-kA. Starzentum. In: Evangelisches Lexikon
für Theologie und Gemeinde III (1994), 1900-1901, 1900, P. Hauptmann, a.a.O. Sp.
488.

71 Zu Welitschkowskij vgl. S. Cetverikov. - Starets Paisii Velichkovskii. His Life,
Teachings, and Influence on Orthodox Monasticism. - Belmont, 1980; I. Chibarin. -
Der Starez Paissi Welitschkowski 1722-1794. In: Fairy von Lilienfeld (ed.). -
Hierarchen und Starzen der Russischen Orthodoxen Kirche. Aufsätze der «Zeitschrift des

Moskauer Patriarchats». - Berlin, 1966, 59-82; CD. Hainsworth. - Staretz Paisy Ve-

lichkovsky (1722-1794). Doctrine of Spiritual Guidance. - Diss. Rom, 1976; T. Spidlik,

Starzen S. 99-103; E. Chr. Suttner. - Paisij Veliökovskij im Spiegel des geistlichen
Testaments seines Schülers Gheorge de la Cernica. In: ders. - Beiträge zur
Kirchengeschichte der Rumänen. - Wien, 1978,278-283; A.E. Tachiaos. - The Revival of
Byzantine Mysticism Among Slavs and Romanians in the XVIIIth Century. Texts Relating

to the Life and Activity of Paisy Velichkovsky (1722-1794). -Thessaloniki, 1986
sowie die Übersetzung von B. Tittel (tr.). - Paisij Veliékovskij. Lilien des Feldes. Über
die Gebote Gottes und die heiligen Tugenden. - Wien, 1977. Zu seiner Bedeutung für
das russische Mönchtum vgl. a. N. Arseniew in V. Lossky, a.a.O., 36-38.

72 Vgl. P. Hauptmann, a.a. O. Sp. 488. Er berichtet dort, dass das Optina-Kloster
1987 der Kirche zurückgegeben worden ist.

71 Vgl. zu Optina Pustyn den Überblick von V. Lossky, a.a.O., 89ff.
74 Vgl. T. Spidlik, Starzen 103 und V. Lossky, a.a.O., 92: «Ces quelques cellules

isolées, à trois cents mètres de l'enceinte du monastère, en plein fourré, devaient abriter
les moines désireux de se consacrer entièrement à la vie de prière et de contemplation.»
Schon in der Alten Kirche hatte es Mönche gegeben, die am Rande eines Koinobions
zurückgezogen in einer Klause lebten. Das bekannteste Beispiel stellt der palästinische
Mönch Barsanuphios (t um 540) dar, der allerdings nicht zum Klosterverband selber
gehörte, vgl. /. Hörmann, a.a.O., 243.

224



Briefwechsels.75 Bemerkenswert ist, dass hier das Amt des geistlichen
Vaters ebf. keineswegs notwendig an die Priesterweihe gebunden war
und somit zumindest die directio spiritualis wieder einmal in den Händen

ausgewählter Laien lag.76

Die bekanntesten geistlichen Väter Optina Pustyns waren Starez
Leonid (Nagolkin 1768-1841),77 Makarij (Ivanow 1788-1860)78 und

Amvrosij (Grenkow 1812-1891),79 der wie bereits erwähnt das Vorbild
für Dostojewskijs Starzen Sossima darstellte.80 In vielen Elementen
prägend für die Praxis der nachfolgenden Starzen war bereits Leonid: «Seine

Zelle war stets belagert; auf einem Bett sitzend, mit weissem
Umhang, sprach er mit den Brüdern - nach seiner Gewohnheit Gürtel flechtend.

Man mass ihm die Gabe der Herzenskenntnis zu und lobte seine
Unbestechlichkeit und seinen Mut, die Wahrheit zu sagen. Sein Handeln,

über das man in weiten Kreisen sprach, verursachte Erstaunen,
aber ebenso auch Ablehnung durch den Weltklerus und die bischöflichen

Behörden.»81 Er hat besonders durch sein ruhiges und
ausgeglichenes Wesen Menschen angezogen. Diese belehrte er dann nicht mit
auf seiner eigenen Lebenserfahrung basierenden Ratschlägen, sondern
immer unter Rückgriff auf Worte der Hl. Schrift und der Kirchenväter.82

Zur Unterstützung der Lektüre letzterer auch durch die Pilger wurde
im Optina-Kloster unter Starez Makarij ein Verlag eingerichtet, der die
Verbreitung mystischer und asketischer Schriften der Kirchenväter
förderte.83

Starez Amvrosij lehrte besonders gern in Erzählungen und Gleichnissen

bzw. in leicht merkbaren Sentenzen84 - es ging ihm dabei zentral um
Gehorsam gegenüber Christus bzw. dem geistlichen Vater unter
Abwendung von falschem Egozentrismus.85

75 Spidlik konstatiert sehr ausgeprägte Briefwechsel z.B. bei Paisij Welitschkowskij
(vgl., Starzen 103) und Starez Makarij von Optina (vgl. a.a.O., 106). Der Starez Amvrosij

von Optina hat nach V. Lossky, a.a.O., 139, täglich 30-40 Briefe seiner «geistlichen

Kinder» erhalten.
7" Vgl. /. Hörmann, a.a.O., 270 und T Spidlik, Starzen, 105.
77 Vgl. T Spidlik, Starzen S. 103-105; V. Lossky, a.a.O., 104ff.
78 Vgl. T. Spidlik, Starzen S. 1051'; V. Lossky, a.a.O., 114ff..
7" Vgl. T Spidlik, Starzen S. 106f.; V. Lossky, a.a.O., 127ff.
"° Freilich hat Dostojewskij ein stark idealisiertes und psychologisierendes Bild des

Starzen gezeichnet, vgl. u.a. V. Lossky, a.a.O., 140.

"'T. Spidlik, Starzen. 104.
82 Vgl. a.a.O., 105.
"¦' Vgl. N. Arseniew in V. Lossky, a.a.O., 31 und V. Lossky, a.a.O., 93; 123.
*4 Vgl. J.B. Dunlop, a.a.O., 133.
"' Vgl. a.a.O., 135.

225



Neben den Starzen in Optina Pustyn hat es einige sehr bedeutende
weitere geistliche Väter gegeben. Besonders hervorzuheben ist Seraphim

von Sarow (1759-1833).86 Dieser volkstümliche Einsiedler hinter-
liess unter den russischen Gläubigen einen tiefen Eindruck nicht nur

wegen seiner auf Herzenskenntnis87 basierenden geistlichen Ratschläge,
sondern auch aufgrund seiner Wundertätigkeit88 und seines einfachen,
entsprechend seiner Herzensreinheit kindlichen Gemüts.89 Seine

Ausstrahlung war derart stark, dass er als «Schutzengel seines Volkes»
bezeichnet90 und 1903 heiliggesprochen wurde.91

Ähnliche Bedeutung wie Seraphim hatte der Starze92 und Hesychast
Theophan Zatvornik (dt.: der Klausner; 1815-1894), der sich aus dem
Bischofsamt in eine Einsiedelei zurückgezogen hatte und seine

Seelsorgetätigkeit vor allem brieflich ausübte.93 Bei ihm beeindruckt insbesondere

die Christozentrik seiner geistlichen Schriften und Briefe.94 Er vertrat

dabei eine stark ausgeprägte Gnadentheologie: Der Weg zur Seligkeit

kann zwar mit Hilfe des hesychastisch geprägten Herzensgebetes
u.a. gegangen werden - an das Ziel gelangen die Menschen als Sünder
aber nur vermittels der göttlichen Gnade.95

Zeitgenössische Beispiele geistlicher Vaterschaft

Bereits bei der geschichtlichen Betrachtung des Phänomens geistlicher
Vaterschaft ist deutlich geworden, dass es vor allem zu Zeiten eines spi-

ïs P. Hauptmann bezeichnet Seraphim von Sarow a.a.O. Sp. 488 als «grössten
russischen Heiligen überhaupt.»

*7 Seraphim scheint nicht nur über Kardiognosie verfügt zu haben. Er konnte
Menschen scheinbar auch detailliert aus ihrem Leben erzählen, vgl. den stark panegyrisch
geschriebenen Bericht Vera Zanders. - Seraphim von Sarow. Ein Heiliger der
orthodoxen Christenheit (1759-1833). - Düsseldorf. 1965. 98 u.a. 103.

1,8 Vgl. Spidlik. Starzen. 108. V. Zander berichtet von Exorzismen (vgl. a.a.O., 106),

vom paradiesisch-freundschaftlichen Umgang des Heiligen mit wilden Tieren (vgl.
a.a.O., 110), ja sogar von Levitationen (vgl. a.a.O.. 108).

"'Vgl. a.a.O.. 112.

""A.a.O.. 105f.
" Vgl. G. Stricker. a.a.O.. 68.
": Theophan wird hier nach T. Spidlik. Theophan. 294. als Starze bezeichnet.
"' Vgl. zu Theophan u.a. den angegebenen Artikel von T. Spidlik und Georgi Terly-

schnikow. - Auf dem Wege zu Gott. Leben und Lehre des Starzen Theophan. Mit
einer Einführung von Gisela Schröder. - Leipzig, 1978.

"4 Vgl. N. Arseniew in V. Lossky, a.a.O.. 59.

"Vgl. a.a.O., 41; 43f.

226



rituellen Vakuums hervortrat. Ähnliches gilt auch in der Gegenwart,
freilich in ganz unterschiedlichen Kontexten. Der spezifischen Reaktion
auf einen bestimmten Kontext ist daher bei der Darstellung zeitgenössischer

geistlicher Väter besondere Beachtung zu schenken.

Geistlicher Vater im postkommunistischen Rumänien:
Vater Cleopa Hie

In den Ländern des ehemaligen Ostblocks hat das geistliche Leben eine
Renaissance erfahren. Geistliche Väter haben dabei eine entscheidende
Rolle gespielt.96 In Rumänien galt neben Vätern wie z.B. Lauren jiu von
Fräsinei (Walachei) und Teofil von Sdmbäta (Transylvanien) dem viele
Jahre im Moldaukloster Sihästria lebenden Archimandrit Cleopa Hie
(1912-1998)97 besondere Beachtung. Er übte nicht nur grossen Einfluss
auf den Wiederaufbau monastischen Lebens aus, sondern betrieb auch
eine Form der Seelsorge, die mit jener der russischen Starzen des Opti-
na-Klosters vollkommen identisch ist. Diese wirkte sich insbesondere
im postkommunistischen Rumänien bis in die Gemeinden hinein aus.98

Vater Cleopas Biographie99 war sowohl von Schikanen durch die
einstige rumänische Geheimpolizei Securitate als auch durch längere Zei-

"" Einen Starzen und Gemeindepriester, der schon im kommunistischen Russland
wirkte (Vater Alexander Anissimow) und einen vor allem im nachkommunistischen
Russland stark aktiven Mönch (Johann von Petschory) beschreibt Tatjana Goritschewa

bei M. Katssling a.a.O., 365ff.
17 Vater Cleopa Hie starb in der Nacht vom 1. auf den 2. Dez. 1998, vgl. die Notiz SOP

CCXXXIV (Jan. 1999), 6f. und den Nachruf von loan Icä. - Le père Cleopas, un témoin
de la tradition philocalique en Roumanie. In: SOPCCXXXV (Febr. 1999), 29-30.

78 Vgl. loanìchie Baiati. - Archimandritul Cleopa Ilie. Mìnastirea Sihästria
(Archimandrit Cleopa Hie. Kloster Sihästria). In: Convorbiri Duhovnicesti (Geistliche
Gespräche) II. - Roman/Hus, 1990, 436-440, 438.

'" Vgl. zur Biographie Cleopas a.a.O. die Anm. auf S. 436f. Cleopa wurde demnach
als eines von 10 Kindern einer Bauernfamilie in Sulija, Kreis Botosani am 10. April
1912 geboren. In seiner Kindheit wurde er stark beeinfiusst von dem bekannten

Eremiten Paisie aus der Skiti Cozancea. 1929 wurde er Novize im Kloster Sihästria (unter

dem Beichtvater loanichie Moroi), 1937 Mönch und 1942 Vakanzvertreter für den

Abtsposten. 1945 wurde er Abt des Klosters und zum Priester geweiht. 1949 siedelte

er mit 30 Mönchen in das Kloster Slatina über. 1956 kehrte Vater Cleopa nach Sihästria

zurück und wurde nach einer längeren Zeit des Eremitendaseins Beichtvater des

Klosters. 1958 zog er sich nochmals für sechs Jahre in die Karpatenwälder zurück.
Hinweise auf Vater Cleopa finden sich auch bei Antonie Plamadeala. - Monastische

Spiritualität im heutigen Rumänien. In: EuA XLVI (1970), 478-487.

227



ten des Eremitendaseins in den Wäldern der Karpaten geprägt.100 Einst
Abt des Klosters, lebte er seit 1964 in einer Einsiedelei am Rande von
Sihästria. Seit dieser Zeit betätigte er sich als geistlicher Vater. Zu
seinen «geistlichen Kindern» gehört auch Daniel Ciobotea,,101 der 1987 in
Sihästria zum Mönch geweiht wurde. Durch dessen Einsetzung zum
Metropoliten der Moldau im Jahr 1990 haben das Kloster und sein Geron

nochmals an Bedeutung hinzugewonnen.
Vater Cleopa widmete sehr viel Zeit dem Gespräch mit den Gläubigen.

Jeden Nachmittag sprach er vor den zum Kloster kommenden
Pilgern über allgemeine Probleme. Dabei erreichte er ein sehr breites Spektrum

von Menschen, Kleriker ebenso wie kleine Kinder.102 Es ging z.B.

um die Regelung des Familienlebens mit den entsprechenden Aspekten:
Abtreibung, Umgang mit Verhütungsmitteln, Ehescheidung, Unzucht
etc. Vater Cleopa versuchte meist auf der Basis einer für westliche
Beobachter sehr konservativ wirkenden Ethik den Mangel an christlicher
Erziehung in den Gemeinden zu beheben. Dabei unterstützte er auch die
Abwehr von Proselytismus,l03 der in Rumänien, insbesondere durch
neoprotestantische Sekten, gefördert wird.104 Persönliche Probleme wurden

freilich nur in separat stattfindenden Beichtgesprächen erörtert.105

Auch für die persönlichen Belange seiner geistlichen Kinder nahm sich

Cleopa viel Zeit.

'"" Vgl. o. Fn. 98. Es wird vermutet, dass der Umzug nach Slatina von der Geheimpolizei

veranlasst worden sei. Ähnliches gilt für Vater Cleopas längeren Aufenthalt in
den Karpatenwäldern.

101 Vgl. zu Daniel Ciobotea: Nikolaus Wyrwoll (ed.). - Orthodoxia 1997-1998. -
Regensburg, "'1997, 113. Zu den Beziehungen Daniels zu Vater Cleopa vgl. SOP
CCXXVIII (Mai 1998), 22f.

1112 Vgl. 7. Balan, a.a.O., 439. Ein noch breiter gefächertes Publikum beschreibt T.

Goritschewa bei Starez Johann von Petschory bei M. Katssling, a.a.O., 371: «Gebildete

Neugetaufte und beinahe analphabetische alte Frauen, Mönche und Drogenabhängige,

Gläubige und Ungläubige, Hippies und Yogies - alle linden bei ihm weisen
Rat und Trost.»

"" Vgl. 7. Balan, a.a.O., 437.
1114 7. Balan, a.a.O., 439, bemerkt zur erzieherischen Tätigkeit des Geron (die

Übersetzung aus dem Rumänischen verdanke ich meinem Freund Ciprian Streza): «Wenn
solche <Missionsschulen> für Beratung und Katechese in jeder Gemeinde oder jedem
Kloster existieren würden, wie gestärkt wären dann die orthodoxen Gläubigen gegen
den Proselytismus der Sekten! Ist das nicht eine der grössten Aufgaben des Mönchtums?»

105 Vgl. a.a.O., 439.

228



Die kurzen Ansprachen und Predigten des Geron mit ihrem missionarischen

und katechetischen Charakter unter starkem Rückbezug auf Bibel

und Kirchenväter sind z.T. veröffentlicht worden.106 Schriften des

Starez sind sogar ins Griechische übersetzt worden.107

Geistlicher Vater und Hierarch:
Der koptische Papst Schenuda III.

Unter Trägern höherer kirchlicher Würden sind nur selten bedeutende

geistliche Väter anzutreffen. Zwar haben selbst Patriarchen wie der
Ökumenische Patriarch Bartholomaios einige «geistliche Kinder», die sie

trotz der sie stark beanspruchenden Amtstätigkeiten betreuen.
Seelsorgerliche Tätigkeit nehmen sie aber in der Regel ausschliesslich in diesem

eingeschränkten Rahmen wahr. Eine Ausnahme bildet hingegen der
Patriarch der non-chalkedonensischen koptischen orthodoxen Kirche108

106 Vgl. z.B. Cleopa llie. - Valoarea sufletului. Predici actuate (Der Wert der Seele.

Aktuelle Predigten). - Galaü, 1991. Dort geht es hauptsächlich um Auslegungen der
Bibel und der Väterliteratur.

1117 Vgl. Cleopa llie. - MapXTjpîeç xfjç 'Ayiaç rpacpfjç V-ó. xfjv ècjatpexiKfj xiufj xfjç
Mnxépaç xoî> Kuplou. In: 'OpGoôoCjOç OiXooeoç Mapxvpia. nepioôiKrj èkôocuç
oÎKoSoufjç LI/LII (1993), 37-55 und ders. - 'AvxiaipexiKol AiaA,oyoi. -Thessaloni-
ki, 1991. In griechischer Übersetzung existieren also vornehmlich die antihäretischen
Schriften des Geron. In diesen kann der Starez sehr scharf werden, vgl. Mapxupieç,
52 zu den «Häretikern» vornehmlich in protestantischen Denominationen (Übersetzung

AM): «Es ist besser für Euch, dass Ihr an einem Stein um den Hals hängt und ins

Meer stürzt (Mt 18,6-7; Mk 9,42; Lk 17,1-2) als dass Ihr die Seelen der guten Christen

durch Lügen und Eure satanischen und verwünschten Gotteslästerungen schok-
kiert.»

108 Zur betonten Bindung der Seelsorge in der koptischen Kirche an den Priester vgl.
Archbishop Basilios. -Art. Confession and Penitence. In: The Coptic encyclopedia II
(1991), 584f, 585. In der koptischen orthodoxen Kirche wirken auch andere geistliche

Väter mit grosser Ausstrahlung. Als ein Beispiel kann der Abt des Makarios-Klo-
sters im Wadi Natroun Matta el-Meskeen genannt werden. Seine geistliche Vaterschaft
und sein innovatives Organisationstalent haben wesentlich zu einer Renaissance
koptischen Mönchtums beigetragen (vgl. Gottfried Glassner. - Erneuerung im Zeichen der
Mönche. Das Aufblühen der koptischen Klöster und das Reformwerk des Matta al Ma-
skîn. In: Albert Gerhards und 77. Brakmann [ed.]. - Die koptische Kirche. Einführung
in das koptische Christentum [Urban-Tb 451]. - Stuttgart u.a.,1994, 93-104). In dieser

Renaissance hat das Mönchtum auch seine «Verantwortung für das öffentliche
Leben» erkannt (a.a.O., 98). Bereits aus der Selbstdarstellung Koptisches Mönchtum &
Das Kloster des Hl. Makarius. Ein kurzer historischer Überblick. - Kairo, 1993 wie
auch aus diversen Veröffentlichungen Vater Maltas wie z.B. seines Buches über den Hl.

229



Schenuda III.,109 der durch seine Reisetätigkeit auch in Deutschland,
neuerdings durch eine koptische Klostergründung in Brenkhausen bei
Höxter insbesondere in Westfalen, persönlich bekannt ist.110 Bereits aus
seiner Biographie wird ersichtlich, dass die Zeiten des Rückzugs ins
Kloster bzw. in die Einsamkeit der Wüste111 eine wichtige Rolle in
seinem Leben und auch für seine Rolle als geistlicher Vater spielen:

Schenuda III. (mit bürgerlichem Namen: Nasir Gayid Rafail) wurde
1923 geboren. Er studierte in Kairo, wo er nach Abschluss seines Studiums

als Dozent tätig war. 1954 trat er unter dem Namen Antonius in das

Wüstenkloster Es-Surian im Wadi Natrun ein. Für seine spirituelle
Entwicklung war ein längerer Aufenthalt in einer Höhle der das Kloster
umgebenden sketischen Wüste von besonderer Bedeutung. 1962 weihte ihn
sein Vorgänger im Papstamt Kyrillos VI. zum Bischof und unterstellte

Antonius (vgl. Matta El-Maskine. - Saint Antoine ascète selon Evangile suivi de les

vingt Lettres de saint Antoine selon la tradition arabe [Spiritualité Orientale LVII]. -
Abbaye de Bellefontaine, 1994) wird der starke Rückbezug der eigenen Praxis auf die
der asketischen und geistlichen Väter der Spätantike deutlich. Stellvertretend für seine

vielen Schriften in unterschiedlichen Sprachen, die von seiner geistlichen
Vaterschaft über die Klostermauern hinaus zeugen, sei hier auf Die tiefe Bedeutung des

Fastens. - Kairo, 1992 und Ein Standpunkt zur Geburtenkontrolle. - Kairo, 1986
hingewiesen. Zum Führungsstil des Abtes gegenüber seinen Mönchen vgl. Wadie Andra-
wiss. - Un exemple concret du monachisme copte contemporain: Le monastère Saint-
Macaire du Wadi Na troun. In: Le Monde Copte XXI/XXII (1993), 135-141, 136:

«Matta el-Meskyn, Père spirituel du monastère, étant lui-même doué des plus vifs
talents, s'interdit d'influencer les moines et laisse à chacun sa liberté de chercher sa propre

voie spirituelle et créatrice. Il joue le rôle de conseiller d'orientation.»
109 Vgl. zu Papst Schenuda III. Andreas Müller. - Silbernes Papstjubiläum. Patriarch

Schenuda III. feiert sein 25jähriges Amtsjubiläum. In: COst LI (1996), 331-335 - dort
auch weitere Literatur in Auswahl. Vgl. ferner den mit viel Insider-Wissen angereicherten

Artikel von John Watson. - Signposts to a Biography - Pope Shenouda III. In:
Between Desert and City: The Coptic Orthodox Church Today, ed. Nelly van Doom-
Harder und Karl Vogts (The Institute for Comparative Research in Human Culture Oslo.

Serie B: Skrifter XCVII). - Oslo, 1997, 243-253.
"° Vgl. den Bericht über den Besuch Schenudas III. im westfälischen Borgentreich

und Brenkhausen im Oktober 1997 von Uwe Herrmann in Unsere Kirche Heft XLII
(12.-18. Okt. 1997), 10.

111 Ähnliches gilt bereits für Schenudas Vorgänger im Papstamt Kyrill VI.
1902-1971 der eine Höhle im Wadi Natroun und eine Windmühle auf dem Moqqa-

tam-Berg bewohnte, vgl. Rafael Awa Mina. - Papst Kyrillos VI. und die geistliche
Führung. - Waldsolms-Kröffelbach/Ts., 1987, 3; 5f. Zu Papst Kyrill VI. vgl. auch Nelly

van Doom-Harder. - Kyrillos VI (1902-1971): Planner, Patriarch and Saint. In:
Between Desert and City: The Coptic Orthodox Church Today, ed. dies, und Kari Vogts
(The Institute for Comparative Research in Human Culture Oslo. Serie B: Skrifter
XCVII). - Oslo, 1997, 130-142.

230



ihm die religiöse Unterweisung und Erziehung. Er wurde somit einer
der ersten «Funktionsbischöfe» der koptischen Kirche, die keine eigene
Diözese leiten. An seine frühere Tätigkeit als «Chefredakteur» des

Sonntagsschulmagazins der «Sonntagsschule des Hl. Antonius»112

anknüpfend engagierte er sich insbesondere in Form von geistlich-theologischer

Vortragstätigkeit. Am 31. Oktober 1971 wurde er zum Papst
gewählt. Im September 1981 verbannte Präsident Sadat kurz vor seiner

Ermordung, veranlasst durch innenpolitische Schwierigkeiten, Schenuda

in das Kloster Anba Bishoy. Erst im Januar 1985 konnte Schenuda
das Bishoy-Kloster wieder verlassen. Die Zeit seines Exils hat er sowohl
für die Abfassung zahlreicher religiöser Schriften als auch für intensive

geistliche Gespräche mit den Mönchen des Klosters nutzen können, das

er sich zum Ort seiner Residenz ausgesucht hat.113

Noch heute spielt die Vortragstätigkeit im Leben des 76jährigen Papstes

eine bedeutende Rolle. Die Vorträge dienen weniger der dogmatischen

Vermittlung christlicher Wahrheiten. Sie haben vielmehr, in
Anlehnung an die Sonntagsschularbeit, katechetischen Charakter im Sinne
der directio spiritualis. Diese Form der geistlichen Lebensbegleitung
koptischer Christen ist ungewöhnlich:"4 Bei den regelmässig stattfindenden

«Konferenzen» jeden Mittwochabend versammeln sich jeweils
um die 7000 Menschen, um in der Kairoer Markus-Kathedrale
Ratschläge ihres Papstes zu zentralen Fragen christlicher Lebensgestaltung
zu erhalten.115 Viele seiner Antworten, die häufig unter starkem Rückbezug

auf die biblischen Schriften formuliert wurden,"6 sind in mehre-

112 Zur Sonntagsschularbeit in der koptischen Kirche vgl. Wolfram Reiss. - «Die

Erneuerung begann in der Sonntagsschule». Geschichte und Entwicklung der Sonntagsschulen

in der Koptischen Orthodoxen Kirche. In: Gerhards, A. und H. Brakmann
(ed.). - Die koptische Kirche. Einführung in das koptische Christentum (Urban-Tb
CDLI). - Stuttgart u.a., 1994, 84-92. Neurdings ausführlicher ders. - Erneuerung in
der koptisch-orthodoxen Sonntagsschulbewegung und die Aufnahme ihrer Reformansätze

in den Erneuerungsbewegungen der koptisch-orthodoxen Kirche der Gegenwart
(Studien zur orientalischen Kirchengeschichte V). - Hamburg, 1998.

111 Der biographische Überblick orientiert sich z.T. wörtlich an A. Müller, a.a.O.,
33 lf.

1,4 Vgl. dementsprechend auch die Kritik an mangelnder directio spiritualis bei
Schenuda nach./. Watson, a.a.O., 250f.

'"Vgl. a.a.O., 331.
116 Einige Kapitel des in Deutschland bekanntesten Buches des Papstes bestehen

ausschliesslich aus einem Katalog von Bibelstellen. Vgl. z.B. das Kapitel «Worte des

Trostes in Zeiten der Not» in Schenuda III. Papst der Koptisch-Orthodoxen Kirche. -
Allem gewachsen, weil Christus mich stärkt. Stufen des Glaubens in koptischer
Frömmigkeit (Texte zum Nachdenken MDCLXIX). - Freiburg/Brsg. - 1990, 57-59.

231



ren Sprachen veröffentlicht worden."7 Die grossen Veranstaltungen
zwecks geistlicher Lebensbegleitung spielen im Leben der koptischen
Kirche eine wichtige Rolle und haben mit zu einer Renaissance des
koptischen Christentums geführt. Sie tragen zur Identitätsstärkung koptischer

Christen bei, die in ihrer islamisch geprägten Heimat eine
Minderheit bilden.

Freilich ist die directio spiritualis Schenudas III. nicht auf die
Mittwochskonferenzen beschränkt. Er übt sie auch bei seinen Vorträgen auf
vielen Auslandsreisen und vor allem im persönlichen Umgang mit
zahlreichen Christen als geistlicher Vater aus.118

Über die Inhalte seiner directio spiritualis gibt beispielsweise sein
Buch Allem gewachsen, weil Christus mich stärkt Auskunft. Es geht dort
sowohl um allgemein menschliche Verhaltensregeln"9 als auch um
spezifisch christlich-spirituelle Themen wie Kreuzesnachfolge, Fasten und
Beten. Papst Schenuda möchte in seinen geistlichen Worten dazu ermutigen,

den Weg zum Erfülltwerden durch die Fülle Gottes (Eph 3,18f.) zu
gehen. Er sieht darin aber zugleich einen Weg der Demut und Reue: «Die
Vollkommenheit auf dem geistlichen Pfad kennt keine Grenzen. Sobald
du ein Stadium durchlaufen hast, merkst du, dass du nicht vorangekommen

bist, deshalb wirst du in deiner Reue zunehmen. Dann geht es dir so

wie einem, der dem Horizont nachjagt. Jedesmal, wenn du die Stelle
erreichst, wo deiner Meinung nach Himmel und Erde zusammenstossen,
musst du feststellen, dass sie sich erneut vor dir ohne Ende ausdehnen.
Wenn es sich so verhält, dann lasst uns voranschreiten.»120

117 Vgl. A. Müller, a.a.O., 332.
118 Vgl. a.a.O., 332. Auch Papst Kyrill VI hat eine ausgeprägte Seelsorgetätigkeit

wahrgenommen. Er galt als «gütiger Vater», «... der vom ersten Tag an keine Mauer
zwischen sich und seine Kinder kommen liess ...» (R. Awa Mina, a.a.O., 15). Vater
Rafael berichtet über die Seelsorgetätigkeit des Papstes, der häufig über die Seelen derjenigen

geweint habe, die von Gott entfernt sind a.a.O., 18f.: «Ich sah auch viele, die mit
privaten Lebensproblemen zu ihm kamen. Mit viel Geduld und Ruhe beschäftigte sich
der Papst mit diesen Problemen, bis die Ratsuchenden wieder festen Boden unter den
Füssen hatten. Er tat diese Arbeit, obwohl solche Arbeit von ihm als Oberhaupt der
Kirche nicht erwartet wurde und er diese Aufgabe den Priestern und Bischöfen
überlassen konnte, um sich mit den wichtigen Aufgaben der Kirche zu beschäftigen. Doch
die Aufgabe, die er wahrnahm, gehört zu den Eigenschaften des guten Hirten, der
alles daransetzt, die Schafe auf den Weg der Erlösung zu führen.»

"' Vgl. z.B. das zweite Kapitel «Wie man mit Menschen umgeht», Schenuda III.,
a.a.O 38^10. Es schliesst mit einer Aufforderung, die sich der Papst womöglich auch
selber zum Programm gemacht hat: «Versäume keine Gelegenheit, die Herzen deiner
Mitmenschen zu trösten.» (A.a.O., 40).

"'Schenuda III., a.a.O., 140.

232



Einsiedler auf dem Berg Athos: Vater Paisios

Am 12. Juli 1994 starb im Kloster Souroti in der Nähe der nordgriechischen

Metropole Thessaloniki einer der bekanntesten geistlichen Väter
der zeitgenössischen Orthodoxie, der Vater Paisios (mit bürgerlichem
Namen Arsenios Eznepidis). Die längste Zeit seines Lebens hat Vater
Paisios als Einsiedler auf dem Berg Athos zugebracht.121 Dort gehörte
der Besuch bei ihm vor allem in seinen letzten Lebensjahren, die er seit
1979 nahe dem Kloster Kouloumousiou im Kellion Panagouda zubrachte,

zu den festen Programmpunkten eines jeden griechischen Athospil-
gers. Vor seinem Haus hatte er einen «Freiluftempfangsraum» (imcdOpio
àpxovrapiKi), eine Runde aus grobgesägten Holzstämmen unter freiem
Himmel. Auf diesen liessen sich, meist nach einer Geduldsprobe vor der
verschlossenen Eingangspforte, zumindest im Sommer zahlreiche Besu-

121 Vater Paisios hat sehr häufig seinen Wohnort gewechselt. Vgl. zu seiner Biographie

Dionysios D. Tatsis. - 'O Tépovxaç naiaioç. BioypacpiKCx axoixeîa - Aiôa^éç -

'EmaxoÀiç - üepioxaxiKa - Kelueva. - Konitsa, 41996, 11-35: Geboren wurde Vater

Paisios 1924 im kappadokischen Pharasa. Kurz nach seiner Geburt floh die Familie

im Rahmen des Grossen Bevölkerungsaustausches nach Griechenland und liess
sich 1927 endgültig in Konitsa nieder (vgl. a.a.O., 12f.). Nach dem Besuch der
Volksschule machte Vater Paisios eine Tischlerlehre. Tatsis weiss bereits von Christusvisionen

in der Jugendzeit des Starzen zu berichten (vgl. a.a.O., 14). Nach seinem Militärdienst

begab sich Paisios 1950 zum ersten Mal auf den Berg Athos, wo er im Jahr 1953

Novize im Kloster Esphigmenou wurde. 1954 erhielt er den Mönchsmantel (paooeu-
Xfj) und wurde nun Aberkios genannt. 1956 siedelte er in das Kloster Philotheou über,
das er aus gesundheitlichen Gründen (Tuberkulose) vorübergehend verlassen müsste,
um sich in seiner Heimatstadt auszukurieren. 1957 erhielt er mit der Mönchsweihe das

kleine Schima und den Namen Paisios in Philotheou. 1958 verliess er den Athos
aufgrund der Bitten der Konitsaner und letztlich einer Audition, um bei seiner Heimatstadt
das Kloster Stomiou wieder aufzubauen. Dabei setzte er sich auch mit den in Konitsa
wohnenden Muslimen und evangelischen Christen intensiv auseinander (vgl. a.a.O.,

24f.). Ende 1962 verliess der Starez Konitsa und wohnte für etwa ein Jahr in der
Einsiedelei der Heiligen Galaktion und Epistimi am Berg Sinai. Von dort ging er zurück
auf den Berg Athos, zunächst in die Klause «der Erzengel» in der Prodromos-Skiti des

Iviron-Klosters, wo er den späteren Abt zunächst von Stavronikita und schliesslich von
Iviron namens Vasilios als Mitbruder aufnahm. 1966 erhielt er das Grosse Schima,
damals noch ein besonderes Zeichen monastischer Strenge. Mit Vasilios siedelte er 1968

für kurze Zeit nach Stavronikita über. 1969 zog er nach dem Tod seines geistlichen
Vaters Papa-Tychon in dessen ärmliches Kellion «des ehrenwerten Kreuzes» um, das er
zehn Jahre bewohnte. Hier machte Vater Paisios seine intensivsten asketischen

Erfahrungen. In dem Kellion verfasste er aber auch seine ersten Schriften. 1978 machte er
auf Einladung des griechischen Erzbischofes von Australien eine Reise auf diesen für
das Auslandsgriechentum wichtigen Kontinent, um dort zu seinen Glaubensgeschwistern

zu predigen.

233



cher nieder, um die meist einfach gehaltenen122 geistlichen Worte des

Vaters zu hören. Darüber hinaus führte Vater Paisios viele private Gespräche123

mit Menschen unterschiedlichster Herkunft und gesellschaftlicher
Position.124 Bis zu seinem Umzug in die «Panagouda» und dem damit
verbundenen stärkeren Zustrom von Pilgern unterhielt er auch rege briefliche

Kontakte zu seinen «geistlichen Kindern». Geistliche Gedanken
verteilte er ferner in Form kleiner Traktate, die nach seinem Tod neben

anderen Briefen u.a. in einem Buch gesammelt erschienen.125

Vater Paisios war kein Priester. Daher war er nicht in der Lage, die
sakramentale Beichte abzunehmen. Seine Seelsorgegespräche sind also

ausschliesslich im Rahmen der directio spiritualis zu verstehen.

Inhaltlich sind die von «geistlichen Kindern» notierten Äusserungen
des Geron126 und seine Schriften insofern von besonderem Interesse, als

22 Vgl. a.a.O., 64 (Übersetzung AM): «Wie bekannt ist, hielt Vater Paisios keine
Predigten oder Ansprachen. Er war kein intellektueller oder diplomierter Theologe. Er
hörte den bedrückten Menschen (sie!) und kümmerte sich darum, ihm auf einfache
Weise zu helfen.» Die mangelnde theologische Bildung brachte den Geron freilich
auch zu z.T. sehr bedenklichen Aussagen. Ein Zeugnis davon legt Athanasios Rakova-
lis. - O Tépovxaç riaïcioç uofj eine. - Thessaloniki, 1997 ab. Dort äussert sich Vater
Paisios zu allen in der griechischen religiösen Subkultur relevanten Themen in einer
für westliche Leser gelegentlich unerträglichen Weise, z.B. wenn «die Juden» als

blutrünstige Kindermörder dargestellt werden (vgl. a.a.O., 61). Ebenso befremdend ist die

Ablehnung der Heilpraxis und Akupunktur als magische Praktiken (vgl. a.a.O.,
41—45), die Art des Umgangs u.a. mit den Klischees «Freimaurer» (vgl. a.a.O., 53f.)
und «Zionisten» (vgl. a.a.O., 102). «Die Deutschen» werden verhältnismässig freundlich

beurteilt: technisch geschickt, aber in Sachen Religion mangelhaft, da ihnen die
Einfachheit im Glauben fehlt (vgl. a.a.O., 107).

121 Eine private Begegnung mit dem Geron aus dem Jahr 1970 schildert D. Tatsis,

a.a.O., 52f.
124 Vgl. a.a.O., 60 (Übersetzung AM): «Alle nahmen seine Worte mit einem lernwilligen

Geist auf, Bischöfe, Kleriker und auch Laien.»
,2' Vgl. zur Tätigkeit des Geron in «Panagouda» a.a.O., 33 (Übersetzung AM): «Im

Kellion <Panagouda> gelangte der Geron in das Programm der Pilger. Täglich empfing
er bis zu Hunderten von Menschen. Sein <Freiluftempfängsraum> war für alle geöffnet.

Hier lernten ihn die meisten Menschen kennen. Der Geron empfing die Menschen,
bot ihnen ein Lukumi (sc: <türkischer> Honig) oder was er sonst hatte an und sprach
mit ihnen. Dort sind Tausende mit Sorgen beladene Menschen vorbeigekommen, die
seinen Rat und sein Gebet suchten.» Das erwähnte Buch des Geron erschien 1994 in
Souroti unter dem Titel 'E7UOX0ÀÌC.

125 Das Problem verzerrter Darstellungen der Lehre des Gerontas wird bereits beim
Ieromonachos Christodoulos Agioreitis. - 'O Fépcov naienoç ('EÇvejriônç). - Agion
Oros (Athos), 1994, 17 thematisiert. Er beschreibt als Indikator für die Echtheit der
Überlieferung das Ziel, das Vater Paisios bei allem seinen Wirken hatte: Menschen den

Weg zu Christus hin und von ihren menschlichen Leidenschaften weg zu weisen.

234



sie im bereits stärker von Säkularismus und Materialismus geprägten
griechischen Kontext formuliert wurden.127 Eine solche Prägung wird
vor allem in «frömmeren» Kreisen Griechenlands auf «westliche
Einflüsse» zurückgeführt. Immerhin ist kaum ein Land mit einer Majorität
autochthoner ostkirchlicher Orthodoxie in unserem Jahrhundert so stark
mit «westlicher, europäischer Lebensweise» und dem entsprechenden
Denken konfrontiert worden wie Griechenland. Dies hatte die Entfremdung

vieler Griechen von der durch Aufklärung und Rationalismus
kaum berührten orthodoxen Kirche zur Folge. Seit 1974 entstand,
insbesondere auf dem Berg Athos, eine starke innerorthodoxe Gegenbewegung,

die eine Rückkehr zu den Werten wahrer orthodoxer Frömmigkeit
propagierte.128 Im Rahmen dieser Bewegung ist auch der starke Pilgerstrom

zum Kellion des Vaters Paisios einzuordnen.
Vater Paisios lebte und lehrte eine Konzentration auf das Wesentliche

im Leben, auf die Furcht und Liebe Gottes. Durch seine einfache
Lebensweise machte er deutlich, dass auf diesem Weg materieller Komfort
und seine Begleiterscheinungen eher hinderlich sind.129 Er warnte sogar
explizit vor den Ablenkungen von Gebet und Gottesdienst in der Welt,
insbesondere vor dem Fernsehen.130

12 Vgl. zur Kritik an der modernen Gesellschaft die Äusserung des Geron bei D. Tatsis,

a.a.O., 147 (Übersetzung AM): <Der Gerontas sagte:> Die Menschen haben sich
heute von ihrem geistlichen Vater entfernt und sind erdrückt durch ihre Gedanken und

unterschiedliche Leidenschaften. Sie machen Beichte bei Psychiatern. Sie nehmen
Tabletten, um die Probleme, die sie beschäftigen, zu vergessen. Kaum ist einige Zeit
vergangen, erscheint das Problem wieder, wieder die gleichen Dinge. Eine derartige
Arbeit geschieht. Wenn aber jemand innerlich geordnet ist, schläft er wie ein Lamm und

will keine Tabletten.» Vgl. ferner a.a.O., 157; 161f.
128 Vgl. hierzu auch die Bemerkung des Vaters Paisios a.a.O., 148 (Übersetzung

AM): «An verschiedenen Orten beobachte ich eine gute Unruhe und eine Wendung zu
den Klöstern. Gott wird diese Wendung unterstützen. Auf jeden Fall befinden wir uns

zur Zeit in einer schwarzen Epoche. Die Welt wird zurückkehren. Sie wird sehen, dass

sie Dummheiten begangen hat. ...»
l:" Vgl. u.a. die Worte des Geron a.a.O., 149 (Übersetzung AM): «Jeder soll, so gut

er kann, mit Würde und Dankbarkeit gegenüber Gott arbeiten. Wir wollen die
weltlichen Menschen zurücklassen. Sie sagen: Warum hatte der soundso Erfolg, warum
baute er einen Palast und hatte ich keinen Erfolg in meinem Leben usw.? Und sie

beginnen, in einem fort zu arbeiten. Sie begreifen nicht, dass der soundso erfolglos war,
weil er derart viele Paläste baute, mehr als er benötigte. Sie (sie!) arbeiten, tun sich
selbst Gewalt an, geraten in Stress, Trübsal und Melancholie. Und auch sie erleiden das

gleiche, weil auch sie auf weltliche Weise die Dinge angehen. Weil Egoismus in ihnen

ist, ist die Gnade Gottes fern.»

""Vgl. a.a.O.. 75:86; 216f.

235



Dabei hielt sich der Geron in politischen Fragen nicht einmal zurück

- sowohl Aussagen über FYROM131 als auch Prophetien über den

Untergang der Türkei132 sind von ihm überliefert.133 Bemerkenswert war
sein Verhalten während des Golfkrieges: Er zog sich zum Gebet für den
Frieden in sein Kellion zurück und liess in dieser Zeit keine Besucher
zu.134

Im Zentrum der geistlichen Unterweisung des Geron standen aber
Themen wie: Über das Gebet, über die Werke des Teufels, über das

geistliche Leben u.a. Dabei entstanden Sentenzen wie z.B.: «Wir wollen
Gott nicht in eine schwierige Situation bringen. Er ist vollkommen Liebe.

Er will uns nicht betrübt sehen. Was geschieht gleichwohl? Wenn er
uns viel Gnade schenkt, werden wir stolz. Wenn er sie uns nicht schenkt,
werden wir betrübt und hoffnungslos.»135 Oder: «Ohne Geduld geht
nichts. Einige sind so ungeduldig wie jener, der, nachdem er kaum den

Weinberg gepflanzt hatte, schon am anderen Tag Wein trinken wollte.
Das ist freilich unmöglich. Wer keine Geduld hat, quält sich ab. Den
Frost macht er zu doppeltem Frost, die Hitze zu doppelter Hitze. Wie der

Soldat, der meint, dass der letzte Monat seines Militärdienstes der längste

des ganzen Dienstes sei. Es ist viel Geduld nötig in allen Sachen,
speziell in den geistlichen.»136

Vater Paisios hat aufgrund seiner charismatischen Gaben so grossen
Eindruck auf die Pilger hinterlassen, dass von ihm (biblischen Szenen

verwandte) Wundergeschichten berichtet werden. So schickt er einen

Pilger zu seiner schwerkranken Frau zurück, weil sie gesund sei (genau
im Moment des Gespräches verbesserte sich tatsächlich ihr
Gesundheitszustand),137 sieht den Tod von Menschen voraus138 und begrüsst
ihm bisher unbekannte Pilger mit ihrem Namen139 oder beantwortet ih-

1.1 Vgl. a.a.O.. 162.
1.2 Vgl. a.a.O., 217f. Zu «den Türken» in Verbindung mit einer Prophezeiung der

Rückeroberung Konstantinopels vgl. a. die Äusserungen bei A. Rakovalis, a.a.O.,
62-64; 66. Zu den Muslimen in West-Thrakien vgl. a.a.O.. 69f. Zu den Muslimen in

(West-)Europa und der dort herrschenden religiösen Indifferenz vgl. a.a.O., lOOf.
"' Vgl. ferner die Bemerkungen, dass die Pomaken Griechen seien, dass der Athos

womöglich Byzanz wieder hervorbringen würde und dass Kleinasien «Gross-Griechenland»

zu nennen sei D. Tatsis. a.a.O.. 160.
1,4 Vgl. a.a.O.. 102.
' " A.a.O.. 77 (Übersetzung AM).
m A.a.O.. 90 (Übersetzung AM).
'"Vgl. a.a.O.. 2 lOf.

""Vgl. a.a.O.. 211.

""Vgl. a.a.O.. 211.

236



re unausgesprochenen Gedanken.140 Selbst Zeichen des Besuches der
Gottesmutter Maria in seinem Kellion werden berichtet.141 Für den
westlichen Beobachter wird zumindest die Herzensschau und
Menschenkenntnis verständlich sein, im Rahmen welcher der Starez zu
einem Pilger sagt: «Ich lese Dich wie ein Buch.»142

Versuch eines systematischen Überblicks über
das Phänomen «geistliche Vaterschaft»

Eine Systematisierung der vielen unterschiedlichen Aspekte geistlicher
Vaterschaft ist bereits innerhalb einer Epoche schwer143 und im Blick
auf das Gesamtphänomen fast unmöglich. Charismatisches Handeln144

lässt sich besser durch Erzählen und Erleben vermitteln als durch eine

systematische Darstellung. Dennoch soll hier der Versuch unternommen
werden, einige Charakteristika des geistlichen Vaters und der directio
spiritualis145 aufzuführen.

Ziel der geistlichen Lebensbegleitung

Die directio spiritualis bedient sich zahlreicher psychologischer und

seelsorgerlicher Methoden. Es könnte daher der Eindruck entstehen,
dass es ihr letztlich um die Bewältigung des Lebens bzw. den rechten

Umgang mit Emotionen und Bedürfnissen geht. Derartige Ziele der

«Vgl. a.a.O., 213f.
141 Vgl. a.a.O., 214. A. Rakovalis schreibt in seinem wesentlich volkstümlicher

gehaltenen Buch sogar von einer Marienerscheinung beim Geronta, während der dieser
auch mit der Gottesmutter gesprochen habe (vgl. a.a.O., 12).

142 D. Tatsis, a.a.O., 212 (Übersetzung AM). Die Feststellung, dass ein Starez in

menschlichen Seelen wie in einem Buch liest, findet man häufig, z.B. auch bei Starez

Amvrosij von Optina Pustyn, vgl. V. Lossky, a.a.O., 130.
141 Vgl. A. Grün, a.a.O., 8.
144 A. Grün, a.a.O., 25, spricht von einem «inneren Gespür» der geistlichen

Lebensbegleiter; vgl. a. a.a.O., 26: «Die Altväter spüren offensichtlich, was der Fragesteller
braucht, damit er zur Wahrheit vorstösst, damit er Gott begegnet und sich Gott ausliefert.»

I4' Schon bei den Mönchen des vierten Jahrhunderts ist keine allgemeine Methode
für ihre Lebensbegleitung festgehalten (vgl. Michael Plattig und Regina Bäumer. -
The Desert Fathers and Spiritual Direction. In: Studies in Spirituality VII [1997],
42-54, 45). Dies gilt bis in die Gegenwart.

237



geistlichen Lebensbegleitung sind aber nur vorübergehende auf dem

geistlichen Weg. «Das Ziel der orthodoxen geistlichen Führung und
beratenden Seelsorge ist letzten Endes, den Menschen in das orthodoxe

geistliche Leben hineinzuführen.»146 Dies bedeutet nach den

Apophthegmata Patrum, dass es in der directio spiritualis zentral um das

«Einswerden mit Gott» geht.147 Dies geschieht, indem man eine Person
nach dem Bilde Gottes wird148 und somit in eine mystische Einheit149 mit
ihm einzutauchen vermag. «Geistlichen Kindern» ist dieses Ziel sicher
oft nicht bewusst, wenn sie um der Lösung alltäglicher Lebensprobleme
willen zu einem Geron gehen.150 Dennoch spielt der Aspekt der Theosis
bzw. Theopoiesis als oft unausgesprochenem, höchstem Ziel der
geistlichen Lebensbegleitung auch noch heute eine zentrale Rolle. Theopoiesis

ist nur möglich, indem man durch genaue Kenntnis der Psyche
gegen die Leidenschaften angeht, die von Gott abhalten.151 Directio
spiritualis wird in der ostkirchlichen Tradition nur mit dem anvisierten Ziel
Theopoiesis wirklich zu einem spirituellen Ereignis.

Der geistliche Vater

Voraussetzung für solch ein spirituelles, geistliches Ereignis ist, dass der

geistliche Vater TtveupcmKOc im wörtlichen Sinn, d.h. vom Hl. Geist
erfüllt ist.152 Geistliche Lebensbegleitung kann letztlich nur als ein
Charisma ausgeübt werden.153 Wie sichtbar und spürbar im geistlichen Vater,

so erleuchtet der Hl. Geist freilich auch das «geistliche Kind». «Der

146 A. Stavropoulos, a.a.O., 160. Vgl. a. N. Arseniew in V. Lossky, a.a.O., 29: «Montrer

la voie vers Dieu, aider ses entants spirituels à vivre une vie de communion avec-

Dieu, telle est la vocation, tel est l'objet de l'activité du <père spirituel) ...».
147 Vgl. A. Grün, a.a.O., 94.
"" Vgl. M. Plattig, a.a.O., 42. Vgl. a. die Äusserung des Geron Germanos in

Archimandrit Athanasios. - 'O répcov Tepuavòc Zxaupoßo-uviwxnc (1906-1982). Ocoç

iA.apòv Kaì p-ucmKÒv axf| aKoxoôivn. xcòv aûyxpovcov Kaipwv. - Nikosia, 1997, 250
(Übersetzung AM): «Als Euer geistlicher Vater hoffe und glaube ich, dass ihr langsam
werdet, wie Gott Euch will....»

149 Vgl. M. Plattig, a.a.O., 45.
150 Vgl. a.a.O., 42.
151 Vgl. A. Grün, a.a.O., 15.
152 Vgl. u.a. a.a.O., 11 und Evagrius in seinem Brief 52, zitiert a.a.O., 16 sowie

Paul Evdokimov - Paternité Spirituelle. In: Contacts XIX/57 (1967), 100-107, 102:

«... un père spirituel est un confident et un organe de l'Esprit Saint.»
'" Vgl. A. Stavropoulos, a.a.O., 157.

238



heilige Geist ist derjenige, der endgültig erleuchtet, der in die Wahrheit
führt, beisteht, tröstet und das Leben verleiht.»154 Wie für die Spendung
von «Gnadenmitteln» in der Alten Kirche nach Joh 20,22f. der Geistbesitz

notwendig war,155 so ist er es auch insbesondere bei der geistlichen
Lebensbegleitung, in der charismatischen Erscheinung156 des Starzentums.

Das bedeutet aber keineswegs, dass die Gabe zur geistlichen
Lebensbegleitung den meisten geistlichen Vätern einfach als Charisma gegeben

ist. Vielmehr haben sehr viele von ihnen, wie bereits aus den

vorhergehenden biographischen Skizzen deutlich geworden ist, dieses
Charisma erst nach einer langen Zeit der Vorbereitung erhalten. Häufig
diente der Aufenthalt in der Einsamkeit einer abgeschlossenen Zelle
oder in der Wüste als Voraussetzung zur Begleitung «geistlicher
Kinder», da dort in der Seelsorge zu begleitende «geistliche Kämpfe»
besonders intensiv auszufechten sind.157 In der Einsamkeit gelangten die
meisten geistlichen Väter zu der Selbsterkenntnis,158 die zur Erkenntnis
psychischer bzw. geistlicher Vorgänge in anderen Menschen unabdingbar

ist. Sie haben zumindest zum Erleben innerer Ruhe,159 zum Erhalt
eigener «Herzensreinheit',160 einen Grossteil der geistlichen Kämpfe
gegen Gedanken und Leidenschaften bereits gekämpft, die ihre «geistlichen

Kinder» noch vor sich haben.161 Es ist freilich zu betonen, dass

der Rückzug in die Wüste in der Regel nicht als Vorbereitung auf die

geistliche Vaterschaft geschieht, sondern mit dem Willen, dort allein mit
Gott zu sein, um ihm Liebe zu erweisen.162

Der geistliche Vater ist bereits in der Darstellung der alten Mönchsväter

nicht vollkommen. Auch er ist noch auf dem Weg. Dies hat er seinen

«geistlichen Kindern» immer wieder deutlich zu machen, um mög-

1,4 A.a.O., 160.
'" Vgl. /. Hörmann, a.a.O., 182.
'* Vgl. P. Hauptmann, a.a.O. Sp. 487; K. Ware, a.a.O., 117.
IS' Vgl. M. Kaissling. a.a.O., 362.
ISS Vgl. A.Grün, a.a.O., 13.
155 Vgl. K. Ware, a.a.O., 122f.
160 Vgl. M. Plattig, a.a.O., 50.
'" Vgl. A. Stavropoulos, a.a.O., 160. Vgl. ferner die Äusserungen von Paisij

Welitschkowskij nach T. Spidlik, Starzen. 100. Paisij war selber vor das Problem gestellt
worden, dass er einen auf dem geistlichen Weg genügend fortgeschrittenen Vater nicht
finden konnte. Daher suchte er ihn durch das Studium der Hl. Schrift und der
Kirchenväter sowie durch Ratschläge gleichdenkender Väter und Brüder zu ersetzen.

m Vgl. K. Ware, a.a.O., 122.

239



liehst nahe bei ihnen und ihren Problemen zu sein.163 Gleichzeitig hat er
aber auch seine besonderen Gaben, die er durch den Aufenthalt in der
Einsamkeit geschärft hat, einzusetzen: Vor allem die Gaben zur
Unterscheidung der Geister (otccKpicuç Tiveupdicnv) und zur Herzenskenntnis
(Kapôioyvoixna).

Das Charisma der ôiàtcpiaiç164 (vgl. bereits IKor 12,10) gilt gleichsam

als «Krongut der 7rveu|LiaxiKol 7iaxépeç».165 Es befähigt zur
Unterscheidung von «guten und bösen Geistern», moderner ausgedrückt von
beglückenden und bedrückenden Gedanken. Insbesondere die Art des

Angriffs und der möglichen Abwehr der bedrückenden Gedanken ist
dem geistlichen Vater bekannt.166 Er vermag sein Wissen darüber
sowohl zur Selbst- als auch zur Fremddiagnose einzusetzen.167 In der

Fremddiagnose kann er sehr schnell die eigentlich kritischen Punkte
benennen und das Gespräch auf sie lenken.168 Sowohl den inneren Zustand
des Gegenübers vermag der geistliche Vater nämlich zu erkennen169 als

auch notwendige Folgerungen zu benennen.170 Wichtig ist dabei, dass

das «geistliche Kind» zur Erkenntnis der in ihm liegenden Gedanken
und Leidenschaften befähigt wird, um sie gegebenenfalls ungefährlich
zu machen.171 Letztlich geht es immer um die Suche des Guten im an-

163 Vgl. A. Grün, a.a.O., 35: «Weil die Altväter ehrlich ihr eigenes Ringen offenbaren,

verstecken sie sich nicht hinter rigorosen Forderungen. Sie teilen ihr Leben mit
dem, der bei ihnen Rat sucht.» Und a.a.O., 36: «Wenn der Altvater vor dem Ratsuchenden

von den eigenen Schwächen spricht, dann befreit er ihn von den Idealisierungen,
mit denen viele zum geistlichen Vater kommen.» Besonders verhement hat sich in der
ostkirchlichen Tradition Johannes der Faster (Nistevtis; 2. Hälfte 11. Jh.) gegen die
Annahme eines sündlosen, vollkommenen Beichtvaters gewehrt, vgl. /. Hörmann,
a.a.O., 271.

164 A. Grün, a.a.O., 58 betont, dass die ôuxKpiaiç eine nicht erwerbbare Fähigkeit,
eine Gabe des Hl. Geistes sei.

"¦'J. Hörmann, a.a.O., 22.
166 Vgl. bereits Athanasius. - Leben des Heiligen Antonius, trad. Hans Mertel. In:

Des Heiligen Athanasius Schriften. Gegen die Heiden (BKV XXXI). - München, o.
J., 677-777, 771 Vita Antonii, c. 88).

167 Vgl. J. Hörmann, a.a.O., 22f.
"«Vgl. A. Grün, a.a.O., 56.
169 Erkenntnis des inneren Zustands des Gegenübers wird auch durch das ôiopôcv

ermöglicht vgl. J. Hörmann, a.a.O., 23: «Ein wunderbares Hilfsmittel dieser Gabe der
Geisterunterscheidung (sc. ôiaKpicuç) ist die Fähigkeit des ôiopaxiKOç, ein Charisma
im engeren Sinne, durch das einer auch das Verborgene, speziell das im Herzen
Verborgene sieht.»

170 Vgl. M. Plattig, a.a.O., 50.
171 Vgl. u.a. a.a.O., 46.

240



deren, der durch «die Sünde» entstellten, gottebenbildlichen Person.172

Die ôidKpiGiç «... ist geistgewirkte Kraft, zu prüfen und zu unterscheiden,

was im Menschen, was in der gesamten Wirklichkeit von Gott
stammt und zu ihm führt und was nicht.»173 Es geht bei der Unterscheidung

also über die genaue Personenkenntnis hinaus auch um die Freilegung

und Förderung der Gedanken und Kräfte einer Person, die zu Gott
führen, um das Hören auf den Willen Gottes.174

Die Fähigkeit zu einer genauen, unterscheidenden Analyse der
Gedanken und Leidenschaften, die einen Menschen bestimmen, macht den

guten Seelenarzt aus.175 Das Bild vom Arzt, der durch seine Fähigkeit
zur ôiàicpicnç den seelischen Schmerz zu beheben vermag, dient daher
auch heute noch zur Charakterisierung der Tätigkeit geistlicher Väter.176

Als «Urbild» aller Seelenärzte beschreibt Athanasios den Eremiten
Antonios in der Vita Antonii.117

Die Herzenskenntnis ist der Unterscheidungsgabe eng verwandt.
Auch bei der für geistliche Väter unabdingbaren Kardiognosie geht das

Erkennen des eigenen Herzens178 dem der fremden Herzen voraus.179

Die Kenntnis des Herzens meint das Wissen um das Gegenüber als

eines Ganzen, nicht nur um seine Taten oder seine Gedanken.180 Es geht

172 Vgl. a. P. Deseille bei V. Lossky, a.a.O., 15, der betont, dass bei den Wüstenvätern
der geistliche Vater seinem Schüler hilft, «... à éveiller dans son disciple les énergies
baptismales cachées dans son cœur ...»

171 Corona Bamberg. - Geistliche Führung im frühen Mönchtum. In: GuL LIV
(1981), 276-290, 286.

174 Vgl. a.a.O., 286.
175 Vgl. J. Hörmann, a.a.O., 223 und 224.
176 Vgl. zu Vater Paisios unter Beschreibung weiterer «Therapien» D. Tatsis, a.a.O.,

63 (Übersetzung AM): «Eine grosse Arztpraxis war die Panagouda!» Vgl. a. speziell
zum Beichtvater als Arzt D. Stäniloae, Buss-Sakrament, 53.

177 Vgl. Athanasius, a.a.O., 770f. Vita Antonii c. 87) und dazu T Spidlik, Theophan,
285: «Das Leben dieses Mönchsvaters (sc. die Vita Antonii) ist eine Art Handbuch zum
geistlichen Leben, das durch alle Jahrhunderte hindurch eifrig gelesen wurde.»

178 Vgl. allgemein zur Bedeutung des Herzens in der orthodoxen Anthropologie und

Seelsorge Hilarion Petzold. - Die Bedeutung des Herzens und der Herzenserkenntnis
für die Seelsorge aus der Sicht ostkirchlicher Anthropologie und Pastoraltheologie. In:
ß. Zenkowsky und H. Petzold (ed.). - Das Bild vom Menschen im Lichte der
orthodoxen Anthropologie. - Marburg, 1969,77-91, 135-139.

I7" Vgl. M. Plattig, a.a.O., 50.
""' Vgl. J. Hörmann, a.a.O., 23 und vor allem T. Spidlik, Das russische Starzentum

als Theologie des Herzens. In: Karl Christian Felmy (ed.). - Tausend Jahre Christentum

in Russland: zum Millennium der Taufe der Kiewer Rus'. - Göttingen, 1988,
122-130 (demnächst zitiert Starzentum), 124.

241



um die allgemeine Disposition des Menschen,181 die nur in Liebe
erkannt und besprochen werden kann.182 Bei derartiger Herzenserkenntnis
handelt es sich nach der Lehre der Starzen nicht um etwas rein
psychologisches oder um etwas dämonisch-übernatürliches, sondern um eine

ursprünglich «normale Fähigkeit der menschlichen Seele». Eine derartige

Fähigkeit haben die meisten Menschen freilich verloren.
Grundsätzlich gilt nämlich: «Gott hat uns so erschaffen, auf dass wir einer den

anderen verstehen. Die Sünde hat eine Mauer zwischen den Menschen

gebaut. Reinigt man sich von der Sünde, kommt die natürliche
Durchsichtigkeit der Seelen wieder zurück.»183

Eine derartige Herzenskenntnis ist ebenfalls kein Selbstzweck,
sondern dient der besseren Kenntnis der eigenen Person, um sie zum
ursprünglich in ihr angelegten Gottesebenbild zurückführen zu können.184

Der geistliche Vater liest also nicht zum Beweis seiner eigenen Fähigkeiten

das Innere seines Gegenübers wie ein Buch, sondern vor allem
aus «therapeutischen» Zwecken.185

Der geistliche Vater stellt schon in der Alten Kirche keinen unbeteiligten

Ratgeber dar.186 Vielmehr geht es um eine enge Beziehung
zwischen ihm und seinem «geistlichen Kind», um freundschaftliche
Zuneigung.187 In der zeitgenössischen orthodoxen Theologie hat insbesondere

der verstorbene rumänische Systematiker Dumitru Stäniloae auf
das notwendige freundschaftliche Verhältnis der einzelnen Gläubigen
zu ihrem Beichtvater als geistlichem Vater hingewiesen.188 Ein derartiges

Verhältnis hat Konsequenzen: Der geistliche Vater weiss sich für

1.1 Vgl. a.a.O., 128: «Die Spiritualität der Moralbücher, besonders im Westen, war
praktisch exklusiv auf die Vollkommenheit der einzelnen Taten konzentriert: dieses

Handeln ist gut, jenes ist schlecht. Die geistlichen Väter im Orient interessierte mehr
die allgemeine Disposition des Menschen, das Herz.»

1.2 Vgl. a.a.O., 124. Vgl. zur liebevollen, wenn auch harten Rede über «das Herz»
der «geistlichen Kinder» bei Vater Johann den Bericht T. Goritschewas bei M. Kaiss-
ling, a.a.O., 372.

1.3 Spidlik, Starzentum, 123.
"4 Vgl. M. Plattig, a.a.O., 48.
185 H. Petzold betont in diesem Sinne die Bedeutung des Herzens für die unio mysti-

ca in der orthodoxen Tradition und folgert a.a.O., 82: «Das Herz ist Stätte der Theo-
phanie und muss als solche bereitet werden. Hier ist die vornehmste Aufgabe der
Seelsorge zu sehen.»

m Vgl A.Grün, a.a.O., 42.
1,7 Vgl. zu dem in Freundschaft geführten «personalen Dialog des Vertrauens» bei

den Wüstenvätern C. Bamberg, a.a.O., 283f.
"" Vgl. D. Stäniloae, Buss-Sakrament, 40ff.

242



seinen geistlichen Freund verantwortlich und trägt ihn in seinem
Herzen.189 «Der geistliche Vater nimmt stellvertretend die Schuld des Bruders

auf sich und leistet dafür Busse. Dahinter steht die Erfahrung,
dass die Liebe des einen den andern in seinem Herzen verwandeln
kann.»190 Mit dem freundschaftlichen Umgang eng verbunden ist das

geistgewirkte (vgl. Gal 6,1), sanftmütige Verhalten des Geron.191 Er
schafft durch freundschaftlich sanftmütigen Umgang «einen Raum des

Vertrauens in dem der andere sich mehr und mehr der eigenen Wahrheit

stellen kann.»192 Die Fürsorge des väterlichen geistlichen Freundes
findet nicht nur in Ratschlägen bzw. Gesprächen Raum, sondern auch im
Gebet für und mit dem geistlichen Freund.193 Dabei ist eine Einsicht
grundlegend, die schon von Symeon dem Neuen Theologen stammt: «...

nur der Freund kann Mittler sein ...»,194 nicht hingegen der unbeteiligte
Richter.195

Die ständige Liebe196 und die (zumindest geistliche) Nähe des
Geron197 entsprechend der eines Freundes, der um das Heil der Seinen wie
um sein eigenes besorgt ist,198 macht seinen «Kindern» Lebensmut.

Dementsprechend formuliert der verstorbene zyprische Starez und Abt
des Klosters Stavrovouni Germanos: «Weil Du weisst, dass Dich Gott
und Dein geistlicher Vater liebt, brauchst Du keine Angst zu haben ...»'"

189 Vgl. A. Grün, a.a.O., 42.
"" A.a.O., 43. Vgl. zu der Praxis der Bussübernahme, des iôu)7ioieîa9ai xf|v

ccuapxlav in der pachomianischen Bussverwaltung J. Hörmann, a.a.O., 205 ff.
191 Vgl. zur Sanftmut der geistlichen Väter A. Grün, a.a.O., 21 und a.a.O., 23.
192 A.a.O., 32. A. Alevisopoulos, a.a.O., 72, spricht in diesem Zusammenhang vom

«<Charisma der Aneignung), durch das der Geistliche in seinem Herzen jeden
Menschen aufnimmt».

'" Vgl. J. Hörmann, a.a.O., 248, A. Grün, a.a.O., 40 und M. Plattig, a.a.O., 51.

194/. Hörmann, a.a.O., 263.
195 Vgl. M. Plattig, a.a.O., 46.
196 Zur Bedeutung der Liebe bei seelsorgerlichen Prozessen vgl. D. Stäniloae. Buss-

Sakrament, 47 unter Auslegung von Mt 18, 19f.: «Das will sagen, dass Gott die
Sündenvergebung an die Einheit der Liebe und des Betens jener bindet, die sich in ihrer
Einheit auf ihn beziehen, denn nur die Liebe, die eine Einheit zwischen uns verwirklicht,

öffnet unsere Menschlichkeit für Gott.» Nach P. Evdokimov, a.a.O., 103 ist diese

Liebe gemäss Gregor von Nazianz göttlicher Herkunft.
197 Vgl. Geron Germanos in Archimandrit Athanasios, a.a.O., 248 (Übersetzung

AM): «Glaubt nicht, dass Ihr bei Eurem Kampf allein seid. Euer Gerontas ist neben

Euch, mit Euch.»
'" Vgl. a.a.O., 250 (Übersetzung AM): «Das Heil meiner geistlichen Kinder ist

zugleich auch mein Heil.»
"'" A.a.O., 249 (Übersetzung AM).

243



Die geistlichen Väter lehren ihre «Kinder» primär nicht durch das

Wort, sondern durch ihr beispielgebendes Vorbild.200 Schon in den

Apophthegmata Patrum empfahl Abba Poimen einem Bruder, seinen
Mitbewohnern nicht Gesetzgeber zu sein, sondern Vorbild zu werden.201

Noch heute gelten geistliche Väter als Vorbild, als «Wegweiser zu Christus

und zur Rettung».202 Die sich in ihrem Handeln niederschlagende
Erfahrung203 lehrt die «geistlichen Kinder» besser, ihren spirituellen
Weg zu gehen, weil sie an dem Beispiel wahrnehmen können, dass er
begehbar ist.204 Sie bewahrt sie auch vor überzogenem Rigorismus, da

selbst die Altväter in der Wüste nicht mehr von ihren Schülerinnen und
Schülern verlangten, als jene selbst in ihrem Leben umzusetzen imstande
waren.205

Der geistliche Vater dient nicht nur als Freund und als Vorbild, er steht
dem «geistlichen Kind» auch gegenüber als der Repräsentant Gottes
bzw. Christi.206 In einem altkirchlichen Apophthegma wird der Abba

sogar einmal als 0eoç èniyzioq bezeichnet.207 Derartige Aussagen sind
nicht nur im Rahmen sakramentaler Busse typologisch zu verstehen.
Der Abba deckt zwar wie Gott die Sünden im Gespräch zu,208 man ist
ihm aber auch Gehorsam schuldig, wie man ihn Christus schuldig
wäre.209 Denn Christus «... nähert sich dem Gläubigen in der konkreten
Gestalt des geistlichen Vaters und Bruders».210 Nur als Typos Christi, nicht

2I* Einige Schüler kommen daher auch nicht eines Gespräches wegen zu einem Vater,

sondern um ihn zu sehen, vgl. Apophthegma Antonius 27, B. Miller a.a.O. Nr. 27.

Vgl. o.S. 219.
2I" Vgl. das Apophthegma Poimen Nr. 174, bei B. Miller a.a.O. Nr. 748. Geron Paisios

fordert nach A. Rakovalis, a.a.O., 9, die Nachahmung seiner selbst sogar ein: «Er
hat gesagt: <Wenn ihr mich Vater nennen wollt, ahmt meine Werke nach.)»

202 Vgl. I. Balan, a.a.O., 438, zu Vater Cleopa.
201 Vgl. zur Erfahrungsbezogenheit altväterlichen Handelns A. Grün, a.a.O., 31.
2IU Auch Symbolhandlungen können zur Vermittlung des geistlichen Wegs dienen,

vgl. a.a.O., 43.

2mNgl M. Plattig, a.a.O., 47.
206 Vgl. z.B. den Schweigemönch Johannes aus dem 6. Jh., der die geistlichen Väter

als Stellvertreter Christi bezeichnete in: Matthias Dietz (ed.). - Vom Reichtum des

Schweigens. Ein Zeugnis der Ostkirche. Geistliche Antwortbriefe der Schweigemönche

Barsanuph und seines Schülers Johannes (6. Jh.). - Zürich u.a., 1963, 76.
21,7 Vgl. das Apophthegma Makarius Nr. 32, bei ß. Miller a.a.O. Nr. 485.
2<" Vgl. F. v. Lilienfeld, a.a.O., 7.
2"9 Vgl. den bei J. Hörmann, a.a.O., 240 angeführten 9. Punkt des «Buches der 33

Kapitel, ausgesprochen von den Heiligen Vätern»: «Der Mensch muss einen guten
Lehrer haben, und der Gehorsam gegen ihn ist wie der Gehorsam gegen Christus.»

'"' G. Mantzaridis, a.a.O., 53.

244



aufgrund seiner eigenen Persönlichkeit, sind «geistliche Kinder» ihrem
Geron den noch näher zu besprechenden Gehorsam schuldig.

Auch als Repräsentant Christi braucht der geistliche Vater nicht Priester

zu sein, wie besonders das Beispiel des Geron Paisios deutlich
gemacht hat.2" Sein durch die Gläubigen empfundener «Geistbesitz»
macht wie bereits bei den Wüstenvätern212 seine spirituelle Bedeutung
aus. Wenn der Starez als Laie auch nicht zur Abnahme der sakramentalen

Beichte berechtigt ist, so vermag er doch einen wichtigen
seelsorgerlichen und auch katechetischen213 Part kirchlicher Arbeit zu
übernehmen, der ihm von der kirchlichen Hierarchie meist bereitwillig
zugestanden wird.214 Die Bedeutung dieser Arbeit ist an den z.T. grossen
Pilgerscharen abzulesen, die häufig nur um eines geistlichen Vaters
willen auch in abgelegene Klöster reisen.215

¦'" Vgl. a. W. Kahle, a.a.O., 1901 und A. Stavropoulos. a.a.O., 159 sowie insbesondere

K. Ware, a.a.O.. 118 (Übersetzung AM): «Es ist wahr, dass während ein Beichtvater

immer Priester sein muss, Gerontas auch ein einfacher Laienmönch sein kann,
eine Nonne, ein weiblicher oder männlicher Laie.»

212 Vgl. zum Geistbesitz bei den Wüstenvätern C. Bamberg, a.a.O., 280: «Man stellt
ihn fest, unbekümmert um alle Rangordnungen, man erfährt ihn mit Spontaneität, mit
der Fraglosigkeit des Glaubens, mit einem gläubigen Realismus, der uns weithin
verlorengegangen ist.»

211 Zum katechetischen Aspekt der geistlichen Lebensbegleitung, der o. bereits
sowohl für Vater Cleopa als auch Papst Schenuda III. festgestellt wurde, vgl. N. Arseniew
in V. Lossky, a.a.O., 30.

214 Vgl. zum Verhältnis der charismatischen geistlichen Väter zur Hierarchie T Spidlik.

- Spiritualität des östlichen Christentums. In: Wilhelm Nyssen (ed.). - Handbuch
der Ostkirchenkunde III. - Düsseldorf, T997, 3-23, 21: «Selbst wenn die Ostkirche

gegenüber den Charismatikern häufig toleranter erscheint als die Kirche des Westens,

so lässt sie es doch nicht an Wachsamkeit fehlen und weist die Asketen in ihre Schranken.

Umgekehrt erkennen die aufrichtigen Asketen das Lehramt der Kirche
vorbehaltlos an.» Vgl. a. den englischen, orthodoxen Bischof K. Ware, a.a.O., 120 (Übersetzung

AM): «Und die beiden Arten der Sukzession (sc: apostolische Sukzession;
Sukzession der hl. Väter) sind wesentlich für den wahren Dienst am Leib Christi, und nur
durch ihre gegenseitige Beeinflussung wird das Leben der Kirche auf der Erde erfüllt.»

2" Vgl. P. Hauptmann, a.a.O., 487f.: «Die bedeutenderen Vertreter des S.ftarzen-
tum]s werden auch von zahlreichen Pilgern aus den verschiedensten Schichten als

Beichtväter und Ratgeber begehrt.» Vgl. ferner T Goritschewa bei M. Kaissling,
a.a.O., 372 zu Starez Johann: «Viele fahren ins Kloster Petschory, nur um den Starez

zu sehen. Mit ihm zu sprechen ist schwer. Man muss Tage und Monate warten. Oft
macht auch die Klosterleitung Schwierigkeiten - sie verhält sich hart gegenüber den

Starzen. Aber das Volk freut sich, dass es. wenn es nicht die Kleider von Vater Johann

berühren kann, dann die zu ihm kommenden Pilger mit strahlendem Gesicht seine
Klosterzelle verlassen sieht: Die Gnade wird gewissermassen materialisiert, und man kann
sie mit anderen teilen.»

245



Die Praxis der directio spiritualis

Eine wichtige Voraussetzung für gelingende directio spiritualis ist, dass

ein Christ gründlich nach einem geeigneten Vater bzw. einer geeigneten
Mutter sucht. Am Anfang einer Beziehung steht die sorgfältige Prüfung
des geistlichen Lebensbegleiters durch das «geistliche Kind».216 Den

Weg zu einem Starzen findet es meist durch Empfehlung,217 die Prüfung
ist aber gewissermassen ein geistliches Geschehen.218 Das heisst, dass

der suchende Christ die Charismen eines Starzen entdeckt und ihn de-

retwegen zu seinem geistlichen Vater erklärt.219 Orthodoxen Christen
werden keine bestimmten geistlichen Väter vorgeschrieben - es gibt im
Blick auf die Seelsorge in der Orthodoxie kein bindendes Parochial-
prinzip.

Mit Blick auf den Seelsorger bedeutet diese Praxis: «Starez wird man
nicht durch Weihe und Amtseinsetzung. Das Starzentum beruht auf der

Anerkennung durch das Kirchenvolk. Starez wird man aufgrund einer

vom Volk anerkannten geistlichen Vollmacht, insbesondere aufgrund
der sogenannten <Kardiognosia>.»220 Starez wird man auch nicht, indem
man sich selber als ein solcher ausgibt. Begründet wird die jeweilige
geistliche Lebensbegleitung vielmehr von dem- oder derjenigen, die
oder der sie begehrt und daher um Rat fragt. Die aktive Rolle liegt also
bei den «geistlichen Kindern», nicht beim Geron.221 Sie machen jemanden

zum Beichtvater aufgrund der Empfindung, einen rtveupaiiKOc
àvf)p vor sich zu haben. Zum Geron wird man also nicht aufgrund
bestimmter kirchlich-kodifizierter Persönlichkeitswerte oder Abschlusszeugnisse

von Seelsorgekursen gekürt.222
Ist ein geistlicher Vater einmal gefunden, so verpflichtet sich das

2"' Vgl. schon Origenes nach J. Hörmann, a.a.O., 184.
217 Vgl. bereits zur Praxis bei den Wüstenvätern C. Bamberg, a.a.O., 279.
2.8 Vgl. A. Stavropoulos, a.a.O., 160.
2.9 Zu den Charakteristika eines geistlichen Vaters nach Symeon dem Neuen Theologen

vgl. J. Hörmann a.a.O., 265: «Wie soll man solche Beichtväter auffinden können?
Er sagt, man erkennt sie an ihren cmueîa, xapiauaxa und crao xijç (sic!) xov ßiov
ai)xwv oiaycoyfjç.»

22,1 M. Kaissling, a.a.O., 361. Vgl. a. Spidlik, Starzentum, 129: «Das Herz des Volkes
weiss, wo es ein geistliches Herz findet.»

221 Vgl. im Blick auf die altkirchliche Praxis M. Plattig, a.a.O., 44.
222 In dieser stärker charismatisch orientierten Wahl von Seelsorgern liegt einer der

wesentlichen Unterschiede zur geläufigen westlichen Seelsorgepraxis vgl. J.
Hörmann, a.a.O., 196.

246



«geistliche Kind» ihm gegenüber sowohl zum vollständigen Offenlegen
seines gesamten Innenlebens als auch zum Gehorsam.223

Das vollständige Bekenntnis vor dem Starez betrifft nicht nur die
bereits begangenen Sünden. Es umfasst vielmehr alle seine Gedanken, das

gesamte Innenleben,224 seine Anfechtungen, Zweifel und Sorgen, aber
auch seine guten Eingebungen,225 kurz: alles, was seinen körperlichen
und seelischen Zustand betrifft. Der Starez bedarf aller dieser Informationen

(sofern er sie nicht durch Kardiognosie bereits erschlossen hat),
um sinnvolle Ratschläge erteilen zu können. Nur wenn er die innersten
Gedanken seines Gegenübers kennt, kann er es notfalls vor fatalen

Handlungen warnen, die aus jenen hervorgehen können. Schon der Abt
des Katharinenklosters auf dem Sinai Johannes, genannt Klimakos
(579-649), stellte nämlich in seinem berühmten Handbuch für den

geistlichen Weg fest: «Wie Eier, im Schoose gewärmt, Junge
hervorbringen, so gehen auch die Gedanken, die man nicht offenbart, in That
über...»226

Das offene Gespräch auch über alltägliches Denken und Handeln

vermag zur Ordnung des geistlichen Lebens wesentlich beizutragen. In
einem Gespräch über die eigenen Gedanken soll deutlich werden, welche

auf dem Weg durch das Leben und zu Gott nützlich und welche
hinderlich sind.227

Der Gehorsam gegenüber dem Starez als dem Repräsentanten Christi

gilt Christus228 bzw. Gott selbst. Dieser freiwillig aufgenommene229
Gehorsam ist absolut230 und untrennbar mit der geistlichen Vaterschaft

verknüpft.231 Der russische Starez Amvrosij betonte, dass geistliche
Vaterschaft und Festhalten am eigenen Willen nicht miteinander zu ver-

221 Vgl. A. Slavropoulos, a.a.O., 161.
224 Vgl. J. Hörmann, a.a.O., 169.
21- Vgl. a.a.O., 225.
"'•Johannes Klimakus. - Die Leiter zum Paradies. Oder: Vorschriften, wodurch

eifrige Seelen zur christlichen Vollkommenheit geleitet werden. - Landshut, 1834, 497.
227 Vgl. A. Grün, a.a.O., 30, der im Sprechen über das tägliche Leben eine Nähe zur

Supervision sieht.
228 Vgl. G. Mantzandis, a.a.O., 55 und P. Evdokimov, a.a.O., 105 unter Rückgriff auf

Theodor Studites' Brief 43. Der Gehorsam ist demnach auch als Nachfolge des seinem
Vater gehorsamen Christus zu verstehen.

229 Vgl. K. Ware, a.a.O., 136f.
-'" Vgl. /. Smolitsch, a.a.O. Sp. 1021.
2" Vgl. W. Andrawiss, a.a.O., 138. Der geistliche Vater soll sich dabei allerdings

nicht despotisch verhalten, sondern wie ein guter Führer und Weggefährte (vgl. K. Ware,

a.a.O., 139).

247



binden seien.232 Traditionelle Texte halten sich nicht zurück mit dem

Lob des Gehorsams. Paisij Welitschkowskij bezeichnete ihn als «kürzeste

Leiter zum Himmel». Er habe «... nur eine Sprosse: nämlich das

Opfer des eigenen Willens».233 Sei man hingegen zu diesem Opfer nicht
bereit, so löse man sich von Gott und stosse den Himmel zurück.234 Eine

extreme Position nahm der bereits erwähnte Johannes Klimakos ein.

Er behauptete, dass der Gehorsam gegenüber einem Starez auch dann

nicht aufzukündigen sei, wenn dieser jähzornig und ungerecht sei. Er
fährt fort: «Ich sage nämlich, dass es erträglicher sey, gegen Gott, als

gegen den geistlichen Vater zu sündigen; denn wenn wir Gott beleidigen,

kann unser Führer Ihn uns wieder versöhnen, haben wir aber den

Führer selbst betrübt, so werden wir Niemanden haben, der uns Gottes

Versöhnung erwirke.»235

Ziel des Gehorsams ist Freiheit: «Der Gehorsam macht frei, befreit
von unwürdigen und kleinlichen Gedanken und Problemen, damit jeder
er selbst sein kann, um in sich selbst das Ebenbild Gottes freizulegen.»236

Diese Freiheit bedeutet eine Freiheit von der «hartnäckigsten
Art der Knechtschaft», von der Sklaverei seiner selbst.237 Es handelt sich
also um das Abstreifen vermeintlicher aùxe^oucna und cpiÀmma238
durch die Unterstellung des eigenen Lebens unter die Wirkmacht Gottes.

Es geht darum, dieser Welt zu sterben, um in die zukünftige
eingegliedert zu werden.239 Der Wille Gottes soll dabei den Platz des eigenen

232 Vgl. einen Brief des Starez Amvrosij vom 28. März 1867 nach JB. Dunlop,
a.a.O., 135: "A spiritual relationship to someone cannot be united with your own will
- choose one of the two. Vinegar and milk are good by themselves and in their own
place are beneficial; but mix them together and you will get a wish-wash which is good
for nothing. So also a high opinion of oneself and self-will are incompatible with a

spiritual relationship and obedience; one must hold to either one or other." Vgl. a. V. Lossky,

a.a.O., 135f, der in Form einer Geschichte darüber berichtet, dass der Gehorsam
gegenüber dem Starez einem sogar das Leben retten kann.

251 Vgl. die Zitate bei T. Spidlik, Starzen, 102.
2,4 Vgl. T Spidlik, Starzen, 102.
231 Johannes Klimakus, a.a.O. 142. Ähnlich extrem ist das Apophthegma ed. B. Miller,

a.a.O. Nr. 1163: «Die Altväter sprachen: Wenn jemand zu einem Mann Vertrauen
hat und sich ihm ganz unterstellt und übergibt, dann braucht er nicht so sehr auf die
Gebote Gottes zu achten, sondern er soll sich vielmehr ganz jenem geistlichen Vater
übergeben mit seinem Willen. Denn wenn er ihm in allem völlig gehorcht, wird er vor Gott
in keine Sünde fallen.»

236 T. Goritschewa bei M. Kaissling, a.a.O., 368.
237 Vgl. G. Mantzaridis, a.a.O., 55.
238 Vgl. P. Evdokimov, a.a.O., 104.
239 Vgl. die zentrale Aufforderung des Starez Amvrosij freilich an Mönche zur

Kreuzigung ihrer selbst nach JB. Dunlop, a.a.O., 146.

248



menschlichen Willens einnehmen.240 Nur im Rahmen eines solchen
spirituellen Konzepts ist der Gehorsam denkbar. Zumindest in der Theorie
geht es daher nicht um Despotismus241 bzw. blinden Gehorsam,242
sondern um bewussten Gehorsam gegenüber Gott, der durch den Starez

repräsentiert wird.
Ziel des Gehorsams ist nicht eine ständige Fremdbestimmung durch

den geistlichen Vater. Schon den Wüstenvätern ging es nicht darum, den

Willen des anderen zu brechen.243 Ihre Gespräche hatten non-direktiven
Charakter.244 Sie weigerten sich geradezu, ihren Schülern Entscheidungen

abzunehmen, wenn sie darum baten.245 Paisij Welitschkowskij
forderte vielmehr Wohlwollen auf seiten des Starez, «damit seine
geistlichen Söhne aus sich selbst heraus zur Vernunft gelangen».246 Dazu kann
auch die Ermunterung, vom Geron festgesetzte Übungen konsequent,
eben gehorsam, durchzuführen, von grossem Nutzen sein.247 Der
eingeforderte Gehorsam beinhaltet nämlich den Grundgedanken, dass Worten
auch Taten folgen müssen, weil sie sonst umsonst geäussert wurden.248

Die Ratschläge, die der Geron gibt, haben stark therapeutischen
Charakter. Zwei Elemente sind typisch für die Therapie: Es handelt sich a)

um eine Therapie nach Mass, die sich b) über einen langen Zeitraum
erstreckt.

nàv uexpov äpioxov - diese antike Weisheit gilt auch für die geistliche

Lebensbegleitung, wobei man präzisieren müsste: llccvxl xò uixpov
canot». So gaben die Wüstenväter zu denselben Problemen ganz unter-

240 Vgl. P. Evdokimov. a.a.O., 105.
241 Vgl. a.a.O., 106: «Un père spirituel n'est jamais un directeur de concience

(sic!)>.» Vgl. a. K. Ware, a.a.O., 139; 141.
242 Vgl. a. C. Bamberg, a.a.O., 28lf.: «Gehorsam geschieht (entgegen so manchen

seltsamen Vorstellungen) grundsätzlich nicht blindlings; das wäre in der Tat nicht
geistlich! Nachfrage als Eingeständnis des Unvermögens, des Nichtbegriffenen ist

möglich.»
243 Vgl. A.Grün, a.a.O., 46.
244 Vgl. P. Deseille bei V. Lossky, a.a.O., 17.
243 Vgl. A. Grün, a.a.O., 45. Grün führt a.a.O., 46 durch einen Vergleich mit der

«paradoxen Intention» bei Victor Frankl aus, dass die Altväter durch ihre Weisungen die
Schüler zu verstehen anleiten wollten, was für sie gut ist. Grün folgert a.a.O.: «Die
Altväter entscheiden nicht für den anderen, denn entscheiden muss jeder für sich selbst.»

24' Vgl. T Spidlik, Starzen 103.
247 Vgl. A. Grün, a.a.O., 28: «Entscheidend ist, dass der Bruder getan hat, was der

Vater ihm aufgetragen hat. Durch das konsequente tägliche Tun kommt etwas in

Bewegung. Die Übung verwandelt nach und nach das Herz und öffnet es für die Wahrheit.»

248 Vgl. C. Bamberg, a.a.O., 282.

249



schiedliche Ratschläge249, je nach dem Charakter und der Fassungskraft250

des einzelnen Schülers sowie seinem Fortschritt im geistlichen
Reifungsprozess.251 Geistliche Lebensbegleitung ist «personalistisch
par excellence», frei von festen Rezepten und Schemata, da sie jeden als

von Gott gewollte Persönlichkeit fördern will.252

Unterschiedliche Antworten bei der Behandlung derselben Frage fallen

den «geistlichen Kindern» gelegentlich selber auf. So sagte ein Pilger

zum Geron Paisios: «Geronta, ich habe eine Beschwerde.» -
«Weswegen?» - «Zu demselben Thema haben Sie dies zu dem Bruder soundso

und jenes zu mir gesagt.» Und die Antwort war: «Mein Lieber,
Gesegneter, einem jeden gebe ich das Vitamin, welches ihm fehlt!»253

Die seelsorgerliche Suche nach dem rechten Mass kann zu sehr milden
Ratschlägen des geistlichen Vaters führen. Ein Beispiel dafür bietet
Seraphim von Sarow: «Wenn sich Menschen beklagten, dass sie für das

Gebet nicht genügend Zeit hätten, antwortete ihnen der Starez, das
Wesentliche sei, sich immer der Gegenwart Gottes bewusst zu sein, und es

genüge, um den Gipfel der Vollkommenheit zu erreichen, das <Vaterun-

ser> und das <Ave Maria> (sie!) zu beten.»254

Schliesslich ist die Therapie der geistlichen Väter noch durch ein
zweites Element gekennzeichnet: Es handelt sich um eine Langzeittherapie.

«Die seelsorgerliche Begleitung durch den Starzen erstreckt sich
oft über viele Jahre. Geistliche Väter werden von manchen ihrer
geistlichen Söhne und Töchter immer wieder besucht, zu anderen stehen sie

in regelmässigem Briefkontakt.»255 Geistliche Lebensbegleitung soll
sich nicht auf sporadische Gespräche im Rahmen der sakramentalen
Beichte beschränken.256 Vielmehr erscheint sowohl zur Hilfe im Um-

249 Vgl. M. Plattig, a.a.O., 46. Ein Beispiel für die Verschiedenheit der Ratschläge
bietet das Apophthegma Joseph Nr. 3, B. Miller, a.a.O. Nr. 386.

2,0 Vgl. A. Grün, a.a.O., 19; 33. V. Lossky, a.a.O., 132f„ berichtet, dass Starez Amvrosij

von Optina Pustyn gelegentlich sogar zunächst für die Beseitigung materieller
Sorgen seiner «geistlichen Kinder sorgte»: «Il savait très bien qu'il fallait nourrir ceux
qui meurent de faim avant de leur parler d'œuvres de justice. Il avait le cœur attentif.»

251 Vgl. F.v. Lilienfeld, a.a.O., 4.
232 Vgl. T. Goritschewa bei M. Katssling, a.a.O., 369 und auch A. Alevisopoulos,

a.a.O., 71 sowie V. Lossky, a.a.O., 109.
231 Zitiert bei Christodoulos, a.a.O., 16.
2,4 V. Zander, a.a.O., 101. N. Arseniew in V. Lossky, a.a.O., 82 hält die Milde für ein

Spezifikum russischer Starzen («un trait presque <national>»).
233 M. Kaissling, a.a.O., 362f.
236 Vgl. A. Stavropoulos, a.a.O., 158. Ähnliches konstatiert /. ha, a.a.O., 127 auch

im Blick auf den Beichtvater.

250



gang mit Blockaden und Behinderungen auf dem Lebensweg (z.B.
durch Leidenschaften bzw. Traurigkeit)257 als auch zur spirituellen
Weiterentwicklung eine kontinuierliche Begleitung geradezu notwendig.

Dementsprechend warnt Vater Paisios mit folgendem Bild vor
einem vorschnellen Abbruch der Beziehungen zum geistlichen Vater: «Es
ist nicht gut, den geistlichen Vater zu wechseln. Stellt Euch die Errichtung

eines Hauses vor, bei der fortlaufend die Ingenieure und Bauherren
wechseln. Das kann nicht recht sein.»258

Abschliessende Bemerkungen

Für den evangelischen Christen, der im Westeuropa des ausgehenden
20. Jh. lebt, ergeben sich sicher zahlreiche kritische Fragen an das dargestellte

ostkirchliche Konzept geistlicher Lebensbegleitung. Besonders
die Forderung nach mehr oder weniger absolutem geistlichem Gehorsam
ist für einen westlichen Christen nach der Aufklärung nur schwer nach-
zuvollziehen. Dem reformatorisch gesinnten Christen fällt es ferner
schwer, ein vollständiges Sündenbekenntnis von einem Beichtkind als

möglich zu erachten. Letztlich stellt die eher autodidaktische Ausbildung
der Starzen, die meistens sogar auf Grundkenntnisse moderner Psychologie

verzichten können, den westlich geschulten Seelsorger vor Apo-
rien. Ähnliches gilt für die manchmal derbe und wissenschafts- bzw.
rationalitätsfeindliche Art der ostkirchlichen geistlichen Väter.

Dennoch hat das Konzept geistlicher Vaterschaft auch für den
kirchlichen Westen interessante Dimensionen. Insbesondere die enge Verbindung

von Seelsorge und Spiritualität, von Seelsorge mit bestimmten
geistlichen Zentren und mit vorbildhaft um ihre eigene Frömmigkeitspraxis

bemühten Seelsorgern (auch ausserhalb der kirchlichen Hierarchie)

kann die kirchliche Praxis des Westens befruchten. Der Sehnsucht

vieler Christen nach freundschaftlich-geschwisterlicher Begleitung
über lange Zeiträume kommt das Konzept der geistlichen Lebensbegleitung

jedenfalls in einer Art nach, die zu dessen stärkerer Rezeption
selbst im evangelischen Christentum motiviert.

München Andreas Müller

237 Vgl. A. Grün, a.a.O., 70ff. : «Begleitung heisst im Mönchtum auch therapeutische
Begleitung, Hilfe im Umgang mit den Blockaden und Behinderungen auf dem

Lebensweg.» (A.a.O., 70).
238 Abgedruckt bei D. Tatsis, a.a.O., 69 (Übersetzung AM). Vgl. a. Geron Germanos,

abgedruckt bei Archimandrit Athanasios, a.a.O., 246f.

251


	Geistliche Väter als Lebensbegleiter : ein Beitrag zur Seelsorgepraxis in der ostkirchlichen Orthodoxie

