Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 4

Artikel: Geistliche Véter als Lebensbegleiter : ein Beitrag zur Seelsorgepraxis in
der ostkirchlichen Orthodoxie

Autor: Muller, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geistliche Viter als Lebensbegleiter

Ein Beitrag zur
Seelsorgepraxis in der ostkirchlichen Orthodoxie

Einleitung

Die «geistliche Vaterschaft»! stellt nach den Aussagen vieler orthodoxer
Christen ein zentrales Amt der Kirche dar, eine Keimzelle ostkirchlicher
Spiritualitit.? Wenn man orthodoxe Spiritualitit verstehen will, so muss
auch die seelsorgerliche und katechetische Dimension der «geistlichen
Vaterschaft» beriicksichtigt werden.? Um einen Zugang zu diesem wich-
tigen Feld ostkirchlicher «Orthopraxie» zu bieten, soll in der vorliegen-
den Untersuchung nicht nur ein knapper historischer Zugang zu dem
Phinomen geistlicher Vaterschaft unternommen, sondern auch zeitge-
nossische geistliche Viter in ihrem Wirken vorgestellt und systematisch
zusammenfassend das Ziel der geistlichen Lebensbegleitung, die Rolle
des geistlichen Vaters und die Praxis der geistlichen Lebensbegleitung
dargestellt werden.

' Es entsteht durch den Begriff «geistliche Vaterschaft» leicht der falsche Eindruck,
als sei geistliche Lebensbegleitung ein Privileg der Minner in der ostkirchlichen Or-
thodoxie. In der Geschichte der Ostkirche hat es aber auch zahlreiche bedeutende
geistliche Miitter gegeben, iiber deren Wirken in der Kirchengeschichte bisher viel zu
wenig bekannt ist. Vgl. erste Uberblicke zu den altkirchlichen Seelsorgerinnen u.a. bei
Anselm Griin. — Geistliche Begleitung bei den Wiistenvitern (MKS LXVII). — Miin-
sterschwarzach, 1991, 66-69 und Tomas §pidh’k. — Theophan der Rekluse
(1815-1894). In: Gerhard Ruhbach und J. Sudbrack (ed.). — Grosse Mystiker. Leben
und Wirken. — Miinchen, 1984, 282-297 (demnéchst zitiert Theophan), 286. Zu den Zeit-
genossischen geistlichen Miittern vgl. meinen Aufsatz im Heft 3/99 der Una Sancta.
Heute dient in den meisten Frauenklostern die Abtissin zugleich als geistliche Mutter.

*Vgl. Georg Mantzaridis — Die Bedeutung des Monchtums. In: Georg Galitis u.a.
(ed.). — Glaube aus dem Herzen. Eine Einfiihrung in die Orthodoxie. — Trier, 1994,
50-62. Neuerlich weist auf den Wert der geistlichen Vaterschaft in der Orthodoxie u.a.
der Leiter des S. Silouan des Athoniten-Klosters bei Saint-Mars-de-Locquenay in ein-
driicklicher Weise hin: Symeon Cossec. — La paternité spirituelle, un service de pricre et
de compassion. In: SOP CCXXXIII (Dez. 1988), 29-31. Eine zeitgendossische orthodo-
xe Auseinandersetzung mit dem Phinomen «geistliche Vaterschaft» sieht neuerdings:
Movaydg MiygonA. — TMvevpatucog Matpotnte kol OAokAnpwticpog. Chalandri,
1999.

‘Es ist daher erstaunlich, dass Hans-Martin Barth. — Spiritualitit (Okumenische
Studienhefte II). — Gottingen, 1993, bei der Behandlung der ostkirchlichen Orthodo-
xie (a.a.0., 21-32) die «geistliche Vaterschaft» mit keinem Wort erwiéhnt.

209



Zum Begriff

Der Begriff «geistlicher Vater» dient der Ubertragung von zwei Worten
aus der zeitgenOssischen griechischen Sprache, einerseits namlich der
Ubersetzung von «Pnevmatikos» (mvevpatikdc), der nach heutigem
Sprachgebrauch den priesterlichen «Beichtvater» fiir die sakramentale
Beichte darstellt,* andererseits der Ubertragung des Begriffes Geron
(Yépwv; Dimotiki: yépovtag, zu dt. wortlich «Alter», «Greis»; russ.:
«Starez»), der fiir den geistlichen Vater im engeren Sinne steht. In der
griechischen Alltagssprache wird dieser Titel verehrten’ Klerikern und
Ménchen,® in der Regel auch Abten und Abtissinnen (yepdvticoa) bei-
gelegt.” Die beiden griechischen Begriffe bezeichnen hiufig ein und die-
selbe Person, insbesondere wenn der Geron auch als Pnevmatikos (im
Sinne von «Beichtvater») fungiert.® Im folgenden soll es insbesondere
um die geistlichen Viter gehen, die im Blick auf seelsorgerliche Le-
bensbegleitung in einem besonderen Ruf stehen und insofern mit dem
Titel «Geron» bezeichnet werden. Bei der Untersuchung der von ihnen
ausgeiibten Seelsorge wird die directio spiritualis im Zentrum stehen,
die jene in besonderer Weise auszeichnet.” Unter directio spiritualis ist

*Vgl. Maria Mandala (ed.). — TeyomovAog-®utpakne. EAAnviko Ae&uxo. — Athen,
°1995, 616 unter dem Stichwort nvevuatidg: «0 mamdg nov éEopoloyel, £€opo-
Aoymtne»; ferner Panagiotis Boumis. — Grundriss des kanonischen Rechts der ortho-
doxen Kirche. In: Wilhelm Nyssen u.a. (ed.). — Handbuch der Ostkirchenkunde III. -
Diisseldorf, 1997, 145-179, 162.

*Tepwv als Ehrentitel ist bereits in den Apophthegmata Patrum belegt, vgl. z.B Bo-
nifaz Miller (ed.). — Weisung der Viter. Apophthegmata Patrum, auch Gerontikon oder
Alphabeticum genannt. — Freiburg, 1965, Nr. 800, wo der Titel durch Demut begriin-
det ist.

*Vgl. M. Mandala (ed.), a.a.O., 167 unter dem Stichwort yépovtog: «tpocwvupuic
oefAcuImV KANPIK®OV 1) LOVOY MV,

7 Vgl. zur gelegentlichen Personalunion von Abt und Starez Peter Hauptmann. —
Art. Starzentum. In: EKL' IV (1996), Sp. 487f., Sp. 487. Inzwischen wird der Abt aber
auch selbst dann als Tépwv oder Starez bezeichnet, wenn im Kloster die geistliche Va-
terschaft von anderen Monchen iibernommen wird. Im Ruménischen hat Staref dem-
entsprechend nur noch die Bedeutung «Abt» (vgl. Mihai Anutei. — Dictionar Roman —
German. — Bukarest, 1996, 1379). Zum geistlichen Vater in serbischen orthodoxen
Klostern, vgl. Rudolf Prokschi. — Ein neuer Aufbruch bei den Nonnen in der Serbi-
schen Orthodoxen Kirche im 20. Jahrhundert (OC XLIV). — Wiirzburg, 1996, 89ft.
1227,

“Vgl. G. Mantzaridis. a. a. O., 54 «In den meisten Fillen ist der geistliche Vater
auch der Beichtvater, muss es aber nicht sein.»

" Directio spiritualis wird in der deutschsprachigen Literatur unterschiedlich be-
zeichnet: von Alexander M. Stavropoulos. — Beratende Seelsorge in der orthodoxen

210



die seelsorgerliche Begleitung auch losgelost von dem sakramentalen
Akt der Beichte!” zu verstehen.

Verweise auf die ostkirchlichen geistlichen Viter
in der westlichen evangelischen Theologie

Beachtenswert ist die Wahrnehmung geistlicher Vaterschaft im Abend-
land, da sie als ein Zeugnis von Desinteresse oder Rezeptionsschwie-
rigkeiten orthodoxer Seelsorgekonzepte dienen kann. Die directio spiri-
tualis der ostkirchlichen geistlichen Viter hat in der westlichen theolo-

Kirche. In: WzM XXXV (1983), 157-163 als «beratende Seelsorge», von A. Griin in
seiner zitierten Monographie als «geistliche Begleitung». Der Terminus «geistliche
Lebensbegleitung» wird dem Phinomen m.E. am ehesten gerecht, da es bei der direc-
tio spiritualis auch um Beratung in ganz alltaglichen Lebensfragen geht, die ihrem An-
spruch nach aber aus dem HI. Geist heraus geschieht. Zum Phinomen «geistlicher Le-
bensbegleitung« auch ausserhalb des ostkirchlich-orthodoxen und sogar des christ-
lichen Kontextes vgl. u.a. Lavinia Byrne. — Traditions of Spiritual Guidance. — Colle-
geville/ Minnesota, 1990.

" Eine kurze Darstellung der orthodoxen sakramentalen Beichtpraxis findet man bei
Evthymios K. Stylios. — Mikpo Xprotioavikd Ae€iko. — Athen, 21995 131 unter dem
Stichwort petdvoilo (Ubersetzung AM): «Eines der sieben Sakramente unserer Kir-
che. Das Wort Busse (sc. petdvoua) (von dem Verb peto-vo®d) bezeichnet die Ande-
rung von Gesinnung und Verhalten, die Reue, die Anderung der Ausrichtung von Ide-
ologie und Lebenspraxis.

Mit der Busse wird die Vergebung der nach der Taufe geschehenen Siinden gewéhrt.
Unabdingbare Voraussetzungen sind das Schuldbewusstsein, die Reue und das auf-
richtige Bekennen (sc. der Siinden) vor dem Pnevmatikos, dem Priester, der das Sa-
krament durchfiihrt.

Durchfiihrung: Der orthodoxe Christ geht zum Pnevmatikos und dussert (bekennt)
seine Siinden, indem er das Erbarmen und die Gnade des gekreuzigten Jesus erbittet.
Der Priester gibt dem, der aufrichtig bereut, die Absolution, indem er das angemessene
Gebet um Vergebung ausspricht. Fiir den bereuenden Christen verordnet und bestimmt
der Pnevmatikos, auch entsprechend den Umstinden, mehrere «Epitimia» (sc. Buss-
werke), die therapeutische und padagogische Funktion bei der Korrektur und Festigung
des Christen auf dem Weg christlichen Lebens haben. Die Art und die Dauer der Epiti-
mia hingen vom allgemeinen geistlichen Zustand des bereuenden Christen ab.»

Vgl. a. sehr viel ausfiihrlicher loan Icd. — Das Sakrament der Busse in der sakramen-
talen Praxis und seine Bedeutung im pastoralen Wirken der orthodoxen Kirche. In:
Kirchenamt der EKiD (ed.). — Busse und Beichte im Glauben und Leben unserer Kir-
chen und ihre Bedeutung fiir die Erneuerung und Heiligung des Christen. Dritter Bi-
lateraler Theologischer Dialog zwischen der Ruméiinischen Orthodoxen Kirche und der
Evangelischen Kirche in Deutschland vom 28. Mai bis 3. Juni 1982 in Hiillhorst
(OR.B LI). — Frankfurt a.M., 1987, 117-129 und speziell zur Beichte als Mittel der

211



gischen Literatur, insbesondere im Bereich des Protestantismus, erst
sehr spit und nur eine geringe Rezeption gefunden.'' Texte von und iiber
geistliche Viiter sind freilich seit der Reformation unter evangelischen
Theologen bekannt. In der pietistischen Erneuerungsbewegung des 17.
und 18. Jahrhunderts fanden insbesondere die mystischen Schriften aus
dem Umfeld des «asketischen Radikalismus» der dgyptischen Wiiste im
vierten Jahrhundert starke Beachtung.!2 In Makarios dem Agypter (ca.
300-380/90) «... entdeckte die pietistische Erneuerungsbewegung das
Modell und Leitbild ihres Heiligkeits- und Vollkommenheitsstre-
bens.»!3 Dabei wurde freilich der directio spiritualis wenig Beachtung
geschenkt. Im Zentrum stand vielmehr das spitantike Einsiedlerideal.'4

Die ostkirchliche Beichtpraxis — zumindest bis ins 13. Jh. — wurde im
Bereich der evangelischen Theologie zum ersten Mal ausfiihrlich von
Karl Holl in seinem 1898 erschienenen Buch «Enthusiasmus und Buss-
gewalt beim Griechischen Monchtum» untersucht. Dabei ging es um die
am Ubergang zum 20. Jahrhundert diskutierte Frage, ob mit der zuneh-
menden Verrechtlichung kirchlicher Praxis der Geist aus der Kirche ge-
wichen sei. Dieser Frage ging Holl im Rahmen der besonders fiir den
Protestantismus bedeutsamen Alternative «Amt» oder «Charisma»
nach. Er konstatierte anhand des Adyog nept €€oporloynceng des Sy-
meon des Neuen Theologen (ca. 949—1022) noch um die Jahrtausend-
wende eine Uberordnung der Geisttriiger iiber die Amtstriger in der Ost-
kirche. Fiir ihn spielt dabei freilich dhnlich wie in der in seiner Nachfol-
ge erschienenen Monographie Joseph Hormanns'> die directio spiritua-
lis kaum eine Rolle — zentral ist vielmehr die Frage, wer zur sakramen-
talen Busse berechtigt ist.

Reinigung Basilios Grolimund. — «Reinigungen» und «Reinheit» im Leben der ortho-
doxen Kirche. In: WzM XLIX (1997), 89-97, 92.

" Die Rezeption des ostkirchlichen Konzepts geistlicher Lebensbegleitung im ro-
misch-katholischen oder christkatholischen Bereich wire einer eigenen Untersuchung
wert, die hier nicht geleistet werden kann.

“ Vgl. Ernst Benz. — Die protestantische Thebais. Zur Nachwirkung Makarios des
Agypters im Protestantismus des 17. und 18. Jahrhunderts in Europa und Amerika
(AAWLM.G Nr.1). — Wiesbaden, 1963, u.a. 129.

“A.a.0., 129.

“Vegl. a.a.0., 130f.: «Das Personlichkeitsbewusstsein des modernen Menschen be-
durfte der Isolierung und der einsamen Konfrontation mit Gott, es bedurfte des Trai-
nings des einsamen Lauschens auf die innere Erfahrung, der methodistischen Ubung
der Selbstbeobachtung vor Gott, um zum Bewusstsein seiner selbst zu kommen.»

“Vgl. Joseph Hérmann. — Untersuchungen zur griechischen Laienbeicht. Ein Bei-
trag zur allgemeinen Bussgeschichte. — Donauw®érth, 1913,

212



Westlichen evangelischen Theologen ist dementsprechend die Praxis
ostkirchlicher geistlicher Lebensbegleitung noch in der ersten Hilfte
unseres Jahrhunderts weniger durch theologische Literatur als vor allem
durch Belletristik vermittelt worden. Dabei ist besonders an die bedeu-
tenden russischen Schriftsteller des 19. und beginnenden 20. Jh. wie
Lew N. Tolstoi (1828-1910) und vor allem Fjodor M. Dostojewskij
(1821-1881) zu denken. Dieser machte durch die Darstellung des Star-
zen Sossima in seinem Roman «Die Briider Karamasow» (1879/80) ei-
nen bedeutenden geistlichen Vater Russlands bekannt.'® Seine Schilde-
rung der Seelsorgetitigkeit und Verehrung des Starzen beruht bekannt-
lich auf Eindriicken, die Dostojewskij beim Starzen Amvrosijim Kloster
Optina Pustyn gesammelt hatte.!”

Obwohl Dostojewskij von der frithen Dialektischen Theologie stark
rezipiert worden ist, spielte seine Schilderung des Starzentums dabei
kaum eine Rolle.'® Womdglich erschwerten auch abwertende Schilde-
rungen der Praxis geistlicher Lebensbegleitung, wie sie insbesondere
von Baltendeutschen formuliert wurden, die Sympathie fiir die orthodo-
xe Seelsorgepraxis.!” Eine breitere Bekanntheit des Starzentums in

'“ Vgl. als Beispiel fiir die Seelsorgetitigkeit des Starzen den Auszug bei Gerd
Stricker. —Religion in Russland. Darstellung und Daten zu Geschichte und Gegenwart
(GTB DXXXIV. Religion in Europa). — Giitersloh, 1993, 68-71.

" Vgl. dazu u. S. 225.

*Vgl. Erich Bryner. — Der Einfluss Dostojewskijs auf die Dialektische Theologie.
In: Karl Christian Felmy (ed.). — Tausend Jahre Christentum in Russland: Zum Mil-
lennium der Taufe der Kiewer Rus’. — Gottingen, 1988, 923-930. Eduard Thurneysen
z.B. rezipierte demnach Gedanken Dostojewskijs aus den Bereichen Anthropologie,
Gotteslehre, Eschatologie und Kirchenkritik, vgl. a.a.O., 925.

" Ein charakteristisches Beispiel fiir die Beurteilung von Starzen durch einen Bal-
tendeutschen (Viktor Frank, 1889) druckte Ernst Benz. — Die Ostkirche im Lichte der
protestantischen Geschichtsschreibung von der Reformation bis zur Gegenwart (Orbis
Academicus. Abteilung Protestantische Theologie I1I/1). — Freiburg/Miinchen, 1952,
221f. ab. Frank bezeichnet dort das Verhiltnis von Beichtvater und Beichtkind als «ein
ganz freiwilliges und uncontrolirtes, wir mochten sagen <wildes> Verhiltnis zwischen
dem Gewissensdespoten und dem Gewissenssclaven, der sich ihm angelobt hat. ... Wer
sich einem Staretz ergeben hat, ist der peinlichen Miihe und Noth, mit seinem Gewis-
sen zu Rathe zu gehen, ginzlich und fiir immer und in jedem Falle iiberhoben. Statt
sein Gewissen, braucht er nur seinen Staretz zu befragen, er braucht nur, ohne sich
irgendwelche Gedanken dariiber zu machen, piinktlich dessen Weisungen zu folgen,
und er geniesst der kostlichsten Ruhe, des herrlichsten Seelenfriedens. In der Hand sei-
nes Staretz ist er sicut cadaver.» Besonders anstossig ist fiir Frank die von ihm postu-
lierte mangelnde Bildung und die fehlende Riicksichtnahme der Starzen auf ein ge-
pflegtes dusseres Erscheinungsbild, vgl. a.a.0., 222: «Es geniigt oft, dass der Mann ein
unverdrossener Faster sei, oder stets eiternde, ekelhafte Wunden an seinem Korper

213



Deutschland wurde durch die Monographie des Kirchenrechtlers Igor
Smolitsch mit dem Titel «Leben und Lehre der Starzen» (2. Aufl. 1952)
bewirkt.? Im Rahmen der in dieser Zeit an Bedeutung zunehmenden
okumenischen Bewegung und auch tliber diese hinaus entstanden nun
eine Reithe von Monographien iiber das Starzentum. Dabei standen die
geistlichen Viter der Alten Kirche und das russische Starzentum im
Mittelpunkt des Interesses. Freilich ist besonders bei 6kumenischen Ge-
sprachen auch die Beichtpraxis z.B. der ruménischen und griechischen
orthodoxen Kirche vorgestellt worden.?! Bedeutende geistliche Viter
tiber das Starzentum des 18. und 19. Jahrhunderts hinaus sind aber mit
einigen Ausnahmen?? bis heute im Abendland nur wenigen Spezialisten

unterhalte, oder in Schmutz und Unrath fast umkomme, oder sonstige Selbstpeinigun-
gen an sich vollziehe, um das hohe Ansehen eines Staretz zu geniessen und ausge-
dehnte und unbedingte Gewissensdespotie auszuiiben.» Frank steigert sich schliess-
lich a.a.O. zu folgender Konklusion: «Fiir einen europdischen Leser braucht ja nicht
weiter hervorgehoben zu werden, wie entsetzlich unmoralisch dieses mechanische Se-
ligwerdungsinstitut ist, durch welches jede kldrende Reflektion, jedes moralische Er-
wigen, jede Selbstbestimmung, jedes freie sittliche Thun ausgeschlossen wird, und
wie entsetzlich depravierend es wirken muss.» Selbst aus den Lehren von Dostojews-
kijs Starez Sossima wehe daher trotz all seiner Bildung und Humanitit letztlich nur
«... etwas unsiglich Fremdartiges und Abstossendes, gleichsam der Moderduft eines
Mumiengrabs.» (a.a.0.).

* Vgl. Igor Smolitsch. — Leben und Lehre der Starzen. — Ko6ln/Olten, *1952.

* Vgl. Dumitru Staniloae. — Das Buss-Sakrament als geistliches Ereignis. In: Ernst
Christoph Suttner (ed.). — Busse und Beichte. Drittes Regensburger Okumenisches
Symposion. — Regensburg, 1972, 39-54 (fortan zitiert Buss-Sakrament) und ders. —
Emeuerung und Heiligung der Gldubigen im Sakrament der Busse nach der Lehre der
orthodoxen Kirche aufgrund der Heiligen Schrift und der Tradition. In: Kirchenamt
der EKiD (ed.). — Busse und Beichte im Glauben und Leben unserer Kirchen und
ihre Bedeutung fiir die Erneuerung und Heiligung des Christen. Dritter Bilateraler
Theologischer Dialog zwischen der Ruminischen Orthodoxen Kirche und der
Evangelischen Kirche in Deutschland vom 28. Mai bis 3. Juni 1982 in Hiillhorst
(OR.B LI). — Frankfurt a.M., 1987, 25-32 (fortan zitiert Erneuerung),l.Icia.a.O. (vgl.
o. Fn. 10), Evangelos Theodorou. — Bussvollzug und Beichtpraxis in der byzantini-
schen Kirche. In: E. Chr. Suttner (ed.). — Busse und Beichte. Drittes Regensburger
Okumenisches Symposion. — Regensburg, 1972, 55-60 und Antonios Alevisopoulos.
— Busse und Beichte in Pastoral und Katechese der Kirche von Griechenland. In: E.
Chr. Suttner (ed.). — Busse und Beichte. Drittes Regensburger Okumenisches Sympo-
sion Regensburg, 1972, 61-75 u.a.

* Der bekannteste Starez des 20. Jh. diirfte Vater Siluan vom Berg Athos sein. Die
von seinem fast ebenso bekannten Schiiler Sophronius vertasste Vita erschien 1959
zum ersten Mal in deutscher Ubersetzung, die 1964 bei Igor Smolitsch. — Art. Starez.
In: LThK* IX (1964), Sp. 1020f. aufgefiihrt wird. Sie liegt inzwischen in
einer iiberarbeiteten Neuausgabe vor, vgl. Archimandrit Sophronius (ed.). — Starez Si-

214



bekannt.?’ Sie priagen dennoch immer noch sehr stark die orthodoxe Spi-
ritualitit und sind orthodoxen Christen heute dhnlich wichtig wie die
grossen geistlichen Viiter im zaristischen Russland.

Geschichtlicher Abriss

Das Konzept der Lebensbegleitung durch geistliche Viter ist in der Ge-
schichte der Ostkirchen immer dann besonders stark entwickelt bzw.
unter nur leichten Modifikationen weiterentwickelt worden,* wenn bei
einzelnen Christen oder christlichen Gruppen der Eindruck eines spiri-
tuellen Vakuums in ihrer Kirche aufkam.® Eine erste, wahrscheinlich
idealisierende Darstellung geistlicher Lebensbegleitung durch Viter
und auch Miitter in der dgyptischen Wiiste findet man daher in den
Schriften von thnen und iiber sie aus dem vierten und fiinften Jahrhun-
dert.2¢ Diese Schriften stellen ohne Zweifel auch ein Zeugnis der Suche
nach lebendiger, geradezu enthusiastisch gelebter christlicher Spiritua-
litdt im Rahmen einer sich zunehmend «in der Welt» einrichtenden
Reichskirche dar. Schriften wie die Vita Antonii des alexandrinischen
Patriarchen Athanasios (ca. 295-373) bilden einen ersten und wichtigen
Impuls fiir eine «spirituelle Reformation» kirchlichen Lebens, auf den
in spiteren Zeiten immer wieder zuriickgegriffen wurde. Insbesondere
die Apophthegmata Patrum (griech.: ‘AnoeBéyuota I'epévimv; gesam-
melt ab der 2. Hilfte des 4. Jh.s) gehoren in der Form des ['epovtixov
noch heute zur Grundlektiire orthodoxer Mdnche und geistlicher Vi-
ter.?” Aufgrund ihrer anhaltenden Wirkung ist im folgenden kurz auf die

luan. Moénch vom Berg Athos. Bd. 1: Sein Leben und seine Lehre. — Diisseldorf,
*1991 und ders. (ed.). — Starez Siluan. Monch vom Berg Athos. Bd. 2: Die Schriften. —
Diisseldorf, '1993.

* Dementsprechend tauchen auch in den angegebenen Lexikon-Artikeln iiber Star-
zentum von P. Hauptmann (vgl. o. Fn. 7), W. Kahle (vgl. u. Anm. 70) und /. Smolitsch
(vgl. o. Fn. 22) nur die russischen Starzen des 18. und 19. Jh. auf.

* Das Moment der Kontinuitit im Konzept geistlicher Vaterschaft hebt P. Placide
Deseille in Viadimir Lossky und Nicolas Arseniev. — La Paternité spirituelle en Russie
aux XVIII™ et XIX*™ siecles. Introduction par le P. Placide Deseille (Spiritualité
orientale XXI). — Abbaye de Bellefontaine, 1977, 7f. hervor.

* Zur «entscheidenden Bedeutung» geistlicher Vaterschaft fiir das geistliche Leben
der Kirche in der ostkirchlichen Orthodoxie vgl. G. Mantzaridis, a.a.0O., 55.

% Vgl. Kallistos Ware. — "H évtog nudv Poociiela. — Nea Smyrni, 1994, 115.

7 Vgl. zur Wirkung des spitantiken dgyptischen Monchtums noch in der heutigen
Orthodoxie a.a.0., 116.

215



mogliche biblische Begriindung und die Konzeption der geistlichen Va-
terschaft bei den Monchsvitern einzugehen. Ferner ist die Theorie der
geistlichen Vaterschaft bei Symeon dem Neuen Theologen zu behandeln.
Er betonte die Notwendigkeit der Gerontes, weil er in der zu seiner Zeit
hochentwickelten byzantinischen Theologie und Frommigkeitspraxis
Mingel wahrnahm. Am Beispiel der russischen Starzen ist schliesslich
deutlich zu machen, dass die Riickbesinnung auf geistliche Lebens-
begleitung fiir eine Renaissance orthodoxer Spiritualitidt im von Ratio-
nalismus und Sidkularismus bestimmten Russland des 18. Jahrhunderts
sorgte.

Geistliche Vaterschaft nach der Bibel

Das Konzept der geistlichen Vaterschaft ist unter Riickbezug auf die Bi-
bel entwickelt worden. Bereits im Alten Testament wird eine entspre-
chende Terminologie verwendet. Elisa redet beispielsweise seinen Leh-
rer Elia als Vater an (2Ko6n 2,14). Im Neuen Testament wird der Vaterti-
tel freilich nur Gott zugestanden.?® Fiir geistliche Lehrer wird er in ei-
nem Jesus-Logion sogar verboten (vgl. Mt 23,9). Dennoch ist in den
neutestamentlichen Briefen von geistlicher Kindschaft hdaufig die Rede.
Sowohl der Verfasser des 1Joh (1Joh 2,1; 2,18; 2,28; 3,7 u.a.) als auch
Paulus reden die Gemeinde (vgl. Gal 4,19; 2Kor 6,13) und einzelne (vgl.
Phm 10 u.a.) als Kinder bzw. geliebte und gelegentlich auch treue Kin-
der an (vgl. 1Kor 4,14.17 u.a.). In den Pastoralbriefen wird Timotheus
sogar als yviolov 1ékvov €v niotet (1Tim 1,2) bezeichnet. Mit der Re-
de von der Kindschaft soll zumindest ein sehr enges Verhiltnis ausge-
driickt werden, dem eine geistliche Realitiit zugrunde liegt.?® Dabel ist
an einen Prozess des Erziehens in der Lehre gedacht, bei dem zunichst
fliissige Milch der Grundlehren des christlichen Glaubens gereicht wird,
dann festere Speise (vgl. 1Kor 3,1-3; 1Pt 2,1-3; Hebr 5, 11-14). Es ist

* Vgl. Fairy von Lilienfeld. — Anthropos Pneumatikos - Pater Pneumatophoros:
Neues Testament und Apophthegmata Patrum. In: Ruth Albrecht und F. Miiller (ed.).
— Spiritualitit des frilhen Wiistenmonchtums. Gesammelte Aufsitze 1962 bis 1971
(Oikonomia XVIII). — Erlangen, 1983, 1-13, 5. Gott als Vater anzureden gilt im NT als
eine in Christus geschenkte Gabe des Hl. Geistes, vgl. Rom 8,15.

¥ Vgl. a.a.0., 2. Der Gedanke der durch Lehre gezeugten geistlichen Kinder findet
sich demnach iiber die bereits erwihnte atl. (Weisheits)literatur hinaus auch in den
Hodajoth von Qumran (1 QH VII,20-22) sowie in der rabbinischen Literatur.

216



demnach bereits zur Zeit des Neuen Testaments ein Prozess lebensbe-
gleitender Glaubensstirkung u.a. durch die Apostel und Lehrer anzu-
nehmen.

Geistliche Vater im Monchtum der Alten Kirche

Geistliche Lebensbegleitung spielte im Monchtum des ausgehenden
dritten und vor allem des vierten und fiinften Jahrhunderts eine zentrale
Rolle.’® Davon zeugen weniger theoretisch-systematische Schriften
tiber die Seelsorgepraxis der Wiistenviter als vielmehr Spruchsamm-
lungen mit seelsorgerlichen Ratschlidgen zur Gestaltung der Lebens-
und Glaubenspraxis. Die bekannteste Spruchsammlung ist die bereits
genannte der Apophthegmata Patrum, die daher auch hier im Mittel-
punkt der Ausfiihrungen iiber das friithe Ménchtum steht.

Die monchischen Seelsorger konnten bei ihrer Praxis an Vorbilder un-
ter den heidnischen Philosophen ankniipfen.?! Vor allem diirfte aber die
bereits dargestellte biblische Rede von (geistlicher) Kindschaft eine
nicht zu unterschitzende Voraussetzung fiir die nun bliihende Seelsor-
gepraxis gespielt haben.*> Ausgangspunkt zu deren Rezeption ist frei-
lich die im 3. Jahrhundert autkommende, ebenfalls biblisch beeinflusste
Grundausrichtung der Anachorese. Intention des monastischen Lebens
war dabei das geistliche Wachstum unter gleichzeitiger Loslosung vom
aimv obtog bzw. dem kdopoc, sein Ziel die Vollkommenheit, die mit der
Gabe der Unterscheidung von Gutem und Bosem durch die Ubung der
Sinne (vgl. Hebr 5,14) verbunden ist. Die biblisch-eschatologische Di-
mension der Loslésung vom ai®dv obtoc durch den bereits hereingebro-
chenen neuen Kosmos wurde freilich bei den Wiistenménchen durch ein
vereinfachtes, individualisiertes Verstindnis der christlichen Eschatolo-
gie uminterpretiert. Nun ging es um den (zunichst geographischen)
Riickzug aus dem als Kosmos interpretierten bewohnten Kulturland in
die Wiiste als Ort der im monchischen Leben zentralen Metanoia, der

* Vgl. grundsitzlich zur directio spiritualis in der Alten Kirche Irénée Hausherr. —
Direction spirituelle en Orient autrefois (OrChrA CXLIV). — Rom, 1955.

"' Vel. zur directio spiritualis in der antiken Philosophie Edouard des Places. — Art.
Direction Spirituelle. I. Dans I’antiquité classique. In: DSpIII (1957), Sp. 1002—-1008.
Demnach war eine derartige Seelenfiihrung besonders bei Sokrates und den Stoikern
zu finden.

2 Dies ist die Grundthese des Aufsatzes von F.v. Lilienfeld, formuliert u.a.
a.a.0., 8.

217



Busshaltung.’? Der Riickzug in die Wiiste stellte den ersten Schritt des
geistlichen Verlassens des aimv oUtog durch das Freiwerden von inne-
ren Gedanken und bosen Leidenschaften dar.** Der psychische Kampf
um innere Freiheit auf dem Weg zu Gott*> wurde durch die geistliche Va-
terschaft wesentlich unterstiitzt. Zweck des Besuches geistlicher Viter
war das o@eAnBiivou vor allem auf dem geistlichen Weg.?¢ Der geistli-
che Vater diente gleichsam als ein Abbild des vergebenden Gottes, als
ein «irdisches Mittel», «durch das die himmlische Vaterschaft Gottes er-
fahren wird.»% Er tut dies als Geisttriger (mvevpoto@opog).® Nur inso-
fern konnte er nun — was auch im vierten Jahrhundert angesichts von Mt
23,9 keineswegs unumstritten war*® — mit dem Titel «['épwv» bzw.
«'ABBo» bezeichnet werden.*

*Vgl. J. Hormann, a.a.0., 28, der aus der Bereitschaft der Anachoreten zur Meta-
noia die Entwicklung des ihnen eigenen Buss- und Erziehungssystems herleitet.

“Vegl. F.v. Lilienfeld, a.a.0., 4f.

* Der Weg zur Apatheia, d.h. der inneren Freiheit von Gedanken und Leidenschaf-
ten, sowie zur Gottesschau wird am eindriicklichsten im IMpaktikdg des Monchsvaters
Evagrios Pontikos (Gabiel Bunge [ed]. — Praktikos oder der Monch: hundert Kapitel
liber das geistliche Leben [Schriftenreihe des Zentrums Patristischer Spiritualitiit
Koinonia — Oriens im Erzbistum Koln XXXII]. — K6In,1989) beschrieben.

*Vel.J. Hirmann, a.a.0., 244.

" Gabriel Bunge. — Geistliche Vaterschaft. Christliche Gnosis bei Evagrios Ponti-
kos (SPLi Beiheft XXIII). — Regensburg, 1988, 16. Vgl. a. T. Spidlik. — Die Starzen im
Alten Russland. Laienmonche als «geistliche Viter». In: GuL LVIII (1985), 98-108,
99 (demnéchst zitiert Starzen) und A. Griin, a.a.0., 9.

*Vgl. J. Hormann, a.a.0., 188: «Im {ibrigen ist unter dem &dgyptischen Monchtum,
wo die Metanoia Lebensberuf ist, doch von Schliisselgewalt weniger die Rede. Desto
mehr von Pneuma. Durch dieses wird man hier <Beichtvater>. Die personliche Wendung
der Beichtvatertitigkeit liess dabei mehr an das Charisma als an das <Amt> denken.»

*Vgl. z.B. Hieronymus’ Ausfiihrungen zum Vater- und Lehrer-Titel in seinem Mat-
thduskommentar zu Mt 23,8 (Saint Jérdme. — Commentaire sur S. Matthieu II [Livres
II-1V] / ed. E. Bonard [SC CCLVIIL]. — Paris, 1979): Hieronymus fiihrt zur Legitima-
tion des Titelgebrauchs auch iiber Gott hinaus die Unterscheidung des Lehrer-Seins
natura oder indulgentia ein. «Nos si hominem patrem uocamus, honorem aetati de-
ferimus, non auctorem nostrae ostendimus uitae. Magister quoque dicitur ex consortio
ueri magistri.» Im weiteren Sinn konnen also die Titel auch auf Menschen angewen-
det werden, solange sie nur Ehrentitel z.B. aufgrund des Alters von Personen bleiben
und der eigentliche Vater, von dem her alles kommt, bzw. der eigentliche Lehrer, durch
den alles 1st und durch dessen Inkarnation wir an Gott zuriickgebunden wurden, nicht
vergessen wird. Im Gegensatz zu Hieronymus nimmt z.B. Aphrahat (Peter Bruns [ed.].
— Aphrahat. Unterweisungen. Erster Teilband [Fontes Christiani V/1]. — Freiburg i.
Brsg. u.a., 1991, 184) das Verbot aus Mt 23,9 ungebrochen auf.

“T. Spidlik, Starzen 98, fiihrt ein Zitat an, in dem der Mohammedaner Mohamed al-
Biruno im 11. Jahrhundert zum Lehrer als geistlichem Vater bei den Christen bemerkt:
«Er gehort zu den Grundlagen ihrer Religion.»

218



Der Geron, angeredet als «Abba», wurde meist um ein geistliches Wort
(phuo) gebeten. Er diente aber auch durch sein Leben als Vorbild. Hiu-
fig geniigte es daher den zu ihm kommenden Monchen und auch Laien,
ihn lediglich anzuschauen,*! um etwas von seiner inneren Gelassenheit
und der hiufig in Trdnen*? Ausdruck findenden Demut* gegeniiber Gott
bzw. Freude liber dessen Barmherzigkeit zu begreifen und so erbaut zu
werden.

Die meist sehr stark erfahrungsgeprigten* Ratschlige der Gerontes
dienten als Orientierungshilfe auf dem Weg zum Heil. Das Heil selber
war aber nach der Meinung der Wiistenviter durch die Befolgung der
Ratschlige in Form von «guten Werken»* letztlich nicht zu verdienen,
sondern vielmehr eine Gabe des barmherzigen Gottes.*

Geistliche Viter nach Symeon dem Neuen Theologen

Die Wiistenviiter iibernahmen nach vorhergehender Darstellung bereits
zentrale Aufgaben geistlicher Lebensbegleitung und somit auch den
Weg zu Gott fordernder Seelsorge. Bei ihnen war die enge Verbindung

"Vel. F.v. Lilienfeld, a.a.O., 1.

* Vgl. zum Weinen als «kontemplativer Grundhaltung» der Wiistenviter Barbara
Miiller. — Die Trinen der Wiistenviter: Das Penthos in den Apophthegmata Patrum. In:
OstKSt XLVI (1997), 281-313, 312: «Der monastische Beginner erkennt weinend sei-
ne eigene Unvollkommenheit und richtet sich insofern bitterlich klagend an den rich-
tenden Gott. Der spirituelle Meister durchschaut die menschliche Siindhaftigkeit und
gewinnt so eine befreite Sicht auf Gott; in dessen Niihe weinend erfihrt er die begliik-
kende gottliche Barmherzigkeit, so dass seine Trinen erleuchtende bzw. Freudentrii-
nen sind.»

# Zur Demut als Ausdruck der Bussgesinnung vgl. F. v. Lilienfeld, a.a.O., 7. Derar-
tige Tanelvoolg als zentrales Zeichen geistlicher Kindschaft unter dem himmlischen
Vater lasst sich auch auf das Neue Testament zuriickfiihren (vgl. Mt 18,4).

“ Vgl. schon J. Hormann, a.a.0., 25: «Die Weisheit, welche die geistlichen Viiter
lehren, erscheint nicht nur als eine Gabe des heiligen Geistes, sondern auch als ein
Niederschlag errungener Erfahrung und personlicher Klugheit. Sie dussert sich im
allgemeinen nicht impulsiv, nicht in Rétselworten, sondern in wohliiberlegten Senten-
zen. Thr Charakter ist asketisch pastoral. Die Verwandtschaft mit stoischer
Lebensweisheit ist zum Teil unverkennbar.» Zur Erfahrung der Beichtviter vgl. a. D.
Staniloae, Buss-Sakrament, 52.

“Vgl. A. Griin, a.a.0., 27.

*Vgl. das bei B. Miller, a.a.0. Nr. 515 aufgefiihrte Apophthegma des Abbas Matoe:
«Derselbe sagte: <Als ich jiinger war, sagte ich zu mir: Vielleicht werde ich ein gutes
Werk tun! — Jetzt aber, da ich alt geworden bin, sehe ich, dass ich auch nicht ein gutes
Werk in mir habe>»

219



von Monchtum und Seelsorge in den Ostkirchen bereits angelegt. Sie ta-
ten ihren Dienst als «geistliche Viiter», nicht unbedingt als Priester.’
Die Moglichkeit selbst zur sakramentalen Busse bei «Laienménchen»,
die ein entsprechendes Charisma empfangen haben, wurde am deutlich-
sten von dem Studitenmonch und Mystiker Symeon dem Neuen Theolo-
gen (ca. 949-1022) formuliert.*® Symeon stellte den Geisttriger (Cha-
rismatiker) deutlich liber den Triger des ordo. Er legt dabei grossen
Wert auf die Moglichkeit der personalen, mystischen Begegnung mit
Gott fiir jeden Christen.*’ Geistliche Viter sollten aus dieser Begegnung
heraus die Beichte abnehmen und wahre Mediatoren zwischen Gott und
Mensch werden. Sie haben dabei einerseits geistliche Ratschlige zu ge-
ben, die notwendige «Medizin» zu verschreiben, andererseits aber fiir
den Siinder zu beten, weil sie nahe beil Gott stehen.”® Von Gott zu solch
einem Dienst erwihlt zu sein, stellt nach Symeon unter Bezug auf Hebr
5,4 die Voraussetzung fiir seelsorgerliche Gespriche dar,®' nicht die
Priesterweihe oder die Monchsweihe (oxnua). Die Erwihlung findet ih-

Y Vegl. J. Hérmann, a.a.0., 229.

“* Vgl. vor allem dessen Aoyog nept é€oporoymoewmc, abgedruckt bei Karl Holl. —
Enthusiasmus und Bussgewalt beim griechischen Monchtum. Eine Studie zu Symeon
dem Neuen Theologen. — Leipzig, 1898, 110-127, bes. 119, Z. 24{f. Die Aussage Sy-
meons, dass auch Laienmonche Beichte abnehmen konnen, ist von orthodoxen Theo-
logen héufig abzuschwichen versucht worden. John Meyendorff interpretierte sie im
Sinne des Zulassens von Laienmonchen zur directio spiritualis, nicht aber zur Abnah-
me der sakramentalen Beichte, vgl. Joost van Rossum. — Priesthood and Confession in
St. Symeon the New Theologian. In: SVTQ XX (1976), 220-228, 227. Van Rossum
betont zu Recht, dass Symeon eine Trennung zwischen sakramentaler Beichte und di-
rectio spiritualis nicht vornehmen wiirde. Dies hinge mit der Unklarheit iiber das
Beichtsakrament zusammen, die in jener Zeit durch die endgiiltige Zusammenfiihrung
der sakramentalen Busse mit der Privatbeichte entstanden sei, vgl. a.a.0., 228: “In de-
fending the quite traditional practice of unordained ‘spiritual fathers,” particularly
monks hearing private confessions and interceding by prayer for the penitents, St. Sy-
meon was not aware of the historical identification — which in his time was already a
fact — between private confession and the sacrament of penance.” Vgl. hierzu u.a. a. J.
Hormann, a.a.O., 1391f. und zu Symeon speziell 260ff. Vgl. zu Symeons Konzept der
geistlichen Vaterschaft Venizelos Ch. Christophoridis. — "H Tlvevuotuen Totpotng
kato Lopewv tov Néov Oeoddyov. — Thessaloniki, 1977,

“ Vgl. hierzu J.v. Rossum, 222. Er betont a.a.0., 225, dass die Mystik von Anfang
an und wesensmissig antihierarchische Tendenzen in sich trug.

" Vel. Adyog nepi E€opodoynoemc, a.a.0., 116, Z. 26ff.

* Vgl. zur notwendigen Wiirdigkeit der Beichtviter J. Hormann, a.a.0., 262.

220



ren Ausdruck in der aryvotng derer, die zur Schar der Jiinger Christi ge-
horen.> Eine vorbehaltlose Unterstellung unter solche geistlichen Viter
hilt Symeon fiir unabdingbar zum Aufbruch und Fortschritt auf dem
Weg zur Vollkommenbheit.>?

Symeon wollte mit seinen die kirchliche Hierarchie hinterfragenden
Ausserungen keineswegs in donatistischer Weise eine neue Kirche der
vollkommenen Geisttriger griinden,* sondern vielmehr in Form eines
psychologischen und spirituellen Schocks prophetische Warnungen ge-
gen den leichtfertigen Umgang mit dem Priestertum dussern.>”

Die Hochschitzung charismatischer Seelsorger hat sich in den orthodo-
xen Kirchen bis heute gehalten. Besonders im Monchtum sind Charis-
matiker haufig anzutreffen.’® Freilich besitzen sie heute nicht mehr auf-
grund ihres Charismas das Recht zur Abnahme einer sakramentalen
Beichte,’” sondern vielmehr als Priester’® aufgrund einer Bevollméchti-

* Vgl. u.a. den zentralen Satz im Adyog nepl é€oporoynoeng, a.a.0., 124 Z. 12ff.:
«OVte oDV T01g T@ OYAMATL MOvVayolg oVTe TOlg KeXELPOTOVNUEVOLS Kol E£ig
lepwovvng eykatadeyeiot Bobuov odte 10lg T THg ApylEp@OVYNG TETIUNHEVOLG
aElopott, ToTpLapYoLg ENUL Kol UNTPOomoALTOLS KO ETIGKOTOLG, ATADG 0VTmE Kol
de pdvNY Ty xerpotoviay kol v tavtng aliay 10 agiévan apoptiog darnod Beod
d180Ton — Gmarye - LlEPOLPYELY YoLp HOVOV ODTOIC GUYKEXMPNTOL - O1ot 8¢ 008’ adTd
101g ToAAOTg TV, Tvor um xoptog dvteg éxelbev kataavBnoovto, — dAAG povorg
éxelvolg, 8o01g &v 1epedot kol dpylepedot kol povoyoig 1 cvykatapBueichoi
£0T1 T01¢ TV pafntdv 100 Xp1otod yopoig did thv dyvotnto.»

“Vgl. Hermenegild M. Biedermann. — Symeon, der Neue Theologe (949-1022). In:
Gerhard Ruhbach und J. Sudbrack (ed.). — Grosse Mystiker. Leben und Wirken. —
Miinchen, 1984, 93—-106, 100, der in der Betonung der Notwendigkeit der Unterstel-
lung unter den geistlichen Vater ein Charakteristikum symeonischer Spiritualitit sieht.

*Vgl. J.v. Rossum, a.a.0., 224.

*Vgl. a.a.0., 224: "He was not a systematic theologian but a ‘prophet’. He did not
want to abolish the hierarchical structure of the Church but to warn the Church of his
time against worldliness and secularization.” Es ging Symeon also weniger um den
«Enthusiasmus der Monche, der das Amt der Priester ... iiberholte» (J. Hérmann,
a.a.0., 264), als lediglich um eine durch die charismatischen Vorbilder veranlasste
Kurskorrektur unter den Klerikern. Auch das von ihm geleitete Mamas-Kloster in
Konstantinopel war Adressat der radikalen Gedanken Symeons, vgl. H.M. Bieder-
mann, a.a.0., 94.

*Vgl. hierzu J. Hormann, a.a.O., 182.

' J. Hormann, a.a.0., 10, betont, dass «gegen den Anteil des Monchtums an der
Spendung der Busse eine kriiftige Reaktion erst eintrat, als das Beichtvateramt aus-
schliesslich in den Hinden der Monche war, im 12. Jahrhundert.»

* Vgl. zur Bindung der sakramentalen Beichte an den Priester D. Staniloae, Buss-
Sakrament 42. Er betont, dass nur der Priester dem Beichtenden im Namen Gottes ent-
gegenzutreten vermoge. Diese Vollmacht begriindet Staniloae, Erneuerung, 27 noch

221



gung (évtoAtnpiov) durch den Bischof.® Zumindest IMvevpatikog
wird man daher gegenwirtig nur durch Amtszuweisung, die freilich zu-
mindest theoretisch auf einer personlichen Begabung fundieren sollte.%

Das russische Starzentum®!

In Russland wurden geistliche Viter zu einer Zeit besonders bekannt,
als die Kirche und insbesondere das Monchtum starken geistlichen No-
ten ausgesetzt waren. Die im Geist westlicher Rationalitit bzw. der Auf-
kldarung durchgefiihrte Reform der Kirchen und des Monchtums durch
Peter den Grossen (1672—1725)%? und deren Fortsetzung durch die, vor
allem auch die Kloster treffende, Sékularisierungspolitik Katharinas 11.
(1729-1796)% hatten das geistliche Leben in Russland nahezu lahmge-
legt.%* Gegen den Geist der Aufklidrung und des Rationalismus entstand

genauer durch die apostolische Sukzession. Nach E. Theodorou, a.a.0., 55, betonte
freilich schon Basilius der Grosse im 4. Jh., dass das Siindenbekenntnis vor dem Prie-
ster abzulegen sei. Theodorou beurteilt a.a.O., 56 die Erteilung kanonischer Beicht-
vollmacht an Laienmonche als Missbrauch.

* Vgl. hierzu u.a. schon Symeon von Thessaloniki (1 1429) nach J. Hormann, a.a.O.,
289ff. Ein évtoAtnplov des Thessalonicher Metropoliten ist abgedruckt bei David
Balfour (ed.). — "Aylov Zupedav "Apyleniokénov Oecoarovikng “Epya Beoloyikd
(Analecta Vlatadon XXXIV). — Thessaloniki, 1981, 245f.

*®Vgl. Symeon von Thessaloniki nach J. Hormann, a.a.O., 293. Lediglich eine Aus-
nahme ist bei Symeon noch vorgesehen vgl. a.a.0., 290: «Nur im Notfall kann auch ein
Monch (sc. Laienmonch), der klug ist und die Kanones kennt, mit der Beichtabnahme
beauftragt werden. Er kann dann dariiber dem Bischof berichten oder selbst Gewis-
sensrat erteilen, aber ja nicht absolvieren. Denn damit wiirde er sich unberufen prie-
sterliche Rechte anmassen und sich in Widerspruch zur Kirche setzen.» I. Icd, a.a.O.,
123 weist darauf hin, dass die Bevollmichtigung zur Beichte, die urspriinglich nur
geistlich erfahrenen Priestern erteilt wurde, heute alle Priester im Anschluss an die
«Ordination» erhalten. So formulieren auch Susanne Hausammann und Sergius Heitz.
— Christus in euch: Hoffnung auf Herrlichkeit. Orthodoxes Glaubensbuch fiir erwach-
sene und heranwachsende Gliubige. — Gottingen, 1994, a.a.0., 131: «... jeder Priester
kann alle Siinden absolvieren.»

* Vgl. als Uberblick Hans-Dieter Dopmann. — Die Russische Orthodoxe Kirche in
Geschichte und Gegenwart. — Berlin, 1981, 164—167. Eine neuere ausfiihrliche Dar-
stellung russischer Spiritualitit mit zahlreichen Quellentexten bietet T. Spidlik. — Rus-
sische Spiritualitdt. — Regensburg, 1994,

“Vgl. hierzu H. Hohlwein — Art. Peter 1., der Grosse. In: RGG* V (1961), Sp. 24 1f.
Vel. a. G. Stricker, a.a.0., 67.

Vgl a0 71,

* Vgl. nochmals a.a.0., 67: «Im letzten Drittel des 18. Jh. musste fast jedes Kloster
mit Schliessung rechnen.»

222



nun im russischen Christentum eine Bewegung, die sehr stark durch
geistliche Viter, eben die russischen Starzen, mitgetragen wurde. Diese
wirkten nicht nur mit grossem Erfolg bei Monchen und Nonnen,® son-
dern weit iiber die Kl6ster hinaus sowohl unter der Landbevolkerung als
auch in den intellektuellen Kreisen der Stidte.%

Das russische Starzentum ist stark in der ostkirchlichen Mystik ver-
wurzelt. Geistliche Viter waren mit dem Aufkommen der mystischen
Stromung des Hesychasmus,%” der im 14. Jh. von sinaitischen Monchen
auf den Berg Athos gebracht worden war und sich von dort aus in der ge-
samten ostkirchlichen Orthodoxie verbreitete, zunehmend auch zu An-
leitern 1n hesychastischer Meditations- bzw. Gebetspraxis geworden.
Das zu Lichtvisionen fiihrende «Gebet der Ruhe»% konnte ndmlich «...
mit Erfolg nur unter der Anleitung eines erfahrenen Seelenfiihrers aus-
geiibt werden.»% Vermittelt wurden die «Bliiten» ostkirchlicher Mystik
sowie die Lehren und das Leben der alten Monchs- und Kirchenviiter
mit durchschlagender Wirkung” durch den hauptsédchlich in der ruma-

* Vgl. John B. Dunlop. — Staretz Amvrosy. Model for Dostojewskij’s Staretz Zos-
sima. — Belmont, Mass., 1972, 155; T. Spidlik, Starzen, 99: «Erst als die geistliche Va-
terschaft als Institution der <Alten>, russisch: «startschestvo>, wieder hoheres Ansehen
gewann, erneuerten sich auch die russischen Kloster.» Vgl. ferner zum Aufschwung
des Klosterwesens die Statistik bei G. Stricker, a.a.0., 72: «1810 zéhlte man, nach den
Klosterschliessungen unter Katharina in Russland, etwa 450 Kloster. 100 Jahre danach
— 1914 — weist der Bericht des Oberprokurators 478 Monchskloster (11 000 Moénche
und 9500 Novizen) sowie 475 Nonnenkloster (17 300 Nonnen und 56 000 Novizin-
nen) aus. Andere Quellen beziffern die Zahl der Kloster auf russischem Boden vor der
Revolution mit beinahe 1200.»

“Vgl. a.a.0., 67. In Optina wurde seit Starez Makarij die intellektuelle Elite ange-
zogen, vgl. V. Lossky, a.a.0., 122. Viele Besucher kamen schliesslich auch zu Starez
Amvrosij, vgl. a.a.0., 139ft.

“Vgl. zum Hesychasmus u.a. Gerhard Podskalsky. — Zur Gestalt und Geschichte des
Hesychasmus. In: OstKSt XVI (1967), 15-32 und John Meyendorff. — Byzantine He-
sychasme: Historical, Theological and Social Problems. Collected Studies. — London,
1974,

*Vgl. als klassischen Text iiber diese auch «Jesus-» oder «Herzensgebet» genann-
te Praxis Emanuel Jungclaussen (ed.). — Aufrichtige Erzdhlungen eines russischen Pil-
gers. — Freiburg/Brsg., “1987.

“ Endre von Ivanka. — Byzantinische Yogis? In: ZDMG.NS XXVII (1952),
234-239, 238.

" Schon vor der Vermittlung durch Paisij Welitschkowskij und neben ithm hat es
freilich bedeutende geistliche Viiter in der russischen Orthodoxie gegeben, vgl. etwa
Sergij von Radonesch (1314-1391; dazu Maria Kaissling und Tatjana Goritschewa. —
Russisch-orthodoxe Seelsorger/Starzen. In: Christian Mdéller [ed.]. — Geschichte der
Seelsorge in Einzelportriits 1II. — Gottingen/Ziirich, 1996, 359-375, 360), Nil Sorskij

223



nischen Moldau wirkenden Monch Paisij Welitschkowskij (1722—
1794).7" Zentrale Bedeutung hatte dabei seine Ubertragung einer Stan-
dardsammlung asketisch-mystischer Kirchenviter-Texte aus dem Grie-
chischen ins Kirchenslawische, der durch Makarios von Korinth
(1731-1805) und Nikodimos Agioritis (1748—1809) kompilierten Philo-
kalia (kirchenslawisch: Dobrotolubje).

Das bedeutendste Zentrum des russischen Starzentums stellte bis
192372 das Kloster Optina Pustyn siidlich von Moskau bei Kaluga dar.”?
Dort lebten in einer Klause beim Kloster nacheinander mehrere sehr be-
deutende Starzen,” die gegeniiber den Wiistenvitern in noch viel gros-
serem Masse auch Laien anzogen. Thre Klause war nach den zeitgenos-
sischen Berichten von Gliaubigen (und auch Nichtglaubigen) regelrecht
belagert. Die Starzen iibernahmen seelsorgerliche und katechetische
Aufgaben sowohl gegeniiber dem Volk als auch vielen Ménchen und
Nonnen. Dies geschah auch in Form eines hdufig sehr umfangreichen

(1433-1508) und schliesslich Tichon von Woronesch (1724—1783). Erst mit Paisij
setzte sich aber die starke und charakteristische Prigung des Starzentums durch den
Hesychasmus durch. Vgl. u.a. W. Kahle. — Art. Starzentum. In: Evangelisches Lexikon
fiir Theologie und Gemeinde III (1994), 1900-1901, 1900, P. Hauptmann, a.a.O. Sp.
488.

"' Zu Welitschkowskij vgl. S. Cetverikov. — Starets Paisii Velichkovskii. His Life,
Teachings, and Influence on Orthodox Monasticism. — Belmont, 1980; I. Chibarin. —
Der Starez Paissi Welitschkowski 1722—-1794. In: Fairy von Lilienfeld (ed.). — Hier-
archen und Starzen der Russischen Orthodoxen Kirche. Aufsitze der «Zeitschrift des
Moskauer Patriarchats». — Berlin, 1966, 59-82; C.D. Hainsworth. — Staretz Paisy Ve-
lichkovsky (1722—1794). Doctrine of Spiritual Guidance. — Diss. Rom, 1976; T. Spid-
lik, Starzen S. 99—-103; E. Chr. Suttner. — Paisij Velickovskij im Spiegel des geistlichen
Testaments seines Schiilers Gheorge de la Cernica. In: ders. — Beitrige zur Kirchen-
geschichte der Ruminen. — Wien, 1978, 278-283; A.E. Tachiaos. — The Revival of By-
zantine Mysticism Among Slavs and Romanians in the XVIIIth Century. Texts Rela-
ting to the Life and Activity of Paisy Velichkovsky (1722-1794). — Thessaloniki, 1986
sowie die Ubersetzung von B. Tittel (ir.). — Paisij Velickovskij. Lilien des Feldes. Uber
die Gebote Gottes und die heiligen Tugenden. — Wien, 1977. Zu seiner Bedeutung fiir
das russische Monchtum vgl. a. N. Arseniew in V. Lossky, a.a.0., 36-38.

” Vgl. P. Hauptmann, a.a. O. Sp. 488. Er berichtet dort, dass das Optina-Kloster
1987 der Kirche zuriickgegeben worden ist.

" Vgl. zu Optina Pustyn den Uberblick von V. Lossky, a.a.O., 89ff.

“Vel. T. Spidlik, Starzen 103 und V. Lossky, a.a.0., 92: «Ces quelques cellules iso-
l€es, a trois cents metres de I’enceinte du monastere, en plein fourré, devaient abriter
les moines désireux de se consacrer entierement a la vie de priere et de contemplation.»
Schon in der Alten Kirche hatte es Monche gegeben, die am Rande eines Koinobions
zuriickgezogen in einer Klause lebten. Das bekannteste Beispiel stellt der paldstinische
Monch Barsanuphios (T um 540) dar, der allerdings nicht zum Klosterverband selber
gehorte, vgl. J. Hérmann, a.a.0., 243,

224



Briefwechsels.”> Bemerkenswert ist, dass hier das Amt des geistlichen
Vaters ebf. keineswegs notwendig an die Priesterweihe gebunden war
und somit zumindest die directio spiritualis wieder einmal in den Han-
den ausgewihlter Laien lag.’®

Die bekanntesten geistlichen Viter Optina Pustyns waren Starez Le-
onid (Nagolkin 1768-1841),” Makarij (Ivanow 1788-1860)® und
Amvrosij (Grenkow 1812—1891),7° der wie bereits erwiahnt das Vorbild
fiir Dostojewskijs Starzen Sossima darstellte.® In vielen Elementen pra-
gend fiir die Praxis der nachfolgenden Starzen war bereits Leonid: «Sei-
ne Zelle war stets belagert; auf einem Bett sitzend, mit weissem Um-
hang, sprach er mit den Briidern — nach seiner Gewohnheit Giirtel flech-
tend. Man mass ihm die Gabe der Herzenskenntnis zu und lobte seine
Unbestechlichkeit und seinen Mut, die Wahrheit zu sagen. Sein Han-
deln, liber das man in weiten Kreisen sprach, verursachte Erstaunen,
aber ebenso auch Ablehnung durch den Weltklerus und die bischof-
lichen Behorden.»*! Er hat besonders durch sein ruhiges und ausge-
glichenes Wesen Menschen angezogen. Diese belehrte er dann nicht mit
auf seiner eigenen Lebenserfahrung basierenden Ratschlidgen, sondern
immer unter Riickgriff auf Worte der HI. Schrift und der Kirchenviter.??

Zur Unterstutzung der Lektiire letzterer auch durch die Pilger wurde
im Optina-Kloster unter Starez Makarij ein Verlag eingerichtet, der die
Verbreitung mystischer und asketischer Schriften der Kirchenviter for-
derte.®?

Starez Amvrosij lehrte besonders gern in Erzédhlungen und Gleichnis-
sen bzw. in leicht merkbaren Sentenzen® — es ging ihm dabei zentral um
Gehorsam gegeniiber Christus bzw. dem geistlichen Vater unter Ab-
wendung von falschem Egozentrismus.®

”* Spidlik konstatiert sehr ausgeprigte Briefwechsel z.B. bei Paisij Welitschkowskij
(vgl., Starzen 103) und Starez Makarij von Optina (vgl. a.a.O., 106). Der Starez Amv-
rosij von Optina hat nach V. Lossky, a.a.0., 139, tiglich 30-40 Briefe seiner «geist-
lichen Kinder» erhalten.

“Vgl. J. Hérmann, a.a.0., 270 und T. Spia'[t’k, Starzen, 105.

" Vgl. T. Spidiik, Starzen S. 103-105; V. Lossky, a.a.0., 104ft.

“Vel. T. Spidlik, Starzen S. 105t; V. Lossky, a.a.0., 114ff..

"Vel. T. Spidlik, Starzen S. 106t.; V. Lossky, a.a.0., 127ff.

* Freilich hat Dostojewskij ein stark idealisiertes und psychologisierendes Bild des
Starzen gezeichnet, vgl. u.a. V. Lossky, a.a.0., 140.

“T. Spidlik, Starzen, 104.

*Vgl. a.a.0., 105.

“Vgl. N. Arseniew in V. Lossky, a.a.0., 31 und V. Lossky, a.a.0., 93; 123.

"Vgl. J.B. Dunlop, a.a.0O., 133.

“Vegl. a.a.0., 135.

229



Neben den Starzen in Optina Pustyn hat es einige sehr bedeutende
weitere geistliche Viter gegeben. Besonders hervorzuheben ist Sera-
phim von Sarow (1759-1833).% Dieser volkstiimliche Einsiedler hinter-
liess unter den russischen Glidubigen einen tiefen Eindruck nicht nur
wegen seiner auf Herzenskenntnis®” basierenden geistlichen Ratschlige,
sondern auch aufgrund seiner Wundertitigkeit®® und seines einfachen,
entsprechend seiner Herzensreinheit kindlichen Gemiits.?® Seine Aus-
strahlung war derart stark, dass er als «Schutzengel seines Volkes» be-
zeichnet® und 1903 heiliggesprochen wurde.”!

Ahnliche Bedeutung wie Seraphim hatte der Starze®? und Hesychast
Theophan Zatvornik (dt.: der Klausner; 1815—-1894), der sich aus dem
Bischofsamt in eine Einsiedelei zuriickgezogen hatte und seine Seelsor-
getitigkeit vor allem brieflich ausiibte.”® Bei ihm beeindruckt insbeson-
dere die Christozentrik seiner geistlichen Schriften und Briefe.”* Er ver-
trat dabei eine stark ausgeprigte Gnadentheologie: Der Weg zur Selig-
keit kann zwar mit Hilfe des hesychastisch geprigten Herzensgebetes
u.a. gegangen werden — an das Ziel gelangen die Menschen als Siinder
aber nur vermittels der gottlichen Gnade.”

Zeitgenossische Beispiele geistlicher Vaterschaft

Bereits bei der geschichtlichen Betrachtung des Phinomens geistlicher
Vaterschaft ist deutlich geworden, dass es vor allem zu Zeiten eines spi-

% P. Hauptmann bezeichnet Seraphim von Sarow a.a.O. Sp. 488 als «grossten rus-
sischen Heiligen iiberhaupt.»

" Seraphim scheint nicht nur iber Kardiognosie verfiigt zu haben. Er konnte Men-
schen scheinbar auch detailliert aus ihrem Leben erzidhlen, vgl. den stark panegyrisch
geschriebenen Bericht Vera Zanders. — Seraphim von Sarow. Ein Heiliger der ortho-
doxen Christenheit (1759-1833). — Diisseldorf, 1965, 98 u.a. 103.

% Vgl. Spidlik, Starzen, 108. V. Zander berichtet von Exorzismen (vgl. a.a.0., 106),
vom paradiesisch-freundschaftlichen Umgang des Heiligen mit wilden Tieren (vgl.
a.a.0., 110), ja sogar von Levitationen (vgl. a.a.0., 108).

“Vgl. a.a.0., 112,

" A.a.0., 1051,

" Vgl. G. Stricker, a.a.0., 68.

”* Theophan wird hier nach T. Spidlfk, Theophan, 294, als Starze bezeichnet.

" Vgl. zu Theophan u.a. den angegebenen Artikel von T. Spidlik und Georgi Terty-
schnikow. — Auf dem Wege zu Gott. Leben und Lehre des Starzen Theophan. Mit ei-
ner Einfiihrung von Gisela Schroder. — Leipzig, 1978.

" Vgl. N. Arseniew in V. Lossky, a.a.0., 59.

“Vgl.a.a.0., 41; 43f.

225



rituellen Vakuums hervortrat. Ahnliches gilt auch in der Gegenwart,
freilich in ganz unterschiedlichen Kontexten. Der spezifischen Reaktion
auf einen bestimmten Kontext ist daher bei der Darstellung zeitgenossi-
scher geistlicher Viter besondere Beachtung zu schenken.

Geistlicher Vater im postkommunistischen Ruménien:
Vater Cleopa Ilie

In den Lindern des ehemaligen Ostblocks hat das geistliche Leben eine
Renaissance erfahren. Geistliche Viter haben dabei eine entscheidende
Rolle gespielt.” In Ruménien galt neben Vitern wie z.B. Laurentiu von
Frasinei (Walachei) und Teofil von Sdmbéta (Transylvanien) dem viele
Jahre im Moldaukloster Sihistria lebenden Archimandrit Cleopa Ilie
(1912-1998)°” besondere Beachtung. Er iibte nicht nur grossen Einfluss
auf den Wiederaufbau monastischen Lebens aus, sondern betrieb auch
eine Form der Seelsorge, die mit jener der russischen Starzen des Opti-
na-Klosters vollkommen identisch ist. Diese wirkte sich insbesondere
im postkommunistischen Ruminien bis in die Gemeinden hinein aus.”®

Vater Cleopas Biographie® war sowohl von Schikanen durch die ein-
stige ruménische Geheimpolizei Securitate als auch durch lingere Zei-

* Einen Starzen und Gemeindepriester, der schon im kommunistischen Russland
wirkte (Vater Alexander Anissimow) und einen vor allem im nachkommunistischen
Russland stark aktiven Monch (Johann von Petschory) beschreibt Tatjana Goritsche-
wa bei M. Kaissling a.a.0., 365ff.

" Vater Cleopa llie starb in der Nacht vom 1. auf den 2. Dez. 1998, vgl. die Notiz SOP
CCXXXIV (Jan. 1999), 6f. und den Nachruf von foan Icd. — Le pere Cleopas, un témoin
de la tradition philocalique en Roumanie. In: SOP CCXXXYV (Febr. 1999), 29-30.

" Vgl. loanichie Balan. — Archimandritul Cleopa Ilie. Ministirea Sihdstria (Ar-
chimandrit Cleopa llie. Kloster Sihistria). In: Convorbiri Duhovnicesti (Geistliche
Gespriiche) I1. — Roman/Husg, 1990, 436440, 438.

* Vgl. zur Biographie Cleopas a.a.O. die Anm. auf S. 436f. Cleopa wurde demnach
als eines von 10 Kindern einer Bauernfamilie in Sulita, Kreis Botogani am 10. April
1912 geboren. In seiner Kindheit wurde er stark beeinflusst von dem bekannten Ere-
miten Paisie aus der Skiti Cozancea. 1929 wurde er Novize im Kloster Sihastria (un-
ter dem Beichtvater loanichie Moroi), 1937 Monch und 1942 Vakanzvertreter fiir den
Abtsposten. 1945 wurde er Abt des Klosters und zum Priester geweiht. 1949 siedelte
er mit 30 Monchen in das Kloster Slatina iiber. 1956 kehrte Vater Cleopa nach Sihd-
stria zuriick und wurde nach einer lingeren Zeit des Eremitendaseins Beichtvater des
Klosters. 1958 zog er sich nochmals fiir sechs Jahre in die Karpatenwilder zuriick.

Hinweise auf Vater Cleopa finden sich auch bei Antonie Plamadeala. — Monastische
Spiritualitit im heutigen Ruminien. In: EuA XLVI (1970), 478-487.

227



ten des Eremitendaseins in den Wildern der Karpaten gepriigt.'® Einst
Abt des Klosters, lebte er seit 1964 in einer Einsiedelei am Rande von
Sihastria. Seit dieser Zeit betitigte er sich als geistlicher Vater. Zu sei-
nen «geistlichen Kindern» gehort auch Daniel Ciobotea,'®' der 1987 in
Sihastria zum Monch geweiht wurde. Durch dessen Einsetzung zum
Metropoliten der Moldau im Jahr 1990 haben das Kloster und sein Ge-
ron nochmals an Bedeutung hinzugewonnen.

Vater Cleopa widmete sehr viel Zeit dem Gesprich mit den Glidubi-
gen. Jeden Nachmittag sprach er vor den zum Kloster kommenden Pil-
gern liber allgemeine Probleme. Dabei erreichte er ein sehr breites Spek-
trum von Menschen, Kleriker ebenso wie kleine Kinder.'”? Es ging z.B.
um die Regelung des Familienlebens mit den entsprechenden Aspekten:
Abtreibung, Umgang mit Verhiitungsmitteln, Ehescheidung, Unzucht
etc. Vater Cleopa versuchte meist auf der Basis einer fiir westliche Be-
obachter sehr konservativ wirkenden Ethik den Mangel an christlicher
Erziehung in den Gemeinden zu beheben. Dabei unterstiitzte er auch die
Abwehr von Proselytismus,'? der in Ruménien, insbesondere durch neo-
protestantische Sekten, gefordert wird.'™ Personliche Probleme wur-
den freilich nur in separat stattfindenden Beichtgesprichen erortert.!%
Auch fiir die personlichen Belange seiner geistlichen Kinder nahm sich
Cleopa viel Zeit.

" Vgl. o. Fn. 98. Es wird vermutet, dass der Umzug nach Slatina von der Geheim-
polizei veranlasst worden sei. Ahnliches gilt fiir Vater Cleopas lingeren Aufenthalt in
den Karpatenwildern.

“''Vgl. zu Daniel Ciobotea: Nikolaus Wyrwoll (ed.). — Orthodoxia 1997-1998. —
Regensburg, 1997, 113. Zu den Beziehungen Daniels zu Vater Cleopa vgl. SOP
CCXXVIII (Mai 1998), 22f.

" Vegl. I. Balan, a.a.0., 439. Ein noch breiter gefichertes Publikum beschreibt T.
Goritschewa bei Starez Johann von Petschory bei M. Kaissling, a.a.0., 371: «Gebil-
dete Neugetaufte und beinahe analphabetische alte Frauen, Monche und Drogenab-
hiingige, Gldubige und Ungldubige, Hippies und Yogies — alle finden bei ihm weisen
Rat und Trost.»

"“"Vgl. I. Balan, a.a.0., 437.

"™ [. Balan, a.a.0., 439, bemerkt zur erzieherischen Titigkeit des Geron (die Uber-
setzung aus dem Ruminischen verdanke ich meinem Freund Ciprian Streza): « Wenn
solche «Missionsschulen> fiir Beratung und Katechese in jeder Gemeinde oder jedem
Kloster existieren wiirden, wie gestirkt wiren dann die orthodoxen Gliaubigen gegen
den Proselytismus der Sekten! Ist das nicht eine der grossten Aufgaben des Monch-
tums?»

Vel a.a.0., 439.

228



Die kurzen Ansprachen und Predigten des Geron mit ihrem missiona-
rischen und katechetischen Charakter unter starkem Riickbezug auf Bi-
bel und Kirchenviiter sind z.T. veroffentlicht worden.'% Schriften des
Starez sind sogar ins Griechische iibersetzt worden. !

Geistlicher Vater und Hierarch:
Der koptische Papst Schenuda III.

Unter Tragern hoherer kirchlicher Wiirden sind nur selten bedeutende
geistliche Viter anzutreffen. Zwar haben selbst Patriarchen wie der Oku-
menische Patriarch Bartholomaios einige «geistliche Kinder», die sie
trotz der sie stark beanspruchenden Amtstitigkeiten betreuen. Seelsor-
gerliche Tatigkeit nehmen sie aber in der Regel ausschliesslich in diesem
eingeschrinkten Rahmen wahr. Eine Ausnahme bildet hingegen der Pa-
triarch der non-chalkedonensischen koptischen orthodoxen Kirche!®

' Vgl. z.B. Cleopa llie. — Valoarea sufletului. Predici actuale (Der Wert der Seele.
Aktuelle Predigten). — Galati, 1991. Dort geht es hauptsdchlich um Auslegungen der
Bibel und der Viterliteratur.

" Vgl. Cleopa llie. — Maptopleg thg "‘Aylag Tpoefig yia v €apetinn Tiun tiig
Mntépog 10d Kupiov. In: "OpB6doEog ®1A60e0¢ Maptupic. IMeprodixti Exdooig
otkodoptig LI/LII (1993), 37-55 und ders. — "Avtionpetikoi Atdhoyot. — Thessaloni-
ki, 1991. In griechischer Ubersetzung existieren also vornehmlich die antihiretischen
Schriften des Geron. In diesen kann der Starez sehr scharf werden, vgl. Maptupiec,
52 zu den «Hiretikern» vornehmlich in protestantischen Denominationen (Uberset-
zung AM): «Es ist besser fiir Euch, dass Ihr an einem Stein um den Hals hingt und ins
Meer stiirzt (Mt 18,6-7; Mk 9,42; Lk 17,1-2) als dass Ihr die Seelen der guten Chri-
sten durch Liigen und Eure satanischen und verwiinschten Gotteslédsterungen schok-
kiert.»

" Zur betonten Bindung der Seelsorge in der koptischen Kirche an den Priester vgl.
Archbishop Basilios. — Art. Confession and Penitence. In: The Coptic encyclopedia II
(1991), 584f., 585. In der koptischen orthodoxen Kirche wirken auch andere geistli-
che Viter mit grosser Ausstrahlung. Als ein Beispiel kann der Abt des Makarios-Klo-
sters im Wadi Natroun Matta el-Meskeen genannt werden. Seine geistliche Vaterschaft
und sein innovatives Organisationstalent haben wesentlich zu einer Renaissance kop-
tischen Monchtums beigetragen (vgl. Gottfried Glassner. — Erneuerung im Zeichen der
Monche. Das Aufbliihen der koptischen Kloster und das Reformwerk des Matta al Ma-
skin. In: Albert Gerhards und H. Brakmann [ed.]. — Die koptische Kirche. Einfiihrung
in das koptische Christentum [Urban-Tb 451]. — Stuttgart u.a.,1994, 93-104). In die-
ser Renaissance hat das Moénchtum auch seine « Verantwortung fiir das 6ffentliche Le-
ben» erkannt (a.a.0., 98). Bereits aus der Selbstdarstellung Koptisches Méonchtum &
Das Kloster des HI. Makarius. Ein kurzer historischer Uberblick. — Kairo, 1993 wie
auch aus diversen Veroffentlichungen Vater Mattas wie z.B. seines Buches tiber den HI.

229



Schenuda I11.,'" der durch seine Reisetitigkeit auch in Deutschland,
neuerdings durch eine koptische Klostergriindung in Brenkhausen bei
Hoxter insbesondere in Westfalen, personlich bekannt ist.!'? Bereits aus
seiner Biographie wird ersichtlich, dass die Zeiten des Riickzugs ins
Kloster bzw. in die Einsamkeit der Wiiste!'! eine wichtige Rolle in sei-
nem Leben und auch fiir seine Rolle als geistlicher Vater spielen:
Schenuda [11. (mit biirgerlichem Namen: Nasir Gayid Rafail) wurde
1923 geboren. Er studierte in Kairo, wo er nach Abschluss seines Studi-
ums als Dozent titig war. 1954 trat er unter dem Namen Antonius in das
Wiistenkloster Es-Surian im Wadi Natrun ein. Fiir seine spirituelle Ent-
wicklung war ein langerer Aufenthalt in einer Hohle der das Kloster um-
gebenden sketischen Wiiste von besonderer Bedeutung. 1962 weihte ihn
sein Vorgidnger im Papstamt Kyrillos VI. zum Bischof und unterstellte

Antonius (vgl. Matta El-Maskine. — Saint Antoine ascete selon Evangile suivi de les
vingt Lettres de saint Antoine selon la tradition arabe [Spiritualité Orientale LVII]. —
Abbaye de Bellefontaine, 1994) wird der starke Riickbezug der eigenen Praxis auf die
der asketischen und geistlichen Viiter der Spitantike deutlich. Stellvertretend fiir sei-
ne vielen Schriften in unterschiedlichen Sprachen, die von seiner geistlichen Vater-
schaft iiber die Klostermauern hinaus zeugen, sei hier auf Die tiefe Bedeutung des Fa-
stens. — Kairo, 1992 und Ein Standpunkt zur Geburtenkontrolle. — Kairo, 1986 hinge-
wiesen. Zum Fiihrungsstil des Abtes gegeniiber seinen Monchen vgl. Wadie Andra-
wiss. — Un exemple concret du monachisme copte contemporain: Le monastere Saint-
Macaire du Wadi Na troun. In: Le Monde Copte XXI/XXII (1993), 135-141, 136:
«Matta el-Meskyn, Pere spirituel du monastére, étant lui-méme doué des plus vifs ta-
lents, s’interdit d’influencer les moines et laisse a chacun sa liberté de chercher sa pro-
pre voie spirituelle et créatrice. Il joue le réle de conseiller d’orientation.»

" Vgl. zu Papst Schenuda I11. Andreas Miiller. — Silbernes Papstjubildum. Patriarch
Schenuda IIL. feiert sein 25jdhriges Amtsjubildum. In: COst LI (1996), 331-335 — dort
auch weitere Literatur in Auswahl. Vgl. ferner den mit viel Insider-Wissen angerei-
cherten Artikel von John Watson. — Signposts to a Biography — Pope Shenouda III. In:
Between Desert and City: The Coptic Orthodox Church Today, ed. Nelly van Doorn-
Harder und Kari Vogts (The Institute for Comparative Research in Human Culture Os-
lo. Serie B: Skrifter XCVII). — Oslo, 1997, 243-253.

" Vgl. den Bericht iiber den Besuch Schenudas III. im westfilischen Borgentreich
und Brenkhausen im Oktober 1997 von Uwe Herrmann in Unsere Kirche Heft XLII
(12.-18. Okt. 1997), 10.

"' Ahnliches gilt bereits fiir Schenudas Vorginger im Papstamt Kyrill VI.
(1902-1971), der eine Hohle im Wadi Natroun und eine Windmiihle auf dem Mogqa-
tam-Berg bewohnte, vgl. Rafael Awa Mina. — Papst Kyrillos VI. und die geistliche
Fiihrung. — Waldsolms-Kroffelbach/Ts., 1987, 3; 5f. Zu Papst Kyrill V1. vgl. auch Nel-
ly van Doorn-Harder. — Kyrillos VI (1902-1971): Planner, Patriarch and Saint. In:
Between Desert and City: The Coptic Orthodox Church Today, ed. dies. und Kari Vogts
(The Institute for Comparative Research in Human Culture Oslo. Serie B: Skrifter
XCVII). - Oslo, 1997, 130-142.

230



thm die religidse Unterweisung und Erziehung. Er wurde somit einer
der ersten «Funktionsbischofe» der koptischen Kirche, die keine eigene
Diozese leiten. An seine frithere Titigkeit als «Chefredakteur» des
Sonntagsschulmagazins der «Sonntagsschule des Hl. Antonius»!'? an-
kniipfend engagierte er sich insbesondere in Form von geistlich-theolo-
gischer Vortragstitigkeit. Am 31. Oktober 1971 wurde er zum Papst ge-
wihlt. Im September 1981 verbannte Prisident Sadat kurz vor seiner
Ermordung, veranlasst durch innenpolitische Schwierigkeiten, Schenu-
da in das Kloster Anba Bishoy. Erst im Januar 1985 konnte Schenuda
das Bishoy-Kloster wieder verlassen. Die Zeit seines Exils hat er sowohl
fiir die Abfassung zahlreicher religioser Schriften als auch fiir intensive
geistliche Gespréche mit den Monchen des Klosters nutzen konnen, das
er sich zum Ort seiner Residenz ausgesucht hat.!'!?

Noch heute spielt die Vortragstitigkeit im Leben des 76jdhrigen Pap-
stes eine bedeutende Rolle. Die Vortriage dienen weniger der dogmati-
schen Vermittlung christlicher Wahrheiten. Sie haben vielmehr, in An-
lehnung an die Sonntagsschularbeit, katechetischen Charakter im Sinne
der directio spiritualis. Diese Form der geistlichen Lebensbegleitung
koptischer Christen ist ungewohnlich:!'* Bei den regelméssig stattfin-
denden «Konferenzen» jeden Mittwochabend versammeln sich jeweils
um die 7000 Menschen, um in der Kairoer Markus-Kathedrale Rat-
schlage ihres Papstes zu zentralen Fragen christlicher Lebensgestaltung
zu erhalten.'’> Viele seiner Antworten, die hdufig unter starkem Riick-
bezug auf die biblischen Schriften formuliert wurden,!''® sind in mehre-

'? Zur Sonntagsschularbeit in der koptischen Kirche vgl. Wolfram Reiss. — «Die Er-
neuerung begann in der Sonntagsschule». Geschichte und Entwicklung der Sonntags-
schulen in der Koptischen Orthodoxen Kirche. In: Gerhards, A. und H. Brakmann
(ed.). — Die koptische Kirche. Einfiihrung in das koptische Christentum (Urban-Tb
CDLI). — Stuttgart u.a., 1994, 84-92. Neurdings ausfiihrlicher ders. — Erneuerung in
der koptisch-orthodoxen Sonntagsschulbewegung und die Aufnahme ihrer Reforman-
sitze in den Erneuerungsbewegungen der koptisch-orthodoxen Kirche der Gegenwart
(Studien zur orientalischen Kirchengeschichte V). — Hamburg, 1998.

" Der biographische Uberblick orientiert sich z.T. wortlich an A. Miiller, a.a.O.,
331f.

" Vgl. dementsprechend auch die Kritik an mangelnder directio spiritualis bei
Schenuda nach J. Watson, a.a.O., 250f.

""Vgl. a.a.0., 331.

"> Einige Kapitel des in Deutschland bekanntesten Buches des Papstes bestehen
ausschliesslich aus einem Katalog von Bibelstellen. Vgl. z.B. das Kapitel «Worte des
Trostes in Zeiten der Not» in Schenuda 111. Papst der Koptisch-Orthodoxen Kirche. —
Allem gewachsen, weil Christus mich starkt. Stufen des Glaubens in koptischer From-
migkeit (Texte zum Nachdenken MDCLXIX). — Freiburg/Brsg. — 1990, 57-59.

231



ren Sprachen veroffentlicht worden.!'” Die grossen Veranstaltungen
zwecks geistlicher Lebensbegleitung spielen im Leben der koptischen
Kirche eine wichtige Rolle und haben mit zu einer Renaissance des kop-
tischen Christentums gefiihrt. Sie tragen zur Identitétsstarkung kopti-
scher Christen bei, die in ihrer islamisch geprigten Heimat eine Min-
derheit bilden.

Freilich ist die directio spiritualis Schenudas I11. nicht auf die Mitt-
wochskonferenzen beschrinkt. Er iibt sie auch bei seinen Vortragen auf
vielen Auslandsreisen und vor allem im persénlichen Umgang mit zahl-
reichen Christen als geistlicher Vater aus.''®

Uber die Inhalte seiner directio spiritualis gibt beispielsweise sein
Buch Allem gewachsen, weil Christus mich stdrkt Auskunft. Es geht dort
sowohl um allgemein menschliche Verhaltensregeln'!® als auch um spe-
zifisch christlich-spirituelle Themen wie Kreuzesnachfolge, Fasten und
Beten. Papst Schenuda mochte in seinen geistlichen Worten dazu ermu-
tigen, den Weg zum Erfiilltwerden durch die Fiille Gottes (Eph 3,18f.) zu
gehen. Er sieht darin aber zugleich einen Weg der Demut und Reue: «Die
Vollkommenbheit auf dem geistlichen Pfad kennt keine Grenzen. Sobald
du ein Stadium durchlaufen hast, merkst du, dass du nicht vorangekom-
men bist, deshalb wirst du in deiner Reue zunehmen. Dann geht es dir so
wie einem, der dem Horizont nachjagt. Jedesmal, wenn du die Stelle
erreichst, wo deiner Meinung nach Himmel und Erde zusammenstossen,
musst du feststellen, dass sie sich erneut vor dir ohne Ende ausdehnen.
Wenn es sich so verhilt, dann lasst uns voranschreiten.»!2¢

""Vegl. A. Miiller, a.a.0., 332.

" Vgl. a.a.0., 332. Auch Papst Kyrill VI hat eine ausgeprigte Seelsorgetitigkeit
wahrgenommen. Er galt als «giitiger Vater», «... der vom ersten Tag an keine Mauer
zwischen sich und seine Kinder kommen liess ...» (R. Awa Mina, a.a.0., 15). Vater Ra-
fael berichtet liber die Seelsorgetitigkeit des Papstes, der hdufig iiber die Seelen derje-
nigen geweint habe, die von Gott entfernt sind a.a.O., 18f.: «Ich sah auch viele, die mit
privaten Lebensproblemen zu ihm kamen. Mit viel Geduld und Ruhe beschdiftigte sich
der Papst mit diesen Problemen, bis die Ratsuchenden wieder festen Boden unter den
Fiissen hatten. Er tat diese Arbeit, obwohl solche Arbeit von ihm als Oberhaupt der
Kirche nicht erwartet wurde und er diese Aufgabe den Priestern und Bischofen iiber-
lassen konnte, um sich mit den wichtigen Aufgaben der Kirche zu beschiiftigen. Doch
die Aufgabe, die er wahrnahm, gehort zu den Eigenschaften des guten Hirten, der al-
les daransetzt, die Schafe auf den Weg der Erlosung zu fiihren.»

" Vgl. z.B. das zweite Kapitel «Wie man mit Menschen umgeht», Schenuda I11.,
a.a.0 38-40. Es schliesst mit einer Aufforderung, die sich der Papst womdoglich auch
selber zum Programm gemacht hat: «Versidume keine Gelegenheit, die Herzen deiner
Mitmenschen zu trosten.» (A.a.Q., 40).

" Schenuda I11., a.a.0., 140,

232



Einsiedler auf dem Berg Athos: Vater Paisios

Am 12. Juli 1994 starb im Kloster Souroti in der Nihe der nordgriechi-
schen Metropole Thessaloniki einer der bekanntesten geistlichen Viter
der zeitgenossischen Orthodoxie, der Vater Paisios (mit biirgerlichem
Namen Arsenios Eznepidis). Die lingste Zeit seines Lebens hat Vater
Paisios als Einsiedler auf dem Berg Athos zugebracht.'?! Dort gehorte
der Besuch bei ihm vor allem in seinen letzten Lebensjahren, die er seit
1979 nahe dem Kloster Kouloumousiou im Kellion Panagouda zubrach-
te, zu den festen Programmpunkten eines jeden griechischen Athospil-
gers. Vor seinem Haus hatte er einen «Freiluftempfangsraum» (broiBpio
apyovtapikt), eine Runde aus grobgesigten Holzstimmen unter freiem
Himmel. Auf diesen liessen sich, meist nach einer Geduldsprobe vor der
verschlossenen Eingangspforte, zumindest im Sommer zahlreiche Besu-

' Vater Paisios hat sehr hiiufig seinen Wohnort gewechselt. Vgl. zu seiner Biogra-
phie Dionysios D. Tatsis. — 'O I'épovtog Toitorog. Bloypagikd otovxelo — Adoyéc -
'EmiotoAég — MMeprototikd — Kelpevo. — Konitsa, ‘1996, 11-35: Geboren wurde Va-
ter Paisios 1924 im kappadokischen Pharasa. Kurz nach seiner Geburt floh die Fami-
lie im Rahmen des Grossen Bevolkerungsaustausches nach Griechenland und liess
sich 1927 endgiiltig in Konitsa nieder (vgl. a.a.O., 12f.). Nach dem Besuch der Volks-
schule machte Vater Paisios eine Tischlerlehre. Tatsis weiss bereits von Christusvisio-
nen in der Jugendzeit des Starzen zu berichten (vgl. a.a.O., 14). Nach seinem Militér-
dienst begab sich Paisios 1950 zum ersten Mal auf den Berg Athos, wo er im Jahr 1953
Novize im Kloster Esphigmenou wurde. 1954 erhielt er den Monchsmantel (pacogv-
x1n) und wurde nun Aberkios genannt. 1956 siedelte er in das Kloster Philotheou iiber,
das er aus gesundheitlichen Griinden (Tuberkulose) voriibergehend verlassen musste,
um sich in seiner Heimatstadt auszukurieren. 1957 erhielt er mit der Monchsweihe das
kleine Schima und den Namen Paisios in Philotheou. 1958 verliess er den Athos auf-
grund der Bitten der Konitsaner und letztlich einer Audition, um bei seiner Heimatstadt
das Kloster Stomiou wieder aufzubauen. Dabei setzte er sich auch mit den in Konitsa
wohnenden Muslimen und evangelischen Christen intensiv auseinander (vgl. a.a.0.,
24f.). Ende 1962 verliess der Starez Konitsa und wohnte fiir etwa ein Jahr in der Ein-
siedelei der Heiligen Galaktion und Epistimi am Berg Sinai. Von dort ging er zurlick
auf den Berg Athos, zuniichst in die Klause «der Erzengel» in der Prodromos-Skiti des
[viron-Klosters, wo er den spiteren Abt zunichst von Stavronikita und schliesslich von
Iviron namens Vasilios als Mitbruder aufnahm. 1966 erhielt er das Grosse Schima, da-
mals noch ein besonderes Zeichen monastischer Strenge. Mit Vasilios siedelte er 1968
fiir kurze Zeit nach Stavronikita iiber. 1969 zog er nach dem Tod seines geistlichen Va-
ters Papa-Tychon in dessen darmliches Kellion «des ehrenwerten Kreuzes» um, das er
zehn Jahre bewohnte. Hier machte Vater Paisios seine intensivsten asketischen Erfah-
rungen. In dem Kellion verfasste er aber auch seine ersten Schriften. 1978 machte er
auf Einladung des griechischen Erzbischofes von Australien eine Reise auf diesen fiir
das Auslandsgriechentum wichtigen Kontinent, um dort zu seinen Glaubensgeschwi-
stern zu predigen.

233



cher nieder, um die meist einfach gehaltenen'?? geistlichen Worte des Va-
ters zu horen. Dariiber hinaus fiihrte Vater Paisios viele private Gespri-
che'?* mit Menschen unterschiedlichster Herkunft und gesellschaftlicher
Position.'”* Bis zu seinem Umzug in die «Panagouda» und dem damit
verbundenen stirkeren Zustrom von Pilgern unterhielt er auch rege brief-
liche Kontakte zu seinen «geistlichen Kindern». Geistliche Gedanken
verteilte er ferner in Form kleiner Traktate, die nach seinem Tod neben
anderen Briefen u.4. in einem Buch gesammelt erschienen.!?’

Vater Paisios war kein Priester. Daher war er nicht in der Lage, die sa-
kramentale Beichte abzunehmen. Seine Seelsorgegespriache sind also
ausschliesslich im Rahmen der directio spiritualis zu verstehen.

Inhaltlich sind die von «geistlichen Kindern» notierten Ausserungen
des Geron'?¢ und seine Schriften insofern von besonderem Interesse, als

" Vgl.a.a.0.,64 (Ubersetzung AM): «Wie bekannt ist, hielt Vater Paisios keine Pre-
digten oder Ansprachen. Er war kein intellektueller oder diplomierter Theologe. ... Er
horte den bedriickten Menschen (sic!) und kiimmerte sich darum, ithm auf einfache
Weise zu helfen.» Die mangelnde theologische Bildung brachte den Geron freilich
auch zu z.T. sehr bedenklichen Aussagen. Ein Zeugnis davon legt Athanasios Rakova-
lis. — O Tépovtag Maiotog pod eine. — Thessaloniki, 1997 ab. Dort dussert sich Vater
Paisios zu allen in der griechischen religiosen Subkultur relevanten Themen in einer
fiir westliche Leser gelegentlich unertriglichen Weise, z.B. wenn «die Juden» als blut-
riinstige Kindermérder dargestellt werden (vgl. a.a.O., 61). Ebenso befremdend ist die
Ablehnung der Heilpraxis und Akupunktur als magische Praktiken (vgl. a.a.O.,
41-45), die Art des Umgangs u.a. mit den Klischees «Freimaurer» (vgl. a.a.0., 53f.)
und «Zionisten» (vgl. a.a.0., 102). «Die Deutschen» werden verhéltnismissig freund-
lich beurteilt: technisch geschickt, aber in Sachen Religion mangelhaft, da ihnen die
Einfachheit im Glauben fehlt (vgl. a.a.0., 107).

" Eine private Begegnung mit dem Geron aus dem Jahr 1970 schildert D. Tatsis,
a.a.0., 52f.

**Vgl. a.a.0., 60 (Ubersetzung AM): «Alle nahmen seine Worte mit einem lernwil-
ligen Geist auf, Bischofe, Kleriker und auch Laien.»

s Vgl. zur Titigkeit des Geron in «Panagouda» a.a.0., 33 (Ubersetzung AM): «Im
Kellion <Panagouda> gelangte der Geron in das Programm der Pilger. Téglich empfing
er bis zu Hunderten von Menschen. Sein <Freiluftempfangsraum> war fiir alle geoft-
net. Hier lernten ihn die meisten Menschen kennen. Der Geron empfing die Menschen,
bot ithnen ein Lukumi (sc.: <tiirkischer» Honig) oder was er sonst hatte an und sprach
mit ihnen. Dort sind Tausende mit Sorgen beladene Menschen vorbeigekommen, die
seinen Rat und sein Gebet suchten.» Das erwihnte Buch des Geron erschien 1994 in
Souroti unter dem Titel 'EmictoAéc.

" Das Problem verzerrter Darstellungen der Lehre des Gerontas wird bereits beim
leromonachos Christodoulos Agioreitis. — 'O T'épov IMaiciog (E{veridng). — Agion
Oros (Athos), 1994, 17 thematisiert. Er beschreibt als Indikator fiir die Echtheit der
Uberlieferung das Ziel, das Vater Paisios bei allem seinen Wirken hatte: Menschen den
Weg zu Christus hin und von ihren menschlichen Leidenschaften weg zu weisen.

234



sie im bereits stiarker von Sédkularismus und Materialismus geprigten
griechischen Kontext formuliert wurden.'”” Eine solche Prigung wird
vor allem in «frommeren» Kreisen Griechenlands auf «westliche Ein-
fliisse» zuriickgefiihrt. Immerhin ist kaum ein Land mit einer Majoritit
autochthoner ostkirchlicher Orthodoxie in unserem Jahrhundert so stark
mit «westlicher, europdischer Lebensweise» und dem entsprechenden
Denken konfrontiert worden wie Griechenland. Dies hatte die Entfrem-
dung vieler Griechen von der durch Aufklirung und Rationalismus
kaum beriihrten orthodoxen Kirche zur Folge. Seit 1974 entstand, ins-
besondere auf dem Berg Athos, eine starke innerorthodoxe Gegenbewe-
gung, die eine Riickkehr zu den Werten wahrer orthodoxer Frommigkeit
propagierte.'?® Im Rahmen dieser Bewegung ist auch der starke Pilger-
strom zum Kellion des Vaters Paisios einzuordnen.

Vater Paisios lebte und lehrte eine Konzentration auf das Wesentliche
im Leben, auf die Furcht und Liebe Gottes. Durch seine einfache Le-
bensweise machte er deutlich, dass auf diesem Weg materieller Komfort
und seine Begleiterscheinungen eher hinderlich sind.!?? Er warnte sogar
explizit vor den Ablenkungen von Gebet und Gottesdienst in der Welt,
insbesondere vor dem Fernsehen.!'*¢

" Vgl. zur Kritik an der modernen Gesellschaft die Ausserung des Geron bei D. Tat-
sis, a.a.0., 147 (Ubersetzung AM): Der Gerontas sagte:> Die Menschen haben sich
heute von ihrem geistlichen Vater entfernt und sind erdriickt durch ihre Gedanken und
unterschiedliche Leidenschaften. Sie machen Beichte bei Psychiatern. Sie nehmen Ta-
bletten, um die Probleme, die sie beschiiftigen, zu vergessen. Kaum ist einige Zeit ver-
gangen, erscheint das Problem wieder, wieder die gleichen Dinge. Eine derartige Ar-
beit geschieht. Wenn aber jemand innerlich geordnet ist, schlift er wie ein Lamm und
will keine Tabletten.» Vgl. ferner a.a.O., 157; 161f.

" Vgl. hierzu auch die Bemerkung des Vaters Paisios a.a.0., 148 (Ubersetzung
AM): «An verschiedenen Orten beobachte ich eine gute Unruhe und eine Wendung zu
den Klostern. Gott wird diese Wendung unterstiitzen. Auf jeden Fall befinden wir uns
zur Zeit in einer schwarzen Epoche. Die Welt wird zuriickkehren. Sie wird sehen, dass
sie Dummbheiten begangen hat. ...»

" Vgl. u.a. die Worte des Geron a.a.0., 149 (Ubersetzung AM): «Jeder soll, so gut
er kann, mit Wiirde und Dankbarkeit gegeniiber Gott arbeiten. Wir wollen die welt-
lichen Menschen zuriicklassen. ... Sie sagen: Warum hatte der soundso Erfolg, warum
baute er einen Palast und hatte ich keinen Erfolg in meinem Leben usw.? Und sie be-
ginnen, in einem fort zu arbeiten. Sie begreifen nicht, dass der soundso erfolglos war,
weil er derart viele Paliste baute, mehr als er benotigte. Sie (sic!) arbeiten, tun sich
selbst Gewalt an, geraten in Stress, Triibsal und Melancholie. Und auch sie erleiden das
gleiche, weil auch sie auf weltliche Weise die Dinge angehen. Weil Egoismus in ihnen
ist, ist die Gnade Gottes fern.»

"' Vegl. a.a.0., 75; 86; 216f.

235



Dabei hielt sich der Geron in politischen Fragen nicht einmal zuriick
— sowohl Aussagen iiber FYROM!"! als auch Prophetien iiber den
Untergang der Tiirkei'?? sind von ihm iiberliefert.!*? Bemerkenswert war
sein Verhalten wihrend des Golfkrieges: Er zog sich zum Gebet fiir den
Frieden in sein Kellion zuriick und liess in dieser Zeit keine Besucher
Zu_134

Im Zentrum der geistlichen Unterweisung des Geron standen aber
Themen wie: Uber das Gebet, iiber die Werke des Teufels, iiber das
geistliche Leben u.d. Dabei entstanden Sentenzen wie z.B.: «Wir wollen
Gott nicht in eine schwierige Situation bringen. Er ist vollkommen Lie-
be. Er will uns nicht betriibt sehen. Was geschieht gleichwohl? Wenn er
uns viel Gnade schenkt, werden wir stolz. Wenn er sie uns nicht schenkt,
werden wir betriibt und hoffnungslos.»'* Oder: «Ohne Geduld geht
nichts. Einige sind so ungeduldig wie jener, der, nachdem er kaum den
Weinberg gepflanzt hatte, schon am anderen Tag Wein trinken wollte.
Das ist freilich unméglich. Wer keine Geduld hat, quilt sich ab. Den
Frost macht er zu doppeltem Frost, die Hitze zu doppelter Hitze. Wie der
Soldat, der meint, dass der letzte Monat seines Militdrdienstes der ling-
ste des ganzen Dienstes sei. Es ist viel Geduld nétig in allen Sachen, spe-
ziell in den geistlichen.»!36

Vater Paisios hat aufgrund seiner charismatischen Gaben so grossen
Eindruck auf die Pilger hinterlassen, dass von ithm (biblischen Szenen
verwandte) Wundergeschichten berichtet werden. So schickt er einen
Pilger zu seiner schwerkranken Frau zuriick, weil sie gesund sei (genau
im Moment des Gespriches verbesserte sich tatsachlich thr Gesund-
heitszustand),'?” sieht den Tod von Menschen voraus'* und begriisst
thm bisher unbekannte Pilger mit ihrem Namen'?? oder beantwortet ih-

"' Vgl. a.a.0., 162.

" Vegl. a.a.0., 217f. Zu «den Tiirken» in Verbindung mit einer Prophezeiung der
Riickeroberung Konstantinopels vgl. a. die Ausserungen bei A. Rakovalis, a.a.0.,
62-64; 66. Zu den Muslimen in West-Thrakien vgl. a.a.0., 69f. Zu den Muslimen in
(West-)Europa und der dort herrschenden religiosen Indifferenz vgl. a.a.O., 100f.

" Vgl. ferner die Bemerkungen, dass die Pomaken Griechen seien, dass der Athos
womoglich Byzanz wieder hervorbringen wiirde und dass Kleinasien «Gross-Grie-
chenland» zu nennen sei D. Tatsis, a.a.0., 160.

" Vgl. a.a.0., 102.

" A.a.0., 77 (Ubersetzung AM).

" A.a.0., 90 (Ubersetzung AM),

"Vgl. a.a.0., 210f.

" Vel a.a.0., 211.

R Npl. 4.4.0,.211,

236



re unausgesprochenen Gedanken.'® Selbst Zeichen des Besuches der
Gottesmutter Maria in seinem Kellion werden berichtet.!4! Fiir den
westlichen Beobachter wird zumindest die Herzensschau und Men-
schenkenntnis verstiandlich sein, im Rahmen welcher der Starez zu ei-
nem Pilger sagt: «Ich lese Dich wie ein Buch.»!#?

Versuch eines systematischen Uberblicks iiber
das Phanomen «geistliche Vaterschaft»

Eine Systematisierung der vielen unterschiedlichen Aspekte geistlicher
Vaterschaft ist bereits innerhalb einer Epoche schwer'®? und im Blick
auf das Gesamtphinomen fast unmoéglich. Charismatisches Handeln'#
lasst sich besser durch Erzidhlen und Erleben vermitteln als durch eine
systematische Darstellung. Dennoch soll hier der Versuch unternommen
werden, einige Charakteristika des geistlichen Vaters und der directio
spiritualis'® aufzufiihren.

Ziel der geistlichen Lebensbegleitung

Die directio spiritualis bedient sich zahlreicher psychologischer und
seelsorgerlicher Methoden. Es konnte daher der Eindruck entstehen,
dass es ihr letztlich um die Bewiiltigung des Lebens bzw. den rechten
Umgang mit Emotionen und Bediirfnissen geht. Derartige Ziele der

“"Vgl. a.a.0., 213f.

“'Vgl. a.a.0., 214. A. Rakovalis schreibt in seinem wesentlich volkstiimlicher ge-
haltenen Buch sogar von einer Marienerscheinung beim Geronta, wiihrend der dieser
auch mit der Gottesmutter gesprochen habe (vgl. a.a.O., 12).

D, Tatsis, a.a.0., 212 (Ubersetzung AM). Die Feststellung, dass ein Starez in
menschlichen Seelen wie in einem Buch liest, findet man hiufig, z.B. auch bei Starez
Amvrosij von Optina Pustyn, vgl. V. Lossky, a.a.0O., 130.

"*Vel. A. Griin, a.a.0., 8.

" A. Griin, a.a.0., 25, spricht von einem «inneren Gespiir» der geistlichen Lebens-
begleiter; vgl. a. a.a.0., 26: «Die Altviiter spiiren offensichtlich, was der Fragesteller
braucht, damit er zur Wahrheit vorstosst, damit er Gott begegnet und sich Gott auslie-
fert.»

> Schon bei den Monchen des vierten Jahrhunderts ist keine allgemeine Methode
fiir ihre Lebensbegleitung festgehalten (vgl. Michael Plattig und Regina Bdumer. —
The Desert Fathers and Spiritual Direction. In: Studies in Spirituality VII [1997],
42-54, 45). Dies gilt bis in die Gegenwart.

237



geistlichen Lebensbegleitung sind aber nur voriibergehende auf dem
geistlichen Weg. «Das Ziel der orthodoxen geistlichen Fiihrung und be-
ratenden Seelsorge ist letzten Endes, den Menschen in das orthodoxe
geistliche Leben hineinzufiihren.»!#¢ Dies bedeutet nach den Apoph-
thegmata Patrum, dass es in der directio spiritualis zentral um das
«Einswerden mit Gott» geht.'#” Dies geschieht, indem man eine Person
nach dem Bilde Gottes wird'*® und somit in eine mystische Einheit'*’ mit
ihm einzutauchen vermag. «Geistlichen Kindern» ist dieses Ziel sicher
oft nicht bewusst, wenn sie um der Losung alltaglicher Lebensprobleme
willen zu einem Geron gehen.!*° Dennoch spielt der Aspekt der Theosis
bzw. Theopoiesis als oft unausgesprochenem, hochstem Ziel der geist-
lichen Lebensbegleitung auch noch heute eine zentrale Rolle. Theopo-
fesis st nur moglich, indem man durch genaue Kenntnis der Psyche ge-
gen die Leidenschaften angeht, die von Gott abhalten.">! Directio spiri-
tualis wird in der ostkirchlichen Tradition nur mit dem anvisierten Ziel
Theopoiesis wirklich zu einem spirituellen Ereignis.

Der geistliche Vater

Voraussetzung fiir solch ein spirituelles, geistliches Ereignis ist, dass der
geistliche Vater nvevpatikog im wortlichen Sinn, d.h. vom HI. Geist er-
fiillt ist.!>? Geistliche Lebensbegleitung kann letztlich nur als ein Cha-
risma ausgeiibt werden.'>* Wie sichtbar und spiirbar im geistlichen Va-
ter, so erleuchtet der HI. Geist freilich auch das «geistliche Kind». «Der

" A. Stavropoulos, a.a.0., 160. Vgl. a. N. Arseniew in V. Lossky, a.a.0., 29: «Mon-
trer la voie vers Dieu, aider ses enfants spirituels & vivre une vie de communion avec
Dieu, telle est la vocation, tel est I’objet de "activité du <pere spirituel> ...».

“'Vgl. A. Griin, a.a.0., 94,

" Vgl. M. Plattig, a.a.0., 42. Vgl. a. die Ausserung des Geron Germanos in Ar-
chimandrit Athanasios. — "0 T'épawv Ceppovog ZrovpoPovviatng (1906—1982). dig
AopOv Kot HUGTIKOV 6TH 6K0T0divn TV oUYXpovmy koupdv. — Nikosia, 1997, 250
(Ubersetzung AM): «Als Euer geistlicher Vater hoffe und glaube ich, dass ihr langsam
werdet, wie Gott Euch will. ...»

"Vgl. M. Plattig, a.a.0., 45.

"Vgl. a.a.0., 42,

"'Vel. A. Griin, a.a.0., 15.

" Vgl. u.a. a.a.0.,, 11 und Evagrius in seinem Brief 52, zitiert a.a.0., 16 sowie
Paul Evdokimov — Paternité Spirituelle. In: Contacts XIX/57 (1967), 100-107, 102:
«... un pere spirituel est un confident et un organe de 1'Esprit Saint.»

" Vgl A. Stavropoulos, a.a.0., 157.

238



heilige Geist ist derjenige, der endgiiltig erleuchtet, der in die Wahrheit
fiihrt, beisteht, trostet und das Leben verleiht.»'>* Wie fiir die Spendung
von «Gnadenmitteln» in der Alten Kirche nach Joh 20,22f. der Geistbe-
sitz notwendig war,'>* so ist er es auch insbesondere bei der geistlichen
Lebensbegleitung, in der charismatischen Erscheinung!’¢ des Starzen-
tums.

Das bedeutet aber keineswegs, dass die Gabe zur geistlichen Lebens-
begleitung den meisten geistlichen Vitern einfach als Charisma gege-
ben ist. Vielmehr haben sehr viele von ihnen, wie bereits aus den vor-
hergehenden biographischen Skizzen deutlich geworden ist, dieses Cha-
risma erst nach einer langen Zeit der Vorbereitung erhalten. Hiufig
diente der Aufenthalt in der Einsamkeit einer abgeschlossenen Zelle
oder in der Wiiste als Voraussetzung zur Begleitung «geistlicher Kin-
der», da dort in der Seelsorge zu begleitende «geistliche Kidmpfe» be-
sonders intensiv auszufechten sind.'”” In der Einsamkeit gelangten die
meisten geistlichen Viter zu der Selbsterkenntnis,'>® die zur Erkenntnis
psychischer bzw. geistlicher Vorgiinge in anderen Menschen unabding-
bar ist. Sie haben zumindest zum Erleben innerer Ruhe,'>” zum Erhalt ei-
gener «Herzensreinheit’,'®? einen Grossteil der geistlichen Kédmpfe ge-
gen Gedanken und Leidenschaften bereits gekdmpft, die thre «geist-
lichen Kinder» noch vor sich haben.!®! Es ist freilich zu betonen, dass
der Riickzug in die Wiiste in der Regel nicht als Vorbereitung auf die
geistliche Vaterschaft geschieht, sondern mit dem Willen, dort allein mit
Gott zu sein, um ihm Liebe zu erweisen.'®?

Der geistliche Vater ist bereits in der Darstellung der alten Monchs-
viiter nicht vollkommen. Auch er ist noch auf dem Weg. Dies hat er sei-
nen «geistlichen Kindern» immer wieder deutlich zu machen, um mog-

" A.a.0., 160.

" Vel.J. Hormann, a.a.0., 182.

*Vel. P. Hauptmann, a.a.0. Sp. 487; K. Ware, a.a.0., 117.

Vel M. Kaissling, a.a.0., 362.

" Vegl. A. Griin, a.a.0., 13.

" Vel K. Ware, a.a.0., 122f.

“Vgl. M. Plattig, a.a.O., 50.

' Val. A. Stavropoulos, a.a.O., 160. Vgl. ferner die Ausserungen von Paisij We-
litschkowskij nach T. Spidlik, Starzen, 100. Paisij war selber vor das Problem gestellt
worden, dass er einen auf dem geistlichen Weg gentigend fortgeschrittenen Vater nicht
finden konnte. Daher suchte er ihn durch das Studium der Hl. Schrift und der Kir-
chenviiter sowie durch Ratschlige gleichdenkender Viiter und Briider zu ersetzen.

“Vgl. K. Ware, a.a.0., 122.

239



lichst nahe bei thnen und ihren Problemen zu sein.'®? Gleichzeitig hat er
aber auch seine besonderen Gaben, die er durch den Aufenthalt in der
Einsamkeit geschirft hat, einzusetzen: Vor allem die Gaben zur Unter-
scheidung der Geister (diakpiolg tvevuatov) und zur Herzenskenntnis
(xopdroyvaoio).

Das Charisma der diakpioig!® (vgl. bereits 1Kor 12,10) gilt gleich-
sam als «Krongut der nvevpotikol totepeg».5 Es befihigt zur Unter-
scheidung von «guten und bosen Geistern», moderner ausgedriickt von
begliickenden und bedriickenden Gedanken. Insbesondere die Art des
Angriffs und der moglichen Abwehr der bedriickenden Gedanken ist
dem geistlichen Vater bekannt.'®® Er vermag sein Wissen dariiber so-
wohl zur Selbst- als auch zur Fremddiagnose einzusetzen.'®’” In der
Fremddiagnose kann er sehr schnell die eigentlich kritischen Punkte be-
nennen und das Gesprich auf sie lenken.!'®® Sowohl den inneren Zustand
des Gegeniibers vermag der geistliche Vater namlich zu erkennen'®” als
auch notwendige Folgerungen zu benennen.!'”’ Wichtig ist dabei, dass
das «geistliche Kind» zur Erkenntnis der in ihm liegenden Gedanken
und Leidenschaften befidhigt wird, um sie gegebenenfalls ungefihrlich
zu machen.!”! Letztlich geht es immer um die Suche des Guten im an-

**Vgl. A. Griin, a.a.0., 35: «Weil die Altviter ehrlich ihr eigenes Ringen offenba-
ren, verstecken sie sich nicht hinter rigorosen Forderungen. Sie teilen ihr Leben mit
dem, der bei ihnen Rat sucht.» Und a.a.0., 36: «Wenn der Altvater vor dem Ratsuchen-
den von den eigenen Schwiichen spricht, dann befreit er ihn von den Idealisierungen,
mit denen viele zum geistlichen Vater kommen.» Besonders verhement hat sich in der
ostkirchlichen Tradition Johannes der Faster (Nistevtis; 2. Hilfte 11. Jh.) gegen die
Annahme eines siindlosen, vollkommenen Beichtvaters gewehrt, vgl. J. Hormann,
a.a.0., 271.

" A. Griin, a.a.0., 58 betont, dass die didkpioig eine nicht erwerbbare Fihigkeit,
eine Gabe des Hl. Geistes sei.

“*J. Hormann, a.a.0., 22.

“* Vgl. bereits Athanasius. — Leben des Heiligen Antonius, trad. Hans Mertel. In:
Des Heiligen Athanasius Schriften. Gegen die Heiden ... (BKV XXXI). — Miinchen, o.
J., 677-777, 771 (= Vita Antonii, c. 88).

“"Vel. J. Hormann, a.a.O., 22f.

“*Vel. A. Griin, a.a.0., 56.

" Erkenntnis des inneren Zustands des Gegeniibers wird auch durch das dropav er-
moglicht vgl. J. Hormann, a.a.0., 23: «Ein wunderbares Hilfsmittel dieser Gabe der
Geisterunterscheidung (sc. diakpioig) ist die Fihigkeit des dtopatikdg, ein Charisma
im engeren Sinne, durch das einer auch das Verborgene, speziell das im Herzen Ver-
borgene sieht.»

""Vel. M. Plattig, a.a.0., 50.

""Vegl. va. a.a.0., 46.

240



deren, der durch «die Siinde» entstellten, gottebenbildlichen Person.!”?
Die duakpioig «... ist geistgewirkte Kraft, zu priifen und zu unterschei-
den, was im Menschen, was in der gesamten Wirklichkeit von Gott
stammt und zu thm fiihrt und was nicht.»'”3 Es geht bei der Unterschei-
dung also iiber die genaue Personenkenntnis hinaus auch um die Freile-
gung und Forderung der Gedanken und Krifte einer Person, die zu Gott
fiihren, um das Horen auf den Willen Gottes. !

Die Fihigkeit zu einer genauen, unterscheidenden Analyse der Ge-
danken und Leidenschaften, die einen Menschen bestimmen, macht den
guten Seelenarzt aus.'” Das Bild vom Arzt, der durch seine Fihigkeit
zur d10xpioig den seelischen Schmerz zu beheben vermag, dient daher
auch heute noch zur Charakterisierung der Tatigkeit geistlicher Viter.!’¢
Als «Urbild» aller Seelenérzte beschreibt Athanasios den Eremiten An-
tonios in der Vita Antonii.'"’

Die Herzenskenntnis ist der Unterscheidungsgabe eng verwandt.
Auch bei der fiir geistliche Viter unabdingbaren Kardiognosie geht das
Erkennen des eigenen Herzens'”® dem der fremden Herzen voraus.'”
Die Kenntnis des Herzens meint das Wissen um das Gegeniiber als ei-
nes Ganzen, nicht nur um seine Taten oder seine Gedanken.'®? Es geht

" Vgl. a. P. Deseille bei V. Lossky, a.a.0., 15, der betont, dass bei den Wiistenviitern
der geistliche Vater seinem Schiiler hilft, «... a éveiller dans son disciple les énergies
baptismales cachées dans son cceur ...»

" Corona Bamberg. — Geistliche Fiihrung im frithen Monchtum. In: GuL LIV
(1981), 276-290, 286.

" Vel. a.a.0., 286.

" Vel. J. Hormann, a.a.0., 223 und 224.

" Vgl. zu Vater Paisios unter Beschreibung weiterer « Therapien» D. Tatsis, a.a.O.,
63 (Ubersetzung AM): «Eine grosse Arztpraxis war die Panagouda!» Vgl. a. speziell
zum Beichtvater als Arzt D. Staniloae, Buss-Sakrament, 53.

""Vgl. Athanasius, a.a.0., 770f. (= Vita Antonii c. 87) und dazu T. Spidlik, Theophan,
285: «Das Leben dieses Monchsvaters (sc. die Vita Antonii) ist eine Art Handbuch zum
geistlichen Leben, das durch alle Jahrhunderte hindurch eifrig gelesen wurde.»

" Vegl. allgemein zur Bedeutung des Herzens in der orthodoxen Anthropologie und
Seelsorge Hilarion Petzold. — Die Bedeutung des Herzens und der Herzenserkenntnis
tiir die Seelsorge aus der Sicht ostkirchlicher Anthropologie und Pastoraltheologie. In:
B. Zenkowsky und H. Petzold (ed.). — Das Bild vom Menschen im Lichte der ortho-
doxen Anthropologie. — Marburg, 1969, 77-91, 135-139.

" Vegl. M. Plattig, a.a.0., 50.

" Vgl. J. Hormann, a.a.0., 23 und vor allem T. .§pia’!1’k, Das russische Starzentum
als Theologie des Herzens. In: Karl Christian Felmy (ed.). — Tausend Jahre Christen-
tum in Russland: zum Millennium der Taufe der Kiewer Rus’. — Gottingen, 1988,
122-130 (demniichst zitiert Starzentum), 124.

241



um die allgemeine Disposition des Menschen,!®! die nur in Liebe er-
kannt und besprochen werden kann.'®? Bei derartiger Herzenserkenntnis
handelt es sich nach der Lehre der Starzen nicht um etwas rein psycho-
logisches oder um etwas didmonisch-iibernatiirliches, sondern um eine
urspriinglich «normale Fihigkeit der menschlichen Seele». Eine derar-
tige Fihigkeit haben die meisten Menschen freilich verloren. Grund-
sitzlich gilt namlich: «Gott hat uns so erschaffen, auf dass wir einer den
anderen verstehen. Die Siinde hat eine Mauer zwischen den Menschen
gebaut. Reinigt man sich von der Siinde, kommt die natiirliche Durch-
sichtigkeit der Seelen wieder zuriick.» '3

Eine derartige Herzenskenntnis ist ebenfalls kein Selbstzweck, son-
dern dient der besseren Kenntnis der eigenen Person, um sie zum ur-
spriinglich in ihr angelegten Gottesebenbild zuriickfiihren zu konnen. %
Der geistliche Vater liest also nicht zum Beweis seiner eigenen Fihig-
keiten das Innere seines Gegeniibers wie ein Buch, sondern vor allem
aus «therapeutischen» Zwecken.!'®

Der geistliche Vater stellt schon in der Alten Kirche keinen unbetei-
ligten Ratgeber dar.!%¢ Vielmehr geht es um eine enge Beziehung zwi-
schen ihm und seinem «geistlichen Kind», um freundschaftliche Zu-
neigung.'®’ In der zeitgenossischen orthodoxen Theologie hat insbeson-
dere der verstorbene ruménische Systematiker Dumitru Staniloae auf
das notwendige freundschaftliche Verhiltnis der einzelnen Glidubigen
zu ihrem Beichtvater als geistlichem Vater hingewiesen.!®® Ein derarti-
ges Verhiltnis hat Konsequenzen: Der geistliche Vater weiss sich fir

"'Vgl. a.a.0., 128: «Die Spiritualitit der Moralbiicher, besonders im Westen, war
praktisch exklusiv auf die Vollkommenheit der einzelnen Taten konzentriert: dieses
Handeln ist gut, jenes ist schlecht. Die geistlichen Viter im Orient interessierte mehr
die allgemeine Disposition des Menschen, das Herz.»

" Vgl. a.a.0., 124. Vgl. zur liebevollen, wenn auch harten Rede iiber «das Herz»
der «geistlichen Kinder» bei Vater Johann den Bericht T. Goritschewas bei M. Kaiss-
ling, a.a.0., 372.

W Spidlik, Starzentum, 123.

" Vgl. M. Plattig, a.a.0., 48.

" H. Petzold betont in diesem Sinne die Bedeutung des Herzens fiir die unio mysti-
ca in der orthodoxen Tradition und folgert a.a.O., 82: «Das Herz ist Stiitte der Theo-
phanie und muss als solche bereitet werden. Hier ist die vornehmste Aufgabe der Seel-
sorge zu sehen.»

" Vel. A. Griin, a.a.0., 42.

"7 Vgl. zu dem in Freundschaft gefiihrten «personalen Dialog des Vertrauens» bei
den Wiistenviitern C. Bamberg, a.a.0., 283f.

" Vgl. D. Staniloae, Buss-Sakrament, 40ft.

242



seinen geistlichen Freund verantwortlich und trdgt ihn in seinem Her-
zen.'® «Der geistliche Vater nimmt stellvertretend die Schuld des Bru-
ders auf sich und leistet dafiir Busse. ... Dahinter steht die Erfahrung,
dass die Liebe des einen den andern in seinem Herzen verwandeln
kann.»'™ Mit dem freundschaftlichen Umgang eng verbunden ist das
geistgewirkte (vgl. Gal 6,1), sanftmiitige Verhalten des Geron.'”! Er
schafft durch freundschaftlich sanftmiitigen Umgang «einen Raum des
Vertrauens ..., in dem der andere sich mehr und mehr der eigenen Wahr-
heit stellen kann.»'? Die Fiirsorge des véterlichen geistlichen Freundes
findet nicht nur in Ratschlidgen bzw. Gesprichen Raum, sondern auch im
Gebet fiir und mit dem geistlichen Freund.'”* Dabei ist eine Einsicht
grundlegend, die schon von Symeon dem Neuen Theologen stammt: «...
nur der Freund kann Mittler sein ...»,'* nicht hingegen der unbeteiligte
Richter.!?

Die stindige Liebe'”® und die (zumindest geistliche) Nédhe des Ge-
ron'?’ entsprechend der eines Freundes, der um das Heil der Seinen wie
um sein eigenes besorgt ist,'”® macht seinen «Kindern» Lebensmut.
Dementsprechend formuliert der verstorbene zyprische Starez und Abt
des Klosters Stavrovouni Germanos.: «Weil Du weisst, dass Dich Gott
und Dein geistlicher Vater liebt, brauchst Du keine Angst zu haben ...»!%

" Vgl. A. Griin, a.a.0., 42.

" A.a.0., 43. Vgl. zu der Praxis der Bussiibernahme, des idionoieicBot v
auaptiov in der pachomianischen Bussverwaltung J. Hormann, a.a.O., 205 ft.

“''Vgl. zur Sanftmut der geistlichen Viter A. Griin, a.a.0., 21 und a.a.0., 23.

> A.a.0., 32. A. Alevisopoulos, a.a.0., 72, spricht in diesem Zusammenhang vom
«<«Charisma der Aneignung>, durch das der Geistliche in seinem Herzen jeden Men-
schen aufnimmt».

" Vel. J. Hormann, a.a.0., 248, A. Griin, a.a.0., 40 und M. Plattig, a.a.O., 51.

“J. Hormann, a.a.0O., 263.

" Vgl. M. Plattig, a.a.0., 46.

0 Zur Bedeutung der Liebe bei seelsorgerlichen Prozessen vgl. D. Staniloae, Buss-
Sakrament, 47 unter Auslegung von Mt 18, 19f.: «Das will sagen, dass Gott die Siin-
denvergebung an die Einheit der Liebe und des Betens jener bindet, die sich in ihrer
Einheit auf ihn beziehen, denn nur die Liebe, die eine Einheit zwischen uns verwirk-
licht, 6ffnet unsere Menschlichkeit fiir Gott.» Nach P. Evdokimov, a.a.0., 103 ist die-
se Liebe gemiss Gregor von Nazianz gottlicher Herkunft.

“ Vgl. Geron Germanos in Archimandrit Athanasios, a.a.0., 248 (Ubersetzung
AM): «Glaubt nicht, dass Ihr bei Eurem Kampf allein seid. Euer Gerontas ist neben
Euch, mit Euch.»

“ Vgl. a.a.0., 250 (Ubersetzung AM): «Das Heil meiner geistlichen Kinder ist zu-
gleich auch mein Heil.»

" A.a.0., 249 (Ubersetzung AM).

243



Die geistlichen Viter lehren ihre «Kinder» primér nicht durch das
Wort, sondern durch ihr beispielgebendes Vorbild.?® Schon in den
Apophthegmata Patrum empfahl Abba Poimen einem Bruder, seinen
Mitbewohnern nicht Gesetzgeber zu sein, sondern Vorbild zu werden. 2!
Noch heute gelten geistliche Viter als Vorbild, als «Wegweiser zu Chri-
stus und zur Rettung».?°? Die sich in ihrem Handeln niederschlagende
Erfahrung?® lehrt die «geistlichen Kinder» besser, ihren spirituellen
Weg zu gehen, weil sie an dem Beispiel wahrnehmen konnen, dass er
begehbar ist.2* Sie bewahrt sie auch vor liberzogenem Rigorismus, da
selbst die Altviter in der Wiiste nicht mehr von ihren Schiilerinnen und
Schiilern verlangten, als jene selbst in ihrem Leben umzusetzen imstande
waren,205

Der geistliche Vater dient nicht nur als Freund und als Vorbild, er steht
dem «geistlichen Kind» auch gegeniiber als der Reprasentant Gottes
bzw. Christi.?® In einem altkirchlichen Apophthegma wird der Abba
sogar einmal als Oe0¢ €ntyeioc bezeichnet.” Derartige Aussagen sind
nicht nur im Rahmen sakramentaler Busse typologisch zu verstehen.
Der Abba deckt zwar wie Gott die Siinden im Gesprich zu,?® man ist
thm aber auch Gehorsam schuldig, wie man ihn Christus schuldig wi-
re.?” Denn Christus «... ndhert sich dem Glidubigen in der konkreten Ge-
stalt des geistlichen Vaters und Bruders».2!° Nur als Typos Christi, nicht

* Einige Schiiler kommen daher auch nicht eines Gespriches wegen zu einem Va-
ter, sondern um ihn zu sehen, vgl. Apophthegma Antonius 27, B. Miller a.a.O. Nr. 27.
Vgl.0.S.219.

* Vgl. das Apophthegma Poimen Nr. 174, bei B. Miller a.a.0. Nr. 748. Geron Pai-
sios fordert nach A. Rakovalis, a.a.0., 9, die Nachahmung seiner selbst sogar ein: «Er
hat gesagt: <Wenn ihr mich Vater nennen wollt, ahmt meine Werke nach.>»

**Vgl. I. Balan, a.a.0., 438, zu Vater Cleopa.

* Vgl. zur Erfahrungsbezogenheit altviterlichen Handelns A. Griin, a.a.0., 31.

* Auch Symbolhandlungen kénnen zur Vermittlung des geistlichen Wegs dienen,
vgl. a.a.0., 43.

™ Vgl. M. Plattig, a.a.0., 47.

" Vgl. z.B. den Schweigemonch Johannes aus dem 6. Jh., der die geistlichen Viiter
als Stellvertreter Christi bezeichnete in: Matthias Dietz (ed.). — Vom Reichtum des
Schweigens. Ein Zeugnis der Ostkirche. Geistliche Antwortbriefe der Schweigemon-
che Barsanuph und seines Schiilers Johannes (6. Jh.). — Ziirich u.a., 1963, 76.

*"Vgl. das Apophthegma Makarius Nr. 32, bei B. Miller a.a.O. Nr. 485.

Vgl F.v. Lilienfeld, a.a.0., 7.

* Vgl. den bei J. Hérmann, a.a.O., 240 angefiihrten 9. Punkt des «Buches der 33
Kapitel, ausgesprochen von den Heiligen Vitern»: «Der Mensch muss einen guten
Lehrer haben, und der Gehorsam gegen ihn ist wie der Gehorsam gegen Christus.»

"' G. Mantzaridis, a.a.0., 53.

244



aufgrund seiner eigenen Personlichkeit, sind «geistliche Kinder» ihrem
Geron den noch niher zu besprechenden Gehorsam schuldig.

Auch als Reprisentant Christi braucht der geistliche Vater nicht Prie-
ster zu sein, wie besonders das Beispiel des Geron Paisios deutlich ge-
macht hat.?!! Sein durch die Gldubigen empfundener «Geistbesitz»
macht wie bereits bei den Wiistenvitern?!? seine spirituelle Bedeutung
aus. Wenn der Starez als Laie auch nicht zur Abnahme der sakramenta-
len Beichte berechtigt ist, so vermag er doch einen wichtigen seelsor-
gerlichen und auch katechetischen?!® Part kirchlicher Arbeit zu tiber-
nehmen, der ihm von der kirchlichen Hierarchie meist bereitwillig zu-
gestanden wird.?'* Die Bedeutung dieser Arbeit ist an den z.T. grossen
Pilgerscharen abzulesen, die hdufig nur um eines geistlichen Vaters
willen auch in abgelegene Kloster reisen.?!3

Vel a. W. Kahle, a.a.0., 1901 und A. Stavropoulos, a.a.0., 159 sowie insbeson-
dere K. Ware, a.a.0., 118 (Ubersetzung AM): «Es ist wahr, dass wihrend ein Beicht-
vater immer Priester sein muss, Gerontas auch ein einfacher Laienmonch sein kann,
eine Nonne, ein weiblicher oder minnlicher Laie.»

** Vgl. zum Geistbesitz bei den Wiistenvitern C. Bamberg, a.a.0., 280: «Man stellt
ihn fest, unbekiimmert um alle Rangordnungen, man erfihrt ihn mit Spontaneitit, mit
der Fraglosigkeit des Glaubens, mit einem gldaubigen Realismus, der uns weithin ver-
lorengegangen ist.»

" Zum katechetischen Aspekt der geistlichen Lebensbegleitung, der o. bereits so-
wohl fiir Vater Cleopa als auch Papst Schenuda 111. festgestellt wurde, vgl. N. Arseniew
in V. Lossky, a.a.0., 30.

*4 Vgl. zum Verhiltnis der charismatischen geistlichen Viter zur Hierarchie T. Spid-
lik. — Spiritualitit des ostlichen Christentums. In: Wilhelm Nyssen (ed.). — Handbuch
der Ostkirchenkunde III. — Diisseldorf, 21997, 3-23, 21: «Selbst wenn die Ostkirche
gegeniiber den Charismatikern hiufig toleranter erscheint als die Kirche des Westens,
so ldsst sie es doch nicht an Wachsamkeit fehlen und weist die Asketen in ihre Schran-
ken. Umgekehrt erkennen die aufrichtigen Asketen das Lehramt der Kirche vorbe-
haltlos an.» Vgl. a. den englischen, orthodoxen Bischof K. Ware, a.a.0., 120 (Uberset-
zung AM): «Und die beiden Arten der Sukzession (sc.: apostolische Sukzession; Suk-
zession der hl. Viiter) sind wesentlich fiir den wahren Dienst am Leib Christi, und nur
durch ihre gegenseitige Beeinflussung wird das Leben der Kirche auf der Erde erfiillt.»

25 Vgl. P. Hauptmann, a.a.0., 487f.: «Die bedeutenderen Vertreter des S.[tarzen-
tum]s werden auch von zahlreichen Pilgern aus den verschiedensten Schichten als
Beichtviter und Ratgeber begehrt.» Vgl. ferner T. Goritschewa bei M. Kaissling,
a.a.0., 372 zu Starez Johann: «Viele fahren ins Kloster Petschory, nur um den Starez
zu sehen. Mit ihm zu sprechen ist schwer. Man muss Tage und Monate warten. Oft
macht auch die Klosterleitung Schwierigkeiten — sie verhilt sich hart gegeniiber den
Starzen. Aber das Volk freut sich, dass es, wenn es nicht die Kleider von Vater Johann
beriihren kann, dann die zu ihm kommenden Pilger mit strahlendem Gesicht seine Klo-
sterzelle verlassen sieht: Die Gnade wird gewissermassen materialisiert, und man kann
sie mit anderen teilen.»

245



Die Praxis der directio spiritualis

Eine wichtige Voraussetzung fiir gelingende directio spiritualis ist, dass
ein Christ griindlich nach einem geeigneten Vater bzw. einer geeigneten
Mutter sucht. Am Anfang einer Beziehung steht die sorgfiltige Priifung
des geistlichen Lebensbegleiters durch das «geistliche Kind».2'* Den
Weg zu einem Starzen findet es meist durch Empfehlung,?!” die Priifung
1st aber gewissermassen ein geistliches Geschehen.?'® Das heisst, dass
der suchende Christ die Charismen eines Starzen entdeckt und ihn de-
retwegen zu seinem geistlichen Vater erklirt.?"” Orthodoxen Christen
werden keine bestimmten geistlichen Viter vorgeschrieben — es gibt im
Blick auf die Seelsorge in der Orthodoxie kein bindendes Parochial-
prinzip.

Mit Blick auf den Seelsorger bedeutet diese Praxis: «Starez wird man
nicht durch Weihe und Amtseinsetzung. Das Starzentum beruht auf der
Anerkennung durch das Kirchenvolk. Starez wird man aufgrund einer
vom Volk anerkannten geistlichen Vollmacht, insbesondere aufgrund
der sogenannten <Kardiognosia>.»?2° Starez wird man auch nicht, indem
man sich selber als ein solcher ausgibt. Begriindet wird die jeweilige
geistliche Lebensbegleitung vielmehr von dem- oder derjenigen, die
oder der sie begehrt und daher um Rat fragt. Die aktive Rolle liegt also
bei den «geistlichen Kindern», nicht beim Geron.??' Sie machen jeman-
den zum Beichtvater aufgrund der Empfindung, einen mvevpotikog
avnp vor sich zu haben. Zum Geron wird man also nicht aufgrund be-
stimmter kirchlich-kodifizierter Personlichkeitswerte oder Abschluss-
zeugnisse von Seelsorgekursen gekiirt.222

Ist ein geistlicher Vater einmal gefunden, so verpflichtet sich das

"*Vegl. schon Origenes nach J. Hormann, a.a.0., 184.

*"Vgl. bereits zur Praxis bei den Wiistenvitern C. Bamberg, a.a.0., 279.

" Vgl. A. Stavropoulos, a.a.0., 160.

" Zu den Charakteristika eines geistlichen Vaters nach Symeon dem Neuen Theolo-
genvgl.J. Héormann a.a.0., 265: «Wie soll man solche Beichtviter auffinden konnen?
Er sagt, man erkennt sie an ihren onuela, yopiopoate und ano g (sic!) tod Blov
oTOV drorywytig.»

M. Kaissling, a.a.0., 361. Vgl. a. Spidlik, Starzentum, 129: «Das Herz des Volkes
weiss, wo es ein geistliches Herz findet.»

*' Vgl. im Blick auf die altkirchliche Praxis M. Plattig, a.a.0., 44.

* In dieser stiirker charismatisch orientierten Wahl von Seelsorgern liegt einer der
wesentlichen Unterschiede zur geliaufigen westlichen Seelsorgepraxis vgl. J. Hor-
mann, a.a.0., 196.

246



«geistliche Kind» ihm gegeniiber sowohl zum vollstindigen Offenlegen
seines gesamten Innenlebens als auch zum Gehorsam.?

Das vollstandige Bekenntnis vor dem Starez betrifft nicht nur die be-
reits begangenen Siinden. Es umfasst vielmehr alle seine Gedanken, das
gesamte Innenleben,’** seine Anfechtungen, Zweifel und Sorgen, aber
auch seine guten Eingebungen,?*? kurz: alles, was seinen korperlichen
und seelischen Zustand betrifft. Der Starez bedarf aller dieser Informa-
tionen (sofern er sie nicht durch Kardiognosie bereits erschlossen hat),
um sinnvolle Ratschlidge erteilen zu konnen. Nur wenn er die innersten
Gedanken seines Gegeniubers kennt, kann er es notfalls vor fatalen
Handlungen warnen, die aus jenen hervorgehen konnen. Schon der Abt
des Katharinenklosters auf dem Sinai Johannes, genannt Klimakos
(579-649), stellte namlich in seinem beriihmten Handbuch fiir den
geistlichen Weg fest: «Wie Eier, im Schoose gewirmt, Junge hervor-
bringen, so gehen auch die Gedanken, die man nicht offenbart, in That
tiber...»?%6

Das offene Gespriach auch iiber alltigliches Denken und Handeln
vermag zur Ordnung des geistlichen Lebens wesentlich beizutragen. In
einem Gesprich iiber die eigenen Gedanken soll deutlich werden, wel-
che auf dem Weg durch das Leben und zu Gott niitzlich und welche hin-
derlich sind.??’

Der Gehorsam gegeniiber dem Starez als dem Reprisentanten Chri-
sti gilt Christus??® bzw. Gott selbst. Dieser freiwillig aufgenommene?**
Gehorsam ist absolut?*® und untrennbar mit der geistlichen Vaterschaft
verkniipft.2*! Der russische Starez Amvrosij betonte, dass geistliche Va-
terschaft und Festhalten am eigenen Willen nicht miteinander zu ver-

*'Vegl. A. Stavropoulos, a.a.0., 161.

*Vel. J. Hormann, a.a.0., 169.

Vel 24,0, 225,

2 Johannes Klimakus. — Die Leiter zum Paradies. Oder: Vorschriften, wodurch ei-
frige Seelen zur christlichen Vollkommenheit geleitet werden. — Landshut, 1834, 497.

*Vel. A. Griin, a.a.0., 30, der im Sprechen iiber das tigliche Leben eine Nihe zur
Supervision sieht.

*Vel. G. Mantzaridis, a.a.0., 55 und P. Evdokimov, a.a.0., 105 unter Riickgriff auf
Theodor Studites’ Brief 43. Der Gehorsam ist demnach auch als Nachfolge des seinem
Vater gehorsamen Christus zu verstehen.

Vgl K. Ware, a.a.0., 136f.

*Vel. I. Smolitsch, a.a.0. Sp. 1021.

' Val. W. Andrawiss, a.a.O., 138. Der geistliche Vater soll sich dabei allerdings
nicht despotisch verhalten, sondern wie ein guter Fiihrer und Weggetihrte (vgl. K. Wa-
re,a.a.0., 139).

247



binden seien.?’? Traditionelle Texte halten sich nicht zuriick mit dem
Lob des Gehorsams. Paisij Welitschkowskij bezeichnete ihn als «kiir-
zeste Leiter zum Himmel». Er habe «... nur eine Sprosse: namlich das
Opfer des eigenen Willens».?*? Sei man hingegen zu diesem Opfer nicht
bereit, so ldse man sich von Gott und stosse den Himmel zuriick.?** Ei-
ne extreme Position nahm der bereits erwihnte Johannes Klimakos ein.
Er behauptete, dass der Gehorsam gegeniiber einem Starez auch dann
nicht aufzukiindigen sei, wenn dieser jihzornig und ungerecht sei. Er
fahrt fort: «Ich sage namlich, dass es ertriglicher sey, gegen Gott, als
gegen den geistlichen Vater zu siindigen; denn wenn wir Gott beleidi-
gen, kann unser Fiihrer Thn uns wieder versohnen, haben wir aber den
Fiihrer selbst betriibt, so werden wir Niemanden haben, der uns Gottes
Versohnung erwirke.»?%

Ziel des Gehorsams ist Freiheit: «Der Gehorsam macht frei, befreit
von unwiirdigen und kleinlichen Gedanken und Problemen, damit jeder
er selbst sein kann, um in sich selbst das Ebenbild Gottes freizule-
gen.»?*® Diese Freiheit bedeutet eine Freiheit von der «hartnidckigsten
Art der Knechtschaft», von der Sklaverei seiner selbst.?*” Es handelt sich
also um das Abstreifen vermeintlicher avte€ovoio und griovtio®
durch die Unterstellung des eigenen Lebens unter die Wirkmacht Got-
tes. Es geht darum, dieser Welt zu sterben, um in die zukiinftige einge-
gliedert zu werden.?** Der Wille Gottes soll dabei den Platz des eigenen

#2 Vgl. einen Brief des Starez Amvrosij vom 28. Mirz 1867 nach J.B. Dunlop,
a.a.0., 135: “A spiritual relationship to someone cannot be united with your own will
— choose one of the two. Vinegar and milk are good by themselves and in their own
place are beneficial; but mix them together and you will get a wish-wash which is good
for nothing. So also a high opinion of oneself and self-will are incompatible with a spi-
ritual relationship and obedience; one must hold to either one or other.” Vgl. a. V. Los-
sky, a.a.0., 135f., der in Form einer Geschichte dariiber berichtet, dass der Gehorsam
gegeniiber dem Starez einem sogar das Leben retten kann.

™ Vel. die Zitate bei T. Spidlik, Starzen, 102.

Vel T. §pid:’t’k, Starzen, 102,

5 Johannes Klimakus, a.a.0. 142. Ahnlich extrem ist das Apophthegma ed. B. Mil-
ler, a.a.0. Nr. 1163: «Die Altviter sprachen: Wenn jemand zu einem Mann Vertrauen
hat und sich ihm ganz unterstellt und iibergibt, dann braucht er nicht so sehr auf die Ge-
bote Gottes zu achten, sondern er soll sich vielmehr ganz jenem geistlichen Vater iiber-
geben mit seinem Willen. Denn wenn er ihm in allem villig gehorcht, wird er vor Gott
in keine Siinde fallen.»

*T. Goritschewa bei M. Kaissling, a.a.0., 368.

¥ Vgl. G. Mantzaridis, a.a.0., 55.

™ Vgl. P. Evdokimov, a.a.0., 104.

*” Vgl. die zentrale Aufforderung des Starez Amvrosij freilich an Monche zur Kreu-
zigung ihrer selbst nach J.B. Dunlop, a.a.0., 146.

248



menschlichen Willens einnehmen.?* Nur im Rahmen eines solchen spi-
rituellen Konzepts ist der Gehorsam denkbar. Zumindest in der Theorie
geht es daher nicht um Despotismus?!!' bzw. blinden Gehorsam,?*? son-
dern um bewussten Gehorsam gegeniiber Gott, der durch den Starez re-
prasentiert wird.

Ziel des Gehorsams ist nicht eine stindige Fremdbestimmung durch
den geistlichen Vater. Schon den Wiistenvitern ging es nicht darum, den
Willen des anderen zu brechen.?®? Thre Gespriche hatten non-direktiven
Charakter.2** Sie weigerten sich geradezu, ihren Schiilern Entscheidun-
gen abzunehmen, wenn sie darum baten.>* Paisij Welitschkowskij for-
derte vielmehr Wohlwollen auf seiten des Starez, «damit seine geist-
lichen Sohne aus sich selbst heraus zur Vernunft gelangen».2*¢ Dazu kann
auch die Ermunterung, vom Geron festgesetzte Ubungen konsequent,
eben gehorsam, durchzufiihren, von grossem Nutzen sein.>*” Der einge-
forderte Gehorsam beinhaltet ndmlich den Grundgedanken, dass Worten
auch Taten folgen miissen, weil sie sonst umsonst gedussert wurden.?*

Die Ratschlége, die der Geron gibt, haben stark therapeutischen Cha-
rakter. Zwei Elemente sind typisch fiir die Therapie: Es handelt sich a)
um eine Therapie nach Mass, die sich b) iiber einen langen Zeitraum
erstreckt.

&y pétpov aprotov — diese antike Weisheit gilt auch fiir die geistli-
che Lebensbegleitung, wobei man prizisieren miisste: ITovti 10 pétpov
av1oV. So gaben die Wiistenviiter zu denselben Problemen ganz unter-

" Vegl. P. Evdokimov, a.a.0., 105.

*' Vgl. a.a.0., 106: «Un pere spirituel n’est jamais un «directeur de concience
(sic!)>.» Vgl. a. K. Ware, a.a.0., 139; 141.

* Vgl. a. C. Bamberg, a.a.0., 281f.: «Gehorsam geschieht (entgegen so manchen
seltsamen Vorstellungen) grundsitzlich nicht blindlings; das wire in der Tat nicht
geistlich! Nachfrage als Eingestindnis des Unvermogens, des Nichtbegriffenen ist
moglich.»

*Vgl. A. Griin, a.a.0., 46.

*Vegl. P. Deseille bei V. Lossky, a.a.0., 17.

**Vgl. A. Griin, a.a.0., 45. Griin fiihrt a.a.0., 46 durch einen Vergleich mit der «pa-
radoxen Intention» bei Victor Frankl aus, dass die Altviter durch ihre Weisungen die
Schiiler zu verstehen anleiten wollten, was fiir sie gut ist. Griin folgert a.a.0.: «Die Alt-
viter entscheiden nicht fiir den anderen, denn entscheiden muss jeder fiir sich selbst.»

* Vel T. §pidiz’k, Starzen 103.

"' Vel. A. Griin, a.a.0., 28: «Entscheidend ist, dass der Bruder getan hat, was der
Vater ihm aufgetragen hat. Durch das konsequente tigliche Tun kommt etwas in Be-
wegung. Die Ubung verwandelt nach und nach das Herz und offnet es fiir die Wahr-
heit.»

" Vgl. C. Bamberg, a.a.0., 282.

249



schiedliche Ratschldge?®, je nach dem Charakter und der Fassungs-
kraft*" des einzelnen Schiilers sowie seinem Fortschritt im geistlichen
Reifungsprozess.?! Geistliche Lebensbegleitung ist «personalistisch
par excellence», frei von festen Rezepten und Schemata, da sie jeden als
von Gott gewollte Personlichkeit férdern will.?>?

Unterschiedliche Antworten bei der Behandlung derselben Frage fal-
len den «geistlichen Kindern» gelegentlich selber auf. So sagte ein Pil-
ger zum Geron Paisios: «Geronta, ich habe eine Beschwerde.» — «Wes-
wegen?» — «Zu demselben Thema haben Sie dies zu dem Bruder sound-
so und jenes zu mir gesagt.» Und die Antwort war: «Mein Lieber, Ge-
segneter, einem jeden gebe ich das Vitamin, welches ihm fehlt!»23
Die seelsorgerliche Suche nach dem rechten Mass kann zu sehr milden
Ratschldgen des geistlichen Vaters fiihren. Ein Beispiel dafiir bietet Se-
raphim von Sarow: «Wenn sich Menschen beklagten, dass sie fiir das
Gebet nicht geniigend Zeit hitten, antwortete ihnen der Starez, das We-
sentliche sei, sich immer der Gegenwart Gottes bewusst zu sein, und es
geniige, um den Gipfel der Vollkommenheit zu erreichen, das <Vaterun-
ser> und das <Ave Maria> (sic!) zu beten.»>*

Schliesslich ist die Therapie der geistlichen Viter noch durch ein
zweltes Element gekennzeichnet: Es handelt sich um eine Langzeitthe-
rapie. «Die seelsorgerliche Begleitung durch den Starzen erstreckt sich
oft liber viele Jahre. Geistliche Viter werden von manchen ihrer geist-
lichen S6hne und Tochter immer wieder besucht, zu anderen stehen sie
in regelmissigem Briefkontakt.»? Geistliche Lebensbegleitung soll
sich nicht auf sporadische Gespriche im Rahmen der sakramentalen
Beichte beschrianken.?®® Vielmehr erscheint sowohl zur Hilfe im Um-

* Vgl. M. Plattig, a.a.0., 46. Ein Beispiel fiir die Verschiedenheit der Ratschlige
bietet das Apophthegma Joseph Nr. 3, B. Miller, a.a.O. Nr. 386.

" Vel A. Griin,a.a.0., 19; 33. V. Lossky, a.a.O., 132f., berichtet, dass Starez Amv-
rosij von Optina Pustyn gelegentlich sogar zunichst fiir die Beseitigung materieller
Sorgen seiner «geistlichen Kinder sorgte»: «Il savait trés bien qu’il fallait nourrir ceux
qui meurent de faim avant de leur parler d’ceuvres de justice. Il avait le cceur attentif.»

Vel Fv. Lilienfeld, a.a.0., 4.

“* Vgl T. Goritschewa bei M. Kaissling, a.a.0., 369 und auch A. Alevisopoulos,
a.a.0., 71 sowie V. Lossky, a.a.0., 109.

= Zitiert bei Christodoulos, a.a.0., 16.

™M V. Zander, a.a.0., 101. N. Arseniew in V. Lossky, a.a.0., 82 hiilt die Milde fiir ein
Spezifikum russischer Starzen («un trait presque <national>»).

" M. Kaissling, a.a.0., 362f.

# Val. A. Stavropoulos, a.a.0., 158. Ahnliches konstatiert /. Icd, a.a.0., 127 auch
im Blick auf den Beichtvater.

250



gang mit Blockaden und Behinderungen auf dem Lebensweg (z.B.
durch Leidenschaften bzw. Traurigkeit)®’ als auch zur spirituellen
Weiterentwicklung eine kontinuierliche Begleitung geradezu notwen-
dig. Dementsprechend warnt Vater Paisios mit folgendem Bild vor ei-
nem vorschnellen Abbruch der Beziehungen zum geistlichen Vater: «Es
ist nicht gut, den geistlichen Vater zu wechseln. Stellt Euch die Errich-
tung eines Hauses vor, bei der fortlaufend die Ingenieure und Bauherren
wechseln. Das kann nicht recht sein.»?#

Abschliessende Bemerkungen

Fiir den evangelischen Christen, der im Westeuropa des ausgehenden
20. Jh. lebt, ergeben sich sicher zahlreiche kritische Fragen an das darge-
stellte ostkirchliche Konzept geistlicher Lebensbegleitung. Besonders
die Forderung nach mehr oder weniger absolutem geistlichem Gehorsam
ist fiir einen westlichen Christen nach der Aufklarung nur schwer nach-
zuvollziehen. Dem reformatorisch gesinnten Christen fillt es ferner
schwer, ein vollstindiges Siindenbekenntnis von einem Beichtkind als
moglich zu erachten. Letztlich stellt die eher autodidaktische Ausbildung
der Starzen, die meistens sogar auf Grundkenntnisse moderner Psycho-
logie verzichten konnen, den westlich geschulten Seelsorger vor Apo-
rien. Ahnliches gilt fiir die manchmal derbe und wissenschafts- bzw. ra-
tionalitdtsfeindliche Art der ostkirchlichen geistlichen Viiter.

Dennoch hat das Konzept geistlicher Vaterschaft auch fiir den kirch-
lichen Westen interessante Dimensionen. Insbesondere die enge Verbin-
dung von Seelsorge und Spiritualitit, von Seelsorge mit bestimmten
geistlichen Zentren und mit vorbildhaft um ihre eigene Frommigkeits-
praxis bemiihten Seelsorgern (auch ausserhalb der kirchlichen Hierar-
chie) kann die kirchliche Praxis des Westens befruchten. Der Sehnsucht
vieler Christen nach freundschaftlich-geschwisterlicher Begleitung
tiber lange Zeitraume kommt das Konzept der geistlichen Lebensbe-
gleitung jedenfalls in einer Art nach, die zu dessen stirkerer Rezeption
selbst im evangelischen Christentum motiviert.

Miinchen Andreas Miiller

Vel A. Griin, a.a.0., 70ff. : «Begleitung heisst im Monchtum auch therapeutische
Begleitung, Hilfe im Umgang mit den Blockaden und Behinderungen auf dem Le-
bensweg.» (A.a.0., 70).

** Abgedruckt bei D. Tatsis, a.a.0., 69 (Ubersetzung AM). Vgl. a. Geron Germanos,
abgedruckt bei Archimandrit Athanasios, a.a.0., 246f.

231



	Geistliche Väter als Lebensbegleiter : ein Beitrag zur Seelsorgepraxis in der ostkirchlichen Orthodoxie

