
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Elmar Klinger (Hg.): Gott im Spiegel der

Weltreligionen. Christliche Identität
und interreligiöser Dialog, Regensburg

1997,125 S.

In einem kleinen Band geben hier einige
Autoren einen Einblick in das Gottesver-
ständnis von Hinduismus, Buddhismus,
Islam und Judentum und suchen nach

Berührungen mit dem christlichen
Gottesbild. Die Beiträge sind erweiterte
Referate einer Tagung der Katholischen
Akademie in Bayern, die 1995 in Würzburg

stattfand.

Im ersten Beitrag behandelt Carl
A. Keller (Universität Lausanne)
«Hinduistische Gottesvorstellungen und
Theologien» (S.9-21). Sein Denken ist

geprägt von juristischen Denkmustern.
Er schreibt z. B. über das Brahman: «Der
Begriff ist offen für alle möglichen
Füllungen, und diese Tatsache wird von den
hinduistischen Theologen geschickt
ausgenützt» (S. 10). Und: «In seiner Exegese
macht sich der Autor die Tatsache
zunutze ...» (S. 16). Es ist nur schwer
vorstellbar, dass man mit einem solchen
Denken einen fruchtbaren Dialog über
religiöse Inhalte führen kann.

Im folgenden Abschnitt über «Atheistische

und theistische Tendenzen im
Buddhismus» (S. 22-35) will Tilmann
Vetter (Universität Leiden) vor allem
zeigen, dass die wiederholte Behauptung,
dass der Buddhismus zwar viele Götter
kenne, «aber einen allmächtigen Gott,
der die Welt geschaffen habe und daneben

fähig sei zu erlösen, ablehne», dieser

Religion «nur teilweise gerecht werde»

(S.22). Bei seiner Darstellung des

Buddhismus wird deutlich, dass hier nicht
eine Gottesidee, sondern die Erlösung
vom Kreislauf der Wiedergeburt im
Mittelpunkt steht. Er urteilt über die
Aussichten eines buddhistisch-christlichen
Dialogs: «Bei einem Gespräch können

die Gottheit der radikalen Mystik oder
eine Dimension absoluten Vertrauens zu
einem fruchtbaren Thema werden»
(S.34).

Josef van Ess (Universität Tübingen)
referiert über «Gott im Islam» (S. 36-59).
Der Islam hat mit der jüdisch-christlichen
Religion viele gemeinsame Grundlagen.
So liegen auch die Vorstellungen, auf die
sich das Gottesbild im Islam bezieht, dem
westlichen Denken näher als bei anderen

Religionen. Das vereinfacht das gegenseitige

Verständnis, doch fragt man sich

manchmal, ob der Islam tatsächlich so
einfach denkt, wie es hier und auch sonst

dargestellt wird. Ist das immer vorurteilsfreie

Darstellung, oder ist es schon Polemik

und Karikatur? Oder sind wir in
unseren eigenen Vorstellungen so sehr

gefangen, dass wir die Abweichungen und
Unterschiede zu Vorstellungen, die den

unseren ähnlich sind, nicht mehr richtig
ernst nehmen, vor allem wenn sie etwas
vereinfacht und leicht fasslich dargestellt
werden, wie das hier geschieht?

Auch Johann Maier (Universität
Köln), «Grundzüge jüdischer Gottesvorstellung»

(S. 60-75), kann naturgemäss
auf die mit dem Christentum gemeinsamen

Vorstellungen zurückgreifen. Doch
der interessanteste Teil seiner Ausführungen

handelt über «Probleme der
Gottesvorstellung des modernen Judentums»,

wo auf den Seiten 69-73 auf die

«düstere Infragestellung» der bisherigen
Vorstellung, «dass Gott der Garant des

moralischen Fortschritts der Menschheit
sei» durch den Nationalsozialismus

eingegangen wird. Hier gab «nicht die
Theologie», sondern «das pionierzionistische
Aufbauwerk und die Staatsgründung
Israels» dem «modernen Judentum neuen
Auftrieb». Doch dieser praktische Erfolg
des Zionismus - der ja ein Kind des

19. Jahrhunderts ist - konnte die theologi-

207



sehen Fragen nicht lösen. «In dieser
Phase, die mit dem Wahlsieg Menachem
Begins und des Revisionismus im Mai
1977 zusammenfiel, ergab sich eine neue
Orientierungsmarke, die seither die
Diskussion beherrscht: Die Auseinandersetzung

mit dem sogenannten <Holocaust>».

(Ausgerechnet Menachem Begin, der als

Attentäter auf das King David Hotel zum
Symbol für die rücksichtslose und
menschenverachtende Seite des Zionismus
wurde, rückte damit an eine wichtige
Stelle in der Auseinandersetzung um den

Nationalsozialismus.) Am Ende des Artikels

werden die verschiedenen Bundesschlüsse

im Alten Testament erwähnt:
Sinaibund. Abrahamsbund mit der
Beschneidung und Noahbund (Gen. 9.1-17)
mit den darauf fussenden sieben noachiti-
schen Geboten. Diese Bundesschlüsse
sind Grundlage für eine Schöpfungstheologie,

die mit der modernen Umweltdiskussion

einen fruchtbaren Ansatz für den

theologischen Austausch zwischen dem
Judentum und anderen Religionen geben
könnte (S.74).

Hans Waidenfels (Universität Bonn)
hat das Thema «Der eine Gott und die
vielen Religionen» behandelt (S. 76-96).
Er stellt zwar fest, es könne «kaum mehr
ernsthaft vertreten werden, dass die vielen

Religionen idealerweise in eine
einzelne Weltreligion überführt werden
sollten» (S.77), fordert aber am Ende bezüglich

der Religionen dazu auf, «das letzte
Urteil über die anderen Gott zu überlassen

und im übrigen ernst zu machen mit
den Aussagen des 2. Vatikanischen Konzils,

dass Gott Menschen auf Wegen zum
Heil führen kann, die nur er kennt»
(S.94). Könnte es da nicht sein, dass vor
diesem Gott am Ende alle Religionen
gleichwertig sind und schliesslich in der
Praxis eine einzige Weltreligion bilden?

Bernd Jochen Hilberath (Universität
Tübingen) handelt unter der Überschrift
«Im Ursprung ist Beziehung» über «Die
Relevanz des christlichen Gottesbildes

für das Leben der Menschen heute» ab

(S. 97-110). Er stellt fest, dass die
Auskunft «Wir glauben doch alle an denselben

Gott» im interreligiösen Dialog völlig
unbefriedigend sei (S.98) und referiert
dann in einem Bogen von Leonardo Boff
zu dem Kirchenvater Augustin kurz ein

paar Aspekte der Trinitätslehre, um dann
mit eigenen Ideen eine Darstellung eines
für den heutigen Menschen relevanten
Gottesbildes zu versuchen (S. 98-109).
das er durch ein Bild des Gott ebenbildlichen

Menschen ergänzt (S. 109-110).
Im Schlussbeitrag nimmt sich der

Herausgeber Elmar Klinger (Universität
Würzburg) des Themas «Christliche
Identität im Pluralismus der Religionen -
Probleme und Perspektiven in der Sicht
des Zweiten Vatikanums» an (S. 111—

125). Er stellt fest, dass es unter den
Religionen «keine Basis für eine gemeinsame
Verwendung des Wortes Gott» gibt
(S. 112) und preist in drei Thesen den

Fortschritt der modernen Theologie und
des Vatikanum II im «pluralistischen»
Umgang mit dem Wort «Gott» (S.l 14

spricht er missverständlich von «Das
Wort Gottes» und meint damit die Vokabel

«Gott»). Vor allem in der dritten
These «Das Zweite Vatikanische Konzil
ist ein prophetisches Konzil. Es
anerkennt den Pluralismus. Christliche Identität

ist eine Identität des Dialogs im
Christentum» beweist er anhand von
Dokumenten des Vatikanum II, dass es «keine

ideologischen Scheuklappen im Dialog»
mit den anderen Religionen gibt (S. 122),

eine Wahrheit, für die die altkatholischen
Väter vergeblich eintraten, wenn sie die
Alleinherrschaft der Neuscholastik
bekämpften. So erscheint der enge
Anschluss an die anerkannten Sätze eines
Konzils eher als eine Rechtfertigung der
eigenen Rechtgläubigkeit denn als ein
Versuch des Dialogs mit den anderen,
zumal wenn man sieht, dass das Vorwort
«am 31. Juli 1996, dem Fest des Hl. Ignatius»

datiert ist. FJwald Kessler

208


	Bibliographie

