
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 3

Artikel: Döllingers Bedeutung für die ökumenische Bewegung

Autor: Huppertz, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Döllingers Bedeutung für die ökumenische Bewegung

(Vortrag gehalten am 2.5.1999 in der Evangelisch-Lutherischen
Auferstehungskirchgemeinde in Leipzig-Möckern,

Georg-Schumann-Strasse 198)

1. Einleitung

«Seht, als Getaufte sind wir alle, hüben und drüben, Brüder und Schwestern

in Christus, wir alle sind im Grunde schon Glieder der allgemeinen
Kirche. Lasst uns in diesem grossen Garten Gottes über die confessionel-
len Zäune hinweg einander die Hände reichen, und reissen wir diese

Zäune nieder, um vollends uns umarmen zu können. Diese Zäune sind
die Lehrunterschiede, bezüglich welcher entweder wir irren oder ihr;
solltet ihr die Irrenden sein, so machen wir euch daraus keinen sittlichen
Vorwurf, denn in Folge eurer Erziehung und Umgebung, eurer Kenntnisse

und eures Bildungsstandes kann und wird wohl das Festhalten an
diesen Lehren entschuldbar, selbst gerechtfertigt sein. Lasst uns also
gemeinsam prüfen, vergleichen, suchen und forschen; wir werden am Ende
die köstliche Perle des religiösen Friedens und der kirchlichen Eintracht
finden, und dann mit vereinigten Händen und Kräften den jetzt noch mit
Unkraut überwachsenen Garten des Herrn, die Kirche, reinigen und
bebauen.»1

Diesen Appell an die Christen in unterschiedlichen Kirchen formulierte

Ignaz von Döllinger 1872 in seinem letzten von sieben Vorträgen,
«Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen», in München.
Ein Jahr zuvor, am 23. April 1871, war Döllinger mit seinem Schüler Prof.
Johann Friedrich, seinem späteren Biographen, vom Münchener Erzbischof

Gregor von Scherr feierlich exkommuniziert worden: wegen
bewusster, hartnäckiger und öffentlicher Leugnung klarer und sicherer
kirchlicher Glaubenssätze. Döllinger ist der bedeutendste Bestreiter der
beiden Dogmen des 1. Vatikanums: der Lehrsätze vom päpstlichen
Jurisdiktionsprimat und von der päpstlichen Unfehlbarkeit. Er geht soweit,
diesem Konzil anzulasten, es sei auch in der Absicht veranstaltet worden,
«um alle Pläne von Kirchenvereinigung für immer unmöglich zu machen.
Man sieht auf jener Seite einzelne Bekehrungen sehr gerne; denn das

sind Tropfen, welche sich alsbald in den Ocean der römischen Uniformi-

1 Döllinger, Ignaz von, Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen.
Sieben Vorträge, gehalten zu München im Jahr 1872. Nördlingen 1888, 131.

182



tat auflösen und mit ihrer Individualität verschwinden.»2 Bis Ende der

fünfziger Jahre unseres Jahrhunderts hält sich die römisch-katholische
Kirche von der ökumenischen Bewegung abgesondert. Erst Papst Johannes

XXIII. und Kardinal Augustin Bea SJ an der Spitze des neugegründeten

Einheitssekretariats (Juni 1960) ändern die Richtung3.

2. Döllingers Ringen um die Wiedervereinigung
der christlichen Kirchen

2.7 Begriffe

Polemik: Mit Berufung auf den wahren Glauben wird die andere christliche

Konfession und der ihr angehörige Gläubige als Feind und Gegner
angesehen. Das Verhältnis der Konfessionen zueinander ist als Kriegszustand

zu betrachten. Der Feind muss auf der Glaubensebene besiegt werden.

Der Sieg ist errungen, wenn der Gegner zum Inbegriff des Bösen
gestempelt, abgewertet, karikiert und verächtlich gemacht worden ist. «O
how we hate one another for the love of God» (Newman)4.

Kontroverstheologie: Sie unterscheidet sich von der Polemik, indem
sie den sachlichen Gegensatz zwischen den Konfessionen möglichst
scharf herausarbeitet, ohne den andern Christen oder die andere
Konfession subjektiv ins Abseits zu stellen: d.h.. es wird darauf verzichtet,
herabzusetzen, unlautere Motive zu unterstellen usw.5

Irenik: Sie betrachtet die andere Konfession und ihre Angehörigen als

Schwester und Bruder. Für sie ist zwischen den christlichen Konfessionen

die theologische Methode richtig, die zum Frieden unter den
Menschen führt. Wer bereit sei, unter Umständen für seinen Glauben zu sterben,

habe kein Recht, im Namen Gottes zu töten. Der Sieg der eigenen
Partei sei nicht der Sieg des Reiches Gottes gegen seine Feinde6.

Ökumenismus: oiKOUuevr] bedeutet im Griechischen «bewohnte
Gegend», dann die «griechische Welt» im Gegensatz zur «barbarischen

Welt», und schliesslich «bewohnte Welt» einschliesslich der griechischen

2 Ebd. 136.
3 Frankfurter Allgemeine Zeitung, 17.11.11998. S.7. hjf. Gedenken an Papst

Johannes XXIII. und Kardinal Bea.
4 Fries, Heinrich, Konfessionen und Ökumene, in: Christlicher Glaube in

moderner Gesellschaft. Teilband 29, Freiburg 1982, 193 f.
5 Ebd. 195.
6 Ebd. 198-202.

183



Länder7. Der junge Begriff «Ökumenismus», durch das 2. Vatikanum
kräftig in Umlauf gebracht, meint, zugegebener Massen unbestimmt,
das erwachte Bewusstsein der christlichen Kirche für ihre Universalität

und ihre Sendung zu Mission und Dienst. In den Anfängen der
Kirche wurzelnd, in den alten ökumenischen Konzilien sich ausformend,
meint «Ökumenismus» heute die Bewegung auf die kirchliche Einheit
hin8.

Ökumenische Bewegung: Was im Titel des Vortrags im Singular
auftaucht, ist eine Zusammenfassung verschiedener Bewegungen: 1. Der
internationalen Missionskonferenz, beginnend in Edinburgh 1910 unter
Leitung des Schotten John Henry Oldham und fortgesetzt vom
internationalen Missionsrat (International Missionary Council) unter Leitung
des Amerikaners John Raleigh Mott (1865-1955)9. 2. Die Konferenzen
für praktisches Christentum (Life and Work), beginnend 1925 in Stockholm

unter Leitung von Nathan Söderbloom10 (1866-1931)u. 3. Die
Konferenzen für Glaube und Kirchenverfassung (Faith and Order),
beginnend 1927 mit der Konferenz in Lausanne. Sie traten 1948 zum
Ökumenischen Rat der Kirchen zusammen und stehen seit New Delhi (1961)
unter folgender Basisformel: «Der ökumenische Rat ist eine Gemeinschaft

von Kirchen, die den Herrn Jesus Christus gemäss der Heiligen
Schrift als Gott und Heiland bekennen und darum gemeinsam zu erfüllen

trachten, wozu sie berufen sind zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes

und des Heiligen Geistes.»12

2.2 Skizze der Entwicklung Döllingers (1799-1890)

Der aus liberalem Elternhause stammende Arztsohn durchläuft in
seinem konfessionellen Standpunkt das polemische und das

kontroverstheologische Stadium, um im letzten Drittel seines über neunzigjährigen
Lebens, die letzten zwanzig Jahre als exkommunizierter Häretiker, bei
der konfessionellen Friedensbewegung anzukommen.

7 Liddell-Scott, A Greek-English Lexicon, Oxford 1940/47,1205.
8 The New Encyclopaedia Britannica, Macropaedia, Chicago etc. 1974, Vol. 6,

293.
9 Methodistischer Laie, langjähriger Studentensekretär von YMCA,

Friedensnobelpreisträger 1946.
111 Schwedisch-lutherischer Erzbischof.
nEnc. Br. a.a.O. 295.

"Fries, a.a.O. 215.

184



2.2.7 Polemische Phase (1823-1848)

Die ersten drei Jahre dieser Periode ist Döllinger Lycealprofessor in
Aschaffenburg, die übrigen 21 Jahre bis zu seiner Quieszierung 1847 in
den Wirren der Lola-Montez-Affäre Universitätsprofessor an der
Ludwig-Maximilians-Universität in München, zusätzlich 1844/45 Rektor dieser

Universität.
Er weist im Ost-West-Schisma der orthodoxen Seite eindeutig die

Schuld zu und gibt dafür folgende Gründe und Motive auf seiten der
Griechen an: landesüblicher Hass auf die Abendländer; Geist der
Zwietracht und dünkelhafte Rechthaberei; Lust an kirchlichem und
theologischem Hader; byzantinische Eitelkeit13. Immerhin betrachtet er das

«filioque» im Glaubensbekenntnis als einen westlichen Zusatz, der den

Orthodoxen verständliche Schwierigkeiten mache.
Die Reformation Luthers löst für Döllinger einen ungeheuren Ver-

fallsprozess aus, der über den Deismus im Atheismus ende und das

gesamte Gefüge der öffentlichen und privaten Moral zerrütte. Luther habe
immer ein doppeltes Ziel gehabt: 1. Der Angst seines schuldbeladenen
Gewissens das Gefühl völliger Sicherheit im Bewusstsein eines gesicherten

Gnadenstandes entgegenzusetzen. 2. Den ganzen Bekehrungsvorgang

ohne den freien Willen des Menschen ablaufen zu lassen; die Beseligung

sei allein Tat Gottes am passiven Menschen. Der Grund, warum
von zwei Menschen der eine bekehrt werde, der andere unbekehrt
bleibe, liege einzig in Gottes Willen und nicht in der menschlichen
Wahlfreiheit14. Darin sieht Döllinger die Zerstörung der Grundlage allen
sittlichen Handelns. Die Bedeutungslosigkeit verantwortlichen menschlichen

Handelns für die Heilsfrage sei die Ursache der sittlichen Verwahrlosung

im reformatorischen Lager. Insgesamt habe die Reformation die
bestehenden Übel der Kirche nicht gebessert, sondern den Weg in den

Abgrund von Spaltung, Irrlehre und Glaubensabfall gewählt. Bedenkt
man zudem, dass für den Münchener Theologen der sittlich gute Zustand
eines Menschen Möglichkeitsbedingung der Wahrheitserkenntnis15 ist,
dann stürzt die sittliche Verwahrlosung die Protestanten in eine schwer

13 Döllinger, Ignaz, Lehrbuch der Kirchengeschichte, II, 2, unveröffentlichtes
Fragment, 79.

14 Döllinger, Ignaz, Die Reformation, ihre innere Entwicklung und ihre
Wirkungen im Umfange des Lutherischen Bekenntnisses, 3 Bände, Regensburg
1846-1848; hier Bd.III, 21.

15 Döllinger, Ignaz, Irrthum, Zweifel und Wahrheit. Eine Rede an die Studierenden

der königl. Ludwig-Maximilians-Universität in München; gehalten am
11. Januar 1845. München. Druck der Dr. Carl Wolf'schen Buchdruckerei, 22.

185



zu durchdringende Verdunkelung ihrer Fähigkeit, die Wahrheit zu
erkennen. Jedenfalls glaubt er das in seiner Reformationsgeschichte aus in-
nerreformatorischen Quellen bewiesen zu haben.

Döllingers Polemik macht auch vor öffentlicher Zensurierung konkreter

Personen nicht Halt; so im Falle des Aschaffenburger Kollegen, des

geistlichen Gymnasialprofessors I.M.Eisenschmid, der am 4.5.1828 in
die evangelische Kirche übertrat. Besonders verwerflich an ihm fand
Döllinger, dass er noch Messe gefeiert habe, nachdem sein Entschluss
schon feststand; er also gemäss dem Heidelberger Katechismus eine ver-
dammliche Abgötterei getrieben habe. Um dergleichen Eroberungen
brauche man die protestantische Kirche nicht zu beneiden und zu ihnen
könne man die katholische Kirche nur beglückwünschen16.

2.2.2 Kontroverstheologische Phase (1849-1861)

Schon die Begegnung Döllingers mit dem 35jährigen Anglikaner
William Ewart Gladstone in mehrstündigen Gesprächen Anfang Oktober
1845 in München zeigt einen katholischen Theologen, der zuhört,
abwägt, differenziert, Schwächen des eigenen Lagers zugibt und Grenzen
zieht. Gladstone hat das in detaillierten Tagebuchnotizen festgehalten17.

Auch die Zusammenarbeit mit protestantischen Abgeordneten in der
Frankfurter Nationalversammlung, ihr gemeinsamer Kampf um
Existenz und Freiheit der Kirchen ändern Döllingers Argumentationsweise.
Mathias Aulikes Passage im Weihnachtsbrief vom 25.12.1848 verrät die
veränderte Sprechweise unter ihnen. Bzgl. der Auseinandersetzungen
zwischen Kirche und Staat sagt dieser: «Bei alle dem haben wir (die
Katholiken) den grossen Vorzug einer fertigen erprobten Kirchenverfassung,

dessen unsere evangelischen Brüder entrathen.»18

Zudem fühlt Döllinger sich durch den Jubel der katholischen Seite

über seine dreibändige Reformationsgeschichte irritiert. Vom katholischen

Seitenstück, welches in seiner eigenen Kirche eine kritische
Selbstprüfung hätte veranlassen können, wollte man nichts wissen. «Right or
wrong, my church!» war nicht mehr sein Standpunkt. Ins Grübeln
brachte ihn auch die Vorbereitung und Durchführung der Definition der

16 [Döllinger. Ignaz], Ein neuer Proselyt und ein neuer Gewinn für die Kirche.
Eos. Münchener Blätter für Poesie. Literatur und Kunst, herausgegeben von
einem Verein von Gelehrten und Künstlern. 12. Jahrg. 1828. 310-312.

17 The British Library. London. MSS 44.735.
18 Staatsbibliothek München. Doellingeriana II, 34.2.

186



Unbefleckten Empfängnis Mariens durch Pius IX. Für seine Passivität

gegenüber dem Vorgang und seinen Opfern schämte er sich später.
Im umfangreichen Vorwort zu «Kirche und Kirchen, Papstthum und

Kirchenstaat», das Döllinger im Oktober 1861 erscheinen liess, um den
Streit über seine Aprilvorträge im Münchener Odeonssaal zu schlichten,
knüpft er an die Erfurter Konferenz vom 22.9.1860 zwischen je 5

protestantischen und katholischen Laien und einem katholischen Priester
an19. In 17 Punkten verdeutlicht er seinen Standpunkt in der
Wiedervereinigungsfrage. Ich zitiere fünf Punkte, um Döllingers damalige
kontroverstheologische Objektivität zu veranschaulichen:

«1. Die Wiedervereinigung der katholischen und der protestantischen
Confession in Deutschland würde, wenn sie jetzt oder in nächster
Zukunft zu Stande käme, in religiöser, politischer und socialer Beziehung
das heilbringendste Ereigniss für Deutschland, für Europa sein.

3. Sie ist für jetzt nicht möglich, erstens, weil der grössere, thätigere
und einflussreichere Theil der deutschen Protestanten sie, theils aus
politischen, theils aus religiösen Gründen in keiner Form, und unter keiner
irgend möglichen Bedingung will.

6. Die heilige Schrift als die gemeinsame Grundlage gebrauchen zu

wollen, auf welcher Katholiken und Protestanten eine Verständigung
suchen könnten, würde rein illusorisch sein, denn einmal ist, so lange es

Christen gibt, noch nie auf diesem Wege eine Einigung erreicht worden.
Als schlagendes Beispiel steht der Streit über die eucharistischen
Einsetzungsworte zwischen Lutheranern und Reformirten da, der nach unzähligen

Colloquien und in Tausenden von Büchern in dreihundert Jahren

um keinen Schritt weiter gebracht worden ist.

Zweitens haben die grossen Fortschritte in der Bibelauslegung, welche
seit dreissig Jahren unläugbar gemacht worden sind, keineswegs eine

grössere Glaubens- und Lehreinheit auf protestantischer Seite erzeugt,
vielmehr ist das Gegentheil eingetreten.

15. Auch das haben wir anzuerkennen, dass sich in der Kirche (der
katholischen) der Rost der Missbräuche, des abergläubischen Mechanismus,

immer wieder ansetzt, dass die Diener der Kirche zuweilen durch

Trägheit und Unverstand, das Volk durch Unwissenheit das Geistige in
der Religion vergröbern und dadurch erniedrigen, entstellen, zum eigenen

Schaden anwenden. Der rechte reformatorische Geist darf also in
der Kirche nie entschwinden, muss vielmehr periodisch mit neu verjün-

19 Schoeps. Hans Joachim. Die Erfurter Konferenz von 1860, Zeitschrift für
Religions- und Geistesgeschichte, V. Jahrg. 1953, 135-159.

187



gender Kraft hervorbrechen, und in das Bewusstsein und den Willen des

Klerus eindringen. In diesem Sinne weigern wir uns nicht, die Berechtigung

eines auch von Aussen her an uns gerichteten Rufes zur Busse, das

heisst zur sorgfältigen Prüfung unseres kirchlichen Lebens und pastoralen

Verhaltens und zur Verbesserung des schadhaft Befundenen zuzugeben.

17. Inzwischen leben wir auf Hoffnung, trösten uns der Überzeugung,
dass die Geschichte, oder jener Europäische Entwicklungsprocess, der
sich zugleich im socialen, politischen, kirchlichen Gebiete vor unsern
Augen vollzieht, der mächtige Bundesgenosse der Freunde kirchlicher
Einigung ist, und reichen allen Christusgläubigen auf der andern Seite

die Hand zum gemeinschaftlichen Vertheidigungs-Kampfe gegen die de-

structiven Bewegungen der Zeit. Denn es ist so, wie v. Radowitz gesagt:
<Vor unsern Augen scheiden sich die Geister unter zwei Fahnen, auf
deren einer der Name Christi des Sohnes Gottes steht, während unter der
andern alle sich vereinigen, denen dieser Name eine Thorheit oder ein

Aergerniss ist.»>2"

2.3 Die Wiedervereinigungsfrage in Döllingers irenischer Phase

2.3.1 Von der Theologenversammlung 1863 bis zum 1. Vatikanum
(1869/70)

Am 28.9.1863 traf sich in der Benediktinerabtei St. Bonifaz zu München
eine Versammlung von 89 katholischen Theologen, um zu versuchen,
den Streit zwischen der deutschen und der neuscholastischen Theologie
beizulegen. In seiner grossen Rede als Tagungspräsident kam Döllinger
auch auf die deutsche Glaubensspaltung zu sprechen: «... sollte die Deutsche

Theologie nicht als der Speer des Telephus21 sich erweisen können,
welcher die Wunde erst schlägt und dann heilt? Deutsche Theologen sind
es gewesen, welche die Spaltung begonnen, welche das Feuer der
Zwietracht entzündet, und es seitdem, emsig Holz zutragend, genährt haben.

211 Döllinger, Johann Joseph Ignaz von, Kirche und Kirchen, Papstthum und
Kirchenstaat. Historisch-politische Betrachtungen. München 1861. XXI-
XXXIII.

21 Eigentlich geht es um den Speer des Achilles, mit dem er den König von My-
sien. Telephus, den Sohn des Herakles und der Auge auf dem Zug nach Troja
verwundete; bei der Rückkehr heilte er ihn durch den Rost/die Späne des Speeres.
Vgl. Georges, Karl Ernst, Ausführliches Lateinisch-Deutsches Handwörterbuch.
Hannover und Leipzig 1918, 2. Bd. Sp.3040.

188



Deutsche vor allem haben die Lehre, an der die Einheit der Christen sich
verblutet hat, mit allen Mitteln des Geistes ausgebildet, mit wissenschaftlichen

Bollwerken umgeben und befestigt. So hat dann auch die Deutsche

Theologie den Beruf, die getrennten Confessionen einmal wieder in
einer höheren Einheit zu versöhnen. Sie wird diess nur unter drei
Bedingungen vermögen. Die erste Bedingung ist die, dass unsere Wissenschaft
das wahrhaft Trennende und Unkatholische, das heisst das dem Ge-
sammtbewusstsein der Kirche aller Zeiten Widersprechende und die
Continuität der Überlieferung Zerstörende in der Lehre der Gegenseite
mit allen ihr, jetzt mehr als je, zu Gebote stehenden Mitteln überwinde,
wofür noch sehr viel zu leisten übrig bleibt. - Die zweite Bedingung ist,
dass sie die katholische Lehre in ihrer Totalität, ihrer Verbindung mit
dem kirchlichen Leben, ihrem organischen Zusammenhang und inneren
Consequenz zur Darstellung bringe, dass sie dabei aber auch das Wesentliche,

Bleibende scharf unterscheide von dem Zufälligen, dem
Vorübergehenden und den der Idee fremdartigen Auswüchsen. Diess ist noch
durchaus nicht geschehen, und die aufrichtige Beantwortung der Frage,
warum es noch nicht geschehen sei, dürfte einen Beitrag zu der uns so

nöthigen und heilsamen Selbsterkenntniss liefern. Endlich die dritte
Bedingung wäre, dass die Theologie und durch sie die Kirche die Art und
Kraft jenes Magnetberges der Fabel annähme, der alles Eisen aus dem
ihm nahe gekommenen Schiffe herauszog, dass es auseinanderfiel - ich

meine, dass sie alles Wahre und Gute, das die getrennten Genossenschaften

in Lehre, Geschichte und Leben entdeckt oder erzeugt haben,
sorgfältig von dem beigemischten Irrthume ausscheide, und dann frei und
offen acceptire, ja als das rechtmässige Eigenthum der Einen wahren
Kirche, die diess Alles einmal, im Keime wenigstens und in der Anlage,
besessen habe, in Anspruch nehme. Der Irrthum lebt ja nur von den
Wahrheitskörnern, die er in sich trägt, wie er denn in gar vielen Fällen auch nur
die Karikatur einer verborgenen Wahrheit ist.»22

Dieser Text enthält einen Appell zwischen den Zeilen: Man solle die mit
wissenschaftlichen Bollwerken umgebene Lehre, an der die Einheit der
Christen sich verblutet hat, verlassen. Damit hat Döllinger sich von der

Kontroverstheologie verabschiedet. Alles Wahre und Gute in den
getrennten Genossenschaften sei das rechtmässige Eigentum der einen,
wahren Kirche. 1863 ist damit sicher noch die katholische Kirche im Kon-

22 Döllinger, J.J.I, v.. Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen
Theologie. Eine Rede, gehalten am 28. September vor der Gelehrtenversammlung

zu München. Regensburg 1863, 23 f. Kleinere Schriften, 182 f.

189



fessionssinne gemeint. Nach den Definitionen vom 18. Juli 1870, die für
Döllinger den Tatbestand der Häresie erfüllen, ist auch die römisch-katholische

Kirche eine der getrennten Genossenschaften, so dass die una,
sancta, catholica et apostolica ecclesia für ihn von da ab als sichtbare Kirche
nicht mehr existiert und ihrer geschichtlichen Wiederherstellung harrt.
Das erklärt auch das Engagement dieses besonnenen Kirchenmannes mit
heissem Herzen gegen die drohende Entwicklung und sein Bemühen im
hohen Alter, mit seinen Freunden in der altkatholischen Notstands- und

Reformbewegung ökumenischen Brückenbau zu betreiben. Es gibt keine
wichtige Erklärung ohne ökumenischen Teil und die Altkatholiken-Kongresse

seit 1871 waren immer durch Besucher aus reformatorischen,
anglikanischen und orthodoxen Kirchen ökumenisch akzentuiert.

2.3.2 Die Wiedervereinigungsvorträge (1872)

Sie wurden, wie ich in der Einleitung schon sagte, 1872, ein Jahr nach der
Exkommunikation in München gehalten.

In den beiden ersten Vorträgen gab Döllinger einen Überblick über
die religiöse Weltlage und hob vor allem die Rolle des Christentums als

Civilisationsmacht hervor. «So ist es also unverkennbar, dass den grossen
christlichen Weltmächten der Beruf zu Theil geworden ist und die Pflicht
obliegt, den heidnischen Völkern, welche ihrer Herrschaft untergeben
oder in die Sphäre ihrer Macht und ihres Einflusses gerückt sind, die
Wohlthaten der Civilisation zuzuwenden.»23

Der dritte Vortrag betrachtete die Schwierigkeiten und Möglichkeiten
einer Wiedervereinigung der getrennten Kirchen und die Trennung der
lateinischen und griechischen Kirche. «Zwei Kirchen können sich nicht
einander plötzlich in die Arme fallen, wie zwei nach langer Trennung sich
wiedersehende Freunde.»24 Doch wo die Entzweiung entstanden sei, da

müsse auch die Versöhnung erfolgen. Was uns Deutsche angehe, so sei

die religiöse Zerteilung wie ein scharfes Schwert mitten durch den Leib
der Nation gegangen und habe unsere Ohnmacht, Zerstückung und
Demütigung vor der Welt bewirkt25. Die Herrschaft in Wissenschaft und
Literatur sei durchweg in protestantischen Händen; doch das habe
vielleicht die günstige Wirkung, dass wenigstens der eine Teil (d. h. die
Katholiken) aus dem Gefühl der eigenen Mängel den Wunsch besitze, an

23 Döllinger. Wiedervereinigungsvorträge. 19.
24 Ebd. 28.
25 Ebd. 31.

190



den Gütern und Vorzügen der Gegenseite Teil zu nehmen26. Der griechischen

Kirche schreibt Döllinger zu, sie sei in der Lage, frühere Irrtümer
zu korrigieren, selbst Konzilsbeschlüsse; dabei verweist er auf die
Anerkennung des abendländischen Taufritus27. Die lateinische Kirche dagegen

schleppe ihre Verirrungen in eingebildeter Unfehlbarkeit wie «eine

an ihren Fuss angeschmiedete Kugel» immer nach28.

Der vierte Vortrag wandte sich der deutschen Reformation zu. Im
scharfen Gegensatz zu vielen früheren Äusserungen charakterisierte
Döllinger sie jetzt so: Sie «war eine Bewegung, welche so tief in der Zeit
gegründet war, so nothwendig aus den kirchlichen Zuständen der
zunächst vorausgegangenen Jahrhunderte sich entwickelte, dass alle christlichen

Völker des Abendlandes der Reihe nach von ihr ergriffen
wurden»29. Auch Döllingers Lutherbild hat sich gewandelt, vergleicht man es

mit dem im III. Bande seiner Reformationsgeschichte und seinem
Lutherartikel in Wetzer und Weites Kirchenlexikon von 1850. «Luthers

überwältigende Geistesgrösse und wunderbare Vielseitigkeit machte ihn

allerdings zum Manne seiner Zeit und seines Volkes: es hat nie einen
Deutschen gegeben, der sein Volk so intuitiv verstanden hätte und
wiederum von der Nation so ganz erfasst, ich möchte sagen eingesogen worden

wäre, wie dieser Augustinermönch zu Wittenberg. Sinn und Geist
der Deutschen waren in seiner Hand wie die Leier in der Hand des

Künstlers. Hatte er ihnen doch auch mehr gegeben, als jemals in christlicher

Zeit ein Mann seinem Volke gegeben hat: Sprache. Volkslehrbuch,
Bibel, Kirchenlied. Alles was die Gegner ihm zu erwidern oder an die
Seite zu stellen hatten, nahm sich matt, kraft- und farblos aus neben seiner

hinreissenden Beredsamkeit; sie stammelten, er redete. Nur er hat,
wie der deutschen Sprache, so dem deutschen Geiste das unvergängliche
Siegel seines Geistes aufgedrückt, so dass selbst diejenigen unter uns, die

ihn von Grund der Seele verabscheuen als den gewaltigen Irrlehrer und

Verführer der Nation, nicht anders können: sie müssen reden mit seinen

Worten, denken mit seinen Gedanken.
Und doch - mächtiger noch als dieser Titane der Geisterwelt, war im

deutschen Volke die Sehnsucht nach einer Erlösung aus den Banden
eines verdorbenen Kirchenwesens. Hätte es keinen Luther gegeben,
Deutschland wäre doch nicht katholisch geblieben.»30

26 Ebd. 32 f.
27 Ebd. 46.
28 Ebd. 51.
29 Ebd. 52.
30 Ebd. 53 f.

191



Als eigentümliches Hindernis der Annäherung zwischen der
deutschprotestantischen Kirche und einer der alten Kirchen zeigt Döllinger die

Unterbrechung der kirchlichen Sukzession, die Abschaffung des Episkopats

und der bischöflichen Ordination der Presbyter auf. Luther habe das

nicht tun müssen, weil früh einige katholische Bischöfe auf seine Seite

traten. Damit sei das Band zur apostolischen Kirche zerrissen worden.
An der bischöflichen Ordination hänge die Konsekration des heiligen
Abendmahls und die Absolution31.

Der fünfte Vortrag beschäftigte sich mit den Wiedervereinigungsversuchen

auf dem Kontinent im 17. Jahrhundert, der sechste mit der
Reformation in England. Im siebten Vortrag ging es um die Hindernisse einer

Wiedervereinigung in der Gegenwart und um Hoffnungen für die
Zukunft.

Hier der Anfang im Originalton: «Du redest von einer möglichen
Wiedervereinigung getrennter Kirchen und hast doch selbst zugegeben, dass

die grösste der Kirchen, die deinige, durch die Decrete vom 18. Juli 1870

die Einigung mit ihr unmöglich gemacht habe!

Auf diesen so nahe liegenden Einwurf habe ich folgendes zu bemerken:

Allerdings wird keine andere Kirche an eine Vereinigung denken
mit einer Genossenschaft, welche sich das vorher in der ganzen christlichen

Welt nie erhörte, nie beanspruchte Recht beilegt, neue Glaubensartikel

zu machen, und dieses Recht dem Gutdünken eines einzigen
Menschen überlässt. Sie wird schon darum nicht daran denken, wie mit einer
so völlig despotisch constituirten Kirche im Grunde eine Vereinigung
nicht stattfinden kann, sondern nur unbedingte Unterwerfung, mit
Verzichtung auf eigenes Wissen und Urtheil; und weil der Gedanke, sich jetzt
schon zur Annahme erst künftig zu verfertigender, zur Zeit noch
unbekannter Glaubensartikel zu verpflichten, den christlichen Grundbegriffen

widerspricht.»32
Für die meisten protestantischen Theologen glaubt Döllinger festhalten

zu können: «Es gibt überhaupt keine Kirchengemeinschaft, von
welcher gesagt werden könnte, dass alles ausser ihr Abfall und Ketzerei, dass

ausschliesslich bei ihr die Fülle der Gnadengaben und das geistliche
Leben sei. Daraus ergibt sich für diese Männer der Schluss, dass die eine
katholische Kirche jetzt in Bruchstücken bestehe, dass jede der grossen
Kirchen wie ihre Vorzüge, so auch ihre Mängel habe.»13

Ebd. 69 f.
Ebd. 116f.

1 Ebd. 128.

192



In der katholischen Kirche werde gelehrt: «Die Taufe ist es, welche
jeden zum Glied der wahren, katholischen Kirche macht; da die Taufe nie
verloren gehen kann, daher auch nie wiederholt werden darf, so bleibt
jeder einmal Getaufte ein für allemal Mitglied der einen Kirche, selbst
dann noch, wenn er zu einer andern Secte oder Kirche übertritt, nur dass

er dann die Rechte eines Kirchenglieds verliert.»34 Das «ausser der Kirche

kein Heil» verliere viel Anstössiges, weil die schuldlos irrenden
sowieso Angehörige der einen katholischen Kirche seien.

Folgende Hindernisse versperren nach Döllinger die Wiedervereinigung

in der Gegenwart: auf katholischer Seite:

- die neuen Dogmen päpstlicher Allgewalt und Unfehlbarkeit35

- der Einfluss der Jesuiten auf den Papst und die ultramontanen
Bischöfe36

auf evangelischer Seite37:

- die Lehre von der Bekehrung und Rechtfertigung des Menschen

- die Ehelosigkeit der katholischen Geistlichen

- das Abendmahl unter beiden Gestalten

- die Lehre vom Zustand nach dem Tode: sofortige Seligkeit oder
Verdammnis oder Läuterungszustand

- Beichte

- Eucharistisches Opfer
- Volkssprache im Gottesdienst

- Klösterliche Institute

Die Gegner der irenischen Bestrebungen teilt Döllinger in drei Gruppen

ein38:

- Alle, die eine Reform der päpstlichen Kirche für unmöglich halten,
weil sie den grossen Feind Christi aus den biblischen Weissagungen im

Papsttum verwirklicht sehen.

- Alle Theologen, denen die allen christlichen Kirchen gemeinsamen
Lehren des Altertums Last und Ärgernis sind.

- Die Legion unter päpstlichem und jesuitischem Banner.

Diesen Hindernissen stellt er folgende Hoffnungen für die Zukunft
entgegen:

14 Ebd. 129.
35 Ebd. 117.
36 Ebd. 119.

"Ebd. 131-135.
38 Ebd. 136.

193



1. Der Erfolg des Jesuitenordens am 18. Juli und am 31. August 1870,

die vatikanischen Beschlüsse und die Ergebung der deutschen Bischöfe,
werde sich in eine Niederlage verkehren, da er nach Ausweis der
Geschichte mit seinen Unternehmungen keine glückliche Hand habe. Das

belegt er über 4 Seiten mit Beispielen jesuitischer Fehlschläge39.

2. In der Rechtfertigungsfrage hält er den kirchlichen Frieden am ehesten

für erreichbar. Auf der einen Seite stehe die ganze katholische Kirche

des Abendlandes, die ganze griechische und russische Kirche und der

grössere Teil der anglikanischen Kirche. Sie hielten es mit der alten
Lehre von der Bedeutung der menschlichen Freiheit im sittlichen Handeln.

Die protestantische Lehre in der Concordienformel und im Heidelberger

Katechismus stehe dazu in grellem Widerspruch. Doch neige die

überwiegende Mehrheit der deutschen protestantischen Theologen, vor
allem die Exegeten, zur alten Kirchenlehre40.

3. Die Ehelosigkeit der Geistlichen sei nur eine kirchliche Ordnung;
als Einladung zur freiwilligen Entsagung auf das Familienleben sei sie bei
den durch Armut und Beruf in erzwungener Ehelosigkeit Lebenden ein

Beispiel für mögliche geschlechtliche Entsagung.

4. An der Entziehung des Kelches habe er noch nie einen erheblichen
Vorteil entdecken können.

5. Auch in der Frage, wie es nach dem Tode weitergehe, gebe es ein
Umdenken auf evangelischer Seite.

6. Bzgl. der Beichte möchte man in der deutsch-protestantischen Kirche

der altkirchlichen Form wieder näher kommen41.

7. Die Eucharistie solle wieder in den Mittelpunkt des Gottesdienstes
rücken und die allgemein verständlichen Volkssprachen würden dem
Volkswahn den Boden entziehen, es handele sich um zauberische
Formeln.

8. Die protestantischen Diakonissen entsprächen den katholischen
barmherzigen Schwestern; der Anstoss, den eine rein kontemplative
Lebensweise gegeben habe, sei damit gegenstandslos.

9. Die Mischung beider Religionen schreite in Deutschland fort und
die immer zahlreicheren Mischehen und religiös gemischten Familien
würden die Verschmelzung der Kirchen vorbereiten42.

39 Ebd. 119-123.
411 Ebd. 133.
41 Ebd. 134.
42 Ebd. 137 f.

194



Einer Unterhandlung von Kirche zu Kirche gibt Döllinger 1872 keine
Chance. Aber aus durch Instruktion ungebundenen Männern aus dem
weltlichen und geistlichen Stand, die dem inneren Trieb und der eigenen
Erleuchtung folgen, möchten rechte Werkzeuge werden. Grundlage:
«Die heilige Schrift mit den ökumenischen drei Symbolen, ausgelegt
nach der Lehre der noch ungetrennten Kirche der ersten Jahrhunderte.
So würde sich eine Internationale der edelsten, wohlthätigsten Art
bilden und was als Schneeball begonnen, könnte wohl zur mächtig fortrollenden

Lawine werden. Weder kalter Hohn noch grimmige Anfeindung
würden dem Werke erspart bleiben, aber sie würden es wohl nicht zu
zerstören vermögen.»43 Gegen Ende des Vortrags bekennt Döllinger: «In
diesem Glauben, dieser Hoffnung will auch ich leben und sterben, und
keine bessere, lohnendere Frucht meiner Vorträge könnte ich mir
wünschen, als die, dass meine Zuhörer und Zuhörerinnen die gleiche Hoffnung

in ihr Leben aufnehmen, in ihr Verhältniss zu Andersgläubigen
übertragen, und da, wo es gilt Zeugniss zu geben, nicht kalt und stumm
bleiben möchten.»

2.3.3 Die Bonner Unionskonferenzen 1874 und 1875

Allen theoretischen und rhetorischen Bemühungen um die Wiedervereinigung

der Christenheit liess Döllinger mit den Bonner Konferenzen

praktische Verhandlungen folgen, die Ergebnisse brachten. Als
Vorsitzender der Kommission, welche der 2. Altkatholikenkongress von Köln
1872 (20.-22.9.) mit der Sorge um das «Verhältniss zu den andern
Confessionen»44 betraut hatte, lud Döllinger zum 14. September 1874 und die

nächstfolgenden Tage nach Bonn in die Universität ein. Es sollte eine

Konferenz von Männern gehalten werden, die verschiedenen
Kirchengemeinschaften angehörten, um sich «in der Sehnsucht und Hoffnung
auf eine künftige grosse Einigung gläubiger Christen» zu begegnen45.

Grundlage und Massstab des Erreichbaren sollten die Bekenntnisformeln

der ersten christlichen Jahrhunderte und die Lehren und Institutionen

sein, die in der allgemeinen Kirche des Ostens wie des Westens vor
den grossen Trennungen als wesentlich und unentbehrlich gegolten hät-

41 Ebd. 138 f.
44 Die Verhandlungen des zweiten Altkatholiken-Congresses zu Köln.

Offizielle Ausgabe. Köln & Leipzig 1872, XI.
45 Bericht über die am 14., 15. und 16. September zu Bonn gehaltene Unions-

Conferenz, im Auftrag des Vorsitzenden Dr. von Döllinger. herausgegeben von
Dr. Fr. Heinrich Reusch, Bonn 1874, vor S.2.

195



ten. Ziel sei nicht eine Verschmelzung der Kirchenkörper «unitas in
necessariis», wobei die nicht zur altkirchlichen Substanz gehörigen
Eigentümlichkeiten der einzelnen Kirchen geschont und beibehalten werden
sollten.

Von den 55 Teilnehmern kamen 19 aus Deutschland (10 Altkath.,
9 Evangel.), 1 aus der Schweiz, 2 aus Frankreich, 3 aus Dänemark, 4 aus

Russland, 1 aus Griechenland, 19 aus England und 6 aus Nordamerika.
3 Bischöfe waren anwesend, Bischof Reinkens von den Altkatholiken,
die anglikanischen Bischöfe Brown von Winchester und Kerfoot aus

Pittsburgh. Nach Konfessionen gegliedert sind Altkatholiken, Anglikaner,

Evangelisch-Lutherische, Reformierte, Griechisch- und Russisch-

Orthodoxe zusammengekommen - als Privatleute. Die römisch-katholische

Konfession, die Freikirchen u. a. fehlten.

Döllinger wurde zum Tagungspräsident gewählt und leitete mit
Umsicht, ungeheurer Energie und Findigkeit die schwierigen Verhandlungen.

Er blühte richtig auf, vor allem seine Englischkenntnisse leisteten
unschätzbare Dienste.

Im ersten Teil der Nachmittagssitzung von Montag, dem H.Septem¬
ber liefen die Verhandlungen ohne die Orientalen. Döllinger wollte als

erstes die Filioque-Frage vom Tisch haben und schlug vor, anzuerkennen,

dass der Einschub des «filioque» ins Nizänische Glaubensbekenntnis

ungesetzlich war. Damit sollte über die inhaltliche Frage der innertri-
nitarischen Verhältnisse nichts entschieden werden. Ein Teil der anglikanischen

Teilnehmer wehrte sich gegen dieses Vorgehen, so dass man sich

nur darauf einigte, im Interesse des Friedens sei es wünschenswert, die

ursprüngliche Form des Glaubensbekenntnisses wiederherzustellen46.
Als im zweiten Sitzungsteil die Orientalen, die sich mittlerweile
abgestimmt hatten, ebenfalls teilnahmen, wurde die Diskussion noch munterer.

Es ist nicht möglich, im Rahmen dieses Vortrags den weiteren
spannenden Verlauf der Verhandlungen darzustellen. Ich liste aber die

Gesprächsgegenstände stichwortartig auf: Kanonizität der deuterokanoni-
schen Bücher; Autorität von Übersetzungen der heiligen Schrift; Lesen
der heiligen Schrift in der Volkssprache; Rechtfertigung; Verdienste;
Verdienste der Heiligen; Heiligenverehrung; Zahl der Sakramente;
Kirchenfreiheit im Morgenland; päpstliche Monarchie; Primat; Läuterungszustand

nach dem Tode; innertrinitarische Beziehungen; historische
Kontinuität der bestehenden Kirchenkörper mit der ursprünglichen
Kirche; bischöfliche Sukzession; heilige Schrift als Glaubensregel; Schrift

46 A.a.O. 8-15.

196



und Tradition als Glaubensquellen; Materie und Form des Ordinations-
sakramentes; Intrigen und Fälschungen in der Kirche; Unbefleckte
Empfängnis Mariens; Ablasswesen; Gebet für die Verstorbenen; Eucharistie
und Sühnopfer; päpstliche Unfehlbarkeit; Unfehlbarkeit der Kirche;
Konfirmationsalter bzw. -termin; gesäuertes - ungesäuertes Brot;
Epiklese bei der Eucharistiefeier; Zölibat; Sakrament der Ölung. Die
Reihenfolge entspricht der Darstellung, wie Franz Heinrich Reusch sie vom
Gang der Verhandlungen gab (es gab keine stenographischen Aufzeichnungen,

sondern nur Notizen als Grundlage dieser Darstellung).
Das ist eine lange Liste für nur 6 Sitzungen an drei Tagen. In manchem

schien Übereinstimmung leicht, vieles schien schwierig. Mit dem Te

Deum, dem Pater noster und einem kurzen lateinischen Gebet von
Bischof Joseph Hubert Reinkens schloss die erste Konferenz.

Das ausserordentlich positive, in vielen Briefen dokumentierte Echo
auf diese erste grosse ökumenische Beratung im 19. Jahrhundert führte

ganz natürlich in die 2. Bonner Unionskonferenz vom 10.-16. August
1875 in Bonn. Ziel waren ein gemeinschaftliches Bekenntnis der christlichen

Hauptlehren und auf ihrer Grundlage die Herstellung der
Interkommunion und kirchlichen Konföderation, d.h. wechselseitige
Anerkennung ohne Beeinträchtigung nationalkirchlicher und überlieferter
Eigentümlichkeiten47.

Die Teilnehmerzahl wuchs auf 90, darunter 3 orthodoxe, 1 altkatholischer

und 1 anglikanischer Bischof. Hauptgegenstand war das «Filioque».

Nach langen Diskussionen wurde in den Worten des heiligen
Johannes von Damaskus folgende Einigung gefunden - ein dramatischer

Vorgang, welcher die dogmatische Kluft zwischen Ost und West theologisch

schliesst:

1. Der heilige Geist geht aus aus dem Vater als dem Anfang, der Ursache,

der Quelle der Gottheit.
2. Der heilige Geist geht nicht aus aus dem Sohne, weil es in der Gottheit

nur Einen Anfang, Eine Ursache gibt, durch welche alles, was in der
Gottheit ist, hervorgebracht wird.

3. Der heilige Geist geht aus aus dem Vater durch den Sohn.

4. Der heilige Geist ist das Bild des Sohnes, des Bildes des Vaters, aus
dem Vater ausgehend und im Sohne ruhend als dessen ausstrahlende
Kraft.

47 Bericht über die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn gehaltenen Unions-
Conferenzen, im Auftrag des Vorsitzenden Dr. von Döllinger. herausgegeben von
Dr. Fr. Heinrich Reusch. Bonn 1875. 1.

197



5. Der heilige Geist ist die persönliche Hervorbringung aus dem Vater,
dem Sohne angehörig, aber nicht aus dem Sohne, weil er der Geist des

Mundes der Gottheit ist, welcher das Wort ausspricht.

6. Der heilige Geist bildet die Vermittlung zwischen dem Vater und
dem Sohne und ist durch den Sohn mit dem Vater verbunden48.

Auch bezüglich der oben angeführten langen Liste von Gegenständen
gab es viel Konsenz. Am Schluss der Darstellung dieses hoffnungsträchtigen

ökumenischen Ereignisses sollen drei Abschnitte aus Schlussworten

stehen. Zunächst Döllinger: «Und das schlimmste unserer Gebrechen

ist jedenfalls unsere Zwietracht. Diese muss auf die Nichtchristen
den allerschlimmsten Eindruck machen. Sie sagen, und sagen mit Recht:
Wir sollen den christlichen Glauben annehmen; aber wenn wir euch

fragen: was ist christlicher Glaube? so erhalten wir von euch die widersprechendsten

Antworten...
Wie schön wäre es, wenn es eine einzige christliche Kirche und christliche

Lehre oder doch eine durch die Übereinstimmung in allen
Hauptstücken des christlichen Glaubens verbundene Mehrheit von Kirchen
gäbe und in ihrem Namen den Heiden gepredigt würde.

Lassen Sie uns nicht ermüden in unseren Bemühungen, das Werk der

Einigung der Christenheit zu fördern! Hoffen wir, dass im nächsten

Jahre, wo wir, so Gott will, wieder zusammenkommen werden, manches

weiter gereift sei. Für jetzt aber nehme ich Abschied von Ihnen und
danke Ihnen für Ihre Nachsicht und Geduld. Ich danke Ihnen namentlich
auch dafür, dass Sie mir das Wort so reichlich gestattet haben, wie es wohl
nur selten einem Redner und dem Vorsitzenden einer Versammlung
gestattet wird.»

Erzbischof Lykurgos: «Ich danke Ihnen, Herr Präsident, im Namen
meiner Glaubensgenossen für Ihre bewunderungswürdigen Bemühungen

für das Werk der Wiedervereinigung der getrennten Kirchen, des

Wiederzusammennähens des so vielfach getheilten Rockes unseres
Heilandes. Unsere Freude ist vollkommen, und auch in unserer Heimath
wird grosse Freude sein. Wir bitten innig Gott um seinen fernem Segen.»

Bischof Sandfort von Gibraltar: «Die erreichten Resultate mögen
nicht in jeder Beziehung alle Hoffnungen der Sanguinischen erfüllt
haben, welche vielleicht erwarteten, es werde ein Schisma, das Jahrhunderte

gedauert, in einem Tage geheilt werden. Auch haben sich die Dis-
cussionen zu theologischen Höhen erhoben, welche zu erreichen der
Geist eines praktischen Engländers schwer findet. Gleichwohl Wir

48 A.a.O. 92-93.

198



sind Zeugen des merkwürdigen Schauspieles gewesen, dass Theologen
der alten orthodoxen orientalischen Kirche neben Theologen des
modernen Deutschland, des modernen Amerika und des modernen England

sassen und sich mit aller Anstrengung bemühten, Missverständnisse

zu beseitigen und Sätze zu formulieren, die von Allen als Ausdruck des

orthodoxen Glaubens der Christenheit angesehen werden könnten...
Es ist in nicht geringem Maasse auch dem Tact und Geschick, der

Höflichkeit und Freundlichkeit, der Gelehrsamkeit und Weisheit unseres
berühmten Präsidenten zu danken.»49

Meine abschliessende Feststellung zu den Unionskonferenzen ist
leider düster. Sie scheiterten einerseits an der Diffamierungskampagne von
Dr. Julian Joseph Overbeck in St. Petersburg. Für ihn als Wanderer durch
die Konfessionen und in der Endstation orthodoxer Konvertiten war
allein die orthodoxe Kirche die wahre Kirche Jesu Christi. Für ihn gab es

nur Anschluss an seine Kirche, was zum Bruch mit Döllinger führte. Sie

scheiterten andererseits auf anglikanischer Seite an Dr. Puseys Widerstand

gegen die Preisgabe des «Filioque» im Nizänischen Glaubensbekenntnis.

Mitte 1876 sagte Döllinger die nächste Bonner Konferenz ab.

Die sich verschärfende Balkankrise (1875-1878) verhinderte dann eine

für 1878 geplante dritte Konferenz50. Dieser Misserfolg hat Döllinger
stärker niedergedrückt als die Exkommunikation von 1871. Seine
Frustration scheint so weit gegangen zu sein, dass er im Vorwort der

Wiedervereinigungsvorträge die Bonner Konferenzen zeitlich irrig auf 1873 und
1874 ansetzt51, also symbolisch noch weiter von sich wegrückte, als sie

tatsächlich für den Neunundachtzigjährigen schon waren. Immerhin sind
die Konferenzen später von beteiligten Kirchen rezipiert worden: und

zwar erstens in der Sakramentsgemeinschaft zwischen Anglikanern und

Altkatholiken (1931); zweitens in der Vereinbarung zur gegenseitigen

Einladung zur Teilnahme an der Eucharistiefeier zwischen der Evangelischen

Kirche in Deutschland und dem Katholischen Bistum der
Altkatholiken (1985); drittens in den Gesprächen der Orthodoxen mit den

Altkatholiken, die zu weitestgehender Übereinstimmung in dogmatischen
Fragen führte.

«A.a.O. 112-115.
50 Vgl. zum Ganzen: Bischof. Franz Xaver, Theologie und Geschichte. Ignaz

von Döllinger in der 2. Hälfte seines Lebens, Stuttgart etc. 1997. 411^437.
51 Wiedervereinigungsvorträge. IV Ich danke Herrn Prof. Urs von Arx, Bern,

für den Hinweis.

199



2.4 Schluss: Döllingers ökumenische Bedeutung

Aus dem Dargestellten ist unschwer erkennbar, dass Döllinger zu den

grossen Gestalten des christlichen Irenismus gehört. Doch wie in anderen

Fragen scheint er mir deswegen besonders wichtig, weil er in seiner
Person und Biographie den anschaulichen Beweis verkörpert, dass für
die Christenheit ein Weg aus der polemischen und kontroversen
Zerrissenheit möglich ist. Dieser sein langes Leben hindurch unerbittlich nach

Wahrheit strebende Mann, dem kein Weg nach neuer Einsicht und
Korrektur liebgewonnener Irrtümer zu beschwerlich war, zeigt, dass es an
den Beteiligten des ökumenischen Dialogs liegt, wenn der Skandal
fortdauert, dass Christen sich weiterhin die eucharistische Tischgemeinschaft

verweigern. So wie die Bonner Unionskonferenzen durch
bestimmte Persönlichkeiten gefördert und durch andere ihr Erfolg vereitelt
wurden, so sind auch die vielen Fortschritte und Rückschläge in unserem
Jahrhundert keine gottgewollten oder schicksalsbedingten Gegebenheiten,

deren Lösung dem Eschaton vorbehalten sei. Nein, sie stehen in
menschlicher Verantwortung, in der Verantwortung aller Beteiligten.

Everswinkel Hubert Huppertz

200


	Döllingers Bedeutung für die ökumenische Bewegung

