Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 3

Artikel: Konsens und Konvergenz von Melanchthon bis Lima
Autor: Kraft, Sigisbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konsens und Konvergenz
von Melanchthon bis Lima

Gastvorlesung beim Melanchthon-Colloquium
der Karls-Universitit Prag am 26. Februar 1998

1. Vorbemerkung

Meine Fachgebiete sind Liturgiewissenschaft und Okumenische Theolo-
gie. Das mag den Blickwinkel im Vergleich zur Sicht der Kirchen- und
Reformationshistoriker und speziell der Melanchthonexperten ein-
schrinken. Die Hinweise, die ich nachfolgend zu geben suche, sollen
dazu beitragen, Philipp Melanchthons Werk nicht nur im Riickblick zu
bedenken.

Fiir die Drucklegung wurde in Anmerkungen Bezug auf aktuelle 6ku-
menische Probleme genommen.

2. Melanchthon und die Okumene

Das Gedenkjahr zum 500. Geburtstag Philipp Melanchthons wurde — vor
allem an seinen Lebens- und Wirkungsstitten — mit einer Fiille von Ver-
anstaltungen begangen. Wissenschaftliche Symposien und Vortréage fir
die Allgemeinheit, Festakte, Ausstellungen, Konzerte, Theater, Kaba-
rett. Der Veranstaltungskalender umfasste 80 kleingedruckte Seiten.
Dazu kamen zahlreiche Aufsidtze und Buchverodffentlichungen.

Darin wurde Melanchthon mehrfach als «ein Mensch fiir die Oku-
mene»', als «ein Wegbereiter fir die Okumene»2 bezeichnet, und es
wurde gefragt, ob er als «Vater der Okumene» gelten kénne?. Sehen wir
davon ab, dass das Wort «Okumene» zu seiner Zeit noch nicht mit der
heutigen Bedeutung gefiillt war, so ergeben sich auch vom Ansatz her be-
trichtliche Unterschiede. In der Reformationszeit ging es um den Wider-
spruch zu einem unbiblischen Kirchenverstindnis, um «Die fiirnemisten
unterscheid zwischen reiner christlicher Lehre des Evangelii und der Ab-

' Paul Oestreicher, in: Stefan Rhein und Johannes Weiss (Hg.), Melanchthon
neu entdeckt, 214-222.

2 Jorg Haustein (Hg.), Philipp Melanchthon, Ein Wegbereiter fiir die Oku-
mene, Bensheimer Hefte 82, Gottingen 1997.

? Karl Lehmann, in: Melanchthon neu entdeckt (Fn. 1), 223-241.

158



gottischen Papistischen Lere» — so der Titel einer 1539 anonym erschie-
nenen Schrift Melanchthons. «Die Moglichkeiten kirchlicher Neuord-
nungen diirfen nicht aus der Retrospektive beurteilt werden: Man
konnte sich ja nicht nach dem entscheiden, was heute evangelische und
katholische Kirche sind. Melanchthon verstand sich folgerichtig als Ex-
ponent einer theologischen Richtung, die gegen eine andere theologische
Richtung argumentiert oder mit ihr verhandelt» (Jorg Haustein)®. Auf
die Reform der Kirche gemiss dem Evangelium durfte auch um den ho-
hen Preis von Spaltungen (selbst innerhalb der reformatorischen Bewe-
gung) nicht verzichtet werden, doch galt es, sie nach besten Kriiften zu
verhindern. Darum hat sich Philipp Melanchthon wie kaum ein anderer
seiner Zeitgenossen bemiiht. So konnte der Erzbischof von Freiburg im
Breisgau, Oskar Saier, in seiner Festansprache bei der Brettener Ge-
burtstagsfeier sagen: «Wir wissen heute, dass es das Uranliegen Melanch-
thons war, die drohende Spaltung zu vermeiden. Wére es nach Melanch-
thon gegangen, es hitte keine Spaltung der Kirche geben miissen.» Saier
weist auf das Wort Melanchthons in der Apologia Confessionis, der Ant-
wort auf die «Confutatio» hin: «Wir haben wahrlich nicht Lust oder
Freude an Uneinigkeit» und fiahrt dann fort: «Gleichwohl hat die Bemii-
hung um Einheit dort die Grenzen, wo es um das Wort des Evangeliums
geht.»?

Heute geht es darum, die Einheit der Christen wiederzufinden. Auch
diese Bemiihungen miissen auf dem Wort des Evangeliums griinden.

Uberraschenderweise wurde die Frage nach den Wegen, die Melanch-
thon solchen Bemiihungen bereitet hat, soweit zu sehen ist, nicht mit th-
rem bisher wichtigsten Ergebnis verbunden, den «Konvergenzerkléarun-
gen der Kommission fiir Glaube und Kirchenverfassung des Okumeni-
schen Rates der Kirchen» iiber «Taufe, Eucharistie und Amt», die zu Be-
ginn des Jahres 1982 in Genf vorgelegt worden sind®. Nun sind fiinzehn
Jahre im Vergleich zu den fiinf Jahrhunderten seit Melanchthons Geburt
kein Jubildumsanlass, aber doch wohl auch eine zu kurze Zeitspanne, um
ein derartiges Faktum — mit oder ohne Bezug zu Melanchthon - in Ver-
gessenheit geraten zu lassen. Noch im Jahre 1985 erschienen zum Ver-
standnis dieser Konvergenzerkldrungen zahlreiche Arbeitshilfen. Eine

*Fn.2,79.

> Die Rede ist u.a. dokumentiert in «Christ in der Gegenwart» 11/1997, 85f.

¢ Baptism, Eucharist and Ministry, Faith and Order Paper 111, Geneva 1982.
Deutsche Ubersetzung: «Taufe, Eucharistic und Amt, Konvergenzerklidrungen
der Kommission fiir Glaube und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der
Kirchen», Frankfurt am Main/Paderborn 1982.

159



solche davon nannte sich «Okumenische Wohnzimmergespriche iiber
die Lima-Texte» und zeigte damit deutlich das rege Interesse der Basis
an diesen Texten. Sogar die «Okumenische Kommission der katholi-
schen Bistiimer in Bayern» liess «Hilfen zur Beschéftigung mit den Lima-
Erklarungen» veroffentlichen. Heute sind die Lima-Erkldrungen bedau-
erlicherweise weithin in Vergessenheit geraten.

Sind die Verhandlungen und ihre Ergebnisse nicht die folgerichtige
Konsequenz aus Melanchthons Grund-Satz von 1543: «Wir sind zum
wechselseitigen Gespréch geboren»?

Kann es Besseres geben, als dass Delegierte aller getrennten Kirchen
wieder zum Gesprich zuriickfinden und die gegenseitigen Verwerfungen
und Lehrverurteilungen auf der Basis neuer schriftgemisser theologi-
scher Einsichten zuriicknehmen? Bei der Erarbeitung der Lima-Texte
sind Vertreter aller Kirchen ins wechselseitige Gesprich eingetreten, die
romisch-katholische und die orthodoxe Kirche eingeschlossen.

3. Melanchthons Sorge um den Konsens und die Eintracht der Kirche

Philipp Melanchthon kdmpfte leidenschaftlich um die Bewahrung des
vorgegebenen Consensus der Christenheit. Bereits der erste Artikel der
Confessio Augustana beruft sich auf den magnus consensus der Kirche
als Grundlage der Lehre und dabei ausdriicklich auf das Konzil von Ni-
zda. Die Confessio Augustana sollte der Nachweis des unvermindert be-
wahrten katholischen Glaubens sein, nicht eine teilkirchliche Bekennt-
nisschrift. Das wird erfreulicherweise heute auch von romisch-katholi-
schen Theologen so gesehen’.

Im 12.Kapitel der Apologie, bei der Behandlung der zwischen Rom
und den Reformatoren strittigen Busslehre, unterstreicht Melanchthon
deutlich, dass der Consensus der Kirche immer auf dem Consensus der
Heiligen Schriften beruhen miisse®. In der «Praefatio» zur «Enarratio
Symboli Nicaeni» von 1550 schreibt er: «Ich bemiihe mich jedenfalls, die
allgemeine Lehre getreu vorzutragen, die in der Kirche gelehrt wird, und
die, wie ich meine, bei sorgfaltiger Betrachtung der gesamten Alten Kir-
che, wahrhaftig den Konsens der katholischen Kirche Gottes darstellt

"Vgl. Harding Meyer/Heinz Schiitte (Hgg.), Confessio Augustana, Bekenntnis
des einen Glaubens. Gemeinsame Untersuchung lutherischer und katholischer
Theologen, Paderborn/Frankfurt am Main 1980.

* Apologie der Confessio Augustana 12, 66.

160



und mit der Augsburgischen Konfession von 1530 iibereinstimmt. Kei-
nesfalls mochte ich eine fremde Art der Lehre oder fremde Meinungen
in die Kirche hineintragen. Und ich wiinsche, dass die Eintracht der Kir-
che ewig wihrt.»’ Diesen Konsens will Melanchthon in der Confessio
Augustana dartun und in der Apologie verteidigen. Um diesen Konsens
ringt er in den Auseinandersetzungen mit den einzelnen Fligeln der re-
formatorischen Bewegung. Der Bewahrung dieses Konsenses dienen
aber auch seine vielfdltigen Bemiithungen um Ausgleich und Vermitt-
lung. Von Martin Luther und Johannes Cochlédus bis in unser Jahrhun-
dert hat ihm das den Vorwurf der Leisetreterei und der Inkonsequenz, ja
der Verschlagenheit, der Hinterlistigkeit und des Betrugs eingetragen.
Der altkatholische Referent kann hier nicht verschweigen, dass auch der
frithe Ddéllinger Melanchthon Charakterschwiche, Unredlichkeit und
Zweideutigkeit vorgeworfen und das dunkle Bild mitbestimmt hat, das
in der romisch-katholischen Kirchengeschichte im 19. und in der ersten
Hiilfte des 20.Jahrhunderts von Philipp Melanchthon gezeichnet wur-
de 1().

Um den Grundkonsens zu bewahren, war Melanchthon bereit, inner-
halb der Grenzen der Confessio Augustana eine Vielfalt kirchlicher Pra-
xis zuzulassen, einschliesslich der Duldung der <Adiaphora>, d.h. von
Briduchen, Zeremonien, Gewindern bis hin zur Verstdndigungsbereit-
schaft mit den Vertretern Roms und zum Zugestédndnis einer «Superiori-
tiat» des Papstes iiber die Bischofe «jure humano» ! —dies selbstverstand-
lich auf der Grundlage und unter Wahrung <evangelischer> Konsequen-
zen wie u.a. Erneuerung der Messe, Laienkelch, Priesterehe.

Der Bewahrung des Konsenses und der Einheit dient aber auch die un-
ablédssige Miihe Melanchthons, mit der er geméss den Ergebnissen eines
ununterbrochenen Lernprozesses seine Schriften immer wieder verdn-

9 Zitiert in: Michael Beyer/Stefan Rhein/Giinter Wartenberg (Hgg.), Melanch-
thon deutsch, Leipzig 1997, 36-41 (Ubersetzungsgrundlage Corpus Reformato-
rum (CR) 7, 575-579).

0 Ignaz von Ddllinger, Die Reformation, ihre innere Entwicklung und ihre
Wirkungen im Umfange des lutherischen Bekenntnisses, Bd. 1-3, 1846-1848. Re-
print Frankfurt am Main 1962, Bd. 1, 349-408, Bd. 3, 274-333.

" Im Zusatz zu Melanchthons Unterschrift unter die Schmalkaldischen Arti-
kel: «Ich, Philippus Melanchthon halt diese obgestallte Artikel auch fur recht und
christlich, vom Bapst aber halt ich, so er das Evangelium wollte zulassen, dall ihm
umb Friedens und gmeiner Einigkeit willem derjenigen Christen, so auch unter
ihm sind und kunftig sein mochten, sein Superioritit tiber die Bischofe, die er hat
jure humano, auch von uns zuzulassen (und zu geben) sei.» Bekenntnisschriften
der Evangelisch-lutherischen Kirche (BSLK) 463 f.

161



dert, strafft oder ergédnzt. Sein theologisches Hauptwerk, die Loci Com-
munes, hat er mehrfach verbessert, dreimal vollig neu geschrieben und
schliesslich eine eigene deutsche Ubersetzung geschaffen, nachdem ihn
die von Georg Spalatin und Justus Jonas nicht befriedigen konnten.
Auch an der Formula Consensus hat Melanchthon weitergearbeitet 2,

Dennoch (oder gerade deswegen) stiess er bei den Exponenten Roms,
bei den unbeweglichen Gnesio-Lutheranern — einer Gruppe, die sich als
die Verteidiger des <wahren> Luther verstanden — und bei manchen frii-
heren Freunden und Weggefihrten — wie Matthias Flacius Illyricus und
Nikolaus Gallus — auf erbitterten Widerstand und heftige Gegnerschaft.
Auch der «Frankfurter Rezess»'* konnte die zerstrittenen Parteien nicht
wieder einigen. Dass das «Bemiihen um einen Konsens immer auch das
Risiko in sich tridgt, dabei selbst zwischen die Fronten zu geraten, hatte
Melanchthon bereits zur Geniige erfahren und (es) sollte sich nach sei-
nem Tod noch deutlicher zeigen. Der Einsatz fiir eine umfassende Ver-
stindigung und Integration unter Bewahrung theologischer Pluralitét
blieb durch die Geschichte der Kirche hindurch immer nur ein angefan-
gener Prozess, an dem weiterzuarbeiten eine bleibende Aufgabe der
Theologie ist.» 4

Dieser Aufgabe hat sich in besonderer Weise die Kommission des
Okumenischen Rates fiir «Faith and Order» angenommen, vor allem in
der Erarbeitung der Lima-Dokumente und nicht zuletzt im Studiendo-
kument «Gemeinsam den einen Glauben bekennen» .

Dabei wurden — wie wir noch im einzelnen erkennen werden — Inten-
tionen und Anliegen Philipp Melanchthons aufgenommen.

> Melanchthons Methode unterscheidet sich dabei erheblich vom unverriick-
baren Festhalten an Lehrerkldrungen und ihrem Wortlaut, wie es in den jiingsten
Dokumenten des Vatikans festgeschrieben ist (vgl. Fn.35).

" Dazuu.a.: Irene Dingel, Der Frankfurter Rezess, in: Jorg Haustein (Hg.), Phi-
lipp Melanchthon, Ein Wegbereiter fiir die Okumene (Fn.2), 119-141.

“Ebd. 141.

15 «Gemeinsam den einen Glauben bekennen» — Eine 6kumenische Auslegung
des apostolischen Glaubens, wie er im Glaubensbekenntnis von Nizda und Kon-
stantinopel (381) bekannt wird. Englische Originalausgabe: Confessing the One
Faith, Faith and Order Paper 153, Geneva 1991. Deutsche Ausgabe: Frankfurt am
Main/Paderborn 1991.

Max Thurian (Hg.), Ecumenical Perspectives on Baptism, Eucharist and Ministry,
Geneva 1983. Deutsch: Okumenische Perspektiven von Taufe, Eucharistie und
Amt, Frankfurt am Main/Paderborn 1983.

Dazu auch: Die Diskussion tiber Glaube, Eucharistie und Amt, 1982-1990, Stel-
lungnahmen, Auswirkungen, Weiterarbeit, Frankfurt am Main/Paderborn 1990.

162



Hier wird vor allem die vorgegebene und unabinderliche Konsens-
grundlage dargestellt und neu ausgesagt. Die gesicherten Ergebnisse
neuerer historischer, exegetischer, patristischer und liturgiewissenschaft-
licher Forschungen erméglichen, weitestgehend iiber kontroverse Posi-
tionen des 16.Jahrhunderts hinauszukommen, manche offene Fragen zu
beantworten und so die Konsensgrundlage zu erweitern. Wo noch unver-
einbare Auffassungen bestehen und ungeklirte Probleme bleiben, lésst
sich der Weg zur Konvergenz aufweisen.

Freilich, auch die heutigen Bemiihungen um Verstindigung und Briik-
kenbau stossen auf Gegner. Es ist eine eigentiimliche Wiederholung,
dass unter denen, die sich gegen wichtige Aussagen der Lima-Doku-
mente gestellt haben, aufs neue «Gnesiolutheraner» zu finden sind. Wie
zu Melanchthons Zeiten stossen die Konvergenzbemiihungen auf den
Widerstand derer, die sich Einheit nicht als versohnte Vielfalt, sondern
nur nach der Devise <Alles oder nichts> vorstellen konnen.

Melanchthon schreibt in der bereits zitierten Vorrede zur Credo-Vor-
lesung'®, er iibergebe «diese Edition und (seine) tibrigen Schriften dem
Urteil der gebildeten und ehrbaren Leute ... von denen ich weiss, dass es
in eurer Kirche viele davon gibt, die ich als wahre Glieder der Kirche ver-
chre».

Faith und Order legte 1982 die Lima-Dokumente vor und «bittet» im
Vorwort «nun hoflich alle Kirchen um eine offizielle Stellungnahme zu
diesem Text auf der hochsten hierfiir zustindigen Ebene der Autoritét,
sei es nun ein Rat, eine Synode, eine Konferenz, eine Vollversammlung
oder ein anderes Gremium». Die Kommission wiinscht «moglichst genau
zu erfahren, welche Folgerungen die Kirchen fiir die Beziehungen und
fiir den Dialog mit anderen Kirchen ziehen» kdnnen, auf der Grundlage
der gegenseitigen Anerkennung des Grundkonsenses im apostolischen
Glauben. Sie fragt nach den Hilfen, die den Kirchen durch die vorgeleg-
ten Dokumente fiir ihr eigenes «gottesdienstliches, erzieherisches, ethi-
sches und geistliches Leben und Zeugnis» gegeben werden, und bittet
um Vorschlidge fiir die weitere Arbeit'’. Die Parallelen liegen auf der
Hand.

8. Fn.9.
78. Fn.6.

163



4. Melanchthon und die Themen von Lima:
Taufe, Eucharistie und Amt

4.1 Taufe

In der ersten Fassung der Loci Communes von 1521 beschliesst Melanch-
thon die Darlegungen iiber die Taufe mit dem Satz: «<Es mag geniigen,
dies mit wenigen Worten beriihrt zu haben, damit wir niemanden durch
eine lingere Behandlung dieser Frage von der Lektiire der Schrift abhal-
ten.»!®

Einen dhnlichen Weg geht auch der Lima-Text, der entsprechende
Schriftstellen zitiert, sie miteinander verbindet und nur kurz kommen-
tiert.

Melanchthon betont in CA IX und in der Apologie die Heilsnotwen-
digkeit und Wichtigkeit der Kindertaufe vor allem in der Abwehr der
Wiedertdufer.

Das Lima-Dokument steht verdnderten Verhéltnissen gegeniiber und
sagt (im Kommentar zu Abschnitt 12 im Taufdokument): «Wenn man die
Begriffe Sduglingstaufe> und «Gliubigentaufe> benutzt, muss man be-
ricksichtigen, dass die eigentliche Unterscheidung zwischen denen liegt,
die Menschen jeden Alters taufen, und denen, die nur diejenigen taufen,
die ein personliches Glaubensbekenntnis ablegen konnen. Der Unter-
schied zwischen Saduglings- und Gldaubigentaufe wird weniger scharf,
wenn man anerkennt, dass beide Formen der Taufe Gottes eigene Initia-
tive in Christus verkorpern und eine Antwort des Glaubens, die inner-
halb der Gemeinschaft der Glaubenden gegeben wird, zum Ausdruck
bringen.» Abschnitt 13 lautet kurz und biindig: «Die Taufe ist eine un-
wiederholbare Handlung. Jegliche Praxis, die als <Wieder-Taufe> ausge-
legt werden konnte, muss vermieden werden.»

Die Entfremdung zwischen den Kirchen hatte bis in unsere Zeit zu er-
neuten oder doch bedingungsweisen Taufspendungen selbst zwischen
Kirchen gefiihrt, in denen die Kindertaufe anerkannt und praktiziert
wird. Dies geschah nicht nur dort, wo begriindete Zweifel an Tauftheolo-
gie und Spendeformel am Platz waren, wie z. B. gegeniiber den «Deut-
schen Christen» in der Zeit des Nationalsozialismus. Noch 1986 muss der
griechisch-orthodoxe Metropolit von Deutschland und Exarch von Zen-
traleuropa, Augoustinos Lambadakis, seine Pfarrer in einem Rund-

*8,60. Hier zitiert nach der Ausgabe: Loci Communes 1521 — Lateinisch-
Deutsch, Hg. vom Lutherischen Kirchenamt Hannover und der Vereinigten
Evangelisch-Lutherischen Kirche in Deutschland (VELKD), Giitersloh 19972,

164



schreiben mahnen, dass die erneute Taufe nach einer Konversion unzu-
ldssig sei'.

Ein anderes Problem kommt noch zu wenig in den Blick: Die heute
zwischen den allermeisten Kirchen fraglose Anerkennung der Taufe
wird eher als ein kirchenrechtlicher Akt ohne geistliche Konsequenzen
angesehen. Okumenische Gottesdienste, Bibelwochen und andere For-
men der Zusammenarbeit ‘werden selten als selbstverstdndliche Konse-
quenz aus dem gemeinsamen Getduftsein begriindet. Okumenische
Taufgedichtnisgottesdienste, wie sie in Deutschland bei einigen Kir-
chen- bzw. Katholikentagen gefeiert wurden, galten eher als Ausweich-
16sung, da keine gemeinsame Eucharistiefeier begangen werden konnte.
Sie traten nicht als hoher Ausdruck der Gemeinschaft durch die eine
Taufe ins Bewusstsein. Erst recht sind agendarische Formulierungen
hochst problematisch, in denen nach der Taufspendung zwar bestétigt
wird, der/die Getaufte sei «ein Glied am Leibe Jesu Christi geworden
und gehort zu seiner Kirche» aber der nédchste Satz feststellt, «<NN gehort
jetzt zur Evangelischen Kirche». Wenn die Eingliederung in den Leib
Christi gefeiert wird, sind derartige <konfessionellen> Identititsaussagen
geradezu widersinnig. Es ist ohnehin eine hochst fragwiirdige Praxis, das
Wort «Konfession» zur Kennzeichnung unserer kirchlichen Sperrbe-
zirke zu gebrauchen. Wir tiaten gut daran, diesen Sprachgebrauch zu ver-
meiden und nach einem besseren Ausdruck zu suchen, dhnlich dem eng-
lischen «Denomination». In amtlichen Formularen kénnte nach Kir-
chen- bzw. Religionszugehorigkeit gefragt werden. Auf Philipp Me-
lanchthon kann sich eine solche Bedeutungsverengung jedenfalls nicht
berufen!

4.2 Eucharistie

Melanchthon fordert, wie alle Reformatoren, die stiftungsgemasse Feier
des Abendmahls. Das Abendmahl ist Gemeinschaftsfeier. Darum wider-
sprechen die Privatmessen der Stiftung Jesu. Es ist Mahlfecier, deshalb
darf die Kommunion nicht dem Priester vorbehalten bleiben. Die Lehre
von der Transsubstantiation, Anbetung und Prozessionen werden ver-
worfen. Im vorfindlichen romischen Kanon wird aus dem Abendmabhl
ein Opfer der Kirche. Darum wird dieser Kanon mit seinen, den Einset-
zungsbericht umrahmenden Opfer- und Fiirbittstrophen, getilgt. Es

" Dokumentiert in: UNA SANCTA, Zeitschrift fiir 6kumenische Begegnung,
2/1997, 120.

165



bleibt allein das biblische Wort. «Das Zeichen (gibt) dem Glauben an das
Wort Stiitze ..., indem Gott im Zeichen gleichsam ein Siegel unter seine
Verheissung setzt. ... Das Abendmahl ist die Testamentseroffnung des fiir
uns in den Tod gegebenen Gottessohnes zugunsten des Siinders.» Mit
Martin Luther verteidigt Melanchthon den Glauben an die wahrhaftige,
lebendige und wesentliche Gegenwart Christi in seinem Mahl und wen-
det sich gegen jegliche Abschwichung dieser Lehre. Beim Marburger
Religionsgesprich von 1529 blieben die Einigungsversuche von Luther
und Melanchthon mit Zwingli und Okolampad und den Strassburgern
Bucer und Hedio ohne Ergebnis. Karlstadt und andere Schwérmer wa-
ren von dem Gespriach ohnehin ausgeschlossen. Erst 465 Jahre spiter
sollte eine Einigung durch die «L.euenberger Konkordie» zustandekom-
men?.

Offensichtlich hat kein Reformator in den Berichten vom Abschieds-
mahl Jesu den Hintergrund der jiidischen Beraka und Toda wiederent-
deckt. In den Worten «eulogésas» (Mt 26,15; Mk 14,22) und «eucharisté-
sas» (Mt 26,21; Mk 14,23; Lk 22,19; 1 Kor 11,24) wurden die Beraka
(Lobpreis, Segensgebet) und die Toda (Dank) der jiidischen Feier nicht
wiedererkannt. Die lateinische Ubersetzung «benedixit» hatte man als
vom Priester zu erteilenden Segen verstanden, hdufig magisch missdeu-
tet und beim Einsetzungsbericht mit dem konsekratorisch interpretier-
ten Kreuzzeichen verbunden — als ob Jesus je in dieser Weise «gesegnet»
hitte. Das fiihrte dazu, dass die aus der jiidischen Tischliturgie zu verste-
hende Eulogia und Eucharistia Jesu vergessen und aus dem liturgischen
Handeln und dem Gebot Jesu, «dies» zu tun, ausgenommen wurde.

Es tiberrascht, dass gerade Melanchthon, wohl der beste Kenner der
biblischen Sprachen und des Testimonium Patrum unter den Reformato-
ren, diesen Zusammenhang mit der jlidischen Liturgie und mit dem Be-
ten der frithen Kirche nicht gesehen hat. Betont er doch im Abendmabhls-
artikel X der Apologie zur CA gegeniiber spiritualistischen Auflosungs-
erscheinungen die Realprisenz und nennt hier — wie an anderen Stellen —
die Liturgie der griechischen Kirche, «die derselben Meinung war und
ist». «Als Beleg fiir dieses Verstdandnis der Realprisenz in der griechi-
schen Liturgie wird auf die Wandlungsepiklese hingewiesen.»? Doch in

* Otto Hermann Pesch, Hinfiithrung zu Luther, Mainz 1982, 150.

21 Vgl. Leuenberger Texte, Heft 1. Die Kirche Jesu Christi, Der reformatori-
sche Beitrag zum 6kumenischen Dialog tiber die kirchliche Einheit (deutsch und
englisch), Frankfurt am Main 1995.

2 Reinhard Slenczka, Melanchthon und die orthodoxe Kirche des Ostens, in:
«Melanchthon, ein Wegbereiter...» s. Fn.2, 113. BSLK 248, 10ff.

166



diesem «graecus canon» entdeckt er weder die Eucharistia der frithen
Kirche noch die im Westen verlorengegangene Epiklese als entscheiden-
den Bestandteil der Feier.

Nur zwei Lutherische Gottesdienstordnungen des 16.Jahrhunderts
enthalten epikletische Formulierungen, die freilich der «Quam oblatio-
nem»-Strophe des Romischen Kanons néherstehen als der alt- und ost-
kirchlichen Geistepiklese:

Kautzsche Messe von 1522:

«...barmherziger, ewiger Gott,

hilf, daf3 dieses brot und wein uns werde und sey

der wahrhaftig leib und das unschuldig blut

deines allerliebsten suns, unsres herren Jhesu Christi...»

Pfalz-Neuburg 1543:

«...und bitten, du woellest diselben (gaben)

durch dein Goetliche gnad, guete und kraft, heiligen, segnen
und schaffen, das dises brot dein leib und diser wein

dein blut sey vnd allen denen, die darvon essen und trinken
zum ewigen leben lassen gedeihen. »

Ahnliche Formulierungen finden sich in der schwedischen Interims-
messe von 1576.

Der Heidelberger lutherische Theologe Peter Brunner® schrieb, es sei
«einfach eine Pflicht geschichtlicher Wahrhaftigkeit, festzustellen, dass
es den Lutherischen Kirchen des 16. Jahrhunderts nicht gegeben worden
ist, die «<Reformation> des Kanons so durchzufiithren, dass die Verbin-
dung mit dem Beten der éltesten Christenheit gewahrt worden wire» .

Sein Kollege Albrecht Peters urteilte in einem Aufsatz «Lima-Erkla-
rungen gegen Augsburgisches Bekenntnis?»#: «Luther kehrt die Bewe-
gungsrichtung der mittelalterlichen Messe um ... in die Grundordnung
von Verheissung und Glaube und sieht in ihnen die vom Herrn gestifte-
ten unterschiedlichen Gestalten der viva vox evangelii. Fiir das Abend-

% In: Untersuchungen zur Kirchenagende 1, Giitersloh 1949, 70.

*Es gab einzelne Vermittlungsversuche unter Bezug auf die altkirchliche
Uberlieferung, wie z.B. die des flamischen katholischen Theologen Georg Cas-
sander (1512-66). Er wollte als gemeinsam anzuerkennende Norm den Consen-
sus universalis antiquitatis bis zu Gregor 1. darstellen. Doch die Fronten waren
bereits zu verhirtet und die Argumente nicht hinreichend.

®In: Reinhard Rittner (Hg.), Lima und das reformatorische Proprium, Fuldaer
Hefte 28, Hannover 1984, 36f.

167



mabhl greift er hierzu aus den verba testamenti die Aufforderung: <Neh-
met und esset!> sowie <Trinket alle daraus!> und verkniipft dies mit der
Zusage: Fir euch gegeben zur Vergebung der Siinden>. Der Lima-Text
zur Eucharistie sowie die exemplarische Lima-Liturgie hingegen greifen
auf die frithjiidische Beraka in deren christlich-trinitarischer Auffiillung
zuriick.»

Das Eucharistiedokument von Lima kann sich dabei auf die im An-
fang unabhingig voneinander in allen westlichen Kirchen in Gang ge-
kommene liturgische Erneuerung und auf die neueren exegetischen und
liturgiewissenschaftlichen Forschungsergebnisse stiitzen. Im Lima-Text
wird schon im Namen der Feier die «Danksagung an den Vater (bera-
kah)» (Abschnitt A) wiedererkannt, der anamnetische Charakter der
Feier und damit die Verbindung zum Stiftungsmahl und der jiidischen Li-
turgie.

Abschnitt D des Textes handelt von der «Eucharistie als Gemein-
schaft (Communio) der Gldaubigen». Diesen Gemeinschaftscharakter
des Abendmahls hat Melanchthon in der Hoffnung auf einen innerrefor-
matorischen Ausgleich beim Frankfurter Rezess besonders betont.

Im Kommentar zu Abschnitt C iiber «Die Eucharistie als Anrufung
des Geistes» wird ausdriicklich festgehalten, dass «damit nicht die eucha-
ristische Gegenwart Christi spiritualisiert, sondern die unauflosliche
Einheit zwischen dem Sohn und dem Geist bekraftigt werden». Hier be-
gegnen wir, wie auch im Abschnitt 15, Gedanken Melanchthons wieder.
Es heisst da: «Kraft des lebendigen Wortes Christi und durch die Macht
des Heiligen Geistes werden Brot und Wein die sakramentalen Zeichen
des Leibes und Blutes Christi. Sie bleiben dies fiir den Zweck der Kom-
munion.»

Es ist allerdings eine eigenartige Entwicklung, wenn sich auf die Aus-
fihrungen der Lima-Dokumente und auf die Vorlage des «Vorent-
wurf(s) Erneuerte Agende» evangelischer Kirchen in Deutschland von
1990 hin gerade Lutheraner gegen die Epiklese beim Abendmahl gewen-
det haben. Eine aus vielen dhnlich lautenden Stimmen sei zitiert: Wenn
der Geist «bei der Eucharistie also angerufen (wird), damit er diese aller-
erst in Kraft setzt ... so droht das Werk des Sohnes zuriickzutreten. Dann
muss die Tat des Sohnes verblassen zu einem an sich nur vergangenen, an
sich nur damaligen, an sich noch kraftlosen Geschehen, das erst durch
den Geist in Kraft gesetzt wird» 2, Erst recht ist aus dem biblischen und li-
turgiegeschichtlichen Zusammenhang nicht verstindlich, dass eine Epi-

* Friedrich Beisser, in: Rittner, Lima (Fn.24), 97.

168



klese nur zugestanden wird, wenn sie «als Bitte um den Glauben als die
Weise des gesegneten Empfangs» formuliert wird — und dies ausschliess-
lich vor dem Abendmahlsbericht, damit die Gemeinde glaubig die Ein-
setzungsworte hore?. Die Wiedergewinnung der Epiklese in der Eucha-
ristiefeier, aber auch bei anderen gottesdienstlichen Handlungen, ist
auch fiir die immer noch kontroverse Frage nach Amt und Ordination
bedeutsam?. Wenn sich die Kirche dazu bekennt, dass der Heilige Geist
ihre Eucharistie erfiillt, kann die priesterliche «Konsekrationsgewalt»
weder in der bisherigen Weise bekdmpft noch verteidigt werden. Damit
sind wir schon beim dritten Thema von Lima.

43 Amt

Vor den Augen der Reformatoren stand die mittelalterliche Messpraxis,
das Verstdandnis vom Messopfer ohne unmittelbaren Gemeindebezug,
das moglichst oft dargebracht werden sollte. Damit war eine grosse An-
zahl wenig gebildeter Priester betraut, die an vielen Altiaren (Privat-)Mes-
sen in der Stille lasen. «Die juridische Nachfrage nach dem fiir einen giil-
tigen Vollzug Konstitutiven hebt die verba testamenti heraus; diese wer-
den 1im Mittelalter vom Messpriester unter kreuzféormigem Hauchen
halblaut und sorgfiltig akzentuiert mit dem Riicken zur Gemeinde ge-
sprochen. Die Nihe des Priesters zu einem Zauberer war durchaus im
Bewusstsein; hoc est corpus = Hokuspocus... im liturgischen Vollzug rik-
ken Elevation und Anbetung der Hostie ins Zentrum.»* Das priesterli-
che Amt wurde als unerlissliche Mittel- und Mittlerinstanz zwischen
Gott und den Menschen verstanden. Der ungehinderte Zugang aller Ge-
tauften zu Gott war gehindert. Diese offensichtlich bibelwidrigen Miss-
stinde schienen den Reformatoren nur durch die Abschaffung des Prie-
steramtes und der Messriten zu beheben. Im «Sermon von dem neuen
Testament, das ist von der heiligen Messe» aus dem Jahr 1520 schreibt
Martin Luther: «Drumb miissen wir die Mef3 blo8 und lauter absondern
von den Gepeten und Gepérden, die dazu tan sein von den heiligen Vi-
tern, und dieselben beide so weit voneinander scheiden als Himmel und
Erden, daB die MeB eigentlich nit anders bleibe, denn das Testament und
Sakrament in den Worten Christi begriffen.»*

7 Gutachten des theologischen Ausschusses der VELKD vom 21.6. 1994,

% Zum Ganzen s.a. Sigisbert Kraft, Die eucharistische Epiklese als 6kumeni-
sches Problem, in: UNA SANCTA 3/1985, 226-231.

% 8. Fri.24,

¥ Luther-Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe — WA) 6,367, 19-23.

169



Eine Reform nach Massgabe der frithen Kirche lag nicht im Blickfeld.
In Nordeuropa hingegen bemiihte man sich, Feier und Amt entspre-
chend der Theologie des Hebraerbriefs sorgsam zu erneuern. Die Stif-
tung Jesu wurde als Mahl und Gemeinschaftsfeier wiederhergestellt und
der grundsitzlich nicht in Frage gestellte bischofliche und priesterliche
Dienst entsprechend interpretiert?!.

In Schweden wollte der Konig wihrend der Amtszeit von Erzbischof
Laurentius Petri das Bischofsamt abschaffen, scheiterte aber bei diesem
Versuch. In der «Confessio Suecana» ist die Confessio Augustana mit der
Ordinationsordnung der Schwedischen Kirche von 1571 verbunden. Das
Bischofsamt wird als eine Gabe des Heiligen Geistes an die frithe Kirche
bezeichnet, die iiberall und zu allen Zeiten angenommen worden sei und
deshalb bis zum Ende der Welt bewahrt werden miisse. Die Ordination
zum besonderen Dienst bleibt Aufgabe und Pflicht der Bischofe und in
besonderer Weise die Konsekration neuer Bischofe.

Das historische dreifache Amt, Diakon, Priester, Bischof, bleibt insbe-
sondere in der anglikanischen Kirche unangetastet. Im Book of Com-
mon Prayer von Thomas Cranmer von 1549 und 1553 sind die Ordina-
tionsriten gegeniiber dem Pontificale Romanum weithin veridndert. Dies
ist allerdings in der Geschichte der Ordination kein aussergewohnlicher
Vorgang. Nachdem die romische Kirche ihre eigenen Ordinationsriten
nach dem 2. Vatikanischen Konzil grundlegend erneuert hat, sollte hierin
kein Hindernis fiir die Anerkennung mehr gesehen werden konnen,
wenn die Intention und der wesentliche Inhalt gegeben sind. Nach der er-
neuten Verbindung mit Rom und der Wiedereinfiithrung der lateinischen
Riten unter Mary Tudor erlangt unter Elisabeth I. 1558 die Kirche von
England wieder ihre Selbstdndigkeit in Kirchenstruktur und Gottes-
dienstordnung. Bei der Konsekration von Erzbischof Matthew Parker
1559 nehmen vier Bischofe an der Handauflegung teil.

Im Book of Common Prayer lauten die Formeln bei der Handaufle-
gung in der Ordinationsfeier:

“Receive the Holy Ghost for the Office and Work of a Priest in the
Church of God, now committed into thee by the Imposition of our hands.
Whose sins thou dost forgive, they are forgiven; and whose sins thou dost
retain, they are retained. And be thou a faithful Dispenser of the Holy

' Vgl. dazu: Together in Mission and Ministry, The Porvoo Common Statement
with Essays on Church and Ministry in Northern Europe, London 1993, hier bes.
59-145.

170



Word of God, and of his holy Sacraments; In the Name of the Father, and
of the Son, and of the Holy Ghost. Amen.”

bzw.: “Receive the Holy Ghost for the Office and Work of a Bishop in
the Church of God, now committed into thee by the Imposition of our
hands; In the Name of the Father, and of the Son, and of the Holy Ghost.
Amen. And remember that thou stir up the grace of God, which is given
thee by the Imposition of our hands; for God hath not given us the Spirit
of fear, but of power, and love, and soberness.”

Hier ist anzumerken, dass auch in der vorreformatorischen Ordnungs-
liturgie das Begleitwort nach Joh 20,23 urspriinglich schon bei der ordi-
natorischen Handauflegung gesprochen und erst spéter einer weiteren
Handauflegung nach der Kommunion zugeordnet wurde. Das BCP hat
demnach die alte Formel des katholischen Ordinale bewahrt?*.

Dabei ist die Handauflegung — anders als in mancher heutigen evange-
lischen Praxis — unverzichtbar und konstitutiv fiir den geistlichen Auf-
trag, der in der Ordination gegeben wird.

So wird in den Reformationskirchen Nordeuropas die Tradition der
Kirche bewahrt, die seit der Traditio Apostolica des Hippolyt nachweis-
bar ist. In deren lateinischer Fassung begegnet uns erstmals «ordinare»
als Synonym fiir «cheirotonein», die Praxis also, die bereits in Apg 6, 1-6,
1 Tim 1,6 und 5,22 bezeugt ist.

Die Frage ist miissig, ob in den Stammlédndern der Reformation eine
andere Entwicklung eingetreten wire, hitten sich auch hier Bischéfe mit
thren Kapiteln und Didzesen der «neuen Lehre» angeschlossen wie in
Skandinavien und in England. Wir miissen von den historischen Gege-
benheiten ausgehen, nicht von Spekulationen.

Das Amtsverstindnis Melanchthons blieb trotz seiner vielfiltigen
Verbindungen nach England und seiner Hochschidtzung — er wird gera-
dezu auch als Praeceptor Angliae gepriesen — von alledem unbeeinflusst.

In den Loci Communes von 1521 schreibt er: «Et ut hoc obiter mo-
neam vocabulum episcopi aut presbyteri aut diaconi non convenire cum
vocabulo sacerdotis. Sumusque sacerdotes omnes christiani, quia sacrifi-
cium, hoc est corpus nostrum offerimus.» (8,122)

Der Bezug auf das allgemeine Priestertum aller Gldubigen wird fiir das
reformatorische Amtsverstandnis weiterhin massgebend. Diese exklu-
sive Deutung von 1 Petr 2,5 wird heute auch von evangelischen Exegeten

2 Vgl. dazu: Der Gottesdienst der Kirche, Handbuch fiir Liturgiewissenschaft
Bd.8, Bruno Kleinheyer/Emmanuel von Severus/Reiner Kaczynski, Sakramentli-
che Feiern I, Regensburg 1984, 45.

171



nicht mehr mitgetragen. So schreibt Leonhard Goppelt*: «Dieses Wort
will nicht gegeniiber anderen Auffassungen von Priestertum jedem Ge-
tauften priesterliche Rechte und Funktionen, das <allgemeine Priester-
tum>, zusprechen — diese Intention trug die Reformation in die Stelle ein
—, es will vielmehr einprédgen, dass die Zugehorigkeit zum Hause Gottes
niemals stille Teilhabe, sondern immer aktiven Dienst bedeutet.»

In der deutschen Fassung der Confessio Augustana wird in Artikel V
aus dem «Ministerium Ecclesiasticum» das «Predigtamt», eine Folge des
auch fiir den Gottesdienst konsequent angewendeten Sola-Scriptura-
Prinzips und der Interpretation des allgemeinen Priestertums aller Gléau-
bigen.

Melanchthon legte allerdings grossen Wert darauf, dass die zum
Dienst am Evangelium Bestellten auf ihre Aufgabe gut vorbereitet wer-
den. Im Jahre 1543 verfasst er eine «Oratio de necessaria conjunctione
scholarum cum ministerio Evangelii» fiir die erste Leipziger Prasenta-
tion von Doctores Theologiae nach der reformatorischen Neuordnung
der Universitit. Der Doctor novissimus Bernhard Ziegler trug diese
Rede vor, in der sich auch das vielzitierte Wort findet: «Wir sind zum
wechselseitigen Gesprich geboren». Gleich darauf heisst es: «Nicht ein-
mal in einem kleinen Kahn iibergibt man einem Menschen das Ruder,
wenn der nicht rudern gelernt hat. Keiner kann ohne Unterweisung die
Acker bestellen. Uber andere, kompliziertere Fertigkeiten will ich gar
nicht reden. Um wieviel geringer mag einer als Ausleger der himmli-
schen Lehre, als Leiter der Kirche sein, wenn er nichts gelernt hat?»3

Die Voraussetzung des «rite vocatus» in CA XIV bleibt bis heute fiir
verschiedene Deutungen offen. Sie reichen von einem strengen Ordina-
tionsverstdandnis bis zur Interpretation, es handle sich nur um die rechtli-
chen Ordnungen einer Beauftragung, die — auch ohne Handauflegung —
lediglich pro loco et tempore erteilt werden kénne und zu einem «Geteil-
ten Amt» zwischen Beauftragten mit verschiedenen Berufsabschliissen,
die ohne Ordination eine Gemeinde leiten, wie in der Evangelischen Kir-
che des Rheinlands z. T. bereits praktiziert. Nach dem bisher Gesagten ist
es verstidndlich, dass u.a. bei der Meissen-Vereinbarung zwischen der
Church of England und der Evangelischen Kirche in Deutschland von
1991 wie schon bei der «Vereinbarung» zwischen der Altkatholischen

*In: Meyers kritisch-exegetischer Kommentar tiber das Neue Testament,
Bd. XII/1, Gottingen 1978, 146.

* CR 11, 606-618, hier zit. nach Michael Beyer/Stefan Rhein/Giinther Warten-
berg (Hgg.): Melanchthon deutsch, Leipzig 1997, Bd.2, 27.

172



und der Evangelischen Kirche in Deutschland von 1985 noch keine volle
Austauschbarkeit der Amter erzielt werden konnte. Auch die besonde-
ren Gespréche zwischen der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kir-
che in Deutschland und dem Katholischen Bistum der Altkatholiken in
Deutschland stagnieren derzeit bei der Amts- und Ordinationsfrage.

Inwieweit die Porvoo-Erklarung auch das deutsche Luthertum beriih-
ren wird, bleibt abzuwarten.

Die Lima-Dokumente iiber das Amt beginnen mit der «Berufung des
ganzen Volkes Gottes» und fragen dann: «Wie ist das Leben der Kirche
nach dem Willen Jesu Christi und unter der Leitung des Heiligen Geistes
zu verstehen und zu ordnen, so dass das Evangelium verbreitet und die
Gemeinschaft in Liebe auferbaut werden kann?» (Amt 1,6). Spiter
heisst es: «Um ihre Sendung zu erfiillen, braucht die Kirche Personen,
die offentlich und stidndig dafiir verantwortlich sind, auf ihre fundamen-
tale Abhingigkeit von Jesus Christus hinzuweisen, und die dadurch in-
nerhalb der vielféltigen Gaben einen Bezugspunkt der Einheit darstel-
len. Das Amt solcher Personen, die seit sehr frither Zeit ordiniert wur-
den, ist konstitutiv fiir das Leben und Zeugnis der Kirche» (Amt II,8).
«Das Neue Testament sagt sehr wenig iber die Ordnung der Eucharistie.
Es gibt keine expliziten Belege fiir die Leitung der Eucharistie. Schon
bald ist deutlich, dass ein ordinierter Amtstriger die Feier leitet. Wenn
das ordinierte Amt einen Bezugspunkt fiir die Einheit des Lebens und
Zeugnisses der Kirche darstellen soll, ist es angemessen, dass einem ordi-
nierten Amtstrager diese Aufgabe tibertragen werden sollte. Sie ist zu-
tiefst verbunden mit der Aufgabe, die Gemeinschaft zu leiten, d. h. iiber
ihr Leben zu wachen (episkope) und ihre Wachsamkeit im Blick auf die
Wahrheit der apostolischen Botschaft und das Kommen des Gottesrei-
ches zu stiarken.» (Amtsdokument, 14).

Spiter heisst es (26): «Das ordinierte Amt sollte in einer personlichen,
kollegialen und gemeinschaftlichen Weise ausgeiibt werden. ... Diese
drei Aspekte miissen zusammengehalten werden».

Lima setzt grundsitzlich die Ordination voraus, verlangt aber nach-
driicklich deren Einbindung in Kollegialitit. «Die aktive Teilnahme aller
Glieder am Leben und Entscheidungsprozess der Gemeinschaft» und
der «Dienst der Einheit» durch die Ordinierten gehdren unloslich zu-
sammen (27).

Wenn es weiterhin heisst, «die kollegialen und gemeinsamen Dimen-
sionen werden in regelméssigen reprasentativen synodalen Zusammen-
kiinften Ausdruck finden» (ebd.), so gilt das nicht nur in der jeweiligen

173



(Teil-)Kirche. Hier ist zu fragen, ob sich die ortlichen, regionalen und auf
Linderebene gebildeten okumenischen Councils und Arbeitsgemein-
schaften als mehr oder weniger verbindliche Gesprichsgremien oder als
verbindliche synodale Zusammenschliisse verstehen und bereit sind, das
«0kumenische Risiko» zu wagen. Davon sprach Erzbischof Robert Run-
cie von Canterbury bei der Eroffnung der Lambeth-Conference 1988:
«Wir riskieren den Verlust der denominationalen Identitdt auf der Suche
nach der christlichen Identitdt — was C.S.Lewis <nichts als Christsein
nannte. Okumenismus ist keine Bedrohung unserer Identitit, vielmehr
ihre Befreiung und Erweiterung.»

Die gegenseitige Anerkennung der Amter wird nur moglich, wo Kir-
chen bereit sind, ihre denominationalen Grenzen zu 6ffnen.

Ob die zwischen dem Vatikan und dem Lutherischen Weltbund erar-
beitete «Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre» — wenn sie
trotz aller in letzter Zeit aufgetretenen Hindernisse doch noch verab-
schiedet werden kann — folgerichtig eine Ubereinkunft in der Amter-
frage zur Folge haben wird, hiangt von der Bereitschaft aller Beteiligten
ab, auf dem von Lima gewiesenen Weg weiterzugehen*.

4.4 Wort

Melanchthon wiirde sicher den Wunsch bekriftigen, den u.a. Jiirgen
Moltmann gedussert hat: «Wir sind es gewohnt in den Kategorien von
Wort und Sakrament zu denken. Die Lima-Texte sprechen aber nur iiber
Sakramente und Amt. Es muss daher der dringende Wunsch der Refor-

¥ Dieses und die folgenden Zitate sind iibersetzt aus dem Eroffnungsreferat
«The Nature of the Unity we Seek» (MS aus den Akten).

% Die Antwort des Vatikans «auf die gemeinsame Erkldrung zwischen der Ka-
tholischen Kirche und dem Lutherischen Weltbund iiber die Rechtfertigungs-
lehre» vom 25.Juni 1998 (Dt. Fassung in: epd-Dokumentation Nr.27a/98, Evan-
gelischer Pressedienst Frankfurt am Main) dampft die — noch beim 93. Deutschen
Katholikentag vom 10. bis 14. Juni 1998 in Mainz geédusserten entsprechenden Er-
wartungen erheblich. Im «lehrmissigen Kommentar» der vatikanischen Glau-
benskongregation zum Motu proprio des Papstes «Ad tuendam fidem» vom
29.Juni 1998 wird zudem die von Leo XIII. erkldrte Ungiiltigkeit der anglikani-
schen Weihen als eine der irreversiblen Wahrheiten genannt, die «aufgrund ge-
schichtlicher Notwendigkeit mit der Offenbarung verbunden und endgiiltig zu
halten sind.» Und dies, obgleich bereits 1985 der damalige Leiter des vatikani-
schen Einheitssekretariats, Kardinal Willebrands — im Rahmen der ARCIC-Ver-
handlungen (Anglican-Roman Catholic International Commission) — die darge-
legte Ubereinstimmung der Lehre und des Dienstes im Amtsverstindnis als
Grundlage einer Neubewertung durch den Vatikan bezeichnet hatte.

174



mationskirchen sein, dass den vorhandenen Lima-Texten eine weitere
Konvergenzerklarung hinzugefiigt oder besser vorangestellt wird mit
dem Titel <De Evangelio>. Darin ist zu verhandeln tiber Evangelium —
Schrift — Tradition, iber Geist und Wort, iiber Mission und Evangelisa-
tion und tiber das ministerium verbi divini. Dann sind auch in den Sakra-
ments- und Amtstexten die konvergierenden Linien fiir Protestanten
besser erkennbar und konsensfihiger.» ¥

4.5 Die Eucharistische Liturgie von Lima*

Konnten nach der Spaltung von Ost- und Westkirche beide Seiten noch
die Rechtmiissigkeit von Eucharistie, Sakramenten und Amtern in ihren
Kirchen anerkennen, so zerbrach die gottesdienstliche Gemeinschaft im
16.Jahrhundert auch zwischen den reformatorischen Kirchen. Es war da-
her ein iiberwiltigendes Zeichen, dass in Lima nicht nur eine weitestge-
hende Konvergenz iiber Taufe, Eucharistie und Amt dokumentiert, son-
dern diese auch in einer Eucharistischen Liturgie gefeiert werden
konnte. Federfiihrend fiir ihre Gestaltung war Fr. Max Thurian, der hier
auch gottesdienstliche Erfahrungen aus Taizé eingebracht hat. Die Lima-
Eucharistie wurde erstmals am 15.Januar 1982 und dann erneut am
28.Juli desselben Jahres unter dem Vorsitz von Generalsekretédr Philipp
Potter bei der Sitzung des Zentralausschusses des ORK im Okumeni-
schen Zentrum in Genf gefeiert. Bei der Vollversammlung des ORK in
Vancouver 1983 wurde — unter dem Vorsitz des damaligen Erzbischofs
von Canterbury Robert Runcie — die Lima-Liturgie als zentraler Gottes-
dienst begangen, noch ehe alle bis 1984 erbetenen Stellungnahmen der
Kirchen zu den Konvergenzpapieren eingelaufen waren. Die Erwartung
war begriindet, dass von der Verschiedenheit der Traditionen her Riick-
fragen gestellt und die Verdeutlichung von Einzelproblemen verlangt,
aber die erreichte Gemeinsamkeit nicht mehr in Frage gestellt werde.
Als Hauptgottesdienst der darauffolgenden Vollversammlung des ORK

3 In: Okumene am Ort, Blitter fiir 6kumenische Basisarbeit, 71985/2, 11.

* Die Eucharistische Liturgie von Lima, mit einer Einfithrung von Max Thu-
rian, in: Okumenische Perspektiven von Taufe, Eucharistic und Amt (Fn. 14),
213-235.

Sigisbert Kraft, Feiernd Gemeinschaft im Glauben wachsen lassen: Kleiner Kom-
mentar zur Lima-Liturgie, in: Okumene am Ort, Blitter fiir Skumenische Basisar-
beit, 4/1986, 2—-12.

Ders.: Okumenische Eucharistiefeier? Uberlegungen zu einer umstrittenen
Frage, in: Liturgisches Jahrbuch 4/7995, 216-237.

175



in Canberra, am 10. Februar 1991, wurde die Eucharistische Liturgie von
Lima - nach Eingang und Auswertung der Stellungnahmen — erneut ge-
feiert. Orthodoxe Delegierte und romisch-katholische Berater und Gé-
ste nahmen betend Anteil, eine Reihe von Katholiken kommunizierte.
Es handelte sich dabei immerhin um die grosstmogliche Offentlichkeit
und Offizialitdt der weltweiten Kirche, nicht um einen 6kumenischen
Gottesdienst, wie er in «vorausschauendem Gehorsam» immer wieder
einmal zwischen Nachbargemeinden begangen wird.

Am Abend des Fronleichnamstages 1992 wihrend des Deutschen Ka-
tholikentags in Karlsruhe leiteten der anglikanische Bischof Ambrose
Reeves, Landesbischof Klaus Engelhardt und der Verfasser in der altka-
tholischen Christi-Auferstehungs-Kirche in Karlsruhe die Feier der
Lima-Eucharistie. Auch zahlreiche romisch-katholische Christen, selbst
Ordensleute, nahmen daran teil und empfingen das Mahl des Herrn.
Wenn es in der Einfiihrung von Max Thurian heisst, diese Liturgie wolle
«keine andere <Autoritdt> beanspruchen als die, bei einigen 6kumeni-
schen Anlédssen gefeiert worden zu sein», so wurde diese <Autoritét> hier
gewonnen. Bedauerlicherweise wird es nicht moglich sein, bei der Voll-
versammlung des Okumenischen Rates der Kirchen 1998 in Harare die
Lima-Liturgie von neuem als zentralen Gottesdienst zu feiern.

Der Lima-Liturgie liegt der Aufbau der gottesdienstlichen Ordnung
zugrunde, wie sie seit der Friihzeit der Kirche gefeiert wurde. In der
Lima-Liturgie wurden bewusst Aussagen der Konvergenzerkldrungen
thematisiert und versucht, wichtige liturgische Ausdrucksformen ver-
schiedener kirchlicher Traditionen zusammenzufiigen.

Die Eucharistische Liturgie von Lima hat ihren Sitz im Leben vor al-
lem dort, wo sie in grosserer dkumenischer Gemeinschaft begangen
wird. Max Thurian bemerkt in der «Einfiihrung», die Lima-Liturgie
konne auch da und dort verandert und vereinfacht gefeiert werden. Das
wird freilich dann problematisch, wenn einzelne Kirchen sie fiir ithren
Bereich adaptieren und ihren eigenen Traditionen und theologischen
Traditionen so weit anpassen, dass sie die iibergreifende Konvergenz
nicht mehr zum Ausdruck bringt.

Schon bald, nachdem die Lima-Liturgie bekannt geworden war, gab
Frieder Schulz, einer der fithrenden Liturgiker der Evangelischen
(Unierten) Landeskirche von Baden, einen Kommentar, der wie in ei-
nem Brennspiegel viele Reaktionen zusammenfasst: «Es ist wahrschein-
lich, dass die Lima-Liturgie, eine Ausformung dessen, was die Lima-
Texte tiber die Eucharistie sagen, fiir die evangelische liturgische Tradi-
tion im deutschen Sprachgebiet, anders als im englischsprachigen Be-

176



reich, als Irritation, wenn nicht als Herausforderung empfunden wird,
zumal die gottesdienstliche Konkretion auch deutlicher und praktischer
zeigt, was die etwas trockene theologische Theorie der Lima-Texte
meint. Man kann nun versuchen, sich gegen das Neue abzuschirmen und
es mit disqualifizierenden Etiketten versehen wie <katholisch>, <hoch-
kirchlich>, <elitdr> u. 4. Man kann aber auch versuchen, mit unbefangener
Offenheit und Lernbereitschaft wahrzunehmen, was hier an geistlicher
Erkenntnis und Erfahrung seinen Niederschlag gefunden hat.»* Es
zeigte sich — bis hinein in die evangelische Agendenarbeit der folgenden
Jahre — iiberraschenderweise, dass solche Irritation nicht erst durch das
Eucharistiegebet von Lima hervorgerufen wurde. Auch die Struktur ei-
nes entfalteten Wortgottesdienstes mit drei Lesungen (Altes Testament
bzw. Apostelgeschichte, Antwortpsalm, neutestamentliche Lesung, Hal-
leluja, Evangelium) und das nach der Predigt und einer meditativen
Stille eingeordnete Credo stiess in evangelischen Kirchen auf Befrem-
den, so als ob nicht gerade eine solche Ordnung der <Kirche des Wortes>
gemass ware.

Es war bereits die Rede davon, dass hier auch das wiederhergestellte
volle Eucharistiegebet als das «schwierigste Stiick» (Schulz) empfunden
wurde, insbesondere die Epiklese — und erst recht Begriffe wie «verwan-
deln» und «Opfer». Hier zeigt sich die Wirkungsgeschichte des reforma-
torischen Argernisses am Messopferverstindnis der Zeit und die Schwie-
rigkeit, derart belastete Formulierungen mit einem anderen Bedeu-
tungsinhalt wieder zu iibernehmen. Schul/z weist mit Recht auf die
Strassburger Tradition hin, in der sich «seit Anfang unter Zitierung bibli-
scher Stellen wie Rom 12,1 und Ps 51,19 sowie Ps 50,23a Bitten um den
Heiligen Geist (finden), der die Gemeinde zum rechten Opfer befidhigen
moge. Bucers Abendmahlsordnungen enthielten durchaus das Opfer-
motiv in diesem Sinn mit dem charakteristischen «sich aufopfern> und
«<sich Gott ergeben> »*. Auch in Kirchenliedtexten von Michael Weisse,
Paul Gerhardt, Gerhard Tersteegen u. a. findet sich diese Gebetsweise.

Der Lutheraner Karl Bernhard Ritter hat in seiner, in Verbindung mit
der Evangelischen Michaelsbruderschaft entstandenen, Agende «Die
Eucharistische Feier»*' geraume Zeit vor Lima unbefangen das belastete

" Vgl. dazu u.a. Frieder Schulz, Die Lima-Liturgie, Die 6kumenische Gottes-
dienstordnung zu den Lima-Texten. Ein Beitrag zum Verstindnis und zur Urteils-
bildung, Kassel 1983, 26.

0 Ebd. 28.

“ Kassel 1961.

177



Wort «wandeln» in Beziehung zu 1 Kor 15,51 und Phil 3,21 verwendet.
Seine Epiklese-Formulierung lautet:

«Vater, sende auf uns herab deinen Heiligen Geist, der lebendig
macht, und erfiille mit ihm das Haus deiner ganzen Kirche. Durch ihn
heilige und erneuere uns an Leib und Seele. Durch ihn heilige diese Ga-
ben zum Brot des ewigen Lebens und zum Trank des immerwéhrenden
Heils. Und wie du deinen Sohn auferweckt hast von den Toten und sei-
nen irdischen Leib verwandelt hast in unvergéngliches Leben, so wandle
diese Welt neu in deiner Liebe.»

In Irritationen, wie sie gegeniiber der Lima-Liturgie auftreten, zeigen
sich spiate Folgen davon, dass sich Luther und Melanchthon mit den
Strassburgern nicht theologisch und spirituell zu einigen vermochten.

Das Eucharistiegebet von Lima nimmt die Anamnese-Uberlieferung
der frithkirchlichen Anaphoren auf und nennt dabei die Schopfung,
Mose und die Propheten, wie es beim Abschiedsmahl Jesu in der jidi-
schen Beraka geschehen ist.

Es tibernimmt freilich nicht die Parallelstruktur zu den Symbola, wie
sie sich bei Hippolyt und in anderen frithen Texten findet. Die Epiklese
wird den verba testamenti vorangestellt. Hier hat sich die Riicksicht auf
die romisch-katholische Liturgiereform und auf das reformatorische
Verstiandnis des Abendmahlberichts gegentiiber der in der Chrysosto-
mus-Liturgie bewahrten Ordnung durchgesetzt.

Die Lima-Liturgie nimmt bewusst die theologischen Themen der Kon-
vergenzdokumente auf. Im Kollektengebet und in der Epiklese finden
wir den Taufgedanken, auch in der Prifation, in der danach von der ko-
niglichen Priesterschaft aller Erlosten und vom besonderen Amt die
Rede ist. Das hat zu einer Grossform gefiihrt, die in anderen neugeschaf-
fenen Eucharistiegebeten der jiingsten Zeit wieder vermieden wurde.
Bei diesen kommt es darauf an, in den wesentlichen Aussagen der Feier
die lex orandi et credendi der friithen Kirche aufzunehmen und die ge-
wonnene Ubereinstimmung mit anderen Kirchen zu bewahren. Deshalb
konnten in manche neuen Eucharistiebiicher von altkatholischen, angli-
kanischen und evangelischen Kirchen Texte aufgenommen werden, die
in anderen Kirchen entstanden sind.

Aus der bereits genannten Parallele des Eucharistiegebets zum Tauf-
bekenntnis ldsst sich die Einfiigung der «Gedenkbitten» im Lima-Eucha-
ristiegebet verstehen. Sie haben dort ihren Platz, wo im Symbolon von
der Kirche, von der Communio Sanctorum die Rede ist.

Erfreulicherweise enthilt die Ordnung von Lima ausser dem Sanctus,
das als erste Gemeindeakklamation im Eucharistiegebet anzusehen ist,

178



noch an weiteren fiinf Stellen Gemeinderufe. Leider wurde nach «Ge-
heimnis des Glaubens» nicht die in der anglikanischen Liturgie und in
altkatholischen Ausgaben vorgezogene Fassung «Christus ist gestorben,
Christus ist erstanden, Christus wird wiederkommen!» gewihlt, sondern
der in romisch-katholischen und in manchen evangelischen Gottes-
dienstordnungen gebriduchliche Ruf «Deinen Tod, o Herr, verkiinden
wir...». Damit wird die durchgingige Gebetsrichtung der Anaphora an
den Vater durchbrochen.

Bleibt die Frage: Wenn Christen aus getrennten Kirchen im Euchari-
sticgebet von Lima und dhnlichen Texten ihre eigene Glaubensiiberzeu-
gung wiederfinden, kann und darf dann die Amtsfrage als einziges Hin-
dernis stehen bleiben?

Von orthodoxer und romisch-katholischer Seite wird entgegnet, Kom-
muniongemeinschaft setze Kirchengemeinschaft voraus. Kann aber
nicht die Feier der Eucharistie auch als 6kumenische Wegzehrung ver-
standen werden, als «medicina», wie das Sakrament in alten Orationen
genannt wird?

Wenn es in Rom heisst, Kommuniongemeinschaft verlange die Ge-
meinschaft cum Petro et sub Petro, so darf gefragt werden, wie das zu
der Zeit gewesen ist, ehe sich um 150 in Rom der monarchische Episko-
pat durchgesetzt hat, der zudem noch keinen «pépstlichen» Anspruch
erhob.

Hier ist an Melanchthons Definition von der Kirche als der «Ver-
sammlung der Glaubigen» zu erinnern, in der das Evangelium rein ge-
predigt und die heiligen Sakramente «recte administrantur» (CA VII).
Wo sich eine Gemeinde zur schriftgemissen Verkiindigung und zur Eu-
charistiefeier gemiss dem Glauben der frithen Gemeinden zusammen-
findet, da ist Kirche.

Der Liturgiewissenschaftler Philipp Harnoncourt schrieb in einem
Brief nach der 2. Europiischen Okumenischen Versammlung 1997 in
Graz von seiner Uberzeugung, «dass die grundlegende Einheit der Kir-
che in den Kirchen immer vorhanden war und letztlich unzerstorbar ist.
Sie ist ndmlich eine Gabe und Wirkung des Heiligen Geistes, der seit dem
Pfingst-Ereignis in den Tagen der Apostel der Kirche unwiderruflich ge-
schenkt ist. Er ist Geist und Garant der Einheit, aber auch Geist und Ga-
rant der uberraschendsten Vielfalt. Zerstort oder zumindest stark ge-
triibt ist aber die Erkennbarkeit der Einheit und damit die Glaubwiirdig-
keit der Kirche». Die Rezeption der Lima-Dokumente und die Feier der
Lima-Eucharistie sind ein Auftrag, die vorgegebene Einheit wieder er-
kennbar zu machen!

179



Die reformatorische Botschaft ist vor allem iiber Lieder und Gebete
unter die Leute gekommen. Die Lima-Liturgic konnte leider nur be-
grenzt dazu beitragen, neugewonnene Ubereinstimmung in Lehre und
Gebet den Gemeinden bewusst zu machen.

Rechtzeitig zum Melanchthongedenkjahr wurde erneut bekannt, was
lange vergessen war: «Von keinem Reformator sind so viele Gebete
tiberliefert wie von ihm.»*+

5. Ausblick

Ohne die Konvergenzdokumente von Lima wiire es wohl kaum zu den
Vereinbarungen von Leuenberg und Porvoo gekommen, in denen jene
Einigung reformatorischer Kirchen erreicht worden ist, die Philipp Me-
lanchthon ersehnt und um die er vergeblich gerungen hat. Wenn die
Lima-Dokumente und andere Zeugnisse gewachsener dkumenischer
Ubereinstimmung in Vergessenheit geraten, werden wir auf dem dkume-
nischen Weg erheblich zuriickgeworfen.

Konvergenz und Konsens, wie sie hier erreicht wurden, sind nicht nur
aus dem Sachwissen und durch den eminenten Fleiss der Kommissions-
mitglieder und ihres Beraterkreises zustandegekommen. Sie sind Fii-
gung und Gabe des Gottesgeistes an die Kirche. Wer sie missachtet, ver-
siindigt sich wider den Heiligen Geist!

Nochmals Philipp Harnoncourt: «Solange die Kirchen in der Tren-
nung verharren und so die gegebene Einheit unkenntlich bleibt, handeln
sie gegen den Heiligen Geist, und zwar alle! Keine einzelne Kirche kann
fiir sich die Einheit verwirklichen. Ziel der 6kumenischen Bemiihungen
kann nur Einheit in versohnter Verschiedenheit sein.»

6. Abschluss

Bei einer Tagung der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in Ba-
den-Wiirttemberg zum Gedenken an Philipp Melanchthon wurde zum
Abschluss das nachfolgende Gebet gesprochen, mit dem auch diese
Uberlegungen abgeschlossen werden sollen:

2 Martin Jung und Gerhard Weng, Ich rufe zu dir. Gebete des Reformators Phi-
lipp Melanchthon, Frankfurt am Main 1996.

180



Grosser Gott, allerbarmender Vater!

Wir danken dir fiir das Leben und den Glauben deines Dieners Phi-
lipp Melanchthon

und fiir sein Zeugnis, das wir neu vernehmen diirfen.

Wir bitten dich:

Lass uns gleich ihm nichts mehr wiinschen, als von dir geliebt zu
werden.

Hilf uns in den verschiedenen Lagen deines Weinbergs

im wechselseitigen Gesprdich zu bleiben, zu dem wir geboren sind.
Fiihre uns, dein pilgerndes Volk, miteinander auf den Weg

und zerbrich alle Hindernisse

im Namen deines Sohnes Jesus Christus,

nach dem wir uns nennen.

Bleibe bei uns auf unserem Weg

und lass uns bei dir bleiben

in Zeit und Ewigkeilt.

Amen.

Waghiusel-Kirrlach Sigisbert Kraft

181



	Konsens und Konvergenz von Melanchthon bis Lima

