
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 3

Artikel: Konsens und Konvergenz von Melanchthon bis Lima

Autor: Kraft, Sigisbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konsens und Konvergenz
von Melanchthon bis Lima

Gastvorlesung beim Melanchthon-Colloquium
der Karls-Universität Prag am 26. Februar 1998

1. Vorbemerkung

Meine Fachgebiete sind Liturgiewissenschaft und Ökumenische Theologie.

Das mag den Blickwinkel im Vergleich zur Sicht der Kirchen- und
Reformationshistoriker und speziell der Melanchthonexperten
einschränken. Die Hinweise, die ich nachfolgend zu geben suche, sollen
dazu beitragen, Philipp Melanchthons Werk nicht nur im Rückblick zu
bedenken.

Für die Drucklegung wurde in Anmerkungen Bezug auf aktuelle
ökumenische Probleme genommen.

2. Melanchthon und die Ökumene

Das Gedenkjahr zum 500. Geburtstag Philipp Melanchthons wurde - vor
allem an seinen Lebens- und Wirkungsstätten - mit einer Fülle von
Veranstaltungen begangen. Wissenschaftliche Symposien und Vorträge für
die Allgemeinheit, Festakte, Ausstellungen, Konzerte, Theater, Kabarett.

Der Veranstaltungskalender umfasste 80 kleingedruckte Seiten.

Dazu kamen zahlreiche Aufsätze und Buchveröffentlichungen.
Darin wurde Melanchthon mehrfach als «ein Mensch für die

Ökumene»1, als «ein Wegbereiter für die Ökumene»2 bezeichnet, und es

wurde gefragt, ob er als «Vater der Ökumene» gelten könne3. Sehen wir
davon ab, dass das Wort «Ökumene» zu seiner Zeit noch nicht mit der
heutigen Bedeutung gefüllt war, so ergeben sich auch vom Ansatz her
beträchtliche Unterschiede. In der Reformationszeit ging es um den Widerspruch

zu einem unbiblischen Kirchenverständnis, um «Die fürnemisten
unterscheid zwischen reiner christlicher Lehre des Evangelii und der Ab-

1 Paul Oestreicher, in: Stefan Rhein und Johannes Weiss (Hg.), Melanchthon
neu entdeckt, 214-222.

2 Jörg Haustein (Hg.). Philipp Melanchthon, Ein Wegbereiter für die
Ökumene, Benshcimer Hefte 82, Göttingen 1997.

1 Karl Lehmann, in: Melanchthon neu entdeckt (Fn. 1), 223-241.

158



göttischen Papistischen Lere» - so der Titel einer 1539 anonym erschienenen

Schrift Melanchthons. «Die Möglichkeiten kirchlicher Neuordnungen

dürfen nicht aus der Retrospektive beurteilt werden: Man
konnte sich ja nicht nach dem entscheiden, was heute evangelische und
katholische Kirche sind. Melanchthon verstand sich folgerichtig als

Exponent einer theologischen Richtung, die gegen eine andere theologische
Richtung argumentiert oder mit ihr verhandelt» (Jörg Haustein)4. Auf
die Reform der Kirche gemäss dem Evangelium durfte auch um den
hohen Preis von Spaltungen (selbst innerhalb der reformatorischen Bewegung)

nicht verzichtet werden, doch galt es, sie nach besten Kräften zu
verhindern. Darum hat sich Philipp Melanchthon wie kaum ein anderer
seiner Zeitgenossen bemüht. So konnte der Erzbischof von Freiburg im
Breisgau, Oskar Saier, in seiner Festansprache bei der Brettener
Geburtstagsfeier sagen: «Wir wissen heute, dass es das Uranliegen Melanchthons

war, die drohende Spaltung zu vermeiden. Wäre es nach Melanchthon

gegangen, es hätte keine Spaltung der Kirche geben müssen.» Saier
weist auf das Wort Melanchthons in der Apologia Confessionis, der Antwort

auf die «Confutatio» hin: «Wir haben wahrlich nicht Lust oder
Freude an Uneinigkeit» und fährt dann fort: «Gleichwohl hat die Bemühung

um Einheit dort die Grenzen, wo es um das Wort des Evangeliums
geht.»3

Heute geht es darum, die Einheit der Christen wiederzufinden. Auch
diese Bemühungen müssen auf dem Wort des Evangeliums gründen.

Überraschenderweise wurde die Frage nach den Wegen, die Melanchthon

solchen Bemühungen bereitet hat, soweit zu sehen ist, nicht mit
ihrem bisher wichtigsten Ergebnis verbunden, den «Konvergenzerklärungen

der Kommission für Glaube und Kirchenverfassung des Ökumenischen

Rates der Kirchen» über «Taufe, Eucharistie und Amt», die zu
Beginn des Jahres 1982 in Genf vorgelegt worden sind6. Nun sind fünzehn
Jahre im Vergleich zu den fünf Jahrhunderten seit Melanchthons Geburt
kein Jubiläumsanlass, aber doch wohl auch eine zu kurze Zeitspanne, um
ein derartiges Faktum - mit oder ohne Bezug zu Melanchthon - in

Vergessenheit geraten zu lassen. Noch im Jahre 1985 erschienen zum
Verständnis dieser Konvergenzerklärungen zahlreiche Arbeitshilfen. Eine

4 Fn.2, 79.
5 Die Rede ist u.a. dokumentiert in «Christ in der Gegenwart» 11/1997, 85f.
6 Baptism, Eucharist and Ministry, Faith and Order Paper 111, Geneva 1982.

Deutsche Übersetzung: «Taufe, Eucharistie und Amt, Konvergenzerklärungen
der Kommission für Glaube und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der
Kirchen», Frankfurt am Main/Paderborn 1982.

159



solche davon nannte sich «Ökumenische Wohnzimmergespräche über
die Lima-Texte» und zeigte damit deutlich das rege Interesse der Basis

an diesen Texten. Sogar die «Ökumenische Kommission der katholischen

Bistümer in Bayern» liess «Hilfen zur Beschäftigung mit den Lima-
Erklärungen» veröffentlichen. Heute sind die Lima-Erklärungen
bedauerlicherweise weithin in Vergessenheit geraten.

Sind die Verhandlungen und ihre Ergebnisse nicht die folgerichtige
Konsequenz aus Melanchthons Grund-Satz von 1543: «Wir sind zum
wechselseitigen Gespräch geboren»?

Kann es Besseres geben, als dass Delegierte aller getrennten Kirchen
wieder zum Gespräch zurückfinden und die gegenseitigen Verwerfungen
und Lehrverurteilungen auf der Basis neuer schriftgemässer theologischer

Einsichten zurücknehmen? Bei der Erarbeitung der Lima-Texte
sind Vertreter aller Kirchen ins wechselseitige Gespräch eingetreten, die
römisch-katholische und die orthodoxe Kirche eingeschlossen.

3. Melanchthons Sorge um den Konsens und die Eintracht der Kirche

Philipp Melanchthon kämpfte leidenschaftlich um die Bewahrung des

vorgegebenen Consensus der Christenheit. Bereits der erste Artikel der
Confessio Augustana beruft sich auf den magnus consensus der Kirche
als Grundlage der Lehre und dabei ausdrücklich auf das Konzil von
Nizäa. Die Confessio Augustana sollte der Nachweis des unvermindert
bewahrten katholischen Glaubens sein, nicht eine teilkirchliche
Bekenntnisschrift. Das wird erfreulicherweise heute auch von römisch-katholischen

Theologen so gesehen7.

Im 12. Kapitel der Apologie, bei der Behandlung der zwischen Rom
und den Reformatoren strittigen Busslehre, unterstreicht Melanchthon
deutlich, dass der Consensus der Kirche immer auf dem Consensus der

Heiligen Schriften beruhen müsse8. In der «Praefatio» zur «Enarratio
Symboli Nicaeni» von 1550 schreibt er: «Ich bemühe mich jedenfalls, die

allgemeine Lehre getreu vorzutragen, die in der Kirche gelehrt wird, und
die, wie ich meine, bei sorgfältiger Betrachtung der gesamten Alten
Kirche, wahrhaftig den Konsens der katholischen Kirche Gottes darstellt

7 Vgl. Harding Meyer/Heinz. Schütte (Hgg.), Confessio Augustana. Bekenntnis
des einen Glaubens. Gemeinsame Untersuchung lutherischer und katholischer
Theologen, Paderborn/Frankfurt am Main 1980.

x Apologie der Confessio Augustana 12, 66.

160



und mit der Augsburgischen Konfession von 1530 übereinstimmt.
Keinesfalls möchte ich eine fremde Art der Lehre oder fremde Meinungen
in die Kirche hineintragen. Und ich wünsche, dass die Eintracht der Kirche

ewig währt.»9 Diesen Konsens will Melanchthon in der Confessio

Augustana dartun und in der Apologie verteidigen. Um diesen Konsens

ringt er in den Auseinandersetzungen mit den einzelnen Flügeln der
reformatorischen Bewegung. Der Bewahrung dieses Konsenses dienen
aber auch seine vielfältigen Bemühungen um Ausgleich und Vermittlung.

Von Martin Luther und Johannes Cochläus bis in unser Jahrhundert

hat ihm das den Vorwurf der Leisetreterei und der Inkonsequenz, ja
der Verschlagenheit, der Hinterlistigkeit und des Betrugs eingetragen.
Der altkatholische Referent kann hier nicht verschweigen, dass auch der
frühe Döllinger Melanchthon Charakterschwäche, Unredlichkeit und

Zweideutigkeit vorgeworfen und das dunkle Bild mitbestimmt hat, das

in der römisch-katholischen Kirchengeschichte im 19. und in der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts von Philipp Melanchthon gezeichnet wurde10.

Um den Grundkonsens zu bewahren, war Melanchthon bereit, innerhalb

der Grenzen der Confessio Augustana eine Vielfalt kirchlicher Praxis

zuzulassen, einschliesslich der Duldung der <Adiaphora>, d.h. von
Bräuchen, Zeremonien, Gewändern bis hin zur Verständigungsbereitschaft

mit den Vertretern Roms und zum Zugeständnis einer «Superiori-
tät» des Papstes über die Bischöfe «jure humano»ll - dies selbstverständlich

auf der Grundlage und unter Wahrung <evangelischer> Konsequenzen

wie u.a. Erneuerung der Messe, Laienkelch, Priesterehe.
Der Bewahrung des Konsenses und der Einheit dient aber auch die

unablässige Mühe Melanchthons, mit der er gemäss den Ergebnissen eines

ununterbrochenen Lernprozesses seine Schriften immer wieder verän-

9 Zitiert in: Michael Beyer/Stefan Rhein/Günter Wartenberg (Hgg.), Melanchthon

deutsch, Leipzig 1997, 36-41 (Übersetzungsgrundlage Corpus Reformato-
rum (CR) 7. 575-579).

10 Ignaz von Döllinger. Die Reformation, ihre innere Entwicklung und ihre
Wirkungen im Umfange des lutherischen Bekenntnisses. Bd. 1-3.1846-1848.
Reprint Frankfurt am Main 1962. Bd. 1. 349-408. Bd. 3, 274-333.

11 Im Zusatz zu Melanchthons Unterschrift unter die Schmalkaldischen Artikel:

«Ich, Philippus Melanchthon halt diese obgestallte Artikel auch fur recht und
christlich, vom Bapst aber halt ich, so er das Evangelium wollte zulassen, daß ihm
umb Friedens und gmeincr Einigkeit willem derjenigen Christen, so auch unter
ihm sind und künftig sein möchten, sein Superiorität über die Bischöfe, die er hat
jure humano, auch von uns zuzulassen (und zu geben) sei.» Bekenntnisschriften
der Evangelisch-lutherischen Kirche (BSLK) 463 f.

161



dert, strafft oder ergänzt. Sein theologisches Hauptwerk, die Loci
Communes, hat er mehrfach verbessert, dreimal völlig neu geschrieben und
schliesslich eine eigene deutsche Übersetzung geschaffen, nachdem ihn
die von Georg Spalatin und Justus Jonas nicht befriedigen konnten.
Auch an der Formula Consensus hat Melanchthon weitergearbeitet12.

Dennoch (oder gerade deswegen) stiess er bei den Exponenten Roms,
bei den unbeweglichen Gnesio-Lutheranern - einer Gruppe, die sich als

die Verteidiger des <wahren> Luther verstanden - und bei manchen
früheren Freunden und Weggefährten - wie Matthias Flacius Illyricus und
Nikolaus Gallus - auf erbitterten Widerstand und heftige Gegnerschaft.
Auch der «Frankfurter Rezess»13 konnte die zerstrittenen Parteien nicht
wieder einigen. Dass das «Bemühen um einen Konsens immer auch das

Risiko in sich trägt, dabei selbst zwischen die Fronten zu geraten, hatte
Melanchthon bereits zur Genüge erfahren und (es) sollte sich nach
seinem Tod noch deutlicher zeigen. Der Einsatz für eine umfassende

Verständigung und Integration unter Bewahrung theologischer Pluralität
blieb durch die Geschichte der Kirche hindurch immer nur ein angefangener

Prozess, an dem weiterzuarbeiten eine bleibende Aufgabe der

Theologie ist.»14

Dieser Aufgabe hat sich in besonderer Weise die Kommission des

Ökumenischen Rates für «Faith and Order» angenommen, vor allem in
der Erarbeitung der Lima-Dokumente und nicht zuletzt im Studiendokument

«Gemeinsam den einen Glauben bekennen»15.

Dabei wurden - wie wir noch im einzelnen erkennen werden -
Intentionen und Anliegen Philipp Melanchthons aufgenommen.

12 Melanchthons Methode unterscheidet sich dabei erheblich vom unverrückbaren

Festhalten an Lehrerklärungen und ihrem Wortlaut, wie es in den jüngsten
Dokumenten des Vatikans festgeschrieben ist (vgl. Fn.35).

13 Dazu u. a.: Irene Dinget, Der Frankfurter Rezess, in: Jörg Haustein (Hg.), Philipp

Melanchthon. Ein Wegbereiter für die Ökumene (Fn.2). 119-141.
14 Ebd. 141.
15 «Gemeinsam den einen Glauben bekennen» - Eine ökumenische Auslegung

des apostolischen Glaubens, wie er im Glaubensbekenntnis von Nizäa und
Konstantinopel (381) bekannt wird. Englische Originalausgabe: Confessing the One
Faith, Faith and Order Paper 153. Geneva 1991. Deutsche Ausgabe: Frankfurt am
Main/Paderborn 1991.

Max Thurian (Hg.), Ecumenical Perspectives on Baptism. Eucharist and Ministry.
Geneva 1983. Deutsch: Ökumenische Perspektiven von Taufe. Eucharistie und
Amt, Frankfurt am Main/Paderborn 1983.
Dazu auch: Die Diskussion über Glaube, Eucharistie und Amt. 1982-1990,
Stellungnahmen, Auswirkungen, Weiterarbeit. Frankfurt am Main/Paderborn 1990.

162



Hier wird vor allem die vorgegebene und unabänderliche
Konsensgrundlage dargestellt und neu ausgesagt. Die gesicherten Ergebnisse
neuerer historischer, exegetischer, patristischer und liturgiewissenschaftlicher

Forschungen ermöglichen, weitestgehend über kontroverse
Positionen des 16. Jahrhunderts hinauszukommen, manche offene Fragen zu
beantworten und so die Konsensgrundlage zu erweitern. Wo noch
unvereinbare Auffassungen bestehen und ungeklärte Probleme bleiben, lässt

sich der Weg zur Konvergenz aufweisen.

Freilich, auch die heutigen Bemühungen um Verständigung und Brük-
kenbau stossen auf Gegner. Es ist eine eigentümliche Wiederholung,
dass unter denen, die sich gegen wichtige Aussagen der Lima-Dokumente

gestellt haben, aufs neue «Gnesiolutheraner» zu finden sind. Wie
zu Melanchthons Zeiten stossen die Konvergenzbemühungen auf den
Widerstand derer, die sich Einheit nicht als versöhnte Vielfalt, sondern

nur nach der Devise <AUes oder nichts> vorstellen können.
Melanchthon schreibt in der bereits zitierten Vorrede zur Credo-Vorlesung16,

er übergebe «diese Edition und (seine) übrigen Schriften dem

Urteil der gebildeten und ehrbaren Leute von denen ich weiss, dass es

in eurer Kirche viele davon gibt, die ich als wahre Glieder der Kirche
verehre».

Faith und Order legte 1982 die Lima-Dokumente vor und «bittet» im
Vorwort «nun höflich alle Kirchen um eine offizielle Stellungnahme zu
diesem Text auf der höchsten hierfür zuständigen Ebene der Autorität,
sei es nun ein Rat, eine Synode, eine Konferenz, eine Vollversammlung
oder ein anderes Gremium». Die Kommission wünscht «möglichst genau
zu erfahren, welche Folgerungen die Kirchen für die Beziehungen und
für den Dialog mit anderen Kirchen ziehen» können, auf der Grundlage
der gegenseitigen Anerkennung des Grundkonsenses im apostolischen
Glauben. Sie fragt nach den Hilfen, die den Kirchen durch die vorgelegten

Dokumente für ihr eigenes «gottesdienstliches, erzieherisches,
ethisches und geistliches Leben und Zeugnis» gegeben werden, und bittet
um Vorschläge für die weitere Arbeit17. Die Parallelen liegen auf der
Hand.

16 S. Fn.9.
17 S. Fn.6.

163



4. Melanchthon und die Themen von Lima:
Taufe, Eucharistie und Amt

4.1 Taufe

In der ersten Fassung der Loci Communes von 1521 beschliesst Melanchthon

die Darlegungen über die Taufe mit dem Satz: «Es mag genügen,
dies mit wenigen Worten berührt zu haben, damit wir niemanden durch
eine längere Behandlung dieser Frage von der Lektüre der Schrift
abhalten.»1"

Einen ähnlichen Weg geht auch der Lima-Text, der entsprechende
Schriftstellen zitiert, sie miteinander verbindet und nur kurz kommentiert.

Melanchthon betont in CA IX und in der Apologie die Heilsnotwendigkeit

und Wichtigkeit der Kindertaufe vor allem in der Abwehr der
Wiedertäufer.

Das Lima-Dokument steht veränderten Verhältnissen gegenüber und

sagt (im Kommentar zu Abschnitt 12 im Taufdokument): «Wenn man die

Begriffe <Säuglingstaufe> und <Gläubigentaufe> benutzt, muss man
berücksichtigen, dass die eigentliche Unterscheidung zwischen denen liegt,
die Menschen jeden Alters taufen, und denen, die nur diejenigen taufen,
die ein persönliches Glaubensbekenntnis ablegen können. Der Unterschied

zwischen Säuglings- und Gläubigentaufe wird weniger scharf,
wenn man anerkennt, dass beide Formen der Taufe Gottes eigene Initiative

in Christus verkörpern und eine Antwort des Glaubens, die innerhalb

der Gemeinschaft der Glaubenden gegeben wird, zum Ausdruck
bringen.» Abschnitt 13 lautet kurz und bündig: «Die Taufe ist eine un-
wiederholbare Handlung. Jegliche Praxis, die als <Wieder-Taufe> ausgelegt

werden könnte, muss vermieden werden.»
Die Entfremdung zwischen den Kirchen hatte bis in unsere Zeit zu

erneuten oder doch bedingungsweisen Taufspendungen selbst zwischen
Kirchen geführt, in denen die Kindertaufe anerkannt und praktiziert
wird. Dies geschah nicht nur dort, wo begründete Zweifel an Tauftheologie

und Spendeformel am Platz waren, wie z.B. gegenüber den «Deutschen

Christen» in der Zeit des Nationalsozialismus. Noch 1986 muss der
griechisch-orthodoxe Metropolit von Deutschland und Exarch von
Zentraleuropa, Augoustinos Lambadakis, seine Pfarrer in einem Rundes,

60. Hier zitiert nach der Ausgabe: Loci Communes 1521 - Lateinisch-
Deutsch. Hg. vom Lutherischen Kirchenamt Hannover und der Vereinigten
Evangelisch-Lutherischen Kirche in Deutschland (VELKD), Gütersloh 19972.

164



schreiben mahnen, dass die erneute Taufe nach einer Konversion unzulässig

sei19.

Ein anderes Problem kommt noch zu wenig in den Blick: Die heute
zwischen den allermeisten Kirchen fraglose Anerkennung der Taufe
wird eher als ein kirchenrechtlicher Akt ohne geistliche Konsequenzen
angesehen. Ökumenische Gottesdienste, Bibelwochen und andere
Formen der Zusammenarbeit werden selten als selbstverständliche Konsequenz

aus dem gemeinsamen Getäuftsein begründet. Ökumenische

Taufgedächtnisgottesdienste, wie sie in Deutschland bei einigen
Kirchen- bzw. Katholikentagen gefeiert wurden, galten eher als Ausweichlösung,

da keine gemeinsame Eucharistiefeier begangen werden konnte.
Sie traten nicht als hoher Ausdruck der Gemeinschaft durch die eine
Taufe ins Bewusstsein. Erst recht sind agendarische Formulierungen
höchst problematisch, in denen nach der Taufspendung zwar bestätigt
wird, der/die Getaufte sei «ein Glied am Leibe Jesu Christi geworden
und gehört zu seiner Kirche» aber der nächste Satz feststellt, «NN gehört
jetzt zur Evangelischen Kirche». Wenn die Eingliederung in den Leib
Christi gefeiert wird, sind derartige <konfessionellen> Identitätsaussagen
geradezu widersinnig. Es ist ohnehin eine höchst fragwürdige Praxis, das

Wort «Konfession» zur Kennzeichnung unserer kirchlichen Sperrbezirke

zu gebrauchen. Wir täten gut daran, diesen Sprachgebrauch zu
vermeiden und nach einem besseren Ausdruck zu suchen, ähnlich dem
englischen «Denomination». In amtlichen Formularen könnte nach
Kirchen- bzw. Religionszugehörigkeit gefragt werden. Auf Philipp
Melanchthon kann sich eine solche Bedeutungsverengung jedenfalls nicht
berufen!

4.2 Eucharistie

Melanchthon fordert, wie alle Reformatoren, die stiftungsgemässe Feier
des Abendmahls. Das Abendmahl ist Gemeinschaftsfeier. Darum
widersprechen die Privatmessen der Stiftung Jesu. Es ist Mahlfeier, deshalb

darf die Kommunion nicht dem Priester vorbehalten bleiben. Die Lehre

von der Transsubstantiation, Anbetung und Prozessionen werden
verworfen. Im vorfindlichen römischen Kanon wird aus dem Abendmahl
ein Opfer der Kirche. Darum wird dieser Kanon mit seinen, den

Einsetzungsbericht umrahmenden Opfer- und Fürbittstrophen, getilgt. Es

19 Dokumentiert in: UNA SANCTA. Zeitschrift für ökumenische Begegnung.
2/7997, 120.

165



bleibt allein das biblische Wort. «Das Zeichen (gibt) dem Glauben an das

Wort Stütze..., indem Gott im Zeichen gleichsam ein Siegel unter seine

Verheissung setzt.... Das Abendmahl ist die Testamentseröffnung des für
uns in den Tod gegebenen Gottessohnes zugunsten des Sünders.»20 Mit
Martin Luther verteidigt Melanchthon den Glauben an die wahrhaftige,
lebendige und wesentliche Gegenwart Christi in seinem Mahl und wendet

sich gegen jegliche Abschwächung dieser Lehre. Beim Marburger
Religionsgespräch von 1529 blieben die Einigungsversuche von Luther
und Melanchthon mit Zwingli und Ökolampad und den Strassburgern
Bucer und Hedio ohne Ergebnis. Karlstadt und andere Schwärmer waren

von dem Gespräch ohnehin ausgeschlossen. Erst 465 Jahre später
sollte eine Einigung durch die «Leuenberger Konkordie» Zustandekommen21.

Offensichtlich hat kein Reformator in den Berichten vom Abschiedsmahl

Jesu den Hintergrund der jüdischen Beraka und Toda wiederentdeckt.

In den Worten «eulogäsas» (Mt26,15; Mk 14,22) und «eucharistä-
sas» (Mt 26,21; Mk 14,23; Lk 22,19; 1 Kor 11,24) wurden die Beraka

(Lobpreis, Segensgebet) und die Toda (Dank) der jüdischen Feier nicht
wiedererkannt. Die lateinische Übersetzung «benedixit» hatte man als

vom Priester zu erteilenden Segen verstanden, häufig magisch missdeutet

und beim Einsetzungsbericht mit dem konsekratorisch interpretierten

Kreuzzeichen verbunden - als ob Jesus je in dieser Weise «gesegnet»
hätte. Das führte dazu, dass die aus der jüdischen Tischliturgie zu verstehende

Eulogia und Eucharistia Jesu vergessen und aus dem liturgischen
Handeln und dem Gebot Jesu, «dies» zu tun, ausgenommen wurde.

Es überrascht, dass gerade Melanchthon, wohl der beste Kenner der
biblischen Sprachen und des Testimonium Patrum unter den Reformatoren,

diesen Zusammenhang mit der jüdischen Liturgie und mit dem Beten

der frühen Kirche nicht gesehen hat. Betont er doch im Abendmahlsartikel

X der Apologie zur CA gegenüber spiritualistischen
Auflösungserscheinungen die Realpräsenz und nennt hier - wie an anderen Stellen -
die Liturgie der griechischen Kirche, «die derselben Meinung war und
ist». «Als Beleg für dieses Verständnis der Realpräsenz in der griechischen

Liturgie wird auf die Wandlungsepiklese hingewiesen.»22 Doch in

20 Otto Hermann Pesch, Hinführung zu Luther, Mainz 1982, 150.
21 Vgl. Leuenberger Texte. Heft 1. Die Kirche Jesu Christi, Der reformatorische

Beitrag zum ökumenischen Dialog über die kirchliche Einheit (deutsch und
englisch), Frankfurt am Main 1995.

22 Reinhard Slenczka, Melanchthon und die orthodoxe Kirche des Ostens, in:
«Melanchthon, ein Wegbereiter...» s. Fn.2, 113. BSLK 248, lOff.

166



diesem «graecus canon» entdeckt er weder die Eucharistia der frühen
Kirche noch die im Westen verlorengegangene Epiklese als entscheidenden

Bestandteil der Feier.
Nur zwei Lutherische Gottesdienstordnungen des 16. Jahrhunderts

enthalten epikletische Formulierungen, die freilich der «Quam oblatio-
nem»-Strophe des Römischen Kanons näherstehen als der alt- und
ostkirchlichen Geistepiklese:

Kautzsche Messe von 1522:

«...barmherziger, ewiger Gott,
hilf, daß dieses brot und wein uns werde und sey
der wahrhaftig leib und das unschuldig blut
deines allerliebsten suns, unsres herren Jhesu Christi...»

Pfalz-Neuburg 1543:

«... und bitten, du woellest diselben (gaben)
durch dein Goetliche gnad, guete und kraft, heiligen, segnen
und schaffen, das dises brot dein leib und diser wein
dein blut sey vnd allen denen, die darvon essen und trinken

zum ewigen leben lassen gedeihen.»

Ähnliche Formulierungen finden sich in der schwedischen Interimsmesse

von 1576.

Der Heidelberger lutherische Theologe Peter Brunner" schrieb, es sei

«einfach eine Pflicht geschichtlicher Wahrhaftigkeit, festzustellen, dass

es den Lutherischen Kirchen des 16. Jahrhunderts nicht gegeben worden
ist, die <Reformation> des Kanons so durchzuführen, dass die Verbindung

mit dem Beten der ältesten Christenheit gewahrt worden wäre»24.

Sein Kollege Albrecht Peters urteilte in einem Aufsatz «Lima-Erklärungen

gegen Augsburgisches Bekenntnis?»25: «Luther kehrt die
Bewegungsrichtung der mittelalterlichen Messe um in die Grundordnung
von Verheissung und Glaube und sieht in ihnen die vom Herrn gestifteten

unterschiedlichen Gestalten der viva vox evangelii. Für das Abend-

23 In: Untersuchungen zur Kirchenagende 1, Gütersloh 1949. 70.
24 Es gab einzelne Vermittlungsversuche unter Bezug auf die altkirchliche

Überlieferung, wie z.B. die des flämischen katholischen Theologen Georg Cas-
sander (1512-66). Er wollte als gemeinsam anzuerkennende Norm den Consensus

universalis antiquitatis bis zu Gregor I. darstellen. Doch die Fronten waren
bereits zu verhärtet und die Argumente nicht hinreichend.

25 In: Reinhard Rittner (Hg.). Lima und das reformatorische Proprium. Fuldaer
Hefte 28, Hannover 1984, 36 f.

167



mahl greift er hierzu aus den verba testamenti die Aufforderung: <Neh-

met und esset!> sowie <Trinket alle daraus!) und verknüpft dies mit der

Zusage: <Für euch gegeben zur Vergebung der Sündern. Der Lima-Text
zur Eucharistie sowie die exemplarische Lima-Liturgie hingegen greifen
auf die frühjüdische Beraka in deren christlich-trinitarischer Auffüllung
zurück.»

Das Eucharistiedokument von Lima kann sich dabei auf die im
Anfang unabhängig voneinander in allen westlichen Kirchen in Gang
gekommene liturgische Erneuerung und auf die neueren exegetischen und

liturgiewissenschaftlichen Forschungsergebnisse stützen. Im Lima-Text
wird schon im Namen der Feier die «Danksagung an den Vater (berakah)»

(Abschnitt A) wiedererkannt, der anamnetische Charakter der
Feier und damit die Verbindung zum Stiftungsmahl und der jüdischen
Liturgie.

Abschnitt D des Textes handelt von der «Eucharistie als Gemeinschaft

(Communio) der Gläubigen». Diesen Gemeinschaftscharakter
des Abendmahls hat Melanchthon in der Hoffnung auf einen innerrefor-
matorischen Ausgleich beim Frankfurter Rezess besonders betont.

Im Kommentar zu Abschnitt C über «Die Eucharistie als Anrufung
des Geistes» wird ausdrücklich festgehalten, dass «damit nicht die
eucharistische Gegenwart Christi spiritualisiert, sondern die unauflösliche
Einheit zwischen dem Sohn und dem Geist bekräftigt werden». Hier
begegnen wir, wie auch im Abschnitt 15. Gedanken Melanchthons wieder.
Es heisst da: «Kraft des lebendigen Wortes Christi und durch die Macht
des Heiligen Geistes werden Brot und Wein die sakramentalen Zeichen
des Leibes und Blutes Christi. Sie bleiben dies für den Zweck der
Kommunion.»

Es ist allerdings eine eigenartige Entwicklung, wenn sich auf die
Ausführungen der Lima-Dokumente und auf die Vorlage des «Vorent-
wurf(s) Erneuerte Agende» evangelischer Kirchen in Deutschland von
1990 hin gerade Lutheraner gegen die Epiklese beim Abendmahl gewendet

haben. Eine aus vielen ähnlich lautenden Stimmen sei zitiert: Wenn
der Geist «bei der Eucharistie also angerufen (wird), damit er diese allererst

in Kraft setzt... so droht das Werk des Sohnes zurückzutreten. Dann
muss die Tat des Sohnes verblassen zu einem an sich nur vergangenen, an
sich nur damaligen, an sich noch kraftlosen Geschehen, das erst durch
den Geist in Kraft gesetzt wird»26. Erst recht ist aus dem biblischen und

liturgiegeschichtlichen Zusammenhang nicht verständlich, dass eine Epi-

26 Friedrich Beisser. in: Rittner. Lima (Fn.24). 97.

168



kiese nur zugestanden wird, wenn sie «als Bitte um den Glauben als die
Weise des gesegneten Empfangs» formuliert wird - und dies ausschliesslich

vor dem Abendmahlsbericht, damit die Gemeinde gläubig die

Einsetzungsworte höre27. Die Wiedergewinnung der Epiklese in der
Eucharistiefeier, aber auch bei anderen gottesdienstlichen Handlungen, ist
auch für die immer noch kontroverse Frage nach Amt und Ordination
bedeutsam28. Wenn sich die Kirche dazu bekennt, dass der Heilige Geist
ihre Eucharistie erfüllt, kann die priesterliche «Konsekrationsgewalt»
weder in der bisherigen Weise bekämpft noch verteidigt werden. Damit
sind wir schon beim dritten Thema von Lima.

4.3 Amt

Vor den Augen der Reformatoren stand die mittelalterliche Messpraxis,
das Verständnis vom Messopfer ohne unmittelbaren Gemeindebezug,
das möglichst oft dargebracht werden sollte. Damit war eine grosse
Anzahl wenig gebildeter Priester betraut, die an vielen Altären (Privat-)Mes-
sen in der Stille lasen. «Die juridische Nachfrage nach dem für einen
gültigen Vollzug Konstitutiven hebt die verba testamenti heraus; diese werden

im Mittelalter vom Messpriester unter kreuzförmigem Hauchen
halblaut und sorgfältig akzentuiert mit dem Rücken zur Gemeinde
gesprochen. Die Nähe des Priesters zu einem Zauberer war durchaus im
Bewusstsein; hoc est corpus Hokuspocus... im liturgischen Vollzug rük-
ken Elevation und Anbetung der Hostie ins Zentrum.»29 Das priesterliche

Amt wurde als unerlässliche Mittel- und Mittlerinstanz zwischen
Gott und den Menschen verstanden. Der ungehinderte Zugang aller
Getauften zu Gott war gehindert. Diese offensichtlich bibelwidrigen
Missstände schienen den Reformatoren nur durch die Abschaffung des

Priesteramtes und der Messriten zu beheben. Im «Sermon von dem neuen
Testament, das ist von der heiligen Messe» aus dem Jahr 1520 schreibt
Martin Luther: «Drumb müssen wir die Meß bloß und lauter absondern

von den Gepeten und Geparden, die dazu tan sein von den heiligen
Vätern, und dieselben beide so weit voneinander scheiden als Himmel und

Erden, daß die Meß eigentlich nit anders bleibe, denn das Testament und
Sakrament in den Worten Christi begriffen.»30

27 Gutachten des theologischen Ausschusses der VELKD vom 21.6.1994.
28 Zum Ganzen s. a. Sigisbert Kraft, Die eucharistische Epiklese als ökumenisches

Problem, in: UNA SANCTA 3/1985, 226-231.
29 S. Fn.24.
'" Luther-Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe - WA) 6.367, 19-23.

169



Eine Reform nach Massgabe der frühen Kirche lag nicht im Blickfeld.
In Nordeuropa hingegen bemühte man sich, Feier und Amt entsprechend

der Theologie des Hebräerbriefs sorgsam zu erneuern. Die
Stiftung Jesu wurde als Mahl und Gemeinschaftsfeier wiederhergestellt und
der grundsätzlich nicht in Frage gestellte bischöfliche und priesterliche
Dienst entsprechend interpretiert31.

In Schweden wollte der König während der Amtszeit von Erzbischof
Laurentius Petri das Bischofsamt abschaffen, scheiterte aber bei diesem
Versuch. In der «Confessio Suecana» ist die Confessio Augustana mit der

Ordinationsordnung der Schwedischen Kirche von 1571 verbunden. Das
Bischofsamt wird als eine Gabe des Heiligen Geistes an die frühe Kirche
bezeichnet, die überall und zu allen Zeiten angenommen worden sei und
deshalb bis zum Ende der Welt bewahrt werden müsse. Die Ordination
zum besonderen Dienst bleibt Aufgabe und Pflicht der Bischöfe und in
besonderer Weise die Konsekration neuer Bischöfe.

Das historische dreifache Amt, Diakon, Priester, Bischof, bleibt
insbesondere in der anglikanischen Kirche unangetastet. Im Book of Common

Prayer von Thomas Cranmer von 1549 und 1553 sind die
Ordinationsriten gegenüber dem Pontificale Romanum weithin verändert. Dies
ist allerdings in der Geschichte der Ordination kein aussergewöhnlicher
Vorgang. Nachdem die römische Kirche ihre eigenen Ordinationsriten
nach dem 2. Vatikanischen Konzil grundlegend erneuert hat, sollte hierin
kein Hindernis für die Anerkennung mehr gesehen werden können,
wenn die Intention und der wesentliche Inhalt gegeben sind. Nach der
erneuten Verbindung mit Rom und der Wiedereinführung der lateinischen
Riten unter Mary Tudor erlangt unter Elisabeth I. 1558 die Kirche von
England wieder ihre Selbständigkeit in Kirchenstruktur und
Gottesdienstordnung. Bei der Konsekration von Erzbischof Matthew Parker
1559 nehmen vier Bischöfe an der Handauflegung teil.

Im Book of Common Prayer lauten die Formeln bei der Handauflegung

in der Ordinationsfeier:
"Receive the Holy Ghost for the Office and Work of a Priest in the

Church of God, now committed into thee by the Imposition of our hands.
Whose sins thou dost forgive, they are forgiven; and whose sins thou dost
retain, they are retained. And be thou a faithful Dispenser of the Holy

31 Vgl. dazu: Together in Mission and Ministry, The Porvoo Common Statement
with Essays on Church and Ministry in Northern Europe, London 1993, hier bes.
59-145.

170



Word of God, and of his holy Sacraments; In the Name of the Father, and
of the Son, and of the Holy Ghost. Amen."

bzw.: "Receive the Holy Ghost for the Office and Work of a Bishop in
the Church of God, now committed into thee by the Imposition of our
hands; In the Name of the Father, and of the Son, and of the Holy Ghost.
Amen. And remember that thou stir up the grace of God, which is given
thee by the Imposition of our hands; for God hath not given us the Spirit
of fear, but of power, and love, and soberness."

Hier ist anzumerken, dass auch in der vorreformatorischen Ordnungsliturgie

das Begleitwort nach Joh 20,23 ursprünglich schon bei der ordi-
natorischen Handauflegung gesprochen und erst später einer weiteren
Handauflegung nach der Kommunion zugeordnet wurde. Das BCP hat
demnach die alte Formel des katholischen Ordinale bewahrt32.

Dabei ist die Handauflegung - anders als in mancher heutigen evangelischen

Praxis - unverzichtbar und konstitutiv für den geistlichen Auftrag,

der in der Ordination gegeben wird.
So wird in den Reformationskirchen Nordeuropas die Tradition der

Kirche bewahrt, die seit der Traditio Apostolica des Hippolyt nachweisbar

ist. In deren lateinischer Fassung begegnet uns erstmals «ordinare»
als Synonym für «cheirotonein», die Praxis also, die bereits in Apg 6,1-6,
1 Tim 1,6 und 5,22 bezeugt ist.

Die Frage ist müssig, ob in den Stammländern der Reformation eine
andere Entwicklung eingetreten wäre, hätten sich auch hier Bischöfe mit
ihren Kapiteln und Diözesen der «neuen Lehre» angeschlossen wie in
Skandinavien und in England. Wir müssen von den historischen
Gegebenheiten ausgehen, nicht von Spekulationen.

Das Amtsverständnis Melanchthons blieb trotz seiner vielfältigen
Verbindungen nach England und seiner Hochschätzung - er wird geradezu

auch als Praeceptor Angliae gepriesen - von alledem unbeeinflusst.
In den Loci Communes von 1521 schreibt er: «Et ut hoc obiter mo-

neam vocabulum episcopi aut presbyteri aut diaconi non convenire cum
vocabulo sacerdotis. Sumusque sacerdotes omnes christiani, quia sacrificium,

hoc est corpus nostrum offerimus.» (8,122)
Der Bezug auf das allgemeine Priestertum aller Gläubigen wird für das

reformatorische Amtsverständnis weiterhin massgebend. Diese exklusive

Deutung von 1 Petr 2,5 wird heute auch von evangelischen Exegeten

12 Vgl. dazu: Der Gottesdienst der Kirche. Handbuch für Liturgiewissenschaft
Bd. 8, Bruno Kleinheyer/Emmanuel von Severus/Reiner Kaczynski, Sakramentliche

Feiern II, Regensburg 1984, 45.

171



nicht mehr mitgetragen. So schreibt Leonhard Goppelt^: «Dieses Wort
will nicht gegenüber anderen Auffassungen von Priestertum jedem
Getauften priesterliche Rechte und Funktionen, das ollgemeine Priestertum),

zusprechen - diese Intention trug die Reformation in die Stelle ein

-, es will vielmehr einprägen, dass die Zugehörigkeit zum Hause Gottes
niemals stille Teilhabe, sondern immer aktiven Dienst bedeutet.»

In der deutschen Fassung der Confessio Augustana wird in Artikel V
aus dem «Ministerium Ecclesiasticum» das «Predigtamt», eine Folge des

auch für den Gottesdienst konsequent angewendeten Sola-Scriptura-
Prinzips und der Interpretation des allgemeinen Priestertums aller
Gläubigen.

Melanchthon legte allerdings grossen Wert darauf, dass die zum
Dienst am Evangelium Bestellten auf ihre Aufgabe gut vorbereitet werden.

Im Jahre 1543 verfasst er eine «Oratio de necessaria conjunctione
scholarum cum ministerio Evangelii» für die erste Leipziger Präsentation

von Doctores Theologiae nach der reformatorischen Neuordnung
der Universität. Der Doctor novissimus Bernhard Ziegler trug diese

Rede vor, in der sich auch das vielzitierte Wort findet: «Wir sind zum
wechselseitigen Gespräch geboren». Gleich darauf heisst es: «Nicht einmal

in einem kleinen Kahn übergibt man einem Menschen das Ruder,

wenn der nicht rudern gelernt hat. Keiner kann ohne Unterweisung die
Äcker bestellen. Über andere, kompliziertere Fertigkeiten will ich gar
nicht reden. Um wieviel geringer mag einer als Ausleger der himmlischen

Lehre, als Leiter der Kirche sein, wenn er nichts gelernt hat?»34

Die Voraussetzung des «rite vocatus» in CA XIV bleibt bis heute für
verschiedene Deutungen offen. Sie reichen von einem strengen Ordina-
tionsverständnis bis zur Interpretation, es handle sich nur um die rechtlichen

Ordnungen einer Beauftragung, die - auch ohne Handauflegung -
lediglich pro loco et tempore erteilt werden könne und zu einem «Geteilten

Amt» zwischen Beauftragten mit verschiedenen Berufsabschlüssen,
die ohne Ordination eine Gemeinde leiten, wie in der Evangelischen Kirche

des Rheinlands z. T. bereits praktiziert. Nach dem bisher Gesagten ist
es verständlich, dass u.a. bei der Meissen-Vereinbarung zwischen der
Church of England und der Evangelischen Kirche in Deutschland von
1991 wie schon bei der «Vereinbarung» zwischen der Altkatholischen

33 In: Meyers kritisch-exegetischer Kommentar über das Neue Testament.
Bd. XII/1, Göttingen 1978,146.

34 CR 11, 606-618, hier zit. nach Michael Beyer/Stefan Rhein/Günther Wartenberg

(Hgg.): Melanchthon deutsch, Leipzig 1997, Bd. 2, 27.

172



und der Evangelischen Kirche in Deutschland von 1985 noch keine volle
Austauschbarkeit der Ämter erzielt werden konnte. Auch die besonderen

Gespräche zwischen der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche

in Deutschland und dem Katholischen Bistum der Altkatholiken in
Deutschland stagnieren derzeit bei der Amts- und Ordinationsfrage.

Inwieweit die Porvoo-Erklärung auch das deutsche Luthertum berühren

wird, bleibt abzuwarten.

Die Lima-Dokumente über das Amt beginnen mit der «Berufung des

ganzen Volkes Gottes» und fragen dann: «Wie ist das Leben der Kirche
nach dem Willen Jesu Christi und unter der Leitung des Heiligen Geistes

zu verstehen und zu ordnen, so dass das Evangelium verbreitet und die
Gemeinschaft in Liebe auferbaut werden kann?» (Amt 1,6). Später
heisst es: «Um ihre Sendung zu erfüllen, braucht die Kirche Personen,
die öffentlich und ständig dafür verantwortlich sind, auf ihre fundamentale

Abhängigkeit von Jesus Christus hinzuweisen, und die dadurch
innerhalb der vielfältigen Gaben einen Bezugspunkt der Einheit darstellen.

Das Amt solcher Personen, die seit sehr früher Zeit ordiniert wurden,

ist konstitutiv für das Leben und Zeugnis der Kirche» (Amt 11,8).
«Das Neue Testament sagt sehr wenig über die Ordnung der Eucharistie.
Es gibt keine expliziten Belege für die Leitung der Eucharistie. Schon
bald ist deutlich, dass ein ordinierter Amtsträger die Feier leitet. Wenn
das ordinierte Amt einen Bezugspunkt für die Einheit des Lebens und

Zeugnisses der Kirche darstellen soll, ist es angemessen, dass einem
ordinierten Amtsträger diese Aufgabe übertragen werden sollte. Sie ist
zutiefst verbunden mit der Aufgabe, die Gemeinschaft zu leiten, d.h. über
ihr Leben zu wachen (episkope) und ihre Wachsamkeit im Blick auf die
Wahrheit der apostolischen Botschaft und das Kommen des Gottesreiches

zu stärken.» (Amtsdokument, 14).

Später heisst es (26): «Das ordinierte Amt sollte in einer persönlichen,
kollegialen und gemeinschaftlichen Weise ausgeübt werden. Diese
drei Aspekte müssen zusammengehalten werden».

Lima setzt grundsätzlich die Ordination voraus, verlangt aber
nachdrücklich deren Einbindung in Kollegialität. «Die aktive Teilnahme aller
Glieder am Leben und Entscheidungsprozess der Gemeinschaft» und
der «Dienst der Einheit» durch die Ordinierten gehören unlöslich
zusammen (27).

Wenn es weiterhin heisst, «die kollegialen und gemeinsamen Dimensionen

werden in regelmässigen repräsentativen synodalen Zusammenkünften

Ausdruck finden» (ebd.), so gilt das nicht nur in der jeweiligen

173



(Teil-)Kirche. Hier ist zu fragen, ob sich die örtlichen, regionalen und auf
Länderebene gebildeten ökumenischen Councils und Arbeitsgemeinschaften

als mehr oder weniger verbindliche Gesprächsgremien oder als

verbindliche synodale Zusammenschlüsse verstehen und bereit sind, das

«ökumenische Risiko» zu wagen. Davon sprach Erzbischof Robert Runcie

von Canterbury bei der Eröffnung der Lambeth-Conference 1988:

«Wir riskieren den Verlust der denominationalen Identität auf der Suche

nach der christlichen Identität - was C.S.Lewis <nichts als Christsein>

nannte. Ökumenismus ist keine Bedrohung unserer Identität, vielmehr
ihre Befreiung und Erweiterung.»33

Die gegenseitige Anerkennung der Ämter wird nur möglich, wo
Kirchen bereit sind, ihre denominationalen Grenzen zu öffnen.

Ob die zwischen dem Vatikan und dem Lutherischen Weltbund
erarbeitete «Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre» - wenn sie

trotz aller in letzter Zeit aufgetretenen Hindernisse doch noch
verabschiedet werden kann - folgerichtig eine Übereinkunft in der Ämterfrage

zur Folge haben wird, hängt von der Bereitschaft aller Beteiligten
ab, auf dem von Lima gewiesenen Weg weiterzugehen36.

4.4 Wort

Melanchthon würde sicher den Wunsch bekräftigen, den u.a. Jürgen
Moltmann geäussert hat: «Wir sind es gewohnt in den Kategorien von
Wort und Sakrament zu denken. Die Lima-Texte sprechen aber nur über
Sakramente und Amt. Es muss daher der dringende Wunsch der Refor-

31 Dieses und die folgenden Zitate sind übersetzt aus dem Eröffnungsreferat
«The Nature of the Unity we Seek» (MS aus den Akten).

36 Die Antwort des Vatikans «auf die gemeinsame Erklärung zwischen der
Katholischen Kirche und dem Lutherischen Weltbund über die Rechtfertigungslehre»

vom 25. Juni 1998 (Dt. Fassung in: epd-Dokumentation Nr.27a/98,
Evangelischer Pressedienst Frankfurt am Main) dämpft die - noch beim 93. Deutschen
Katholikentag vom 10. bis 14. Juni 1998 in Mainz geäusserten entsprechenden
Erwartungen erheblich. Im «lehrmässigen Kommentar» der vatikanischen
Glaubenskongregation zum Motu proprio des Papstes «Ad tuendam fidem» vom
29. Juni 1998 wird zudem die von Leo XIII. erklärte Ungültigkeit der anglikanischen

Weihen als eine der irreversiblen Wahrheiten genannt, die «aufgrund
geschichtlicher Notwendigkeit mit der Offenbarung verbunden und endgültig zu
halten sind.» Und dies, obgleich bereits 1985 der damalige Leiter des vatikanischen

Einheitssekretariats. Kardinal Willebrands - im Rahmen der ARCIC-Verhandlungen

(Anglican-Roman Catholic International Commission) - die dargelegte

Übereinstimmung der Lehre und des Dienstes im Amtsverständnis als

Grundlage einer Neubewertung durch den Vatikan bezeichnet hatte.

174



mationskirchen sein, dass den vorhandenen Lima-Texten eine weitere
Konvergenzerklärung hinzugefügt oder besser vorangestellt wird mit
dem Titel <De Evangelio). Darin ist zu verhandeln über Evangelium -
Schrift - Tradition, über Geist und Wort, über Mission und Evangelisation

und über das ministerium verbi divini. Dann sind auch in den
Sakraments- und Amtstexten die konvergierenden Linien für Protestanten
besser erkennbar und konsensfähiger.»37

4.5 Die Eucharistische Liturgie von Lima38

Konnten nach der Spaltung von Ost- und Westkirche beide Seiten noch
die Rechtmässigkeit von Eucharistie, Sakramenten und Ämtern in ihren
Kirchen anerkennen, so zerbrach die gottesdienstliche Gemeinschaft im
16. Jahrhundert auch zwischen den reformatorischen Kirchen. Es war
daher ein überwältigendes Zeichen, dass in Lima nicht nur eine weitestgehende

Konvergenz über Taufe, Eucharistie und Amt dokumentiert,
sondern diese auch in einer Eucharistischen Liturgie gefeiert werden
konnte. Federführend für ihre Gestaltung war Fr. Max Thurian, der hier
auch gottesdienstliche Erfahrungen aus Taizé eingebracht hat. Die Lima-
Eucharistie wurde erstmals am 15. Januar 1982 und dann erneut am
28. Juli desselben Jahres unter dem Vorsitz von Generalsekretär Philipp
Potter bei der Sitzung des Zentralausschusses des ÖRK im Ökumenischen

Zentrum in Genf gefeiert. Bei der Vollversammlung des ÖRK in
Vancouver 1983 wurde - unter dem Vorsitz des damaligen Erzbischofs

von Canterbury Robert Runcie - die Lima-Liturgie als zentraler Gottesdienst

begangen, noch ehe alle bis 1984 erbetenen Stellungnahmen der
Kirchen zu den Konvergenzpapieren eingelaufen waren. Die Erwartung
war begründet, dass von der Verschiedenheit der Traditionen her
Rückfragen gestellt und die Verdeutlichung von Einzelproblemen verlangt,
aber die erreichte Gemeinsamkeit nicht mehr in Frage gestellt werde.
Als Hauptgottesdienst der darauffolgenden Vollversammlung des ÖRK

37 In: Ökumene am Ort, Blätter für ökumenische Basisarbeit, 1985/2, 11.
38 Die Eucharistische Liturgie von Lima, mit einer Einführung von Max Thurian,

in: Ökumenische Perspektiven von Taufe. Eucharistie und Amt (Fn.14),
213-235.
Sigisbert Kraft, Feiernd Gemeinschaft im Glauben wachsen lassen: Kleiner
Kommentar zur Lima-Liturgie, in: Ökumene am Ort, Blätter für ökumenische Basisarbeit,

4/1986, 2-12.
Ders.: Ökumenische Eucharistiefeier? Überlegungen zu einer umstrittenen
Frage, in: Liturgisches Jahrbuch 4/1995, 216-237.

175



in Canberra, am 10. Februar 1991, wurde die Eucharistische Liturgie von
Lima - nach Eingang und Auswertung der Stellungnahmen - erneut
gefeiert. Orthodoxe Delegierte und römisch-katholische Berater und Gäste

nahmen betend Anteil, eine Reihe von Katholiken kommunizierte.
Es handelte sich dabei immerhin um die grösstmögliche Öffentlichkeit
und Offizialität der weltweiten Kirche, nicht um einen ökumenischen
Gottesdienst, wie er in «vorausschauendem Gehorsam» immer wieder
einmal zwischen Nachbargemeinden begangen wird.

Am Abend des Fronleichnamstages 1992 während des Deutschen
Katholikentags in Karlsruhe leiteten der anglikanische Bischof Ambrose
Reeves, Landesbischof Klaus Engelhardt und der Verfasser in der
altkatholischen Christi-Auferstehungs-Kirche in Karlsruhe die Feier der
Lima-Eucharistie. Auch zahlreiche römisch-katholische Christen, selbst

Ordensleute, nahmen daran teil und empfingen das Mahl des Herrn.
Wenn es in der Einführung von Max Thurian heisst, diese Liturgie wolle
«keine andere <Autorität> beanspruchen als die, bei einigen ökumenischen

Anlässen gefeiert worden zu sein», so wurde diese < Autorität) hier

gewonnen. Bedauerlicherweise wird es nicht möglich sein, bei der
Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen 1998 in Harare die

Lima-Liturgie von neuem als zentralen Gottesdienst zu feiern.
Der Lima-Liturgie liegt der Aufbau der gottesdienstlichen Ordnung

zugrunde, wie sie seit der Frühzeit der Kirche gefeiert wurde. In der

Lima-Liturgie wurden bewusst Aussagen der Konvergenzerklärungen
thematisiert und versucht, wichtige liturgische Ausdrucksformen
verschiedener kirchlicher Traditionen zusammenzufügen.

Die Eucharistische Liturgie von Lima hat ihren Sitz im Leben vor
allem dort, wo sie in grösserer ökumenischer Gemeinschaft begangen
wird. Max Thurian bemerkt in der «Einführung», die Lima-Liturgie
könne auch da und dort verändert und vereinfacht gefeiert werden. Das
wird freilich dann problematisch, wenn einzelne Kirchen sie für ihren
Bereich adaptieren und ihren eigenen Traditionen und theologischen
Traditionen so weit anpassen, dass sie die übergreifende Konvergenz
nicht mehr zum Ausdruck bringt.

Schon bald, nachdem die Lima-Liturgie bekannt geworden war, gab
Frieder Schulz, einer der führenden Liturgiker der Evangelischen
(Unierten) Landeskirche von Baden, einen Kommentar, der wie in
einem Brennspiegel viele Reaktionen zusammenfasst: «Es ist wahrscheinlich,

dass die Lima-Liturgie, eine Ausformung dessen, was die Lima-
Texte über die Eucharistie sagen, für die evangelische liturgische Tradition

im deutschen Sprachgebiet, anders als im englischsprachigen Be-

176



reich, als Irritation, wenn nicht als Herausforderung empfunden wird,
zumal die gottesdienstliche Konkretion auch deutlicher und praktischer
zeigt, was die etwas trockene theologische Theorie der Lima-Texte
meint. Man kann nun versuchen, sich gegen das Neue abzuschirmen und
es mit disqualifizierenden Etiketten versehen wie <katholisch>, <hoch-

kirchlich), <elitär> u. ä. Man kann aber auch versuchen, mit unbefangener
Offenheit und Lernbereitschaft wahrzunehmen, was hier an geistlicher
Erkenntnis und Erfahrung seinen Niederschlag gefunden hat.»39 Es

zeigte sich - bis hinein in die evangelische Agendenarbeit der folgenden
Jahre - überraschenderweise, dass solche Irritation nicht erst durch das

Eucharistiegebet von Lima hervorgerufen wurde. Auch die Struktur
eines entfalteten Wortgottesdienstes mit drei Lesungen (Altes Testament
bzw. Apostelgeschichte, Antwortpsalm, neutestamentliche Lesung,
Halleluja, Evangelium) und das nach der Predigt und einer meditativen
Stille eingeordnete Credo stiess in evangelischen Kirchen auf Befremden,

so als ob nicht gerade eine solche Ordnung der <Kirche des Wortes>

gemäss wäre.
Es war bereits die Rede davon, dass hier auch das wiederhergestellte

volle Eucharistiegebet als das «schwierigste Stück» (Schulz) empfunden
wurde, insbesondere die Epiklese - und erst recht Begriffe wie «verwandeln»

und «Opfer». Hier zeigt sich die Wirkungsgeschichte des
reformatorischen Ärgernisses am Messopferverständnis der Zeit und die Schwierigkeit,

derart belastete Formulierungen mit einem anderen
Bedeutungsinhalt wieder zu übernehmen. Schulz weist mit Recht auf die

Strassburger Tradition hin, in der sich «seit Anfang unter Zitierung biblischer

Stellen wie Röm 12,1 und Ps 51,19 sowie Ps 50,23a Bitten um den

Heiligen Geist (finden), der die Gemeinde zum rechten Opfer befähigen
möge. Bucers Abendmahlsordnungen enthielten durchaus das Opfermotiv

in diesem Sinn mit dem charakteristischen <sich aufopfern) und
<sich Gott ergeben)»40. Auch in Kirchenliedtexten von Michael Weisse,
Paul Gerhardt, Gerhard Tersteegen u. a. findet sich diese Gebetsweise.

Der Lutheraner Karl Bernhard Ritter hat in seiner, in Verbindung mit
der Evangelischen Michaelsbruderschaft entstandenen, Agende «Die
Eucharistische Feier»41 geraume Zeit vor Lima unbefangen das belastete

19 Vgl. dazu u.a. Frieder Schulz, Die Lima-Liturgie, Die ökumenische
Gottesdienstordnung zu den Lima-Texten. Ein Beitrag zum Verständnis und zur
Urteilsbildung, Kassel 1983,26.

411 Ebd. 28.
41 Kassel 1961.

177



Wort «wandeln» in Beziehung zu 1 Kor 15,51 und Phil 3,21 verwendet.
Seine Epiklese-Formulierung lautet:

«Vater, sende auf uns herab deinen Heiligen Geist, der lebendig
macht, und erfülle mit ihm das Haus deiner ganzen Kirche. Durch ihn

heilige und erneuere uns an Leib und Seele. Durch ihn heilige diese Gaben

zum Brot des ewigen Lebens und zum Trank des immerwährenden
Heils. Und wie du deinen Sohn auferweckt hast von den Toten und
seinen irdischen Leib verwandelt hast in unvergängliches Leben, so wandle
diese Welt neu in deiner Liebe.»

In Irritationen, wie sie gegenüber der Lima-Liturgie auftreten, zeigen
sich späte Folgen davon, dass sich Luther und Melanchthon mit den

Strassburgern nicht theologisch und spirituell zu einigen vermochten.
Das Eucharistiegebet von Lima nimmt die Anamnese-Überlieferung

der frühkirchlichen Anaphoren auf und nennt dabei die Schöpfung,
Mose und die Propheten, wie es beim Abschiedsmahl Jesu in der
jüdischen Beraka geschehen ist.

Es übernimmt freilich nicht die Parallelstruktur zu den Symbola, wie
sie sich bei Hippolyt und in anderen frühen Texten findet. Die Epiklese
wird den verba testamenti vorangestellt. Hier hat sich die Rücksicht auf
die römisch-katholische Liturgiereform und auf das reformatorische
Verständnis des Abendmahlberichts gegenüber der in der Chrysosto-
mus-Liturgie bewahrten Ordnung durchgesetzt.

Die Lima-Liturgie nimmt bewusst die theologischen Themen der

Konvergenzdokumente auf. Im Kollektengebet und in der Epiklese finden
wir den Taufgedanken, auch in der Präfation, in der danach von der

königlichen Priesterschaft aller Erlösten und vom besonderen Amt die
Rede ist. Das hat zu einer Grossform geführt, die in anderen neugeschaffenen

Eucharistiegebeten der jüngsten Zeit wieder vermieden wurde.
Bei diesen kommt es darauf an, in den wesentlichen Aussagen der Feier
die lex orandi et credendi der frühen Kirche aufzunehmen und die

gewonnene Übereinstimmung mit anderen Kirchen zu bewahren. Deshalb
konnten in manche neuen Eucharistiebücher von altkatholischen,
anglikanischen und evangelischen Kirchen Texte aufgenommen werden, die

in anderen Kirchen entstanden sind.
Aus der bereits genannten Parallele des Eucharistiegebets zum

Taufbekenntnis lässt sich die Einfügung der «Gedenkbitten» im Lima-Eucharistiegebet

verstehen. Sie haben dort ihren Platz, wo im Symbolon von
der Kirche, von der Communio Sanctorum die Rede ist.

Erfreulicherweise enthält die Ordnung von Lima ausser dem Sanctus,
das als erste Gemeindeakklamation im Eucharistiegebet anzusehen ist,

178



noch an weiteren fünf Stellen Gemeinderufe. Leider wurde nach
«Geheimnis des Glaubens» nicht die in der anglikanischen Liturgie und in
altkatholischen Ausgaben vorgezogene Fassung «Christus ist gestorben,
Christus ist erstanden, Christus wird wiederkommen!» gewählt, sondern
der in römisch-katholischen und in manchen evangelischen
Gottesdienstordnungen gebräuchliche Ruf «Deinen Tod, o Herr, verkünden
wir...». Damit wird die durchgängige Gebetsrichtung der Anaphora an
den Vater durchbrochen.

Bleibt die Frage: Wenn Christen aus getrennten Kirchen im
Eucharistiegebet von Lima und ähnlichen Texten ihre eigene Glaubensüberzeugung

wiederfinden, kann und darf dann die Amtsfrage als einziges
Hindernis stehen bleiben?

Von orthodoxer und römisch-katholischer Seite wird entgegnet,
Kommuniongemeinschaft setze Kirchengemeinschaft voraus. Kann aber
nicht die Feier der Eucharistie auch als ökumenische Wegzehrung
verstanden werden, als «medicina», wie das Sakrament in alten Orationen
genannt wird?

Wenn es in Rom heisst, Kommuniongemeinschaft verlange die
Gemeinschaft cum Petro et sub Petro, so darf gefragt werden, wie das zu
der Zeit gewesen ist, ehe sich um 150 in Rom der monarchische Episkopat

durchgesetzt hat, der zudem noch keinen «päpstlichen» Anspruch
erhob.

Hier ist an Melanchthons Definition von der Kirche als der
«Versammlung der Gläubigen» zu erinnern, in der das Evangelium rein
gepredigt und die heiligen Sakramente «recte administrantur» (CA VII).
Wo sich eine Gemeinde zur schriftgemässen Verkündigung und zur
Eucharistiefeier gemäss dem Glauben der frühen Gemeinden zusammenfindet,

da ist Kirche.
Der Liturgiewissenschaftler Philipp Harnoncourt schrieb in einem

Brief nach der 2. Europäischen Ökumenischen Versammlung 1997 in
Graz von seiner Überzeugung, «dass die grundlegende Einheit der Kirche

in den Kirchen immer vorhanden war und letztlich unzerstörbar ist.
Sie ist nämlich eine Gabe und Wirkung des Heiligen Geistes, der seit dem

Pfingst-Ereignis in den Tagen der Apostel der Kirche unwiderruflich
geschenkt ist. Er ist Geist und Garant der Einheit, aber auch Geist und
Garant der überraschendsten Vielfalt. Zerstört oder zumindest stark
getrübt ist aber die Erkennbarkeit der Einheit und damit die Glaubwürdigkeit

der Kirche». Die Rezeption der Lima-Dokumente und die Feier der
Lima-Eucharistie sind ein Auftrag, die vorgegebene Einheit wieder
erkennbar zu machen!

179



Die reformatorische Botschaft ist vor allem über Lieder und Gebete

unter die Leute gekommen. Die Lima-Liturgie konnte leider nur
begrenzt dazu beitragen, neugewonnene Übereinstimmung in Lehre und
Gebet den Gemeinden bewusst zu machen.

Rechtzeitig zum Melanchthongedenkjahr wurde erneut bekannt, was

lange vergessen war: «Von keinem Reformator sind so viele Gebete
überliefert wie von ihm.»42

5. Ausblick

Ohne die Konvergenzdokumente von Lima wäre es wohl kaum zu den

Vereinbarungen von Leuenberg und Porvoo gekommen, in denen jene
Einigung reformatorischer Kirchen erreicht worden ist, die Philipp
Melanchthon ersehnt und um die er vergeblich gerungen hat. Wenn die
Lima-Dokumente und andere Zeugnisse gewachsener ökumenischer
Übereinstimmung in Vergessenheit geraten, werden wir auf dem
ökumenischen Weg erheblich zurückgeworfen.

Konvergenz und Konsens, wie sie hier erreicht wurden, sind nicht nur
aus dem Sachwissen und durch den eminenten Fleiss der Kommissionsmitglieder

und ihres Beraterkreises zustandegekommen. Sie sind

Fügung und Gabe des Gottesgeistes an die Kirche. Wer sie missachtet,
versündigt sich wider den Heiligen Geist!

Nochmals Philipp Harnoncourt: «Solange die Kirchen in der Trennung

verharren und so die gegebene Einheit unkenntlich bleibt, handeln
sie gegen den Heiligen Geist, und zwar alle! Keine einzelne Kirche kann
für sich die Einheit verwirklichen. Ziel der ökumenischen Bemühungen
kann nur Einheit in versöhnter Verschiedenheit sein.»

6. Abschluss

Bei einer Tagung der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in

Baden-Württemberg zum Gedenken an Philipp Melanchthon wurde zum
Abschluss das nachfolgende Gebet gesprochen, mit dem auch diese

Überlegungen abgeschlossen werden sollen:

42 Martin Jung und Gerhard Weng, Ich rufe zu dir. Gebete des Reformators Philipp

Melanchthon, Frankfurt am Main 1996.

180



Grosser Gott, allerbarmender Vater!
Wir danken dir für das Leben und den Glauben deines Dieners Philipp

Melanchthon
und für sein Zeugnis, das wir neu vernehmen dürfen.
Wir bitten dich:
Lass uns gleich ihm nichts mehr wünschen, als von dir geliebt zu
werden.

Hilf uns in den verschiedenen Lagen deines Weinbergs
im wechselseitigen Gespräch zu bleiben, zu dem wir geboren sind.

Führe uns, dein pilgerndes Volk, miteinander auf den Weg
und zerbrich alle Hindernisse
im Namen deines Sohnes Jesus Christus,
nach dem wir uns nennen.
Bleibe bei uns auf unserem Weg
und lass uns bei dir bleiben
in Zeit und Ewigkeit.
Amen.

Waghäusel-Kirrlach Sigisbert Kraft

181


	Konsens und Konvergenz von Melanchthon bis Lima

