
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 3

Vereinsnachrichten: 27. Internationaler Altkatholikenkongress in Österreich 1998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


27. Internationaler Altkatholikenkongress
in Österreich 1998

Harald Rein «In deinen Toren kann ich atmen...» Einfüh¬

rung ins Kongressthema
Ulrike Bechmann «Gelobt sei Deine Klugheit»! Bibelarbeit zu

Abigajil (1. Sam. 25)
Walter J. Hollenweger Jakob und Esaù. Eine patriotische Legende
Walter J. Hollenweger Konflikt in Korinth. Einführung ins Myste¬

rienspiel
Altkatholikenkongress Grussbotschaft an die 8. Vollversammlung des

Ökumenischen Rates der Kirchen in Harare

«In deinen Toren kann ich atmen...»

Einführung ins Kongressthema

Als der Ständige Kongressausschuss das Thema des 27. Internationalen
Altkatholikenkongresses ', der vom 24. bis 28. August 1998 in Seggau bei
Graz tagte, festlegte, ging sehr viel Unruhe durch die altkatholische
Kirchengemeinschaft der Utrechter Union. Die Diskussionen über die
Einführung der Frauenordination, die eucharistische Gastfreundschaft
einzelner altkatholischen Kirchen mit dritten und gleichgeschlechtliche
Beziehungen bereiteten in den einzelnen Mitgliedskirchen und/oder auf
Unionsebene grosse Probleme. Aber auch in anderen Kirchen und im
Ökumenischen Rat der Kirchen wurde und wird über ähnliches und
anderes gestritten.

Konflikte gab und gibt es immer, wo Menschen miteinander leben.

Aber wie Christinnen und Christen mit Konflikten umgehen, ist im
Hinblick auf ihren Glauben nicht beliebig. Ausgehend von drei biblischen
Texten - der Abigajil-Geschichte, der Jakob-Esau-Geschichte und der
Gemeinde zu Korinth -wurden Konfliktlösungsmodelle in der Bibel dis-

1 Aus Platzgründen können in der IKZ nur eine Einführung ins Kongressthema,

die Referate in gekürzter Form und die Grussbotschaft des Kongresses an
die S.Vollversammlung des OeRK in Harare erscheinen. Das offizielle und
ausführliche Protokoll ist als Skript erhältlich bei der Kanzlei der Altkatholischen
Kirche Österreichs in A-1010-Wien, Schottenring 17/1/3/12: Protokoll. 27.
Internationaler Altkatholikenkongress, Wien 1999, 45 Seiten.

137



kutiert, meditiert und gespielt. Konflikte zwischen Menschen gibt es

aber nicht nur, wenn sie unterschiedlicher Meinung sind, sondern auch,

wenn jemand etwas «revolutionieren» will. Konflikte haben oft mit
«Veränderung» zu tun. Modern und organisationspsychologisch
ausgedrückt könnte man daher das Kongressthema auch mit den Begriffen
Konfliktmanagement und Change Management in der Kirche umschreiben.

Es lag jedoch im Konzept des Kongresses begründet, aktuelle
Konflikte innerhalb der altkatholischen Konfessionsfamilie gerade nicht zu

thematisieren, sondern an biblischen Modellfällen die eigene Konfliktfähigkeit

und Veränderbarkeit praktisch zu «üben»; also das Thema nicht
abstrakt anzugehen, sondern zu «erleben». Dafür konnten zwei
Referenten gewonnen werden: Dr. Ulrike Bechmann und Prof. Dr. Walter
J. Hollenweger. Sie wurden von der Theaterpädagogin Estella Korthaus
unterstützt. Die Vorträge der Referentin und des Referenten schliessen

sich in gekürzter Form dieser Einführung an. Leider lässt sich in diesem
Rahmen nicht beschreiben2, was an kreativem Erleben durch die Referate

im Plenum, in den Arbeitsgruppen und im Mysterienspiel ausgelöst
wurde, aber auch an Widerständen.

Für die weitere Konfliktbewältigung und Zukunftsdiskussion in der
Utrechter Union der altkatholischen Kirchen und ihren einzelnen
Mitgliedskirchen mögen folgende Thesen hilfreich sein, die sich meines
Erachtens aus dem Kongress heraus kristallisierten, aber nicht von jedem
geteilt wurden:

- Es gibt keine objektive Wahrheit, sondern Standpunkte, von denen

aus man etwas sieht.

- Konflikte erscheinen in ihrer Bewertung aus der Sicht der Vergangenheit

(das aktuelle Heute) oft total anders als aus der jeweiligen
Gegenwartsperspektive (Vergangenheit zu einer bestimmten Zeit).

- Da Kirche wie jede Gemeinschaft von Menschen eine Gemeinschaft

von Gegensätzen ist, gibt es unterschiedliche Möglichkeiten, mit
Konflikten umzugehen. Die beiden am nahe liegendsten wären entweder
trotz Streit in Frieden miteinander auszukommen und bei einander zu
bleiben oder wegen nicht überbrückbarer Gegensätze in Frieden
auseinanderzugehen.

2 Dazu siehe: A.Suter. In deinen Toren kann ich atmen...!, in: Christkatholisches

Kirchenblatt 1998. Biel 1998.310-313: Prude Török. «In deinen Toren kann
ich atmen», in: Altkatholische Kirchenzeitung 10/1998. Wien 1998. 4-5, Franz
Kramer, «In deinen Toren kann ich atmen», in: Christen heute 1998. 219-222.
Bonn 1998 und Robert Frede, Ein Alt-Katholikentag? Gedanken zum
Alt-Katholikenkongress, in: Christen heute 1998, 223, Bonn 1998.

138



- Ob man in einer Glaubensgemeinschaft frei atmen und sich befreit in
ihr bewegen kann, hängt mit davon ab, wie es gelingt, mit Konflikten
und Veränderungen umzugehen.

- Versöhnung ist eines der wichtigsten christlichen Themen. Wie sieht es

damit innerhalb der Utrechter Union der altkatholischen Kirchen
nach den schwierigen Verhandlungen über die Zulassung von Frauen
zum vollen apostolischen Amt aus?

- Das Abendmahl, das Heiligste, was das Christentum hat, darf bei
Konflikten von den Christen nicht als Waffe im Sinne von Zulassung
oder Nichtzulassung missbraucht werden.
Der Leitspruch des Kongresses «In deinen Toren kann ich atmen...»

(aus einem Lied nach Psalm 122) ruft uns aber immer wieder in Erinnerung:

die Bewältigung von Konflikten kann nur mit Gottes Hilfe gelingen.

Harald Rein

«Gelobt sei Deine Klugheit»!
Bibelarbeit zu Abigajil (l.Sam. 25)

Die Geschichte, die in der Zeit des Königs Saul spielt, erzählt von Abigajil

der Frau des Gutsbesitzers Nabal, und von Nabais Konflikt mit David,

der sich mit seinen Männern auf der Flucht vor Saul befindet. Die
meisten Geschichten der Bibel entstanden nicht zu der Zeit, in der die

Ereignisse, über die sie berichten, spielen, sondern wurden in späterer
Zeit verfasst. So gilt es, zwei Ebenen zu unterscheiden: die erzählte Zeit
(die Zeit, in der die Geschichte spielt), und die Erzählzeit (also die Zeit,
in der die Geschichte erzählt wird). Der erste Teil der Bibelarbeit lässt

sich auf die erzählte Zeit ein. Szene für Szene erschliesst sich die Lebenswelt

der Geschichte, in der sich die Kommunikation ereignet, die zum
Konflikt wie zur Konfliktlösung führt. Die Gespräche der Hauptpersonen

bestimmen den Handlungsablauf, strukturieren die Erzählung und

bringen die Handlung vorwärts. Ihnen soll im Folgenden die Aufmerksamkeit

gelten, denn in der Abigajil-Erzählung ist es eine Frage von
Leben und Tod, ob alle Personen ihr Wissen mitteilen, wie sie es mitteilen
und wer mit wem redet.

139



Szenen der erzählten Zeit

Die Lebenswelt der Geschichte

Die Geschichte der Abigajil spielt in der Zeit des Königs Saul, also etwa

um 1000 v. Chr. David befindet sich auf der Flucht vor Saul mit den Männern,

die sich ihm angeschlossen haben: «alle Bedrängten, alle, die einen

Gläubiger hatten, alle Verbitterten» (l.Sam. 22,2). In dieser Zeit gab es

keine Zentralregierung. Durch den Niedergang der Städte war eine neue
Dorfkultur entstanden. Alle, die Bauern, Hirten, Nomaden und Stadtbewohner

waren in ihrer unterschiedlichen Kultur aufeinander angewiesen,

weil nur das Zusammenspiel der unterschiedlichen Lebensweisen
ein Überleben sicherte. Nabal besass ein grosses Gut am Rande der Wüste.

Er hatte wirtschaftlich und politisch sicher grossen Einfluss: Auf so
einem Gut beschäftigte er viele Hirten, die mit dem Kleinvieh herumzogen,

und Leute, die die Felder bestellten - ein wichtiger Arbeitgeber der

Region.

Die Hauptpersonen

Die Sympathien der Geschichte sind schon bei der Vorstellung der
Personen (V.4) eindeutig verteilt - das hat mit der späteren Bearbeitung des

Textes zu tun. Nabal, als reicher Gutsbesitzer mit vielen Herden und Hirten,

wird negativ, als dumm und böse geschildert. Seine Frau Abigajil
dagegen als klug und verständig, ganz positiv. Beide sind auf der Seite der
Besitzenden. Nabal feiert gerade sein Schafschurfest. David dagegen,
mit seinen Leuten auf der Flucht vor Saul, befindet sich auf der Seite

derer, die ihr Leben irgendwie fristen müssen. Diese beiden Welten, reich
und arm, oben und unten, sesshaft und nichtsesshaft begegnen sich in der
ersten Szene.

Davids Knechte begegnen Nabal

David schickt seine Leute zu Nabal und lässt durch sie Nabal ausrichten:
«Friede mit dir, Friede mit deinem Haus, Friede mit allem, was Dir
gehört. Deine Hirten sind mit ihren Schafen bei uns gewesen, wir haben
ihnen nichts getan, sie haben nichts vermisst, solange sie in Karmel waren.»
(V.7) Mit diesen Worten stellt David die Situation doch etwas auf den

Kopf: Das Gut Nabais war in Karmel, David hält sich mit seinen Leuten
im Bereich Nabais auf. Die Formulierung: «Gib Deinem Sohn, was Du
zur Hand hast» suggeriert eine Beziehung, die nicht vorhanden ist (ein
Sohn-Verhältnis) und die die Mafia-Methode eher schlecht als recht ver-

140



schieiert. Nabal lehnt empört ab. Diese Szene zeigt eine missglückte
Kommunikation: Sie läuft nur indirekt über die Leute Davids, es gibt
keine Vermittlung, kein direktes Gespräch zwischen den zwei
unterschiedlichen Perspektiven, die hier aufeinander treffen. Diese
missglückte Kommunikation muss zum Konflikt führen.

Der Knecht Nabais berichtet Abigajil

Ein namenloser Knecht berichtet Abigajil über die Begegnung. Allerdings

vermittelt er das Anliegen auf interessante Weise: Er verändert
den Bericht leicht. «Wir waren mit ihnen zusammen» sagt er zweimal, als

sei es selbstverständlich, und ergänzt sogar: «Sie haben bei Tag und bei
Nacht eine Mauer um uns gebildet, die ganze Zeit hindurch, da wir mit
ihnen zusammen waren und unsere Schafe hüteten» (V.16). Damit hätten

Davids Leute einen richtigen Dienst geleistet, etwa, die Hirten vor
Nomaden geschützt, was einen gerechten Lohn erfordern würde. Auch
bezeichnet er die Leute Davids als malak, Boten, das gleiche Wort, das

auch für Engel verwendet wird. Sie seien mit Segenswünschen gekommen

- die Abweisung Nabais bedrohe jetzt ihn selbst und sein Haus. Der
Knecht geht noch weiter: Er redet nicht wie ein Untergebener in der Art,
wie er einerseits Abigajil auffordert, zu handeln, und Nabal andrerseits
als unverständig kennzeichnet (V.17). Damit schiebt er Nabal die Schuld

am Konflikt zu und Abigajil die Verantwortung für die Zukunft. Man hat
den Eindruck, die Knechte Davids und Nabais hätten sich zusammengeschlossen,

da auch David ausdrücklich Nabal auffordern lässt, seine

Leute zu fragen, ob der Dienst geleistet worden sei (V.8). Als Hirten waren

sie, sowieso eher mit kärglichem Lohn bedacht, für die Tiere
verantwortlich und mussten verlorene ersetzen.

Der Knecht macht allein durch Wortwahl und ausführlichen Bericht
aus der reinen Forderung ein berechtigtes Anliegen, ja, er nimmt wohl
die gleiche Perspektive wie Davids Leute ein.

Abigajils Tat und Gespräch mit David

Abigajil fragt nicht einmal mehr nach, packt zusammen und schickt die
Knechte voraus, ohne dass Nabal etwas erfährt. Doch der Schwerpunkt
der Geschichte liegt anderswo: Nicht die Geschenke, sondern die Begegnung

und das, was Abigajil zu sagen hat, sind das Hauptgeschenk an David.

141



Vor der eigentlichen Begegnung dramatisiert der Text durch Verzögerung

und Steigerung die Konfrontation: David wird gerade mit seinem
Schwur bei Gott zitiert, er würde wegen der Absage Nabais keinen

übriglassen, der «an die Wand pisst» - so die wörtliche Übersetzung.
Zudem begegnet Abigajil ganz allein eben diesen kampfbereiten Männern.
Sie bekennt sich schuldig und lenkt alle Verantwortung auf sich (V.24).
Den theologisch gefüllten Terminus awon, Schuld, benutzt Abigajil für
die Tatsache, dass sie die Männer Davids, als sie bei Nabal waren, nicht
gesehen habe (V.25). Indem sie David als adoni, «mein Herr» und sich

selbst als amah, «deine Magd» bezeichnet, stellt sie eine Beziehung her,
die erst später erfüllt werden wird. Denn amah ist eigentlich ein Begriff
des Königshofes und bezeichnet eine Ehefrau. Es ist eine ähnliche List,
wie David sie anwandte, als er sich als «dein Sohn» Nabal gegenüber
vorstellen lässt.

Nabal spielte als «Tor», der er schon dem Namen nach sei, keine Rolle
(V.25), betont Abigajil und kommt nun zum Eigentlichen: «So wahr der
Herr lebt und so wahr du lebst, hat dich der Herr davor bewahrt,
Blutschuld auf dich zu laden und dir selbst zu helfen. Möge es deinen Feinden
und allen, die gegen meinen Herrn Böses planen, ebenso ergehen wie
Nabal.» (V.26)

Abigajil stellt fest (sie bittet nicht!), dass David ablässt von seiner
Rache. Sie bezieht sich mit ihrer Mission auf Gott - ohne dass sie tatsächlich
einen göttlichen Auftrag erhalten hat. Doch nur so kann Abigajil auch
dem Schwur Davids bei Gott begegnen. So ist David nicht länger
verpflichtet, seinen Schwur zu halten und kann sein Gesicht wahren. Die
weitere Rede macht Abigajil zur Prophetin: Sie sagt David ein sicheres

Haus, Gottes Beistand und auch ein makelloses Leben voraus (V.28) und

spricht ihm den Segen zu, dass sein «Leben eingebunden sei im Beutel
des Lebens bei Gott» (V.29). Die Feinde aber werde Gott vernichten.
Hier nimmt Abigajil Stellung in der aktuellen politischen Auseinandersetzung-

für David und gegen Saul. Deshalb, weil David und nicht Saul

erwählt ist, spricht sie ihm den Titel zu, den eigentlich Saul verliehen
bekam: nagid, designierter Fürst zu sein über Israel.

In steter Steigerung führt Abigajil in ihrer Rede David vor Augen, was

er durch Blutschuld verlöre, und prophezeit ihm dabei eine besondere
Zukunft. Die Geschenke werden jetzt übergeben, sie rahmen die

Begegnungsszene ein.

142



Davids Dank

David preist Abigajil dreimal mit baruch: gesegnet sei ihre Tat, ihre
Klugheit und Gott, der Abigajil entgegenschickte. Woher hatte Abigajil
die Weitsicht? Gepriesen wird Abigajils tacme, Verstand und Einsicht.
Sie hat wohl die Zeichen der Zeit erkannt und eine klare Entscheidung
getroffen, zu handeln, um Gewalt zu verhindern. Dabei handelt sie

gegen die Clansolidarität, überschreitet ihre traditionelle Rolle - und
gewinnt die Zukunft. Sie brauchte wohl einen grösseren Horizont als den

Augenblick, viel Weitblick und Umsicht, um solche Folgen abschätzen

zu können.

Abigajil und Nabal

Nabal, betrunken wie ein König (V.36), wird als Möchte-gern-König dem
wahren zukünftigen König David gegenübergestellt. Als Abigajil ihm
am anderen Morgen alles erzählt, «stirbt sein Herz». Das Herz ist Sitz
des Verstandes, der Einsicht, entspricht also in der übertragenen Bedeutung

mehr unserem Gehirn. Ohne Einsicht kann er auch nicht weiterleben.

Nach weiteren zehn Tagen stirbt Nabal endgültig, David nimmt
Abigajil zur Frau und gewinnt damit weiteren politischen Einfluss im
Süden.

Der Segen der Abigajil

«Dein Leben sei eingebunden in den Beutel des Lebens»: Man hat viel
über den Ausdruck gerätselt. Dahinter steht ursprünglich wohl der Beutel,

in dem man eine entsprechende Anzahl Steinchen für Kleinvieh wie
Schafe oder Ziegen aufbewahrte. Wurden Tiere verkauft, gingen einige
verloren oder kamen sie dazu, wurden die Steinchen entsprechend
verändert. Zu einer solchen Verwendung passt der Schadenswunsch, das

Leben der Feinde möge weggeschleudert (wie ein Stein) werden. Auch
sonst kann der Beutel als Aufbewahrungsort für etwas besonders Kostbares

verwendet werden. Mit zunehmender Administration in Israel
aber veränderte sich das Bild. Aus dem Beutel des Lebens wird zunehmend

das Buch des Lebens, worin das Leben der einzelnen eingeschrieben

ist. Gemeint ist in jedem Fall der absolute Schutz des Lebens durch
Gott.

143



Die Erzählzeit

Die politische Diktion: David und nicht Saul!

Die Geschichte der Abigajil gehört zur Aufstiegserzählung Davids, die

von 1. Sam. 16.14 bis wahrscheinlich 2. Sam 5,5 geht (wobei das Ende
umstritten bleibt). Sie will David als idealen König vorstellen und dient dem

Ruhm des Hauses Davids. Verbunden ist mit ihr die Abstiegsgeschichte
Sauls. David steht dabei für das Südreich Juda, Saul für das Nordreich
Israel. Die Geschichte entstand am Jerusalemer Königshof, als die
Administration schon etwas vorangeschritten war und Nord- und Südreich
Juda nach dem Tod Salomos (ca. 925 v.Chr.) aus dem vorher vereinten
Israel als zwei Staaten hervorgegangen waren. Nord- und Südreich hatten

unterschiedliche Konzeptionen von Herrschaft: Der Süden war
territorial strukturiert (unterschiedliche ethnische Zugehörigkeit war
möglich), der Norden eher nach Stämmeverband konzipiert. Der Süden war
dynastisch in der Herrschaftsweitergabe am Haus Davids orientiert, der
Norden eher mit Wahlkönigtum und - nach solchen Anfängen - mit
weniger dauerhaften Dynastien. Und schliesslich standen sich die Tempel
von Jerusalem (Süden) auf der einen und Samaria und Bethel (Norden)
auf der anderen Seite als Konkurrenz gegenüber.

Im Süden ist der Aufstiegsbericht Davids so konstruiert, dass die

rechtmässige Herrschaft Sauls immer fragwürdiger wird und Davids
Machtübernahme als von Gott gewollt und durch Sauls Fehlverhalten
als fast zwingend notwendig vorgestellt wird. In der Abigajil-Geschichte
wird diese Tendenz dadurch gefestigt, dass im Laufe der Geschichte Nabal

immer mehr mit Saul identifiziert und gleichgesetzt wird. Eingebettet
in die beiden Geschichten, in denen David Saul verschont, deutet sich

hier das böse Ende Sauls schon an, denn Nabal wird von Abigajil mit den
Feinden Davids - und damit mit Saul - identifiziert. Der Segen liegt über
David; der Fluch trifft seine Feinde, Nabal wie Saul gleichermassen.
Gleichzeitig werden darin auch all die eingebunden, die den Süden
ablehnen: das ganze Nordreich also, das dem Süden als Gegner gegenübersteht.

Das lässt sich etwa an den Worten Nabais zeigen: «Wer ist David,
wer ist der Sohn Isais?» (l.Kön. 12,16). Ähnliche Wendungen werden
den Gegnern der davidischen Dynastie, wie etwa dem aufständischen
Scheba (2. Sam. 20,1), und dem ersten Nordreichkönig Jerobeam

(l.Kön. 12,16) in den Mund gelegt.

144



Weisheitliche Theologie in der Abigajil-Geschichte

Am Königshof in Jerusalem war auch die Sammlung von Weisheitslehren

angesiedelt. Die Weisheit als altorientalisches Phänomen war einerseits

Lebensweisheit, andererseits auch am Hof gesammelt und zur
Erziehung der Beamten und Könige eingesetzt. Die Abigajil-Geschichte
liest sich wie ein Lehrstück, das weisheitliche Theologie formuliert hat.
Schon die Kennzeichnung Nabais und Abigajils als rac, böse, und tob-
schekel, mit gutem Verstand, verwendet weisheitliche Theologie. Es ist
der Gegensatz von Tod und Leben, das Schicksal von Abigajil und Nabal
ist damit schon vorgezeichnet. Gut und böse beziehen sich allerdings
nicht auf das moralische Sein der beiden, sondern auf ihre lebenssteigernden

Handlungen. Nabal ist Prototyp des Toren, der Unglück und
Verderben bringt und vor dem die Weisheit warnt. Abigajil dagegen
gehört zum Bereich des Lebens, das man durch Weisheit, Klugheit und
Einsicht gewinnt. Entsprechend lassen sich in den alten weisheitlichen
Sprüchen viele finden, die auf das Verhalten von David, Abigajil oder
Nabal passen. Hier kann nur jeweils ein Beispiel genannt werden. Nabais
Torheit fällt auf ihn selbst zurück, wie der Spruch illustriert: «Wer Klugheit

besitzt, dem ist sie ein Lebensquell, die Strafe der Toren ist die Torheit

selbst» (Spr. 16,22). Davids Zorn illustriert der Satz: «Des Königs
Grimm gleicht Todesboten; aber ein Weiser kann ihn besänftigen» (Spr.

16,14). So eine weise Frau war Abigajil.

Abigajil als weise Frau

In Israel und Juda gab es das Amt der weisen Ratgeberin. Als
Ehefrauen, Königinmutter oder auch einfach nur als weise Ratgeberin hatten

sie Einfluss sowohl auf dem Land wie auch innerhalb der Diplomatie.
An entscheidenden Punkten greifen sie in die Geschichte ihres Volkes
ein. Ein Beispiel ist die weise Frau von Abel-Bet-Maacha (2. Sam. 20),
die die Vernichtung der Stadt durch den Feldherrn Joab verhindert. In
2. Sam. 14 tritt die weise Frau von Tekoa auf, die König David durch eine

List und weisheitliche Rede davon überzeugt, dass er Absalom nicht
Verstössen soll. Ihr Rat geht jeweils hin zur Rettung von Leben einzelner
oder einer Gemeinschaft. Abigajils Handeln macht sie zur Prototypin
der weisen Ratgeberin, die auch dem Ideal der klugen Frau aus Spr. 31

entspricht. David, der auf ihren Rat hört, folgt demnach der Weisheit
und gewinnt so Leben, Zukunft, Macht und Einfluss. Er kann als leuch-

145



tendes Beispiel für alle Könige gelten, die nach der Weisheit leben und

regieren sollen.
Die Geschichte weist also bezüglich ihrer Entstehungszeit in königstreue

Kreise des Südreichs Juda, wo sie sich orten, aber nicht genau
datieren lässt. Sie hat die Funktion, David und die davidische Dynastie im
Südreich als die rechtmässige Herrschaft gegenüber Saul und dem Nordreich

zu untermauern. David ist der legitime Nachfolger des Herrschertitels,

den Saul verspielt hat; er ist der König, der keine Blutschuld auf sich

lädt und weisheitlicher Lehre folgt. Das Südreich ist folglich das legitime
Reich gegenüber dem Norden.

Exilische Redaktion: Hoffnung für die Zukunft

Als Jerusalem mit Tempel und Königspalast durch die Babylonier im
Jahr 587 v. Chr. zerstört wurde, ging auch die ganze Führungsschicht unter

bzw. müsste ins Exil nach Babylon. Juda stand unter Fremdherrschaft,

zerstört und geschlagen. Es gab nur die Möglichkeit, die babylonischen

Götter als die stärkeren anzuerkennen, oder ganz neue Wege des

Glaubens an Jahwe ohne Tempel zu finden. Im Exil erst entstand die
monotheistische Konzeption des Gottesglaubens, eines Gottes, der nicht
auf einen Tempel angewiesen war, sondern der der einzige Gott
überhaupt und Schöpfer der ganzen Welt war. Als solcher konnte er auch in

Babylon verehrt werden. Die Priesterschrift, die dies etwa in Genesis 1

formulierte, schuf damit die wichtige Voraussetzung zur weiteren
Entwicklung von Judentum und Christentum.

Natürlich entstand die Frage, warum Gott zugelassen hatte, dass Juda
und der Tempel zerstört wurden. Die theologischen Diskussionen und

Meinungen dürften mindestens so vielfältig gewesen sein, wie sie es auch

heute in theologischen Fragen sind. Die widerstreitenden Antworten
finden sich in der Bibel nebeneinander. Eine Antwort gab die
sogenannte deuteronomistische Redaktion. Sie unterstreicht zwar, dass das

Königtum zu Israel gehört, aber die Könige werden jetzt einer einzelnen

Bewertung unterzogen, inwieweit sie zur Abkehr von Jahwe beigetragen
und sich damit am Untergang mitschuldig gemacht haben. Die davidische

Dynastie gilt dabei als positives Vorbild und Hoffnungsträger, insofern

David als Vorbild des zukünftigen Messias, des neuen David, ausgemalt

wird. Gerade im Untergang nahmen die Hoffnungen nicht ab,
sondern zu. Entsprechend enthusiastisch wurde auch der Sieg der Perser
über Babylon 50 Jahre später begrüsst.

146



Zu dieser redaktionellen Überarbeitung der Geschichte gehört der
Teil der Rede Abigajils, in dem sie David ein beständiges Haus, einen

grossen Namen und eine gerechte Herrschaft prophezeit. Davids
Zukunft wird überhöht. Die bisherigen davidischen Traditionen unterlagen
jetzt alle einer Revision. David war demnach Urbild des gerechten
Königs, der kein unschuldiges Blut vergiesst, der ohne Sündenschuld bleiben

wird. Timo Veijola hat dieses Konzept «die ewige Dynastie»
genannt. Hoffnung auf eine verheissungsvolle Zukunft unter der
Herrschaft des Messias kommt hier zum Tragen. Und Abigajil wird in dieser

Ergänzung zur entscheidenden Prophetin. Ihre Weissagung entspricht
der des grossen Propheten Nathan.

In der entsprechend modifizierten Erinnerung der Vergangenheit
spiegelt sich das Bild der Hoffnung auf Zukunft. Wie David kein
unschuldiges Blut vergossen hat, so wird der zukünftige David kein Blut
vergiessen. Wie David Recht und Gerechtigkeit geübt hat, so wird der

zukünftige Messias Recht und Gerechtigkeit walten lassen. Wie David
sich von der Weisheit leiten liess, so wird Weisheit auch in Zukunft den

König führen. Wie Gott Davids Rechtsstreit gegen Nabal führte, so wird
er auch Israels Rechtsstreit gegen Babylon führen. Die Vergangenheit
wird auf die Zukunft hin ausgelegt. Und so wird die Geschichte Abigajil
im neuen Kontext der Zerstörung Israels zu einer Hoffnungs- und
Trostgeschichte, die aufbaut und den Untergang nicht als Ende akzeptiert.
Hoffnung liegt im Gott Israels, der David führte und auch Israel führen
wird.

Ulrike Bechmann

Jakob und Esaù. Eine patriotische Legende

Wir leben in einem Zeitalter patriotischer Legenden und Mythen. Wenn
Sie mit einem Iren reden, dann wird er Ihnen die Schlachten der Iren
gegen die Engländer und Schotten so erzählen, wie wenn es gestern gewesen

wäre. Und gleichermassen - nur mit umgekehrten Vorzeichen -
wenn Sie mit einem nordirischen Protestanten reden. Vor diesen Legenden

sind auch die Politiker nicht gefeit, im Gegenteil, sie sind ihr wichtigstes

Repertoire, um Wahlen zu gewinnen. Denken Sie an George Busch,
der den Mythos vom Kampf der Amerikaner für Gerechtigkeit und
Christentum benutzte, um Saddan Hussein oder Fidel Castro zu
bekämpfen. Die Schweizer haben auch ihre Mythen und Legenden. Auch

147



sie erzählen, wie «wir» die Österreicher resp. Habsburger bei Sempach
und Morgarten aufs Haupt geschlagen haben. Dabei spielt es keine
Rolle, dass die meisten «unserer» Vorfahren damals auf der Seite der
Österreicher kämpften. Und Wilhelm Teil ist der Prototyp des aufrechten

Schweizers, der sich weder vom nationalsozialistischen Deutschland
noch von der EU einschüchtern lässt. Nur in Bezug auf die Amerikaner
versagt der Mythos. Oder denken Sie an die Israeli. Sie sagen: Dieses
Land hat Gott unserem Erzvater Abraham versprochen. Wir haben ein

göttliches Anrecht auf dieses Land. Dabei wird grosszügig übersehen,
dass - genau nach dem gleichen Mythos, nämlich dem Abraham-Mythos
- auch die Araber, die ja auch Nachkommen Abrahams sind, die gleichen
Anrechte haben. Oder denken Sie an den Mythos der Deutschmark. Der
Mythos sagt: Wir haben hart gearbeitet, darum geht es uns gut. Hätten
die Leute in der DDR oder in Russland auch so tüchtig gearbeitet, ginge
es ihnen besser. Nur jetzt, wo die Arbeitslosigkeit auch in Deutschland
überhand nimmt, versagt der Mythos. Es wird also ein neuer Mythos
entstehen. Und schliesslich haben wir die patriotischen Mythen der Albaner
und Serben, in denen die Schlachtengeschichten von vor über einem
halben Jahrtausend erzählt werden, wie wenn es gestern gewesen wäre. Damit

kann man Wahlen gewinnen. Aber man vergiftet auch das Klima.
Alle diese Sagen und Mythen haben den gleichen Zweck: Sie sollen die
besondere Bedeutung und die Identität einer Volksgruppe darstellen.
Dagegen ist im Prinzip nichts einzuwenden. Nur, wenn diese Sagen dazu

verwendet werden, um die Vorherrschaft der eigenen Kultur, Rasse,
Nation oder Kirche zu zementieren, dann verhindern sie den Frieden und
die Freundschaft unter den Menschen.

Unsere Geschichte ist deswegen so wichtig, weil sie uns zeigt, dass man
auch anders von seinem eigenen Volk reden kann, ohne seine Identität
aufzugeben. Es geht in unserer Geschichte nicht um die Personen Jakob
und Esaù. Es geht um das Verhältnis zwischen den beiden Nachbarn
Edom und Juda/Israel, das sehr spannungsreich war. Gelegentlich haben
die Juden Edom besetzt (z. B. unter David), gelegentlich haben die Edo-
miter (die Nachkommen Esaus) weite Teile Judas besetzt, z.B. Hebron
und den Negev - bis sie schliesslich in der arabisch-palästinensischen
Bevölkerung unserer Zeit aufgegangen sind. Eine Parallele in unserer Zeit
wäre der Nationalitätenwechsel des Gebietes östlich der Oder-Neisse-
Linie und die Spannungen zwischen Deutschland und Polen. In der Bibel
ist aber die Erinnerung nie verlorengegangen, dass die beiden Völker
eng miteinander verwandt sind. Es sind sozusagen Brudervölker. Die
biblischen Schriften greifen z. B. die Religion der Edomiter nie an - sehr im

148



Gegensatz zu den übrigen Religionen des Mittleren Ostens. Man weiss

eben, dass ihr Gott, der Regenbogen-Gott Quas verwandt ist mit dem
Jahwe der Juden. Vielleicht ist er sogar identisch mit ihm. Jedenfalls
kommt Quas aus der gleichen Gegend, nämlich aus dem Gebirge Seir,
und er hat ähnliche, wenn nicht identische Eigenschaften mit dem Gott
Israels. In unserer Erzählung (Genesis 33,1-20) werden die Edomiter als

Nomaden mit Viehzucht beschrieben, was vermutlich den Tatsachen bis
weit in die christliche Ära hinein entspricht. Die Jakobsleute sind ebenfalls

Nomaden, aber es wird auch der Übergang von der Nomadenkultur
zur Kultur der Sesshaften erwähnt. Es werden Häuser und Ställe gebaut
(V. 17). Wann genau unser Text geschrieben wurde, wissen wir nicht. Es

muss aber in einer Zeit geschehen sein, als das Thema Edom/Israel virulent

war. Man erzählte solche patriotischen Sagen nicht in Israel um der
Geschichte willen, sondern weil man etwas aussagen wollte über das
Verhältnis der beiden Völker. Was will nun diese Geschichte den Israeliten
erzählen?

Erstens ist einmal wichtig, dass dieser patriotische Text vom Standpunkt

derer erzählt wird, die sich als Nachkommen Jakobs verstehen,
also vom Standpunkt der Israeliten aus und nicht vom Standpunkt der
Edomiter aus. Die Bibel weiss ganz genau, dass es keine «objektive»
Berichterstattung gibt. Das ist das grösste Märchen unserer Zeit. Alles, was
wir tun können, ist, den Standpunkt anzugeben, von dem aus wir einen

Vorgang beschreiben. Das ist ganz besonders wichtig in der Theologie.
Also, es wird vom Standpunkt der Israeliten aus erzählt. Man wird nun -
nach dem Muster der von mir vorher erwähnten europäischen Sagen

(Wilhelm Teil, die Deutschen als Musterarbeiter, die Israeli als rechtmässige

Besitzer des Landes Israel, die Serben und die Amerikaner als

Verteidiger des Christentums) - erwarten, dass hier Jakob als edler Held, als

Garant und Verteidiger des richtigen Glaubens dargestellt wird und
Esaù als hinterhältiger, primitiver Nomade. Aber das ist nun gerade
nicht der Fall. Darin unterscheidet sich unsere patriotische Sage von den

meisten mir bekannten patriotischen Mythen. Jakob wird nämlich in der

Jakobsgeschichte als Betrüger dargestellt. Der Ahnherr derer, für die die
Geschichte erzählt wird, ist eine höchst zweifelhafte Figur (wie übrigens
auch Abraham). Er hintergeht seinen Bruder Esaù um das Erstgeburtsrecht.

Seinen Schwiegervater Laban trickst er ebenfalls aus. Auch mit
Gott will er einen Handel abschliessen am Jabbok bei Pniel, was ihm
allerdings nicht gelingt. Allerdings wird zur Entschuldigung Jakobs
erzählt, dass er ein Muttersöhnchen war, ganz im Gegensatz zum rauhbeinigen

Esaù. Jakob wird von seiner Mutter Rebekka zu allerlei Schandta-

149



ten verführt. Darum müsste er auch fliehen. Und nun also ist er auf der
Rückreise. Er sieht von ferne - oh Schreck - seinen Bruder Esaù mit
vierhundert Bewaffneten ihm entgegenkommen. Er hat keine Soldaten
bei sich. Er macht nun - was er immer gemacht hat - etwas Listiges. Er
stellt seine Frauen und Mägde auf und er selber geht Esaù entgegen. Er
verneigt sich siebenmal zur Erde, bis er zu seinem Bruder Esaù kommt.
Esaù aber läuft ihm entgegen, umarmt ihn, fällt ihm um den Hals, und sie

weinen beide. Wir verkennen diese Geschichte gründlich, wenn wir
darin lediglich die Aussöhnung zweier Brüder sehen. Es ist - wie gesagt -
eine patriotische Sage. Dem Verfasser geht es um die Aussöhnung
zweier Völker - und zwar unabhängig von der herrschenden politischen
Meinung seiner Zeit. Auch die Fortsetzung der Geschichte zeigt das: (1)
Esaù ist grosszügig. Er vergibt Jakob sein hinterhältiges Tun - aber in

Gesten, nicht in Worten. Es wird keine Schuldanerkennung von Jakob

verlangt, und es wird auch kein Vertrag aufgesetzt. (2) Jakob benimmt
sich wie ein Vasall. Er anerkennt die menschliche Vorrangstellung Esaus,
die dieser aber keineswegs behauptet. Esaù gibt auch Jakob die Chance,

grosszügig zu sein - eine wichtige Bedingung für Versöhnung. Merken
Sie, was für eine ungewöhnliche patriotische Geschichte das ist? Die
eigene Vergangenheit wird nicht glorifiziert. Sie wird realistisch mit allen
Schattenseiten gesehen (aber auch wieder nicht mit dem lutherischen
Unterton «Ach wie ein armer Sündenwurm bin ich», was ja dann immer
wieder zu Minderwertigkeitsgefühlen führt, die Gift für jede Versöhnung

sind). Es wird nicht gesagt: Wir sind zwar nicht vollkommen, aber
die andern (die Edomiter) sind noch schlimmer. Es wird gesagt: Wir
haben uns unanständig benommen. Esaù steht moralisch über uns. Zeigen
Sie mir doch bitte einen patriotischen Mythos in unserer Zeit, der so
etwas ausdrückt, der in einer Krisensituation die eigenen Defizite benennt
und gleichzeitig die Grosszügigkeit und charakterliche Stärke der Gegner

herausstreicht. Das würde in gewissen Ländern ja genügen, um des

Hochverrats angeklagt zu werden. Darin ist eben die Bibel einzigartig.
Mir sind nur wenige Beispiele aus der Gegenwart bekannt; z. B. die
«Versöhnung» zwischen Schwarz und Weiss an der Schule für schwarze

Arbeiterpfarrer in Birmingham, oder vielleicht auch das «Wunder von
Südafrika», mit dem bekanntlich unsere Journalisten nichts anfangen können,

weil es nicht in ihre primitive «Schwarz-Weiss-Logik» passt und weil
sie die fundamental christlichen Wurzeln Mandelas nicht verstehen.

Wichtig ist auch: Versöhnung heisst nicht, dass sie nachher in Frieden
zusammenwohnen. Der Verfasser ist Realist genug, um zu wissen, wie
schwierig dies ist. Die beiden Kulturen - eine Kultur der Sesshaften und

150



eine Kultur der fahrenden Nomaden - sollen nicht beieinander wohnen.
Sie wohnen an verschiedenen Orten. Sie einigen sich darauf, dass sie -
trotz vieler religiöser und sprachlicher Gemeinsamkeiten - verschiedene
Kulturen darstellen. Das ist z.B. etwas, das die EU erst noch lernen
muss. Anerkennung der andern heisst nicht Übernahme ihrer kulturellen,

religiösen und politischen Institutionen. Es heisst: Gegenseitiger
Respekt in der Vielfalt! Sie gehen in Frieden auseinander. Sie gehen auseinander,

aber in Frieden. Das dürfte auch ein Modell sein, das für die
Ökumene zutrifft.

Ökumene heisst nicht, dass wir unsere verschiedenen religiösen
Kulturen und Liturgien, unsere Sprache, unsere Theologie voneinander
übernehmen. Das ist zwar im Einzelfall möglich - ich habe z. B. sehr viel
gelernt von meinen Dritte-Welt-Studenten und auch von meinen
katholischen Studenten und Studentinnen. Ökumene heisst, dass wir die
Verschiedenheit - die ja schon im Neuen Testament gegeben ist - akzeptieren

und trotzdem in Frieden leben. Wir werden morgen mehr davon
vernehmen, wenn wir die verschiedenen Strömungen in der Kirche zu
Korinth spielen werden. Ich glaube, diese Geschichte ist auch ein Hinweis
darauf, wie wir politisch miteinander in Frieden leben können. Es ist
doch überhaupt nicht nötig - um ein Beispiel aus Frankreich zu nehmen

- dass alle Franzosen die französische Kultur (das heisst de facto die
Minderheitenkultur von Paris, die sich für global hält) übernehmen. Es

gibt in Frankreich eine korsische, eine elsässische und eine bretonische
Kultur, Sprache und Literatur. An einem Vortrag über mündliche Kultur
in Paris, wo die französischen Soziologen über mündliche Kultur aus
aller Welt berichteten, nur nicht über ihre eigenen, müsste ich den Franzosen

aus der Literatur ihres eigenen Landes auf französisch übersetzen,
weil sie keine Ahnung von der Sprachenvielfalt Frankreichs hatten, eben

von der mündlichen Kultur Frankreichs. Wenn Paris diese Kulturen
ignoriert und unterdrückt - weil sie die französische für die höherstehende

hält, ganz im Gegenteil zu unserer biblischen Geschichte - wird
Paris immer Schwierigkeiten haben mit den sogenannten Minderheiten,
die vielleicht nicht einmal Minderheiten sind. Ähnliches wäre von den

Schwarzen und Hispaniern in den USA zu sagen. Auch hier, an dieser

Konferenz, haben wir dieses Problem. Hier ist vermutlich Deutsch die

Hauptsprache. Aber die andern Sprachen und Kulturen sollen nicht
unterdrückt werden - auch nicht in dem Spiel morgen. Wir wollen versuchen

zu zeigen, dass ein mehrsprachiges Theater möglich ist. Ich kann

zwar nicht kroatisch und polnisch, aber sonst einige Sprachen, und Frau
Korthaus wird sich freuen, wenn einige von Ihnen Französisch und Spa-

151



nisch oder sonst was sprechen oder singen wollen. Wir werden zeigen,
dass Kommunikation über die Sprachgrenzen hinweg möglich ist, dass

wir nicht alles über den gleichen Leisten schlagen müssen - auch theologisch

nicht - und dass wir trotzdem miteinander in Frieden leben und
feiern können.

Walter J. Hollenweger

Thesen und Fragen fiir die Gruppenarbeit:

1. Wir leben in einem Zeitalter patriotischer Legenden und Mythen. Sie

haben den Zweck, die besondere Bedeutung und Identität einer

Volksgruppe darzustellen. Oft aber wird damit eine Höherstellung der

eigenen Gruppe verbunden.
2. Genesis 31,1-20 zeigt, dass man noch ganz anders von der eigenen

Volksgruppe reden kann, nämlich indem die Geschwisterschaft zu
anderen Volksgruppen unterstrichen und auf eine besondere Qualität
der eigenen Gruppe verzichtet wird. Jakob wird nicht als Held und
Esaù nicht als Schurke dargestellt. Im Gegenteil, die Schattenseiten
Jakobs werden hervorgehoben. Das ist erstaunlich.

3. Genesis 31,1-20 ist nicht die Geschichte der Aussöhnung zweier Brüder,

sondern eine patriotische Sage, die die Aussöhnung zweier Völker

beschreibt.
4. Versöhnung heisst dabei nicht: Wir wohnen von jetzt an im Frieden

beieinander, sondern: die beiden gehen im Frieden auseinander. Die
Konsequenzen dieses Modells sind für die Völker, die Kirchen, die
Kulturen zu bedenken, was wir in den Gruppen mit Hilfe der folgenden

Fragen zu tun gedenken:

- Was gibt es für politische Konflikte in meinem Umkreis? Wie können

wir in Frieden auseinandergehen?

- Was gibt es für kulturelle Konflikte in meinem Umkreis? Wie können

wir in Frieden auseinandergehen?

- Was gibt es für Konflikte auf dem Kongress? Wie können wir am

Freitag in Frieden auseinandergehen?

- Was gibt es für religiöse Konflikte in meinem Umkreis? Wie können
wir in Frieden auseinandergehen oder beieinander bleiben?

- Was gibt es für persönliche Konflikte in meinem Leben? Wie können

wir in Frieden auseinandergehen - oder beieinander bleiben?

- Kenne ich ein Beispiel eines patriotischen Mythos, in dem meine
Partei realistisch und die Gegenpartei höher bewertet wird?

152



Sollen wir auf patriotische (religiöse, kulturelle) Mythen verzichten?

Oder sollen wir sie im Sinne der biblischen Vorlage anders
erzählen? Kenne ich ein Beispiel einer solchen Umdrehung?
Jakob war ein ziemlich mittelmässiger Mensch, ein Haudegen und
ein Tunichtgut. Aber Gott hat ihn nicht verlassen. Was ziehe ich daraus

für Konsequenzen für mich und meine Mitmenschen?
Wir versuchen die Gesten der Versöhnung in der Jakobsgeschichte

- ohne Worte - nachzuspielen.
Wir spielen die Geschichte von Jakob und Esaù in modernen Rollen,

z.B. eine polnische Katholikin und eine deutsche Lutheranerin
oder eine italienische Waldenserin und eine italienische Katholikin.
Eine Schweizerin begegnet einem Funktionär der EU (Nationalität
kann selber gewählt werden) Was haben sie einander zu sagen?
Eine römisch-katholische Ökumenikerin (die die Ökumene in der

Integration der «getrennten Brüder und Schwestern» sieht) begegnet

einem altkatholischen Bischof. Was sagen sie einander?
Eine evangelische Pfarrerin begegnet einem katholischen Bischof.
Was haben sie einander zu sagen?

Konflikt in Korinth. Einführung ins Mysterienspiel

Die beiden Korintherbriefe sind nicht für uns geschrieben worden,
sondern für die Gemeinde in Korinth, wie überhaupt kein einziger Text der
Bibel für uns geschrieben wurde, sondern für Adressaten längst vergangener

Zeiten. Dass die beiden Korintherbriefe uns heute immer noch
etwas zu sagen haben, spricht für ihre Qualität, vor allem, wenn wir den

Text historisch-kritisch, d. h. im historischen Zusammenhang der damaligen

Zeit, lesen. Die Empfänger dieser Briefe, die korinthischen Christen,

waren eine interessante, aber auch eine spannungsreiche Gemeinschaft.

Ich stelle sie Ihnen vor; gleichzeitig stelle ich damit die Personen
des Mysterienspiels «Konflikt in Korinth» (dreiteilige eucharistische

Liturgie) vor, das wir miteinander einüben wollen.
Da sind zuerst einmal die gewöhnlichen Sklaven. Sie kamen meist aus

Gegenden, die weit entfernt von Korinth waren, aus Nordafrika, aus

Britannien, aus Helvetien und Germanien. Sie konnten weder griechisch
noch lateinisch. Ihre Familien waren zerstört worden. Hatten sie Kinder,
so gehörten diese dem Sklavenherrn. Ihr Herr konnte über sie nach
Gutdünken verfügen, auch wenn beide Christen waren. Klar, dass die Aussa-

153



gen von Paulus über die Liebe, über den Leib Christi, «wenn ein Glied
leidet, so leiden alle Glieder», dass alle diese Aussagen bei den Sklaven
ein Echo hervorriefen. Insbesondere, weil sie - da sie immer lange arbeiten

mussten am Abend - meist zu spät zur Eucharistie kamen. Wenn sie

dann ankamen, hatten die Reichen bereits über den Durst getrunken
und sich toll und voll gefressen. Diese Zustände berichtete die Anführerin

der Sklaven, die Rote Chloe, dem Paulus, worauf dieser antwortete:
Dies ist ein unwürdiger Genuss des Abendmahles. Unwürdig ist also für
Paulus, wenn das Abendmahl zur Zementierung sozialer Privilegien
missbraucht wird - und nichts anderes. Darum schrieb er den Korinthern:

Wartet aufeinander! Das heisst, die Reichen sollen gefälligst warten

mit dem Mahl bis die Sklaven auch kommen. Die Personen in dieser

Kategorie sind:

Chloe, die Anführerin der Sklaven. Sie hat eine kleine Schenke für die

Hafenarbeiter und prophezeit häufig in der Gemeindeversammlung.

Quarta, eine Sklavin, die am Anfang des Stückes getauft wird - und

zwar nackt.

Fortunata, ebenfalls eine Sklavin, und

Jason, der in einen Krawall im Hafen verwickelt wurde und deswegen
in Gefahr stand, zum Tode durch Kreuzigung verurteilt zu werden.

Ganz anderer Art waren die Reichen. Sie waren freie, unabhängige
und vermögende Vollbürger. Wir kennen einige ihrer Namen:

Gaius (und seine Frau Laetitia). Gajus hat eine grosse Villa, in der sich

die Christen oft zum Gottesdienst versammelten.

Erastus ist Mitglied der korinthischen Stadtregierung. Er hat aus seiner

Tasche die Asphaltierung einer Strasse in Korinth bezahlt (man hat
diese Strasse ausgegraben). Er war verantwortlich für das Tiefbauamt.
Er gehörte aber auch zur Christengemeinde und stand immer zwischen
den Fronten: der Stadtverwaltung gegenüber, weil diese misstrauisch

war, den Christen gegenüber, weil sie in ihm einen Vertreter der
römischen Staatsgewalt sahen.

Krispus war ursprünglich Synagogenvorsteher. Als solcher war er
verantwortlich für den Unterhalt der Synagoge. Er müsste also relativ
vermögend sein. Seine Frau heisst Judith.

Dann kann man zu dieser Schicht auch noch die Diakone 1 und 2 zählen,

die wir aus liturgischen Gründen brauchen. Zwischen den beiden

154



Schichten standen die gebildeten Sklaven. Sie sind höhere Beamte in den

Banken und in der Verwaltung oder fungieren als Hauslehrer.

Aquila, der Erzähler (von mir erfunden). Er ist nicht Christ und er
fragt sich, ob dieses Christentum wirklich etwas für ihn sei. Aber er ist
sehr unsicher. Ins Christentum wird er von seinem Freund Tertius eingeführt,

den er in der Handelsschule in Korinth kennengelernt hat, als sie

beide Latein, Griechisch und Buchhaltung büffelten. Tertius ist Hauslehrer

der Kinder des Erastus, Aquila ist ein höherer Beamter in der
korinthischen Handels- und Gewerbebank. Nachzutragen bleibt noch, dass in
diesem Szenario fast nichts erfunden ist. Das meiste ergibt sich aus einem
kritischen Studium der Quellen3.

Der Verlauf der Geschichte (Textgrundlage) ist folgender:
1. Teil: Jason und Quarta werden in einem Bach oder Brunnen getauft.

Sie werden «in den Leib Christi hineingetauft» (1. Kor. 12). Was soll das

heissen?
2. Teil: «Am Stammtisch der Christen für den Sozialismus», in der

Schenke der Chloe findet eine hitzige Diskussion über «die Liebe» statt
(1. Kor. 13).

3. Teil: Die Christen vernehmen, dass Quarta und Jason verhaftet
worden sind, weil man vermutet, sie seien in eine Sklavenrevolte
verwickelt. Was sollen nun die Christen tun? Zudem entdeckt Chloe, dass

Paulus keineswegs so «weiberfeindlich» ist, wie das Erastus und die
andern Männer haben wollen. Die Szene wird mit der Eucharistie
abgeschlossen, nachdem die Christen beschlossen hatten, Erastus zum
Prokonsul zu senden, damit er ein gutes Wort für die verhafteten Christen

einlege. Die Eucharistie folgt unmittelbar nach dem Ritus der altkatholischen

Kirche in der gleichen Szene, mit dem gleichen Personal, wie
der 3. Teil.

Das Stück operiert auf drei Ebenen. Da ist zuerst einmal die Ebene
des Wortes. Diese habe ich soeben dargestellt. Sie macht nur einen kleinen

Teil des Stückes aus. Viel wichtiger ist die Ebene der Musik. Die drei
Schichten - die Reichen, die gewöhnlichen und die gebildeten Sklaven -
haben ihre akustischen Symbole. Auch ist es wichtig, dass der Chor im
Bild erscheint - also nicht im Orchestergraben. Die Sänger und Sängerinnen

sind verschiedene Mitglieder der korinthischen Gemeinde
(zusätzlich zu den oben schon Genannten). Noch wichtiger ist der Eindruck,

3 W.J. Hollenweger. Konflikt in Korinth. Memoiren eines alten Mannes,
Gütersloh 1990, 6. Auflage.

155



das Bild der Personen, z.B.: Wie steht und geht Erastus, der gerne Christ
sein will, aber auch der Stadt Korinth gegenüber gewisse Loyalitäten
hat? Wie schaut er Chloe an (oder schaut er sie nicht an?) Wie ist Chloe
gekleidet, geschminkt, gekämmt? Was hat sie für eine Stimme? Was hat
sie für einen Sprechrhythmus? Woran merkt man, dass sie sich mit Eifer
und Leidenschaft für die Sklaven einsetzt? Und da sind auch Quarta,
Jason und die übrigen Sklaven. Wie zeigt sich, dass sie nicht verstehen,
warum die Aussagen des Paulus über den Leib Christi nicht in die Tat

umgesetzt werden? Und schliesslich: Wie stellt sich die Erzählfigur,
Aquila, dar? Er beobachtet sehr genau, stellt viele Fragen und ist nicht
sicher, ob er sich auf das Abenteuer des Christseins einlassen soll. In
welcher Entfernung steht er zu Tertius? Berührt er ihn? Tertius versucht,
Aquila für das Christentum zu gewinnen. Es sind also zwei Freunde mit
ähnlichem Hintergrund, beides gebildete Sklaven im höheren Dienst,
Schreibsklaven eben. Die Figuren werden nicht in erster Linie durch ihre
Worte dargestellt, sondern durch das Bild, das sie von sich projizieren,
die Haltung, die Stimme, die Kleidung. Die Worte sind auf ein Minimum
reduziert. Thema des Stückes ist: Kaum irgendwo wurde und wird so
gestritten wie in Korinth (und in der Kirche), und dies nicht über
Nebensächlichkeiten. Trotzdem finden wir keinen Anhalt in den beiden Korin-
therbriefen, dass ein minimaler Konsensus in Theologie und Moral nötig
ist, um am Abendmahl teilzunehmen. Das einzige, was als «unwürdig»
bezeichnet wird, ist, wenn das Abendmahl selber dazu missbraucht wird,
um Barrieren aufzurichten. Woraus man sehen kann, wie weit wir von
den ersten Christen entfernt sind.

Walter J. Hollenweger

156



Grussbotschaft an die 8. Vollversammlung
des Ökumenischen Rates der Kirchen in Harare

Der 27. Internationale Altkatholikenkongress hat sich vom 24. bis
28. August 1998 in Seggau bei Graz zum Thema «In deinen Toren kann
ich atmen ...» versammelt. Die Kongressteilnehmerinnen und
Kongressteilnehmer aus zwölf Ländern haben sich anhand der biblischen
Geschichten von Abigajil, Jakob und Esaù und der Gemeinde in Korinth
mit verschiedenen Aspekten von Konflikten und ihrer Bewältigung
auseinandergesetzt.

Wir sind dabei zu folgender Einsicht gekommen: Wenn wir schmerzlich

erfahren, dass unser Friede gestört ist, Trennungen von Menschen,
Kirchen und Völkern unausweichlich scheinen, dann steht uns der Weg
offen, in Frieden auseinanderzugehen, aber auch der andere Weg, im
Streit beisammen zu bleiben.

Wir wünschen der bald stattfindenden S.Vollversammlung des
Ökumenischen Rates der Kirchen in Harare Gottes Segen und den Beistand
des Heiligen Geistes.

Seggau, den 28. August 1998

Trudle de Rijk Pfr. Harald Rein
Präsidentin Sekretär
des Kongressausschusses des Kongressauschusses

157


	27. Internationaler Altkatholikenkongress in Österreich 1998

