
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Günther Bernd Ginzel und Günter
Fessier (Hg.): Die Kirchen und die
Juden, Versuch einer Bilanz, Gerungen

1997, DM 19,80.

Der Band dokumentiert eine
Veranstaltung in Köln, die 30 Jahre nach der
Veröffentlichung der Erklärung «Nostra

Aetate» des Vatikanum II stattfand.

Die Einleitung bildet ein
inszeniertes Gespräch, in dem die beiden
Herausgeber - ein Jude und ein Christ

- betulich und bemüht ihren Weg zu
einem positiven Verständnis zwischen
Judentum und Christentum darlegen.
Dabei werden nur die religiösen Ursachen

des Antisemitismus in den Blick
genommen, die säkularen, wirtschaftlichen

und fremdenfeindlichen, die
sogar einen jüdischen «Antisemitismus»
entstehen liessen, bleiben ausser
Betracht. Allzu einfach wird das Verhältnis

von Juden und Christen mit einem
Familienstreit verglichen, der nun
glücklicherweise mit der Erklärung
Nostra Aetate des Vatikanum II an
einen Wendepunkt gekommen sei

(S. 19), auch wenn der Weg zur
Verwirklichung des Friedens noch weit ist.

Die Trennung von Juden und Christen

wird von Ginzel und Bischof
Prof.Dr. Karl Lehmann (Mainz)
verschieden dargestellt. Ginzel meint:
«Die Spaltungsgeschichte beginnt, als

von Jesus begeisterte Juden in einer
extremen Gefahrensituation Israel in
seinem Unabhängigkeitskampf gegen
Rom allein gelassen haben. Damit war
das Tischtuch zerrissen!» (S. 25/26)
Dagegen verweist Lehmann in seinem

Beitrag auf die «sogenannten Judaismen»

im NT (S.33), wobei er die
Aussagen, dass Jesu Reich nicht von dieser
Welt sei, nicht berücksichtigt. Ohne
auf die weitere Geschichte einzugehen,

stellt er dann die Judenerklärung

des Vatikanum II und die diplomatische

Anerkennung des Staates Israel in
kurzen Zügen dar, die einen «ersten
Durchbruch» bilden, um dann auf
noch ausstehende Aufgaben zu
verweisen (S. 37-47).

Erich Zenger geht auf Nostra Aetate

und die Vorgeschichte näher ein:
die «traditionelle» christliche Lehre,
die den Alten Bund mit dem Tod Jesu
beendet sah, und die neuere Theologie,

die Alten und Neuen Bund
nebeneinander bestehen lässt; das Engagement

von Papst Johannes XXIII;
schliesslich die dramatische Diskussion

auf dem Vatikanum II mit den
politischen Pressionen. In der abschliessenden

Würdigung wird RolfRendtorff
zitiert, der sagt, nach der falschen
Lehre über das Judentum, die die
christliche Theologie 1900 Jahre lang
beherrscht habe, gehe es darum,
«angesichts des Weiterbestehens des
biblischen Israels die Kirche zu definieren,
ohne dabei mit den biblisch begründeten,

unverändert gültigen Aussagen
über Israel in Konflikt zu kommen.»
(S.80)

Die Entwicklung des Dialogs
zwischen katholischer Kirche und
jüdischer Gemeinschaft aus jüdischer Sicht
stellt Gerhard M. Riegner dar. Er war
mit den beiden Päpsten Johannes
XXIII. und Paul VI. schon während
des Zweiten Weltkriegs zusammengekommen.

Den revolutionären Charakter

von Nostra Aetate illustriert er mit
der Feststellung, dass es «keinerlei Bezug

auf traditionelle kirchliche Lehren

- patristische, konziliare und päpstliche

- enthält» (S.83). Als wichtigsten
Punkt stellt er «gegenseitiges
Verständnis und gegenseitige Achtung»
heraus, was sogar das Konzept der
Toleranz hinter sich lasse, das «als Richt-

133



schnür für unsere Zeit, die die Idee der
Menschenrechte zum Leitprinzip
erhoben hat, nicht mehr annehmbar» sei

(S.87). Doch es gibt auch noch viele
Widerstände zu überwinden. Die alten
Vorurteile sind auf beiden Seiten noch
nicht tot, es gibt politische Schwierigkeiten.

Hier sieht das «Internationale
Katholisch-Jüdische Liaison Comit-
tee» seine Aufgabe. Als eine «wichtige
Frage», die nun gelöst sei, wird die
Errichtung diplomatischer Beziehungen
zwischen dem Hl. Stuhl und Israel
behandelt (S. 92/93). Schliesslich werden
Probleme angesprochen, die noch zu
lösen sind: die Verbreitung der neuen
Theologie in breiten Kreisen und in
der theologischen Erziehung, die
Vertiefung des theologischen Denkens,
der Kampf gegen den Antisemitismus
und für den Menschenrechtsschutz
und die Zusammenarbeit zur Förderung

von Gerechtigkeit und Frieden.
Den Weg der evangelischen Kirche

zu «Umkehr und Erneuerung» stellt
auf dieser katholisch-jüdischen
Veranstaltung Johann Michael Schmidt dar.
In einem Rückblick auf die Zeit vor
1945 stellt er fest, dass der Kirchenkampf

zwischen Bekennender Kirche
und Deutschen Christen im Dritten
Reich auf dem Rücken der Juden
ausgetragen worden sei (S. 99-101). Er
skizziert dann die Durchsetzung der
Aussage von Röm. 11.2, dass Gott
sein Volk, das er zuvor auserwählt hat,
nicht Verstössen hat, im evangelischen
Bereich, den Unterschied in der
Haltung zur kath. Kirche, wie er sich in Nostra

Aetate manifestierte (S. 106-108)
und die neuesten Entwicklungen
(S. 108-113).

Den Anschluss dieses Bändchens
bildet ein Beitrag von Johannes Brosseder

über «Möglichkeit und Notwendigkeit

einer nichtchristologischen
Deutung des Alten Testaments». Er
geht davon aus, «dass Gottes Bund mit

Israel unwiderruflich ist» (S.117) und
weist darauf hin, dass die «Heilige
Schrift» der apostolischen Zeit das

Alte Testament war. Die frühchristlichen

Schriften, einschliesslich des
Neuen Testaments, «sind zunächst aus-
serkanonische Stücke der jüdischen
Religionsgeschichte» (S. 121, in
Anschluss an K. Berger, Theologiegeschichte

des Urchristentums,
Tübingen/Basel 1994). Er fährt fort: Es gab
bald keine judenchristliche Kirche
mehr, die bisher innerjüdische Polemik
wurde von den Heidenchristen gegen
«die Juden» gewendet, «die von Gott
verworfen seien u.s.w.» (S.125). Er
fragt: War und ist diese Entwicklung
legitim? Darf es sein, dass das Alte
Testament vom Neuen Testament her
ausgelegt wird, oder muss nicht umgekehrt

das Alte Testament die Norm für
das Neue sein? Hier sieht Brosseder
einen ungelösten Normenkonflikt. Er
schlägt vor, so wie die Widersprüche im
Neuen Testament in Christus
«zusammengebunden» werden, solle man
auch das Alte und das Neue Testament
in Gott zusammenbinden, d. h. bewusst
in der christlichen Lehre das nichtchri-
stologische Heil des Alten Testaments
mitbedenken und annehmen.

Der Abdruck der auf die Juden
bezüglichen Teile von «Nostra Aetate»
mit einer kurzen Würdigung durch
Papst Johannes PaulII. beschliesst das

Bändchen.
In dem engen Rahmen eines schmalen

Taschenbuches liegt hier eine kurze
Würdigung des jüdisch-christlichen
Zusammenlebens in den letzten fünfzig

Jahren vor, sozusagen eine
Momentaufnahme, die die Entwicklung
des Jahrhunderts davor, das zwischen

Emanzipation und Antisemitismus bis
hin zum Holocaust pendelte,
unberücksichtigt lässt. Der Schwerpunkt
liegt bei der theologischen Bewältigung

der aus der Vergangenheit über-

134



kommenen Probleme. Leider wird ein
politischer Philosemitismus nicht
immer vermieden, etwa wenn auf S. 136
der Oberrabiner Lau mit dem Satz
zitiert wird: «Das Land Israel ist die
unvollkommene Antwort Gottes auf
Auschwitz.» Das klingt fast, als wolle man
die hochmütige Politik des Staates
Israel gegen die Palästinenser mit den
Abscheulichkeiten des Nationalsozialismus

rechtfertigen.
Die Frage bleibt, wie gehen Christen

und Juden, beide das Volk Gottes,
miteinander um? Wie setzt sich der
Alte Bund im Neuen Bund fort? In den
ersten Jahrhunderten des Christentums

gab es jüdische und christliche
Gruppen, die in eschatologischen
Spekulationen, ähnlich der Offenbarung
des Johannes, sich mit der Rolle des

alten, weiter existierenden Israel
beschäftigten. Ihre Aussagen über das
Verhältnis der Juden zu Christus waren
keineswegs immer negativ. Sie sahen
die Möglichkeit einer theologischen
Koexistenz von Juden und Christen.
Dieses Buch ist nicht nur eine momentane

Bilanz, sondern vielmehr eine
Anfrage, die nach einer Antwort ver-

~ Ewald Kessler

Hans-Dieter Döpmann (Hrsg.):
Religion und Gesellschaft in
Südosteuropa (Südosteuropa-Jahrbuch
Bd. 28). München: Südosteuropa-
Gesellschaft 1997. 310 S.

Dieser Sammelband nimmt das
Gesamtthema einer Konferenz «Religion
und Gesellschaft in Südosteuropa»
auf, die vom 7. bis 11. Oktober 1996

von der Akademie für Politische
Bildung (Tutzing) und der Südosteuropa-

Gesellschaft (München) veranstaltet
worden war, und stellt die auf der
Konferenz gehaltenen Referate vor. Wenn
es auch unsinnig ist, die Balkankriege
des vergangenen Jahrzehnts als
«Religionskriege» zu bezeichnen, so wurde
selbst jedem mit der Geschichte des

Balkans nicht vertrauten Zeitungsleser,

Radiohörer oder Fernsehzuschauer

bald klar, dass in diesem Raum
die einzelnen Religionen eine
massgebliche Rolle spielen:

Orthodoxe (Serben, Bulgaren,
Rumänen, Griechen, Albaner), Katholiken

(Kroaten, Ungarn, ein kleiner Teil
der Rumänen) und zwischen allen
Stühlen die Muslime (Bosniaken,
Albaner, Türken). Kaum eine Rolle spielen

in diesem speziellen Konflikt die
«Unierten» - Rom unterstehenden
Christen des byzantinischen Ritus (ein
kleiner Teil der Rumänen, einige
Zehntausend Ungarn) -, die
Protestanten und die Juden.

In seinem grundlegenden Beitrag
(Das religiöse Moment in seiner
Bedeutung für Gesellschaft, Nationsbildung

und Kultur Südosteuropas, S. 25-
36) markiert Prof. Dr. Ernst Christian
Suttner, Wien, das Hauptproblem des

modernen Balkankrieges: «Denn nur
wer den Unterschied ernsthaft beachtet

zwischen dem, was ehemals die
Völker zusammenband und was sie
heute zusammenbindet, vermag die
historische Wahrheit zu vertreten gegen
konfliktträchtige Mythen von Nationalisten,

die die Geschichte verfälschen,
indem sie ihr heutiges Nationsverständnis

in die Vorzeit zurückprojizie-
ren und daraus unrühmlich bekannte
<historische Ansprüche) ableiten. Der
Beachtung dieses Unterschiedes
bedarf es auch, um jene sogenannten
Religionskriege, bei denen die Parteien
nicht um religiöse Belange fochten
bzw. fechten, als das zu klassifizieren,
was sie waren bzw. sind: Kriege zweier

135



an der Religionszugehörigkeit erkennbare

Nationen um irdischen Einfluss,
um Macht und um Besitz.»

Nachdem Prof. Dr. Marko Orsolix,
Sarajewo, die Rolle der Religionen bei
der Neugestaltung Osteuropas
angerissen hat (S. 37-41), werden die
wichtigsten Religionsgemeinschaften auf
dem Balkan in ihrem historischen
Kontext vorgestellt - Orthodoxie
(Prof. Dr. Theodor Nikolaou, München,

S. 43-58), Katholizismus
(Dr.Thomas Bremer, Berlin, S. 59-70),
Islam (Dr. Smail Balix, Zwerndorf,
S. 71-86), Judentum (Dr. Kathrin
Boeckh, München, S. 87-105).

Auf dieser Grundlage aufbauend
werden wichtige Einzelfragen und
-problème angeschnitten: der religiöse
Fundamentalismus (Prof. Dr. Stephan
Pfürtner, Marburg, S. 105-116),
religiöse und gesellschaftliche Auswirkungen

der Osmanenzeit (Prof. Dr. Hans
Georg Majer, München, S. 117-132),
kirchliche Kunst (Prof. Dr. Hans-Dieter

Döpmann, Berlin, S. 133-138), das
Verhältnis von Orthodoxie und Islam
auf dem Balkan (Dr. Gregor Manousa-
kis, Athen, S. 139-148), die Bulgarische

Orthodoxe Kirche (Dr. Angel
Krastev, Sofia, S. 149-156), Christentum

und Islam sowie religiöse Kultur in

Albanien (Dr. Josef Bata, Bonn, S. 157—

164; Wilma Löhner, Wiesbaden, S. 165—

178), orthodoxe Kirche, Religion und
Gesellschaft in Rumänien in der
Geschichte und nach der Wende (Prof.
Dr. Vasile Leb, Klausenburg/Cluj,
S. 179-200; Alexander Dutu, Bukarest,
S. 201-212; Dr.Anneli U.Gabanyi,
München, S. 213-218), Serbische
Orthodoxe Kirche - Geschichte, Gegenwart,

Gesellschaftsbezug (Prof. Dr. Di-
mitrije Kalezix, Belgrad, S. 219-228;
Erzpriester Slobodan Milunovix,
S. 229-234); Katholizismus in Bosnien
und Kroatien (Dr. Nico Ikix, Wien,
S.235-252), Muslime in Bosnien-Herzegowina

(Prof. Dr. Ludwig Steindorf,
Münster, S. 253-270), die Haltung der
Kirchen zum Krieg im ehem. Jugoslawien

(Jens Reuter, München, S.271-
286), Religion und Gesellschaft in
Ungarn (Pfr. Zoltan Balog, Budapest,
S.287-298), Religion und Gesellschaft
in der Türkei (Dr. Erhard Franz, Hamburg,

S. 299-308).
Der Band bietet Informationen in

höchster Konzentration und ist auch
insofern sehr hilfreich, als in den
Beiträgen die widersprüchlichen Positionen

der einzelnen Parteien deutlich
zum Ausdruck kommen.

Gerd Stricker

136


	Bibliographie

