
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 1

Artikel: Döllinger und der Protestantismus

Autor: Kessler, Ewald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404897

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Döllinger und der Protestantismus

I. Einleitung

1.1 Döllinger bis Mitte der 1830er Jahre

Die Kirchenspaltung zwischen Katholiken und Protestanten war wegen
der territorialen Zersplitterung in der vornapoleonischen Zeit in wenigen

Gegenden Deutschlands so intensiv erfahrbar wie in Franken, der
Heimat des Theologen Ignaz von Döllinger (1799-1890). Auf der anderen

Seite hatte der Dichter Novalis schon im Geburtsjahr Döllingers
1799 davon geträumt, Europa zu einem einheitlichen geistigen Reich zu
machen: «Dann könnte man durch ein europäisches Konzil mit dem

Papst an der Spitze die Regeneration Europas herbeiführen und den
Einfluss der Revolution vernichten durch die Wiederherstellung der
alten Kirche, die nur ein früherer Robespierre, Luther, in der Reformation
zerstört hatte.»1 Nach der Niederlage Napoleons war die Bewunderung
für Papst Pius VIL, der den Kaiser auf der Höhe seiner Macht exkommuniziert

hatte, allgemein2. Dazu kamen viele Konversionen von Protestanten

zur katholischen Kirche.

Döllinger hat sein Studium am 2. Nov. 1816 in Würzburg begonnen3,
die ersten beiden Semester als Jurist, dann als Theologe. In diese Zeit fiel
das Wartburgfest von 1817, das die 300-Jahr-Feier der Reformation mit
dem Gedenken an die Völkerschlacht bei Leipzig 1813 verband4. Es

wurde in Würzburg nur dadurch zur Kenntnis genommen, dass die
katholische Geistlichkeit der Stadt eine Demonstration gegen das Refor-

1 Walter Horace Bruford, Deutsche Kultur der Goethezeit, Handbuch der
Kulturgeschichte. Lieferung 94/95, Konstanz 1965, 244.

: S.a. Döllinger, Kirche und Kirchen. Papstthum und Kirchenstaat, München
1861,547, 659 und 672.

3 J. Friedrich, Ignaz von Döllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen
Nachlasses dargestellt, Bd.I, Nördlingen 1899. 74.

4 Wichmann von Meding, Das Wartburgfest im Rahmen des Reformationsjubiläums
1817, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte (ZKG), 97. Bd. 1986, 213,

schreibt, es gibt hier «keine schroffe Grenze zwischen patriotischer Frömmigkeit
und frommem Patriotismus»; zur Lage in Bayern ebd. 208 f. Mit dem
Reformationsjubiläum wollte man auch «die durch die Reformation entstandene Konfes-
sionalisierung der Kirche» überwinden sowohl innerprotestantisch wie zum
Katholizismus hin, ebd. 219 f.



mationsfest veranstaltete. «Schadenfroh» wurde Luthers Schrift «Das

Papsttum vom Teufel gestiftet» von katholischer Seite nachgedruckt und
verbreitet. Denn «wer damals Luthers Werke las, las sie nicht als historische

Quellen, sondern suchte Material zum Kampf gegen ihn», natürlich
besonders in den polemischen Schriften5. «Auf diese Weise erhielt sie

auch Döllinger, und diese erste Bekanntschaft mit Luther wurde nach
seinem eigenen Geständnis bestimmend für sein halbes Leben, wo es

sich ihm nicht wie später um eine Versöhnung und Wiedervereinigung,
sondern darum handelte, dem beinahe tot geglaubten Protestantismus
den Todesstoss zu geben, worauf eine allgemeine und bedingungslose
Rückkehr zur römisch-katholischen Kirche folgen müsste».6

Andererseits verband den jungen katholischen Theologen bald über
die Konfessionsgrenzen hinweg eine enge Freundschaft mit dem evangelischen

Dichter Graf Platen7, der jedoch keine enge kirchliche Bindung
hatte8. Schon 1823 begann Döllinger seine akademische Lehrtätigkeit
am Lyzeum in Aschaffenburg. «In diese Zeit fällt die erste Auseinandersetzung

mit der protestantischen Dogmengeschichtsschreibung, die das

katholische Dogma der Veränderung der biblischen Lehre bezichtigte.
Damit begann Döllinger einen Dialog mit der evangelischen Theologie,
den er ein Leben lang, bis zur Jahrhundertmitte jedoch zuweilen mit
polemischer Härte, geführt hat.»9 Zum Teil hat er «seine Theologie im Ge-

5 Hubert Jedin, Wandlungen des Lutherbildes in der katholischen
Kirchengeschichtsschreibung, in: Karl Forster (Hg.), Wandlungen des Lutherbildes, Würzburg

1966, 84.
6 Friedrich, Döllinger I, 95.
7 August Graf von Platen-Hallermund (geb. 1796 in Ansbach, gest. 1835 in

Italien), Studium Wintersemester 1818/19 bis Sommersemester 1819 in Würzburg,
dann bis 1825 in Erlangen. 1826 ging Platen nach Italien. 1828 kam es zu einer
heftigen Polemik mit Immermann und Heinrich Heine, die nach einer Entgegnung
Platens vor allem von Heine sehr gehässig und persönlich geführt wurde. In der
Münchner Zeitschrift «Eos» veröffentlichte Döllinger eine Anzahl von bösen
Rezensionen gegen Heine (s. Friedrich. Döllinger I, 207-214). der noch 1848 einige
scharfe Strophen dem «erzinfamen Pfaffen Döllingerius» widmete (Friedrich,
Döllinger 1.215; s. dazu: RudolfBulin, Ablehnung des Antisemitismus bei Döllinger

und Reinkens. Ein Vergleich, I.Teil in: IKZ 1 (1997) 24-25). Der Eos-Kreis
verhinderte damals die Berufung Heines auf eine Professur in München.

s S. dazu Friedrich, Döllinger I, 99-103. I19f. und 136f.
' Johann Finsterhölzl. Ignaz von Döllinger. Graz 1969.12, ähnlich ders. Die Kirche

in der Theologie Ignaz v. Döllingers bis zum Ersten Vaticanum, 26f. und 110.

Diese Härte lehnte Michael Sailer ab, doch ergab sich bald ein Vertrauensverhältnis
zwischen beiden, s. Ursula Huber, Döllinger und die Verwaltung der Universität

München, in: Georg Denzler und Ernst Ludwig Grasmück, Geschichtlichkeit

3



gensatz zum Protestantismus» formuliert'". Er warf den protestantischen
Theologen, besonders den Dogmenhistorikern, vor, dass sie «überall bei
ihren Untersuchungen das Princip des beständigen Wechsels der Dogmen,

der Veränderlichkeit und Wandelbarkeit des kirchlichen Lehrbegriffs

zu Grunde legten»11. Schon früh wurde aber auch seine eigene

Rechtgläubigkeit angezweifelt, als er 1828 trotz scharfer Kritik12 über
Luthers Thesenanschlag 1517 schrieb, «offenbar war das Recht auf seiner

Seite» ". Gleichzeitig drängte er, wie viele Zeitgenossen, zur Einführung

der deutschen Messe «und würdigte die begeisterte Aufnahme der
deutschen Gottesdienstsprache der Reformatoren»14.

An der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert hatte Nikolaus Ludwig
Graf von Zinzendorf «erstmals den Weg organisatorischer
Unionsverhandlungen zugunsten einer ökumenischen, christozentrischen Gesinnung

innerhalb der Konfessionen verlassen» und damit den Weg gebahnt
für eine persönliche Verständigung über die Bekenntnisgrenzen hinweg.
Michael Sailer, bei dem Döllinger promovierte, «übernahm diesen
Gedanken, dass sich gerade in der treuen Bewahrung des konfessionellen
Bekenntnisses die <una sancta ecclesia) ereignet» '\ Der mit Döllinger

und Glaube, München 1990,17 und 20. Sailer war nicht nur Döllingers Doktorvater,

er war auch mit seinem Vater bekannt (Franz Xaver Bischof Theologie und
Geschichte, Stuttgart 1996, 12 und 20).

10 Finsterhölzl, Kirche, 291 und 351.
11 Döllinger in seiner Erstlingsschrift «Die Lehre von der Eucharistie in den

ersten drei Jahrhunderten», zitiert nach: /. Friedrich, Johann Joseph Ignaz von
Döllinger. in: Nord und Süd. Hg. Paul Lindau. XI. Band, Nov. 1879,32. Heft. Breslau.
269-316, hier 299.

l; S. Finsterhölzl, Kirche, 356f.
"/. N. Honig, Handbuch der christlichen Kirchengeschichte. Bd. II. 2. Abtheilung,

fortgeführt und beendigt von Joh. Jos. Ign. Döllinger. Landshut 1828. 414:
Friedrich, Döllinger I, 260-263, s.a. ebd. II. 156f. Döllingers Notiz: «Luther im
Anfang viel Gutes, ...» datiert vom 22. Dez. 1835; Finsterhölzl, Kirche, 352. Der
Kritiker war der Konvertit Goldmann, seit 1. Jul. 1828 Redakteur der Zeitschrift
«Eos», s. Kapfinger, Eoskreis, 27. Später strich Döllinger in dem Artikel «Staat
und Kirche» in Eos 13 (1829) 555-558,559-560 eine Stelle, die Luther positiv wertete.

Der Artikel stammt von Friedrich Christian Schlosser (geb. 1782 in Frankfurt,

1812 in Rom katholisch, wo er 1829 starb) und ist offenbar von Döllinger in
die Eos gebracht worden, s. Max Blauberger, Staat und Kirche - ein nicht von
Döllinger verfasster Artikel der «Eos», in: ZKG 103 (1992) 87-91, hier 91.

"Finsterhölzl, Kirche, 240, Anm.514 und S.355 mit Verweis auf Döllingers
Handbuch der Kirchengeschichte II/2. 672.

15 Johannes Friedrich Werling, Bemühungen um die christliche Einheit in der
Neuzeit, in: Handbuch der Ökumenik, Hg. Hans Jörg Urban und Harald Wagner.
Bd. I, Paderborn 1985.316; s.a. Friedrich, Döllinger I, 150. Ähnlich schlug Y. Con-



eng verbundene Johann Adam Möhler (1796-1838) «war davon
überzeugt, dass <das Wesen des Christentums, die einheitssuchende Vernunft
und das liebende Herz> es nicht erlaubten, im Zustand der Trennung zu
verharren16. Seiner Überzeugung nach muss die Vereinigung <ganz auf
dem Gebiete des Geistes, offen und redlich, mit Freiheit und Bewusstsein,

mit klaren und offenen Augen, im überigen auf den unverrückten,
uralten Grundlagen und unter höherem Antriebe vollzogen werden>17.

Im Zeichen brüderlicher Liebe soll daher um die Wahrheit gerungen
werden, wobei es den anderen so anzunehmen gilt, wie er sich selbst
sieht».18 Trotzdem behauptete aber Möhler in seiner «Symbolik»
undifferenziert die objektive Wahrheit des Katholizismus, während der
Protestantismus auf Grund subjektiver Verirrungen entstanden sei1'1. Bei der

«Prüfung des Protestantismus und seiner Ansprüche» fasste «Möhler die
Sache von ihrer ideellen, Döllinger von ihrer geschichtlich-realen Seite»
an20. Beide traten noch zu sehr als «Sachwalter» auf, wie Döllinger später
seine eigene Haltung kritisierte, und beide warfen Luther fehlende Liebe
und Demut und grenzenlose Anmassung und Demagogie vor21.

gar. Diversités et communion. Dossier historique et conclusion théologique, Paris
1982 eine «Re-Rezeption» aller Bekenntnisschriften vor. Jede Kirche müsste ihre
normativen Schriften «wieder-empfangen, um sie neu in das Gesamt und das

Gleichgewicht der Schrift einzuordnen» (Rosino Gibellini, Handbuch der Theologie

im 20. Jahrhundert, Regensburg 1995, 478).
"'Möhler, Gesammelte Schriften II, hg.v. 7.7.7. von Döllinger, Regensburg

1840, 234. Friedrich, Döllinger I, 273 gibt aber anlässlich der Kritik Möhlers an

Döllingers Darstellung des Jansenismus noch um 1860 zu bedenken: «Dies war
trotzdem noch nicht der Standpunkt Möhlers. Auf denselben erhob sich Döllinger

erst im <Janus>».
17 Möhler, Gesammelte Schriften II, 236f.
'" Werling, Bemühungen, 317.
19 Reinhold Rieger, Johann Adam Möhler - Wegbereiter der Ökumene, in:

ZKG 707 (1990) 267-286, hier 280-286. Erst in der Einleitung zur «Symbolik» sei

er zu einer ökumenischen Haltung gekommen, ebd. 279. Ähnlich macht Döllinger
in Muhamed's Religion, München 1838,81 für die Entstehung von «Irrlehren und
Sekten» - womit offensichtlich auch der Protestantismus gemeint ist - den «Dünkel»

verantwortlich, die Schrift «nach eigner Willkür und subjektiver Vorliebe für
diese oder jene Lehre zu deuten» und weiterhin den «Hochmuth, der keiner Au-
thorität sich unterwerfen und nur der eigenen Lehre folgen will», zitiert nach:
Hartmut Bobzin, Döllingers Sicht des Islam, in: Denzler-Grasmück, 465.

:" Karl Werner, Geschichte der katholischen Theologie, München 1866,471. Zu
Döllingers Symbolik-Vorlesungen ab 1841/42 schreibt Finsterhölzl. Kirche, 385,
dass er «durchaus würdig das Erbe Möhlers antritt und sogar noch mehr als dieser
auf Polemik verzichtet».

-' Jedin, Wandlungen, 86.



1.2 Polemik bis 1848

In München bekam der Görreskreis durch die «ultramontanen» Konvertiten

Philips und Jarcke einen antiprotestantischen Flügel, während
Döllinger seine Haltung in einem gewissen Gegensatz dazu als «catholicisme
zélé» bezeichnete22. 1838, nach dem Kölner Ereignis23, nannte er seine

Schrift «Über gemischte Ehen» bewusst «eine Stimme zum Frieden»24,

doch müsste er gerade hier erfahren, dass es keine gemeinsame Sprache
mit seinem protestantischen Gegner Thiersch25 gab, die eine Verständigung

möglich gemacht hätte. Er sah «dies eben auch als eine der vielen

Verzweigungen und Folgen des Unsegens, der durch die religiöse Spaltung

auf uns Deutsche gefallen ist»26. Ebenfalls 1838 wurde Döllinger
von Minister Abel als «Kontrapunkt» zum Protestanten Schelling auch

in die philosophische Fakultät aufgenommen, um Religionsphilosophie
zu lesen, ähnlich wie sein Freund, der Jurist Philips, für Rechtsphilosophie.

Schelling verliess daraufhin 1842 München27. In diesen Jahren kam

es in München, ausgehend von dem Hofprediger Eberhard, zu einer re-

22 Friedrich, Döllinger II, 7-9; s.a. Döllingers Charakteristik des Ultramontanismus

1850 und 1865 ebd. lOf. und III, 78f. Der «Katholischen Bewegung» ging
es vor allem um die Befreiung von staatlicher Bevormundung (Peter Neuner,
Stationen einer Kirchenspaltung, Frankfurt/M., 54 f., s. a. Max Spindler in: ders. [Hg.],
Handbuch der bayerischen Geschichte, Bd. IV/1, München 1974, 144-149 und
193-195; Finsterhölzl, Döllinger, 82f., Auszug aus Döllingers Artikel «Einiges
über die Jesuiten» in «Eos» 1829, und ebd. 178 und 184, wo er in der Rede auf dem
Katholikentag am 3. Okt. 1849 das Kölner Ereignis und den Kniebeugungsstreit
auf die staatliche Einmischung zurückführt, s. a. Huber, Verwaltung. 43^14). Im
Münchener «Archiv für theologische Literatur» besprach Döllinger im ersten
Band. 361-366 Richter, Über deutsche Kirchenunion oder den eigentlichen Sinn
einer allgemeinen germanischen Kirche. Er lehnte das Werk, das eine staatlich
verordnete Union von Protestanten und Katholiken in Preussen forderte, scharf
ab, s.Friedrich, Döllinger II, 140, 142-144. 1841 stellte er am Beginn der
Kirchenrechtsvorlesung fest: «Die Kirche hat als eine eigene, unabhängige Gesellschaft
ihre eigenen Gesetze.» Finsterhölzl, Kirche, 106, s.a. ebd. 155-157, wo Döllinger
den Protestanten die Vollkommenheit und Unveränderlichkeit der Kirchenverfassung

entgegenhält (ähnlich wie nach 1870 dem Papst) und ebd. 262 über
verschiedene Arten des Ultramontanismus.

23 S. dazu Neuner, Stationen, 56-62.
24 Friedrich, Döllinger II, 30; s.a. Neuner, Stationen, 59-61, Finsterhölzl,

Kirche, 358.
25 Friedrich Thiersch (1784-1860), Philologe und Pädagoge in München.
16Friedrich, Döllinger II, 37, s.a. III. 80, s.a. Spindler, Handbuch, Bd.IV/1,

S. 195-197.
27 Huber, Verwaltung, 38, s.a. Finsterhölzl, Kirche, 27, Anm.50.



gelrechten «Protestantenhetze» von den Kanzeln. Diese Haltung führte
zum Skandal, als die evangelische Stiefmutter von König Ludwig L, die

Königin Karoline, von der katholischen Geistlichkeit in der Hofkirche
St. Cajetan - deren Stiftspropst Döllinger war - nicht in liturgischer
Kleidung, sondern in einfachem schwarzem Anzug zum Grab geleitet wurde.
Gegen die daraus entstandene Missstimmung des Königs und der
Öffentlichkeit «vermochte auch eine ausführliche Verteidigung des Verhaltens

der katholischen Geistlichen durch Döllinger in den Historisch-politischen

Blättern nichts mehr»28.

Eine weitere unerfreuliche Polemik entwickelte sich zwischen Döllinger

und dem Erlanger Theologieprofessor und Landtagsabgeordneten
Harless29 um die Frage, ob protestantische Soldaten bei militärischen
Ehrenbezeigungen vor dem Sanktissimum das Knie beugen sollten
(Kniebeugungsstreit). Die Schärfe des Streits ist aus Döllingers Bemerkung

zu ermessen, er habe sich «nun zwar auch mit den Schriften des

Wittenberger Reformators und den übrigen Erzeugnissen der auf diesem
Boden erwachsenen Literatur vielfach beschäftigt, doch niemals, ohne

jene geistigen Verwahrungs- und Absperrungsmittel vorzukehren, wie
wir sie körperlich anzuwenden pflegen, wenn wir unsern Weg durch
einen unsaubern Ort oder eine stinkende Pfütze nehmen müssen» "'. Damit
erscheint für Döllinger der Scheitelpunkt der Polemik erreicht". Eine

28 Friedrich, Döllinger II, 178; Hist.-pol BI. 1842, X, 385-400 Erbetene Belehrung,

s.a. Stephan Lösch, Döllinger und Frankreich, München 1955, 524 und
Spindler, Handbuch, Bd. IV/1. 201. Diesen Aufsatz übergeht Neuner, Stationen,
62.

29 Adolf Gottfried Christoph von Harless (1806-1897), Studium in Erlangen
und Halle, beeinfiusst von Schelling, Spinoza, Hegel und Tholuck, 1830 Privatdozent

und 1836 ord. Prof. für systematische Theologie in Erlangen. Er rief 1837 die
«Zeitschrift für Protestantismus und Kirche» ins Leben. Wegen des

Kniebeugungsstreites verlor er seine Professur und wurde 1845 Konsistorialrat in
Bayreuth und Professor in Leipzig, wo er 1848/49 als politischer Prediger eine Rolle
spielte. 1852 wurde er Präsident des Oberkonsistoriums in München. Hier wirkte
er in der neulutherisch-apostolischen Richtung von W. Lohe.

"' Friedrich, Döllinger II, 202; Finsterhölzl, Kirche, 363f. Andererseits war es

Döllinger, der geschrieben hatte «und vor dem Könige es mündlich aussprach,
dass die Verordnung zu weichen habe, wenn die Protestanten in der Kniebeugung
eine religiöse Cérémonie erblicken, so dass eigentlich er die Verordnung zu Fall
brachte». Friedrich, Döllinger (1879), 316, s.a. Spindler, Handbuch, Bd.IV/1,
201 f. und Gerhard Hirschmann, ebd., Bd. IV/2, 890f.

11 Er bekannte später: «Die Kämpfe, die ich geführt habe, sind nicht gerade
diejenigen Partieen und Momente meines Lebens, auf die ich mit besonderer Befriedigung

zurückblicke - auch darum nicht, weil man doch stets auch mehr oder we-



Artikelserie über «Die katholische Bewegung in der protestantisch-bischöflichen

Kirche in England»32 hatte er schon früher abgebrochen, als

er von Pusey33 einen Brief mit Klagen über den Proselytismus der
römischen Kirche erhielt34. Er begann am Protestantismus einzelne positive
Züge zu sehen und müsste beim Katholizismus unzeitgemässe restaurative

Tendenzen und Intrigen zur Kenntnis nehmen35. Auch betonte er bei
aller Polemik immer wieder das Ziel der Wiedervereinigung36. Andererseits

glaubte man damals auf katholischer Seite, dass der deutsche
Protestantismus an seiner inneren Zerrissenheit und Substanzlosigkeit eingehen

werde.
Als 1839 die ersten Bände von Rankes37 «Deutsche Geschichte im

Zeitalter der Reformation»38 erschienen waren, entschloss sich Döllin-

niger eigenen Irrthum mit einmischt», Brief an Charlotte Leyden 5. Okt. 1866,

Döllinger, Briefe, Bd.IV, 162f.
32 Hist.-pol. BL, 1841 und 1842; s. Lösch, Döllinger und Frankreich, 522 f. und

Ewald Kessler, Ergänzungen und Berichtigungen zur Döllinger-Bibliographie
von Stephan Lösch, in: IKZ 1990, 145.

"Edward Bouvery Pusey (1800-1882), bis 1824 Studium in Oxford, dann in

Göttingen, Berlin und Bonn, wo er von der «Erweckungstheologie» (Ewald, Tho-
luck, Schleiermacher, Eichhorn) beeindruckt wurde, 1829 Prof. für Hebräisch in
Oxford. Er schloss sich 1834 der Oxfordbewegung an, der er durch seine patristischen

Kenntnisse und den Nachweis ihrer Anschauungen in den «Caroline Divines»

wissenschaftlichen Glanz verlieh.
14 Friedrich, Döllinger II, 218; der Briefwechsel mit Pusey ebd. 214-217. S.a.

Finsterhölzl, Kirche, 378, wo allerdings «the Catholic Church in general» etwas
verengend mit «der katholischen Kirche im allgemeinen» übersetzt ist. Es ist wohl
die katholische Kirche im Sinn der ganzen, wiederzuvereinigenden Christenheit
gemeint, also etwa «die allumfassende, katholische Kirche», zu der er sich später
auch als Altkatholik zählte. Nach dem Erscheinen von Puseys Buch «The Church
of England a portion of Christ's one holy catholic church, and a means of restoring
visible unity. An Eirenicon», schrieb Döllinger am 30. Mai 1866 an ihn, «that
inwardly we are united in our religious convictions, although externally we belong
to two separated Churches». (Friedrich, Döllinger III, 413). Gleichzeitig lobte er
in einem Brief an Oxenham den verstorbenen Kardinal Melchior von Diepenbrock,

Fürstbischof von Breslau. Er sei «der einsichtigste, billigst denkende, und
den Protestantismus auch in seiner relativen Berechtigung würdigende Prälat»
(ebd. 415).

35 S. Neuner, Stationen, 78-80. Den Auftrag, eine «katholische» Geschichte für
höhere Lehranstalten zu schreiben, gab er an das Ministerium Abel zurück
(Friedrich, Döllinger III, 644-648, insbesondere 646f.).

36 Finsterhölzl, Kirche, 375 f.
" Leopold v. Ranke (1795-1886), stammt aus einer lutherischen Pastorenfamilie,
Studium in Leipzig, 1818 Gymnasiallehrer in Frankfurt/O., 1825 a.o., 1834

o. Prof. der Geschichte in Berlin, sein Hauptinteresse galt dem Geschichtsprozess

8



ger, «eine Ergänzung dazu zu schreiben»31', sein dreibändiges Werk «Die
Reformation, ihre innere Entwicklung und ihre Wirkungen im Umfange
des lutherischen Bekenntnisses»40. Sein Kunstgriff dabei war, aus Urteilen

von Anhängern oder Sympathisanten der Reformation ein Bild der
Reformation nach seiner Sichtweise herzustellen. Auch wenn die Zitate
richtig sind, so ist das Werk doch einseitig, weil «nur abfällige Urteile
zusammengehäuft und dadurch ein ungemein düsteres Gemälde voll
Schatten ohne Licht erhalten wird, - eine Methode, welche Döllinger
sich als die zweckmässigste in der Polemik gegen die Protestanten
dachte»41. Er warf den Protestanten vor, «dass die Reformatoren sich
selbst verkünden, dass sie ihre Lehrvoraussetzungen in die Schrift als

Auslegungsprinzip hineinlegen»42. Infolge der politischen Ereignisse
1848 wurde das dreibändige Werk ein buchhändlerischer Misserfolg43,
und Döllinger vollendete es nicht, weil er als Abgeordneter in Frankfurt

vom sechzehnten bis zum achtzehnten Jahrhundert. Durch die Förderung Metter-
nichs und seines Beraters Gentz erhielt er 1827 bis 1831 Zutritt zu den Staatsakten
der Archive in Wien und Venedig. Unter König Friedrich Wilhelm IV. 1841

«Preussischer Historiograph». Er sah die Geschichte als eine «Hieroglyphe Gottes».

Die Rankeschule vertrat die Meinung, «dass die preussische Geschichte die
eigentliche Basis des modernen Deutschland sei, nicht mehr aber die des tausendjährigen

alten Reiches» (Karl Buchheim, Deutsche Kultur zwischen 1830 und
1870, Frankfurt/M. 1966, 50).

38 Döllinger rezensierte das Werk in HPBl 4 (1839 II), 540-557.
39 Friedrich, Döllinger II, 241.
40 Regensburg 1846-1848. Das Buch wirkte im katholischen Raum «wie eine

Befreiungsthat» (Albert Ehrhard, Der Katholizismus und das zwanzigste
Jahrhundert, 241, zitiert nach: Bischof, Theologie, 36).

41 Friedrich, Döllinger II, 244f., s. aber dort und ebd. 349 das selbstkritische Urteil

Friedrich Nippolds über dieses Werk Döllingers. S.a. Werner, Geschichte,
613.

42 Döllinger, Die Reformation. Bd. I, S.44; s.a. Finsterhölzl, Kirche, 367.
43 Friedrich, Döllinger II, 511. Das Werk wurde «eher der Tendenz als dem

Inhalt nach bekannt» (Neuner, Stationen, 64). Carl Jentsch, Christentum und Kirche
in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, Leipzig 1909, 363 schreibt, Döllinger
«erbittert die Gegner einmal durch die klare und logische Darstellung der
katholischen Lehren sodann durch seinen beissenden Sarkasmus und die aus dem
Bewusstsein der Überlegenheit entspringende kühle Ruhe seiner Polemik. Sein

dreibändiges Werk über die Reformation verbreitete Entsetzen.» Ebd. 715,
Anm. 121 wird berichtet, Döllinger habe den ersten Band des Werkes dem Maler
Kaulbach gegeben. Als er später nach dessen Urteil fragte, war die Antwort: <«Ja,

sagen kann ich das nicht gut, aber ich wills Ihnen zeigen.) Er entwarf rasch eine
Bleistiftskizze und überreichte sie Döllinger, der sie lachend beschaute: Luther
auf einem Esel reitend, Döllinger hinterdrein, mit einer Schaufel die Brocken
auflesend, die der Esel fallen liess.»



keine Zeit mehr dafür hatte44. «Auf der anderen Seite sollte [ursprünglich]

noch ein Seitenstück, eine Schilderung der Zustände in der
römischkatholischen Kirche auf Grund eines gleich reichen Materials hinzukommen.

Es hätte», wie Döllinger meinte, «sowohl eine versöhnende
Wirkung auf die Protestanten hervorgebracht, als den Katholiken einen
unbegründeten Jubel verleidet, hätte aber beide Teile zu einer aufrichtigen
Selbsterkenntnis aufgefordert»45.

1.3 Paulskirche

In der Debatte des Paulskirchenparlaments am 22. Aug. 1848 über die

Trennung von Kirche und Staat frug er: «Können wir uns darüber
täuschen, dass die bisherige Entfremdung, dass die Erbitterung, die leider
zwischen Katholiken und Protestanten in Deutschland stattgefunden,
ihren Hauptgrund in der Einmischung der Staatsgewalt hat?»46 Und er
sagte, dass die beiden grossen Kirchengesellschaften «einander doch
nach und nach näher kommen werden, die Hoffnung, dass Deutschland
noch einmal wieder vereinigt werde, welches seit drei Jahrhunderten
zerrissen gewesen ist, lässt sich doch kein Deutscher gänzlich rauben, jeder
Deutscher trägt sie in der einen oder andren Weise»47. Das Bild der
Einheit, das ihn nun bestimmte, war «nicht eine Fülle von Einzelkonversio-

44 Victor Conzemius. Ignaz von Döllinger: the development of a XlXth century
Ecumenist, in: IKZ 1974,110-127, hier 117.

45 Friedrich. Döllinger II. 349. Finsterhölzl. Kirche, 347. Anm. 2 macht besonders

darauf aufmerksam, dass Döllinger schon 1843/44 in dem Aufsatz «Kirche
und Kirchen» und wieder 1861 in dem gleichnamigen Buch «die getrennten
Gemeinschaften als <Kirchen> bezeichnet - wie es das Vatikanum II tut».

46 Friedrich. Döllinger II. 404: Laetitia Boehm. in: Spindler. Handbuch. Bd. IV/
2. 1020 übergeht Döllingers Mitgliedschaft im Paulskirchenparlament.

"Friedrich. Döllinger (1879). 301 und ders.. Döllinger II. 405; s.a. Bischof.
Theologie. 384-385. der vor allem die «Beurteilung der gewandelten gesellschaftlichen

Verhältnisse» und den Eindruck «den die im Frankfurter Parlament auftretende

Linke auf ihn machte» hervorhebt und dazu den Bericht Döllingers an König

Max II. vom 6. Nov. 1848 zitiert, in dem es heisst: «Beide Kirchen haben jetzt
einen mächtigen Feind in der radikalen, anarchisch-republikanischen Partei, welche

mittels der demokratischen Vereine, und der vielleicht noch verderblicheren
die ganze männliche Jugend umstrickenden Turngemeinden zu einer riesenhaften

Macht heranzuwachsen droht.» Katholiken und Protestanten mussten «mit
Beseitigung alles konfessionellen Haders sich zur Vertheidigung der theuersten
Güter gegen den gemeinsamen Feind verbinden» (ebd. 385).

10



nen, sondern eine korporative Einigung der bestehenden Kirchen in

gegenseitiger Anerkennung»48.
Die Zeit in Frankfurt stellt eine wichtige Zäsur in Döllingers Leben

dar. Die Fronten waren nach 1848 nicht mehr so klar wie zuvor. Er
konnte nicht mehr alle Extrempositionen seiner Gesinnungsgenossen
bedingungslos mittragen49, «die Görres (t 1848), Phillips, Moy, Höfler
etc. waren sämmtlich verschwunden und der Sitz der Bewegung
nunmehr nach Mainz übertragen»50. Der Münchner Erzbischof Reisach

begann gegen ihn in Rom zu intrigieren51. 1849 setzte sich Döllinger auf
dem Katholikentag in Regensburg für die Gründung des Bonifatiusver-
eins ein, der «arme katholische Gemeinden in protestantischen und
gemischten Städten und Dörfern» unterstützen sollte. Er entwarf die Statuten

für den Verein, der aber wegen des Widerstands, den vor allem Erzbischof

Reisach leistete, in Bayern damals nicht eingeführt wurde.52 Bei
der Vorbereitung des Syllabus, die 1852 begann, wollte zwar der
federführende römische Kardinal Raffaele Fornari noch ein Gutachten von
Döllinger erbitten, doch der Münchener Nuntius Sacconi wusste das zu
verhindern53.

In einer Rede über die Judenemanzipation in der bayerischen IL Kammer

sagte Döllinger 1849, er müsse zugeben, dass nach der Emanzipation
der Juden - die er als einer der ersten Theologen in einem deutschen
Parlament unterstützte54- «der künftighin christliche Staat in seinen öffentlichen

Funktionen auch durch solche vertreten werde, die nicht Christen
sind»55. Er wollte zwar den christlichen Staat erhalten, doch sollte kein

Bürger durch sein religiöses Bekenntnis benachteiligt sein, und der Staat
sollte sich nicht in kirchliche Angelegenheiten einmischen: «freie Kirche

48 Neuner. Stationen, 94.
49 Otto Weiss, Döllinger, Rom und Italien, in: Denzler-Grasmück, Geschichtlichkeit,

221 f. und 237.
50 Friedrich, Döllinger (1879), 302.
51 Finsterhölzl, Kirche, 31 mit Anm.83 und 241-243, s.a. Bischof, Theologie,

455, Friedrich, Döllinger (1879), 316.
52 Hans Georg Aschoff, in: Erwin Gatz (Hg.). Geschichte des kirchlichen

Lebens, Bd.III. Katholiken in der Minderheit, Freiburg Basel Wien 1994, 88f.
53 Carlo Sacconi (1808-1889), in München 1847-1853. Hermann H.Schwedt,

Vom ultramontanen zum liberalen Döllinger, in: Denzler-Grasmück,Geschichtlichkeit,

130-144; s.a. Bischof, Theologie. 40-41.
54 Bischof, Theologie, 474-475.
55 Finsterhölzl, Kirche, 87-92, insbesondere 90, Friedrich, Döllinger III, 40 und

42, s.a. die positive Reaktion des jüdischen Buchhändlers Veit darauf im Brief
vom 31. Dez. 1849, ebd. S.48 f.

11



im freien Staat» war seine Devise. Schon 1842 hatte Döllinger die Trennung

zwischen Katholiken und Protestanten parallelisiert mit dem
Verhältnis zwischen Juden und Christen bei Paulus im Röm. 9-11 und an das

Wort «Nicht mitzuhassen, mitzulieben bin ich da» erinnert56, das er fast
40 Jahre später in seiner Akademierede über «die Juden in Europa»
wiederholte57.

Auf der anderen Seite erinnerte sich Lord Acton an den Geist des

Görres-Kreises, als er Mitte 1850 nach München zu Döllinger kam: «Man

kämpfte mit den Wölfen ausserhalb. Der Gegensatz gegen den
Protestantismus - als Ursprung des Unglaubens und folglich der Revolution -
enklysierte alle anderen Gegensätze.»58 Eine Frucht dieses Geistes war
der Artikel über Luther für Wetzer-Weite's Kirchenlexikon, für den
Döllinger neben seinem Werk über die Reformation vor allem die «Studien
und Skizzen zur Geschichte der Reformation» von Jarcke, die f 846

erschienen waren, benützt hatte. Als dieser Artikel anlässlich von Döllingers

Tod 1890 wieder aufgelegt wurde, urteilte Prof. Kolde™ in Erlangen,
das kleine Schriftchen sei «für die römische Reformationsgeschichtsschreibung

der Neuzeit geradezu epochemachend» gewesen, «und alle
die späteren Karikaturmaler bis auf Janssen und Evers fussen auf ihm,
wenn sie ihn nicht geradezu abgeschrieben haben»60.

1.4 Ökumenischer Aufbruch

Für Döllinger begann nach einer Zeit heftiger Polemiken in der Mitte
des 19.Jhs. «der ökumenische Aufbruch»61. So lehnte die Münchener

56 Finsterhölzl, Kirche. 362.
57 Döllinger, Akademische Vorträge I, 241.
58 Friedrich, Döllinger III, 72 f., doch blieb Döllinger seit dem Winter 1850/51

dem Görreskreis fern, ebd. 103.
59 Theodor Kolde gab 1890 in zweiter, unveränderter Auflage heraus: J. Chr. K.

Hofmann, Paulus, eine Döllingersche Skizze, mit einer Vorrede an Dr. Döllinger
Erlangen 1851. Die Skizze führte Döllingers Artikel ad absurdum.

60 Friedrich. Döllinger III, 101 f. Der Artikel wurde noch 1893 unverändert in
die zweite Auflage des Lexikons übernommen, s. Neuner, Stationen, 65, Jedin,
Wandlungen. 88.

61 Wolfgang Klausnitzer, Döllingers Theologierede vom 28. September 1863 in
ihrem theologischen Kontext, in: Denzler-Grasmück,Geschichtlichkeit, 427; s.a.
Bischof, Theologie, 407-409 und Friedrich, Döllinger III, 360f. und 363, wo
Döllinger am 1. Mai 1864 beklagt, «dass, was ich in der Trauerrede auf den König über
die Parität und in der zweiten über die Hoffnungen und Wünsche des Königs be-

12



theologische Fakultät 1850 die Dogmatisierung der Immaculata Conceptio

ab, weil dieses Dogma «die gutgesinnten Protestanten in Deutschland»

abstosse, unter denen sich «hervorragende Gelehrte» fänden, «die
auf Grund ihrer theologischen Forschungen ernsthaft über eine Rückkehr

in die (katholische) Kirche nachdächten»62. Anlässlich der Erfurter
Konferenz63 vom September 1860 schrieb Döllinger, eine Kirchenvereinigung

könne man nicht machen, «aber was wir könnten, das wäre: uns
einander nähern als Christen, als Söhne eines Vaterlands, das Einende
höher stellen als das Trennende, einander zu verstehen suchen, das Gute
auf jeder Seite anerkennen und hervorheben, von einander lernen und

ruhig erwägen, was geschehen kann und soll, um die Dornen allmählich
auszubrechen, an denen jeder bis jetzt sich blutig ritzt, der in Deutschland

eine das konfessionelle Gebiet berührende Frage nur anfasst».64 In
der Einleitung zu «Kirche und Kirchen» nahm er ausführlich zur Frage
der «Wiedervereinigung der katholischen und protestantischen Konfessionen

in Deutschland» Stellung und schrieb, sie würde «in religiöser,
politischer und sozialer Beziehung das heilbringendste Ereignis für
Deutschland, für Europa sein».65 Auch konnte er beim Protestantismus
feststellen, «dass, besonders seit 1846, ein sehr reges Leben und ein

Drang des kirchlichen Gestaltens und Verbesserns unter den Geistlichen
und einigen ihnen befreundeten Laien erwacht ist»66. Luther nennt er

züglich einer künftigen kirchlichen Wiedervereinigung Deutschlands gesagt
habe, grossen Unwillen» in der Münchener Nuntiatur erregt habe. S. zu der
veränderten Situation Döllingers nach der Jahrhundertmitte auch Friedrich, Döllinger
(1879). 302.

62 Manfred Wehlauff, Die Dogmatisierung der Immaculata Conceptio (1854),
in: Georg Schwaiger (Hg.). Konzil und Papst. Festgabe für Hermann Tüchle.
München 1975,469 und 500, s.a. Schwedt, Döllinger, 133-135. Das Gutachten war
von Max von Stadibauer verfasst und wurde von der Fakultät gebilligt. Auch der
Breslauer Fürstbischof Melchior von Diepenbrock nahm eine ähnliche Haltung
ein. s. ebd. 457 f.

61 S. Döllinger, Kirche und Kirchen, S. XXI; Finsterhölzl, 208.
"4 Döllinger an VA. Huber, zitiert nach: Friedrich, Döllinger III, 228. S.a.

Finsterhölzl, Döllinger. 24, Bischof, Theologie, 385-386. Gleichzeitig hatte der
Buchhändler Herder die Herausgabe einer «Gallerie von Konvertiten» angeregt. Doch
dazu wollte Döllinger nur mehr sein früher gesammeltes Material beisteuern und
die Bearbeitung anderen überlassen. Friedrich, Döllinger III, 232. s.a. ebd.. 314—

316 und 164: Döllinger scheint Anfang der 50er Jahre «der Polemik mit einzelnen
satt geworden zu sein».

65 Döllinger, Kirche und Kirchen. S. XXI, s. a. Finsterhölzl, Kirche, 35f., Hirschmann

in: Spindler, Handbuch Bd. IV/2.. 888-893.
"6 Döllinger, Kirche und Kirchen, 414. Er lobt die Konferenzen und Kirchen-

13



nun den «grössten unter den Deutschen seines Zeitalters»67. Er urteilte
über die Reformationszeit, das deutsche Volk «hatte ein tiefer Unwille
über das damalige Papstthum und eine nicht ungerechte Entrüstung über
die Missbräuche in der Kirche» erfasst68.

Neben Beiträgen zu einzelnen Spezialfragen, mit denen Döllinger am
wissenschaftlichen Leben seiner Zeit als ebenbürtiger Partner teilnehmen

wollte, «der ein historisches Gewissen hat und weiss, dass er dem

übermächtigen Protestantismus keine wissenschaftlichen Blossen geben
darf»69, ging Döllinger mit den ab 1862 erscheinenden «Beiträgen zur
politischen, kirchlichen und Culturgeschichte der sechs letzten Jahrhun-

tage und die Innere Mission, um dann fortzufahren: «Aber alle grossen und
eigentlich kirchlichen Probleme harren noch einer Lösung.» Friedrich, Döllinger

1879), 305 berichtet über das Werk, «seine Schilderung des neueren Protestantismus

verstimmte die Protestanten, wenn auch Viele derselben ihm dafür dankbar
waren, die Ultramontanen vermochte er aber ebenfalls nicht wieder mit sich zu
versöhnen».

67 Döllinger, Kirche und Kirchen, 386, ähnlich ebd. 10. Doch bleibt hier die Kritik

am Protestantismus sehr scharf. In einem weitgespannten Rundblick über den
zeitgenössischen Protestantismus werden wie in einer Gebetsmühle immer wieder

die negativen Seiten dargestellt, wie Rationalismus, Sektenwesen, staatlicher
Zwang und der Schaden verheirateter Geistlicher, die sich mehr um ihre Familie
kümmern als um ihre Gemeinde. Vor diesem dunklen Hintergrund wird die

grosse Gestalt Luthers gezeichnet. Aber S. 469 heisst es dann, «dass Luthers Bibel
nicht blos von groben, sinnentstellenden Fehlern wimmelt, sondern dass er auch
mehrmals absichtlich im Interesse seiner Lehre die apostolischen Worte entstellt
hat, dass gerade die Paulinischen Briefe vorzugsweise von ihm misshandelt worden

sind». Erst auf S. 490 endet dieser Abschnitt mit einem Aufruf zur
Verständigungsbereitschaft. S.a. Friedrich, Döllinger III. 664-666.

68 Döllinger, Kirche und Kirchen, 10 Döllinger gab allerdings zu, in dieser
Schrift komme «gar Vieles.vor, was mir bei eifrigen Protestanten grosses Missfallen

zuziehen wird». (Brief an Anna Gramich, 10. Juni 1861, in: Heinrich Schrörs,
Döllingers Briefe an eine junge Freundin, München 1914,81); aus dieser Zeit sind
auch Nachschriften einer Symbolikvorlesung Döllingers vorhanden, in der das
Bedauern über die Lehrdifferenzen zwischen den Konfessionen die Polemik
überwiegt, s. Finsterhölzl. Kirche. 123-125.

69 Döllinger an Theiner, 14. Okt. 1861. zitiert nach: Bischof Theologie, 58;
Döllinger müsste sich gegen die von König Max II. «persönlich besonders geförderte
Geschichtswissenschaft der Ranke-Schule» (L. Boehm in: Spindler, Handbuch,
Bd. IV/2, 1020) behaupten; noch 1863, bei der Wahl in die Historische Kommission

bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, stimmte deren Sekretär,
der protestantische Historiker Heinrich v. Sybel. gegen Döllinger. ebd. 81; s.a.
Jentsch, Christentum, 414f. über das Verhältnis zu Sybel und den «Nordlichtern»,
die damals die Akademie beherrschten.

14



derte» dazu über, Quellen zu edieren70.1863 wagte er dann die Aussage,
in der Reformationszeit lernte die katholische Theologie von der
protestantischen, «reinigte, orientierte sich an ihr, und im ganzen und grossen
müssen wir doch bekennen, dass, wenn wir die Interessen der Wissenschaft

zum Massstabe nehmen, die Trennung der Christenheit weit eher
als ein Gewinn und grossartiger Fortschritt denn als eine Schädigung sich
erwiesen hat»71. Hier wird sichtbar, dass Döllinger seit der Beschäftigung
mit der Reformation zurückging auf die Quellen, erst die gedruckten,
später auch die handschriftlichen, und die ausgetretenen Pfade der
bisherigen Polemik verliess. Mit dem Buch über Hippolyt und Callist
erschien sein erstes Werk, das eine historische Frage anhand neuer Quellen
neu beantwortete72.

Einer der vielen Pläne Döllingers war damals ein «Deutscher
Plutarch»73, der schliesslich als «Allgemeine Deutsche Biographie» verwirklicht

wurde74. Er schrieb dazu: «Deutschland vor 1517 hatte eine reiche
katholische Geschichte, grosse Männer in Fülle, eine lange Periode des

Glanzes - aber alles diess ist noch verhältnismässig verdunkelt, weil es in
der Tendenz des Protestantismus liegt, Deutschlands Grösse und Bedeutung

erst mit der Reformation beginnen zu lassen, und der Protestantismus

unsere ganze Literatur beherrscht.»75Auf der Gelehrtenversammlung

1863 stellte er fest: «Deutsche Theologen sind es gewesen, welche
die Spaltung begannen, welche das Feuer der Zwietracht entzündet und
es seitdem, emsig Holz zutragend, genährt haben. Deutsche vor allem

711 Werner, Geschichte, 616; auch die später mit Reusch herausgegebenen
Werke wurden damals begonnen.

71 Döllinger, Vergangenheit und Gegenwart der kath. Theologie, zitiert nach
Finsterhölzl, Döllinger, 236, ähnlich 1872 in den Vorträgen über Wiedervereinigung:

die Kirchen sollen in eine «Gütergemeinschaft» treten und das beiderseits
ererbte höher stellen, als das, was sie jetzt noch trennt, ebd. 347.

72 7. v. Döllinger, Hippolytus und Callistus oder die römische Kirche in der
ersten Hälfte des 3. Jahrhunderts, Regensburg 1853; s. a Conzemius, Döllinger
Ecumenist, 112.

73 Plutarch (ca. 50-125 n.Chr.) schrieb neben moralphilosophischen Traktaten
vor allem «Vitae parallelae» von Griechen und Römern, mit denen er den
Ausgleich zwischen beiden Kulturen förderte. Er «ist der historische Lieblingsschriftsteller

der frühen Neuzeit geworden bis auf Schiller» (R. Düchting in: Lexikon des

Mittelalters, Bd. VII, München 1995, Sp. 25). Schiller plante um 1787 einen «Deutschen

Plutarch» (Nachrichten von Schillers Leben, in: Schillers sämmtliche
Werke, Bd. XII, Stuttgart und Tübingen 1836, 488).

74 Friedrich, Döllinger III, 371 f.
75 Döllinger an den Verleger Herder, 26. Dez, 1861, s. Friedrich, Döllinger III,

280 f.

15



haben die Lehre, an der die Einheit der Kirche sich verblutet hat, mit
allen Mitteln des Geistes ausgebildet, mit wissenschaftlichen Bollwerken
umgeben und befestigt. So hat denn auch die deutsche Theologie den
Beruf, die getrennten Konfessionen einmal wieder in höherer Einheit zu
versöhnen.»76 Nun ist es «nicht mehr der alte herbe, sondern ein durch
und durch irenischer Ton, welcher sich durch seine Worte hindurch
zieht»77.

1.5. Zeit vor dem Vatikanum I

In den folgenden Jahren der innerkatholischen Auseinandersetzungen,
in denen Döllinger mit seinen Äusserungen vorsichtig wurde78, trat die

Überwindung der Konfessionsgrenzen in den Hintergrund, auch weil
neben der Tagespolitik zu wenig Zeit für Quellenstudien blieb, die er z. B.

zu den Unionsversuchen in Siebenbürgen anstellen wollte79. Zu den

Gründen für den Widerstand gegen die neuen Papstdogmen gehörte für
Döllinger auch seine Überzeugung, dass eine Definition der Unfehlbarkeit

ein Triumph des Protestantismus sei80 und «dem Einheitsgedanken

76 Wolfgang Klausnitzer, Döllingers Theologenrede vom 28. September 1863 in
ihrem geschichtlichen Kontext, in: DeHz/cv-Gras/mic/^Geschichtlichkeit, 427,
zitiert in: Finsterhölzl, Döllinger, 249; es folgen darauf die drei Bedingungen für die

Versöhnung: Ausscheiden des Trennenden und Unkatholischen, Unterscheidung
des Wesentlichen vom Zufälligen und Akzeptierung alles Wahren bei den
getrennten Konfessionen, denn «der Irrtum lebt ja nur von den Wahrheitskörnchen,
die er in sich trägt», weiter ein Hinweis auf die Bedeutung der «gesunden öffentlichen

Meinung» und auf «die beiden Augen der Theologie, Geschichte und
Philosophie». Eine Würdigung der ökumenischen Haltung dieser Rede in: Finsterhölzl,
Kirche, 395-398.

77 Friedrich, Döllinger (1879), 308 f.
78 Einen Wendepunkt markieren die Odeonsvorträge von 1861. Schon die

Einberufung der Gelehrtenversammlung betrieb Döllinger sehr zögerlich. Er schrieb
am 29. März 1862 an Fr. Michelis: «Möchte doch ein anderer sich voranstellen»
und er müsse besorgen, «dass eine gute, reine Sache schon dadurch, dass gerade
ich sie in die Hand nehme, geschädigt werden würde.» (Friedrich, Döllinger III,
277). Döllinger verfasste keinen Nachruf auf seinen Freund Deutinger, weil er
fürchtete, damit in Rom Anstoss zu erregen (Friedrich, Döllinger III, 372-374;
Bischof, Theologie, 106-107) und er hatte später die Sorge, er könne dem Theologischen

Literaturblatt schaden, wenn er hier eine kritische Äusserung veröffentlichte,

s. Döllinger an Reusch, 23. Juli 1866 und 3. Dez. 1867.
79 Friedrich, Döllinger III, 411.
s" Döllinger an Cesare Cantü, 12. Aug. 1869, s. Otto Weiss, Döllinger, Rom und

Italien, 220 mit Anm. 58. Bisher hatte Döllinger dem Protestantismus immer wieder

vorgeworfen, er habe neue Dogmen gemacht, die weder in der Schrift noch in

16



der christlichen Kirchen schwersten Schaden zufügen würde»81. Unmittelbar

vor den Wirren um das Vatikanum I plante Döllinger ein grosses
Werk über die «Geschichte des Pontifikats als kirchlicher Institution»,
daran anschliessend - einer vagen Anregung Actons folgend82 - die
«Geschichte der Vereinigungsversuche» und die «Geschichte der kirchlichen
Bücherzensur»83. Das erste Thema wurde im «Janus» behandelt, das

zweite84 in den sieben Vorträgen über die Wiedervereinigung vom Früh-

der Tradition einen «Keim» für ihre Entwicklung hatten. Nun machte Rom 1854
und 1870 neue Dogmen. Das ist gegen Finsterhölzl, Kirche, 452^154 festzuhalten,
der gegen Friedrich, Döllinger 1,133 behauptet, Döllinger habe in der «Blütezeit»
seiner Theologie die Möglichkeit bejaht, dass sich in der Kirche neue Dogmen
entwickeln könnten. Im Gegenteil, die Münchener theologische Fakultät hat in
einem Gutachten das geplante Dogma von 1854 einstimmig abgelehnt mit dem

Argument, es gebe für die Lehre von der unbefleckten Empfängnis Mariens keine
Grundlage in der Tradition der Kirche. Ob und wie die Dogmatisierung von 1854

Döllingers Haltung vor 1870 beeinfiusst hat, wäre noch zu untersuchen.
81 Neuner, Stationen, 94, ähnlich Finsterhölzl, Döllinger, 32 und Döllinger an

Oxenham Juli 1869 (Friedrich, Döllinger III, 485^187): s. a. Conzemius, Döllinger
Ecumenist, 124.

82 Bischof, Theologie, 133, der die zitierten Briefe vom Dez. 1868 eher
überinterpretiert.

83 Friedrich, Döllinger III, 458, s.a. Werner, Geschichte, 608.
84 S.a. das Programm des ersten Altkatholikenkongresses mit der Erwartung

einer «Verständigung mit den protestantischen und bischöflichen Kirchen»
(U.Küry, Die Altkatholische Kirche, Die Kirchen der Welt, Bd.III, hg.v.
Chr. Oeyen, Stuttgart 21978, 451; Neuner, Stationen, 150f.). Es ist aber unrichtig,
wenn Neuner, 219 schreibt: «Diese Initiative war nicht einfachhin die Ausführung
des Beschlusses des Zweiten Altkatholikenkongresses, sondern sie entsprang
Döllingers eigenem Antrieb, sie war sein ureigenstes Werk.» Die Vorträge vom
31. Jan. bis 20. März 1872 waren zusammen mit Reinkens geplant worden (Friedrich,

Döllinger III, 631-635, s.a. meine Rezension in IKZ 3 (1990) 249 und
E. Kessler, Die Döllingeriana in der Bayerischen Staatsbibliothek München, in
Denzler-Grasmück, Geschichtlichkeit, 84 mit Anm. 8 zu dem russischen General
Kirejeff, der am 10./22. Juli 1872 an Döllinger geschrieben hatte:

«Hochgeehrter Herr! Es ist Ihnen vielleicht bekannt geworden, dass sich in St.

Petersburg eine Gesellschaft der Freunde geistlicher Aufklärung gebildet hat, welche

unter anderem das Ziel hat: <mit den Vorkämpfern der rechtgläubigen Wahrheit

im Ausland Beziehungen zu unterhalten, ihnen einen moralischen Halt zu
bieten und zur Läuterung der Ansichten über die orthodoxe Kirche im Auslande
mitzuwirken.) Dem Entschlüsse des Conçus der Gesellschaft gemäss, habe ich die
Ehre Ihnen die Protocolle unserer drei ersten Sitzungen zuzusenden. Falls es
Ihnen wünschenswerth erschiene in ein näheres Verhältniss zu unserer Gesellschaft
zu treten, ersuche ich Sie, uns Ihre Briefe unter folgender Adresse zugehen zu
lassen. Hochachtungsvoll A. Kirejeff. Adresse. Russland. St. Petersburg. Palais des

Grossfürsten Constantin - Dem Herrn A. Kirejeff. Secretar der Gesellschaft der

17



jähr 187285 und in den Bonner Unionskonferenzen, an denen zu Döllingers

Enttäuschung allerdings keine namhaften evangelischen Theologen
teilnahmen86.1872 stellte er das Ideal der versöhnten Verschiedenheit in
den Vordergrund, das sich am Leitbild der alten, apostolischen Kirche
orientieren müsse. Hier mussten sich vor allem die Protestanten wandeln,

bei denen Döllinger die Glaubenskontinuität unterbrochen sah.

Das galt zwar nicht für Luther und Melanchthon, aber für Calvin und die

zweite Generation87. «Das Augsburger Bekenntnis erachtete er als Do-

Freunde der Geistlichen Aufklärung». (Döllingeriana II, Kirejeff) S. a. Döllinger-
Reusch, Brief 60, Anm. 7; Vitalij Borovoj, Zum 100-Jahr-Jubiläum der Rotterdamer

und Petersburger Kommission, in: IKZ 1997, 141 f. und 148-151).
Reinkens beantragte dann im Herbst dieses Jahres auf dem Kongress die
Kommission, die aber in Joh. Friedrich, den man offenbar wählte, weil er bei Döllinger
in München wohnte, einen Sekretär bekam, der nicht Englisch sprach, sich in der
Seelsorge engagierte und dann auch bald sich um die Errichtung der Berner
Fakultät kümmern müsste (s. Kessler, Johann Friedrich, München 1975, 374-379;
Friedrich, Döllinger III, 616). Der Anstoss zu den Unionskonferenzen kam übrigens

von Michelis, s. Döllinger an Reusch, I.Mai 1874. Eine einseitige Darstellung,

die Döllinger von den übrigen Altkatholiken trennen will, gibt Bischof,
Theologie, 404-411.

85 Wenn Bischof, Theologie, 401 zu diesen Vorträgen schreibt: «Döllinger selber

- und dies ist eines der ganz wenigen Kirchenbekenntnisse des späten Döllinger

- bekannte sich in seinen Vorträgen als ein Mitglied eben dieser römisch-katholischen

Kirche», dann besagt das nichts für die überall in diesem Buch spürbare

Tendenz, Döllinger vom Altkatholizismus zu trennen, da damals noch kein
Bischof gewählt war und auch die alt-kath. Seelsorge noch nicht organisiert war.
Im folgenden Jahr setzte sich Döllinger für die Ausbildung alt-kath. Theologen
ein und erreichte einen entsprechenden Beschluss des Konstanzer Kongresses.
Wohl aus Anlass von Döllingers achtzigstem Geburtstag schrieb Friedrich
unwidersprochen: «Den Altkatholiken, denen er das geistige Haupt war und noch ist,
steht er stets rathend zur Seite, wenn er auch manche Schritte, welche im Laufe
der Jahre geschahen, nicht billigte. In ihrem Kreise hielt er bekanntlich die
Museums-Vorträge über Wiedervereinigung der christlichen Kirche, wodurch er
auch viele Protestanten mit sich versöhnte; im Verein mit ihnen fanden auch die
Unionsconferenzen in Bonn statt.» Friedrich, Döllinger (1879), 314.

86 Bischof, Theologie, 414.
87 Bis weit in das 19. Jahrhundert hinein war es bei führenden protestantischen

Theologen üblich, sich nur auf das Beispiel Luthers und seine Um- und Neuinterpretation

der bisherigen Lehre zu beziehen und sich nicht auf die Inhalte seiner
Theologie zu berufen. So bewundert zwar Richard Rothe (1799-1867) den Reformator,

stellt aber fest, «er sei ein altkatholischer Mann». Es hiess, die «katholischen

Reste» müsse man weglassen. Erst Albrecht Ritschi (1829-1889) «hat sein
theologisches System, ganz anders als Schleiermacher, in bewusstem Rückgriff
auf Luther gestaltet». (Walther von Loewenich, Wandlungen des evangelischen

18



kument, auf das sich eine Kircheneinigung gründen könnte.»88 Auf der
anderen Seite hatte im Protestantismus eine Rückbesinnung auf die

eigene Geschichte begonnen. Hier konnte Döllinger mit seinem «historischen

Auge der Theologie» fruchtbare Anregungen geben89 und auch

empfangen90. Hatte Döllinger bisher dem Protestantismus gegenüber
immer wieder die Vollkommenheit und Unveränderlichkeit der katholischen

Kirchenverfassung betont91, so müsste er nach 1863, als die Ausgabe

der pseudoisidorischen Dekretalen von Hinschius92 erschienen war,
sehen, dass ein grosser Teil der Herrschaftsansprüche des Papsttums auf
gefälschten Quellen beruhte93. Das ist um so bedeutsamer, da seine Dar-

Lutherbildes im 19. und 20. Jahrhundert, in: Karl Forster, Wandlungen des
Lutherbildes, Würzburg 1966, 58 f.).

88 Neuner, Stationen, 159. Schon 1828 hatte Döllinger das Augsburger
Bekenntnis als mögliche Grundlage einer Wiedervereinigung namhaft gemacht,
aber gleichzeitig seine Geltung innerhalb des Protestantismus angezweifelt
(Finsterhölzl, Kirche, 345 mit Hinweis auf Döllinger, Handbuch der Kirchengeschichte

II/2, 442, ähnlich Döllinger, Kirche und Kirchen, S. XXIVf.).
89 Es ist aber verfehlt, für die Zeit nach 1870 bei Döllinger von einer «Flucht in

die Geschichte» zu sprechen, wie Finsterhölzl, Kirche, 43 das tut, s. a. ebd. 77.
Döllinger hat immer mit der Geschichte argumentiert. Er versuchte damit «die Theologie

seiner Zeit glaubwürdig zu machen» (ebd. 57). Auch seine Akademievorträge,

die ja keine theologischen Vorlesungen sein konnten, haben immer ein
theologisches «ceterum censeo», s. Friedrich, Döllinger III, 641 f. An anderer
Stelle schreibt Finsterhölzl, man müsse sich «hüten, Döllingers letzte Periode als

eine Zeit allgemeiner theologischer Dekadenz zu erachten, vielmehr ist zuzugeben,

dass auch echt katholisches, auf biblischen Gegebenheiten fussendes und vor
1870 nur angedeutetes Gedankengut erst in dieser späten Zeit in und trotz der
Trennung zur Reife gelangte.» (Finsterhölzl, Kirche, 189, zur Theologie der
Charismen)

90 Zu einem Skandal führte dies, als Döllinger seine Kollegmappe nach einer
Vorlesung im Hörsaal liegen liess und festgestellt wurde, dass er das Werk eines
Protestanten für seine Vorlesung benützt hatte, s. Kessler, Friedrich, 153, Anm. 4,

Finsterhölzl, Kirche, 38, Anm. 124. - Das dritte Thema, die Bücherzensur, hat
Franz Heinrich Reusch mit seinem Werk über den Index aufgearbeitet, zu dem

Döllinger «alles was er selbst darüber gesammelt hatte, beisteuerte» (Friedrich,
Döllinger III, 667).

" S. Finsterhölzl, Kirche, 148f., 155-159.
92 P. Hinschius, Decretales Pseudo-Isidorianae et capitula Angilramni, Leipzig

1863; dagegen hat E.Dumont die Echtheit der pseudoisidorischen Dekretalen
noch 1867 behauptet, s. Ignaz v. Döllinger, Das Papsttum, Hg. J. Friedrich, München

1892, 375, Anm. 6.
93 Döllinger hat das in der zweiten Auflage 1868 von Christentum und Kirche in

der Zeit der Grundlegung noch kaum berücksichtigt. Er tat das erst im Janus, wo
er dann auch seine eigenen Werke kritisierte. Den Zusammenhang mit Hinschius
sieht Finsterhölzl, Kirche, 160 nicht. Schon in Kirche und Kirchen, S.XXX hatte

19



Stellung «ihre Kraft aus der Dokumentation und Analyse der geschichtlichen

Prozesse» schöpft, «um so zu einem Votum» zu werden94. Auf
protestantischer Seite wurde er nun auch als Ireniker wahrgenommen95.

1.6 Gespräche und Verhandlungen

In der Debatte um die Organisation einer altkatholischen Seelsorge 1871

ging Döllinger noch weiter: Er stellte die Trennung an sich als Übel dar,
das allen Beteiligten Schaden zugefügt habe, und meinte, dass sich
zwischen der katholischen und protestantischen Kirche ein «feindseliges
Verhältnis» bildete, das «keiner von ihnen gestattete, an den Gütern und

Errungenschaften der anderen offen teilzunehmen, und wirksame

Anregungen von ihr zu empfangen. Die katholische Kirche ist ihre eigenen
Wege gegangen, nicht immer gerade gute Wege», und die «protestantische

Kirche ist ebenfalls ihre eigenen Wege gegangen, und wohin diese

geführt haben, wie stark man dort die nachteiligen Folgen der Trennung
empfindet, ist bekannt»96. Dabei beurteilte er die Trennung historisch als

unnötig und vermeidbar97. Doch es gibt noch ein alle Christen umfassendes

Band: die Taufe. «Da die Taufe nie verloren gehen kann, daher auch

nicht wiederholt werden darf, so bleibt jeder einmal Getaufte ein für alle-

Döllinger geschrieben: «jeder unter den hervorragenden deutschen katholischen
Theologen wird gerne bekennen, dass er den Schriften protestantischer Gelehrter
viel verdanke.»

94 Manfred Görg, Döllingers Stellung zum Judentum, in: Denzler-Grasmück,
Geschichtlichkeit, 449. Diese Aussage gilt nicht nur für den Akademievortrag
über die Juden in Europa, sondern für alle historischen Darstellungen Döllingers.
Es ging ihm immer wieder um ein Votum für die theologische Wahrheit. Nicht
umsonst wurde auf den Unionskonferenzen die historische Methode gewählt.

95 S. Hans-Jürgen Vogels, Zum Briefwechsel zwischen Ignaz von Döllinger und
Franz Heinrich Reusch, in: Denzler-Grasmück, Geschichtlichkeit, 399 mit
Anm. 45. Dabei blieb Döllinger in seiner Polemik gegen den Irrtum so scharf wie
ehedem. Hatte er 1838 den Protestantismus mit dem Islam in eine Reihe gestellt,
so meinte er 1874, der Islam habe «das mit dem Papstthum gemeinsam, dass jede
religiöse oder theologische Frage sofort zur Machtfrage, jede Abweichung in der
Lehre zu einem Attentat gegen den Nachfolger des Propheten und Herrscher der
Gläubigen wird, sobald dieser gesprochen hat». (Döllinger, Über die Leistungen
der Akademie im Gebiete der orientalischen Studien, in: Döllinger, Akademische
Vorträge, Bd. II, 352, zitiert nach: Bobzin, Islam, 469)

96 Zitiert nach Neuner, Stationen, 131 f.
97 S. Bischof, Theologie, 429, Anm. 123, Bericht von A. Plummer über die Bonner

Unionskonferenz 1875.

20



mal Mitglied der einen Kirche.»98 Döllingers Blick richtete sich in die
Zukunft, zu der «zu verwirklichenden <grossen katholischen Kircho in die
hinein sich die Kirchen vereinigen sollten».99 Er wollte «das Katholische
(das Umgreifende) als Basis der Einheit in allen Kirchen aufspüren»100
und sprach von der «petrinischen» katholischen und der «paulinischen»
protestantischen Kirche, die sich zur «johanneischen» Kirche vereinigen
mussten. «M.a.W.: Er hält die katholische und die evangelische Kirche
für berechtigte Zweige der allgemeinen, die sich einseitig entwickelt
haben und beide ihre Einseitigkeiten ablegen müssen.»101 Ähnlich wie
Dante trug er «in tiefbewegter Seele die Sorge um die ganze Christenheit»

10Z.

In einem Vortrag 1882 bekennt er zur Reformation, es sei ihm «eine

lange Zeit meines Lebens das, was in Deutschland von 1517-1552 sich

begeben, ein unverstandenes Rätsel gewesen, und zugleich ein Gegenstand

der Trauer und des Schmerzes; ich sah nur das Ergebnis der Trennung

Seit ich die Geschichte Roms und Deutschlands im Mittelalter
genauer erforscht und betrachtet habe, und seit die Ereignisse der letzten
Jahre das Ergebnis meines Forschens so einleuchtend mir bestätigt
haben, glaube ich auch das, was mir vorher rätselhaft war, zu verstehen, und
bete die Wege der Vorsehung an, in deren allwaltender Hand die deutsche

Nation ein Werkzeug, ein Gefäss im Hause Gottes, und kein unedles

geworden ist.»103 Er fand, dass «jede der grossen Abteilungen der Kirche
ein reiches Erbteil von Wahrheit, aber auch ein mehr oder minder
beträchtliches Mass von ihr beigemischtem Irrtum hat»104.

Bis zu diesen Aussagen war es für Döllinger ein weiter Weg gewesen.
Im konfessionalistischen Milieu seiner ersten Lebenshälfte konnte er

98 Döllinger, Über die Wiedervereinigung, 128, zitiert nach Finsterhölzl,
Kirche, 529.

99 Finsterhölzl, Döllinger, 32. In den Vorträgen über die Wiedervereinigung
betonte er. die Wiedervereinigung ist «Pflicht», die Trennung «Schuld», denn Christus

wollte die Einheit, die Reformation war nötig, aber sie hätte ohne Trennung
geschehen können (ebd. 347: ähnlich auch schon in Kirche und Kirchen,
S. XXII f.. Punkt 12).

100 Otto Weiss, Döllinger, Rom und Italien, 293, Anm. 147.
101 So eine Rezension nach dem Druck der Vorträge über die Wiedervereinigung

1888. zitiert bei Vogels. Döllinger-Reusch. 411, Anm.48.
102 Carl Adolph Cornelius in seiner Gedächtnisrede auf Döllinger in der Akademie,

zitiert nach: Franz Buchta. Ignaz von Döllinger, in: Ökumenische Profile, 1,2.
Berlin o.J., 15.

103 Döllinger. Akademische Vorträge I, 76.
104 Friedrich, Döllinger III, 662, Brief an Oxenham um 1886.

21



«Wahrheit» und «Irrtum» nicht nebeneinander stehen lassen. Von
seinem Werk über die Reformation erschien nur der antiprotestantische
Teil, die katholische Selbstkritik blieb unbearbeitet. Die Dialogpartner
auf der anderen Seite mussten gegenüber Döllinger und den Altkatholiken

ebenfalls eine gewisse innere Offenheit beweisen. So gehört es zu
dem Bild der «Beziehungen zwischen den Alt-Katholiken und den

Evangelischen Kirchen, dass hier Gruppen, die dogmatisch am weitesten vom
katholischen Standpunkt entfernt waren, wie der liberale <Protestanten-
verein> und die pietistisch gesinnte <Evangelische Allianz) am warmherzigsten

ihre Anteilnahme am Schicksal der Alt-Katholiken bekundeten,
während andere Gruppierungen, die ihnen naturgemäss viel näher standen,

wie z.B. die lutherische Orthodoxie, die grösste Zurückhaltung
übten» 105.

(Schluss folgt) Ewald Kessler

105 Christian Oeyen, Der dritte Altkatholiken-Kongress im Jahre 1873, in:
Gedenkschrift zum hundertjährigen Bestehen hg. vom Altkatholischen
Stadtpfarramt Konstanz 1973, 64f., zitiert nach: Angela Berlis, Frauen im Prozess der
Kirchwerdung, Frankfurt usw. 1998, 201, Anm. 823.

22


	Döllinger und der Protestantismus

