Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 89 (1999)

Heft: 1

Artikel: Dollinger und der Protestantismus
Autor: Kessler, Ewald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404897

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dollinger und der Protestantismus

I. Einleitung

I.1 Dollinger bis Mitte der 1830er Jahre

Die Kirchenspaltung zwischen Katholiken und Protestanten war wegen
der territorialen Zersplitterung in der vornapoleonischen Zeit in weni-
gen Gegenden Deutschlands so intensiv erfahrbar wie in Franken, der
Heimat des Theologen Ignaz von Dollinger (1799-1890). Auf der ande-
ren Seite hatte der Dichter Novalis schon im Geburtsjahr Déllingers
1799 davon getrdumt, Europa zu einem einheitlichen geistigen Reich zu
machen: «Dann konnte man durch ein europidisches Konzil mit dem
Papst an der Spitze die Regeneration Europas herbeifiihren und den
Einfluss der Revolution vernichten durch die Wiederherstellung der al-
ten Kirche, die nur ein fritherer Robespierre, Luther, in der Reformation
zerstort hatte.»! Nach der Niederlage Napoleons war die Bewunderung
fiir Papst Pius VII., der den Kaiser auf der Hohe seiner Macht exkommu-
niziert hatte, allgemein®. Dazu kamen viele Konversionen von Protestan-
ten zur katholischen Kirche.

Dollinger hat sein Studium am 2.Nov. 1816 in Wiirzburg begonnen?,
die ersten beiden Semester als Jurist, dann als Theologe. In diese Zeit fiel
das Wartburgfest von 1817, das die 300-Jahr-Feier der Reformation mit
dem Gedenken an die Volkerschlacht bei Leipzig 1813 verband®. Es
wurde in Wiirzburg nur dadurch zur Kenntnis genommen, dass die ka-
tholische Geistlichkeit der Stadt eine Demonstration gegen das Refor-

" Walter Horace Bruford, Deutsche Kultur der Goethezeit, Handbuch der Kul-
turgeschichte, Lieferung 94/95, Konstanz 1965, 244.

2S.a. Dollinger, Kirche und Kirchen, Papstthum und Kirchenstaat, Miinchen
1861, 547, 659 und 672.

3J. Friedrich, Ignaz von Dollinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen
Nachlasses dargestellt, Bd. I, Nordlingen 1899, 74.

* Wichmann von Meding, Das Wartburgfest im Rahmen des Reformationsjubi-
laums 1817, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte (ZKG), 97.Bd. 1986, 213,
schreibt, es gibt hier «keine schroffe Grenze zwischen patriotischer Frommigkeit
und frommem Patriotismus»; zur Lage in Bayern ebd. 208f. Mit dem Reforma-
tionsjubilium wollte man auch «die durch die Reformation entstandene Konfes-
sionalisierung der Kirche» liberwinden sowohl innerprotestantisch wie zum Ka-
tholizismus hin, ebd. 219f.

2



mationsfest veranstaltete. «Schadenfroh» wurde Luthers Schrift «Das
Papsttum vom Teufel gestiftet» von katholischer Seite nachgedruckt und
verbreitet. Denn «wer damals Luthers Werke las, las sie nicht als histori-
sche Quellen, sondern suchte Material zum Kampf gegen ihn», natiirlich
besonders in den polemischen Schriften’. «Auf diese Weise erhielt sie
auch Dollinger, und diese erste Bekanntschaft mit Luther wurde nach
seinem eigenen Gestidndnis bestimmend fiir sein halbes Leben, wo es
sich ithm nicht wie spéiter um eine Versohnung und Wiedervereinigung,
sondern darum handelte, dem beinahe tot geglaubten Protestantismus
den Todesstoss zu geben, worauf eine allgemeine und bedingungslose
Riickkehr zur romisch-katholischen Kirche folgen miisste».®
Andererseits verband den jungen katholischen Theologen bald iiber
die Konfessionsgrenzen hinweg eine enge Freundschaft mit dem evange-
lischen Dichter Graf Platen’, der jedoch keine enge kirchliche Bindung
hatte®. Schon 1823 begann Dollinger seine akademische Lehrtatigkeit
am Lyzeum in Aschaffenburg. «In diese Zeit fillt die erste Auseinander-
setzung mit der protestantischen Dogmengeschichtsschreibung, die das
katholische Dogma der Verdnderung der biblischen Lehre bezichtigte.
Damit begann Dollinger einen Dialog mit der evangelischen Theologie,
den er ein Leben lang, bis zur Jahrhundertmitte jedoch zuweilen mit po-
lemischer Hirte, gefiihrt hat.»? Zum Teil hat er «seine Theologie im Ge-

S Hubert Jedin, Wandlungen des Lutherbildes in der katholischen Kirchenge-
schichtsschreibung, in: Karl Forster (Hg.), Wandlungen des Lutherbildes, Wiirz-
burg 1966, 84.

¢ Friedrich, Dollinger I, 95.

7 August Graf von Platen-Hallermund (geb. 1796 in Ansbach, gest. 1835 in Ita-
lien), Studium Wintersemester 1818/19 bis Sommersemester 1819 in Wiirzburg,
dann bis 1825 in Erlangen. 1826 ging Platen nach Italien. 1828 kam es zu einer hef-
tigen Polemik mit Immermann und Heinrich Heine, die nach einer Entgegnung
Platens vor allem von Heine sehr gehissig und personlich gefithrt wurde. In der
Miinchner Zeitschrift «Eos» veroffentlichte Dollinger eine Anzahl von bosen Re-
zensionen gegen Heine (s. Friedrich, Dollinger 1, 207-214), der noch 1848 einige
scharfe Strophen dem «erzinfamen Pfaffen Ddollingerius» widmete (Friedrich,
Dollinger I, 215; s. dazu: Rudolf Bulin, Ablehnung des Antisemitismus bei Dollin-
ger und Reinkens. Ein Vergleich, 1. Teil in: IKZ 7 (1997) 24-25). Der Eos-Kreis
verhinderte damals die Berufung Heines auf eine Professur in Miinchen.

*S. dazu Friedrich, Dollinger I, 99-103, 119f. und 136f.

" Johann Finsterholzl, Ignaz von Dollinger, Graz 1969, 12, dhnlich ders. Die Kir-
che in der Theologie Ignaz v. Déllingers bis zum Ersten Vaticanum, 26 f. und 110.
Diese Hirte lehnte Michael Sailer ab, doch ergab sich bald ein Vertrauensverhilt-
nis zwischen beiden, s. Ursula Huber, Dollinger und die Verwaltung der Universi-
tat Miinchen, in: Georg Denzler und Ernst Ludwig Grasmiick, Geschichtlichkeit

3



gensatz zum Protestantismus» formuliert'’. Er warf den protestantischen
Theologen, besonders den Dogmenbhistorikern, vor, dass sie «iiberall bei
ihren Untersuchungen das Princip des bestindigen Wechsels der Dog-
men, der Verinderlichkeit und Wandelbarkeit des kirchlichen Lehrbe-
griffs zu Grunde legten»!'. Schon frith wurde aber auch seine eigene
Rechtglaubigkeit angezweifelt, als er 1828 trotz scharfer Kritik'* {iber
Luthers Thesenanschlag 1517 schrieb, «offenbar war das Recht auf sei-
ner Seite» . Gleichzeitig dringte er, wie viele Zeitgenossen, zur Einfiih-
rung der deutschen Messe «und wiirdigte die begeisterte Aufnahme der
deutschen Gottesdienstsprache der Reformatoren» !4,

An der Wende vom 18. zum 19.Jahrhundert hatte Nikolaus Ludwig
Graf von Zinzendorf «erstmals den Weg organisatorischer Unionsver-
handlungen zugunsten einer 6kumenischen, christozentrischen Gesin-
nung innerhalb der Konfessionen verlassen» und damit den Weg gebahnt
fiir eine personliche Verstindigung iiber die Bekenntnisgrenzen hinweg.
Michael Sailer, bei dem Déllinger promovierte, «iibernahm diesen Ge-
danken, dass sich gerade in der treuen Bewahrung des konfessionellen
Bekenntnisses die <una sancta ecclesia> ereignet»'”. Der mit Dollinger

und Glaube, Miinchen 1990, 17 und 20. Sailer war nicht nur Dollingers Doktorva-
ter, er war auch mit seinem Vater bekannt (Franz Xaver Bischof, Theologie und
Geschichte, Stuttgart 1996, 12 und 20).

" Finsterholzl, Kirche, 291 und 351.

" Dollinger in seiner Erstlingsschrift «Die Lehre von der Eucharistie in den er-
sten drei Jahrhunderten», zitiert nach: J. Friedrich, Johann Joseph Ignaz von Dol-
linger, in: Nord und Siid, Hg. Paul Lindau, X1. Band, Nov. 1879, 32. Heft, Breslau,
269-316, hier 299.

12 S. Finsterholzl, Kirche, 356 1.

" J.N. Hortig, Handbuch der christlichen Kirchengeschichte, Bd. 11, 2. Abthei-
lung, fortgefiihrt und beendigt von Joh. Jos. Ign. Déllinger, Landshut 1828, 414,
Friedrich, Dollinger 1, 260-263, s.a. ebd. II, 156f. Dollingers Notiz: «Luther im
Anfang viel Gutes, ...» datiert vom 22. Dez. 1835; Finsterholzl, Kirche, 352. Der
Kritiker war der Konvertit Goldmann, seit 1. Jul. 1828 Redakteur der Zeitschrift
«Eos», s. Kapfinger, Eoskreis, 27. Spiter strich Dollinger in dem Artikel «Staat
und Kirche» in Eos /3 (1829) 555-558, 559-560 cine Stelle, die Luther positiv wer-
tete. Der Artikel stammt von Friedrich Christian Schlosser (geb. 1782 in Frank-
furt, 1812 in Rom katholisch, wo er 1829 starb) und ist offenbar von Déllinger in
dic Eos gebracht worden, s. Max Blauberger, Staat und Kirche — ein nicht von Dél-
linger verfasster Artikel der «Eos», in: ZKG 103 (1992) 87-91, hier 91.

“ Finsterholzl, Kirche, 240, Anm.514 und S.355 mit Verweis auf Dollingers
Handbuch der Kirchengeschichte 11/2, 672.

1 Johannes Friedrich Werling, Bemiihungen um die christliche Einheit in der
Neuzeit, in: Handbuch der Okumenik, Hg. Hans Jérg Urban und Harald Wagner,
Bd.I, Paderborn 1985, 316:s.a. Friedrich, Dollinger I, 150. Ahnlich schlug Y. Con-

4



eng verbundene Johann Adam Mohler (1796-1838) «war davon iiber-
zeugt, dass <das Wesen des Christentums, die einheitssuchende Vernunft
und das liebende Herz> es nicht erlaubten, im Zustand der Trennung zu
verharren'®, Seiner Uberzeugung nach muss die Vereinigung «ganz auf
dem Gebiete des Geistes, offen und redlich, mit Freiheit und Bewusst-
sein, mit klaren und offenen Augen, im iiberigen auf den unverriickten,
uralten Grundlagen und unter hoherem Antriebe vollzogen werden> .
Im Zeichen briiderlicher Liebe soll daher um die Wahrheit gerungen
werden, wobei es den anderen so anzunehmen gilt, wie er sich selbst
sicht».'® Trotzdem behauptete aber Mohler in seiner «Symbolik» undif-
ferenziert die objektive Wahrheit des Katholizismus, wihrend der Prote-
stantismus auf Grund subjektiver Verirrungen entstanden sei". Bei der
«Priifung des Protestantismus und seiner Anspriiche» fasste «Mohler die
Sache von ihrer ideellen, Dollinger von ihrer geschichtlich-realen Seite»
an”. Beide traten noch zu sehr als «Sachwalter» auf, wie Dollinger spiter
seine eigene Haltung kritisierte, und beide warfen Luther fehlende Liebe
und Demut und grenzenlose Anmassung und Demagogie vor?'.

gar, Diversités et communion. Dossier historique et conclusion théologique, Paris
1982 eine «Re-Rezeption» aller Bekenntnisschriften vor. Jede Kirche miisste ihre
normativen Schriften «wieder-empfangen, um sie neu in das Gesamt und das
Gleichgewicht der Schrift einzuordnen» (Rosino Gibellini, Handbuch der Theo-
logie im 20.Jahrhundert, Regensburg 1995, 478).

' Méhler, Gesammelte Schriften II, hg.v. J.J. I von Ddéllinger, Regensburg
1840, 234, Friedrich, Dollinger I, 273 gibt aber anlésslich der Kritik Mohlers an
Déllingers Darstellung des Jansenismus noch um 1860 zu bedenken: «Dies war
trotzdem noch nicht der Standpunkt Mohlers. Auf denselben erhob sich Déllin-
ger erst im <Janus»».

7 Méohler, Gesammelte Schriften II, 236f.

" Werling, Bemiihungen, 317.

¥ Reinhold Rieger, Johann Adam Mohler — Wegbereiter der Okumene, in:
ZKG 101 (1990) 267-286, hier 280-286. Erst in der Einleitung zur «Symbolik» sei
er zu einer 6kumenischen Haltung gekommen, ebd. 279. Ahnlich macht Déllinger
in Muhamed’s Religion, Miinchen 1838, 81 fiir die Entstehung von «Irrlehren und
Sekten» — womit offensichtlich auch der Protestantismus gemeint ist — den «Diin-
kel» verantwortlich, die Schrift «nach eigner Willkiir und subjektiver Vorliebe fiir
diese oder jene Lehre zu deuten» und weiterhin den «Hochmuth, der keiner Au-
thoritit sich unterwerfen und nur der eigenen Lehre folgen will», zitiert nach:
Hartmut Bobzin, Dollingers Sicht des Islam, in: Denzler-Grasmiick, 465.

2 Karl Werner, Geschichte der katholischen Theologie, Miinchen 1866,471. Zu
Déllingers Symbolik-Vorlesungen ab 1841/42 schreibt Finsterholzl, Kirche, 385,
dass er «durchaus wiirdig das Erbe Mohlers antritt und sogar noch mehr als dieser
auf Polemik verzichtet».

' Jedin, Wandlungen, 86.



1.2 Polemik bis 1848

In Miinchen bekam der Gorreskreis durch die «ultramontanen» Konver-
titen Philips und Jarcke einen antiprotestantischen Fliigel, wihrend Dol-
linger seine Haltung in einem gewissen Gegensatz dazu als «catholicisme
z€1€» bezeichnete®. 1838, nach dem Kolner Ereignis®, nannte er seine
Schrift «Uber gemischte Ehen» bewusst «eine Stimme zum Frieden» 2,
doch musste er gerade hier erfahren, dass es keine gemeinsame Sprache
mit seinem protestantischen Gegner Thiersch® gab, die eine Verstidndi-
gung moglich gemacht hitte. Er sah «dies eben auch als eine der vielen
Verzweigungen und Folgen des Unsegens, der durch die religiose Spal-
tung auf uns Deutsche gefallen ist»*. Ebenfalls 1838 wurde Déllinger
von Minister Abel als «Kontrapunkt» zum Protestanten Schelling auch
in die philosophische Fakultit aufgenommen, um Religionsphilosophie
zu lesen, dhnlich wie sein Freund, der Jurist Philips, fiir Rechtsphiloso-
phie. Schelling verliess daraufhin 1842 Miinchen?. In diesen Jahren kam
es in Miinchen, ausgehend von dem Hofprediger Eberhard, zu einer re-

22 Friedrich, Dollinger II, 7-9; s.a. Dollingers Charakteristik des Ultramonta-
nismus 1850 und 1865 ebd. 10f. und III, 78f. Der «Katholischen Bewegung» ging
es vor allem um die Befreiung von staatlicher Bevormundung (Peter Neuner, Sta-
tionen einer Kirchenspaltung, Frankfurt/M., 54f.;s.a. Max Spindler in: ders. [Hg.],
Handbuch der bayerischen Geschichte, Bd.IV/1, Miinchen 1974, 144-149 und
193-195; Finsterholzl, Dollinger, 82f., Auszug aus Dollingers Artikel «Einiges
iber die Jesuiten» in «Eos» 1829, und ebd. 178 und 184, wo er in der Rede auf dem
Katholikentag am 3. Okt. 1849 das Kolner Ereignis und den Kniebeugungsstreit
auf die staatliche Einmischung zuriickfiihrt, s.a. Huber, Verwaltung, 43—44). Im
Miinchener «Archiv fiir theologische Literatur» besprach Ddéllinger im ersten
Band, 361-366 Richter, Uber deutsche Kirchenunion oder den eigentlichen Sinn
einer allgemeinen germanischen Kirche. Er lehnte das Werk, das eine staatlich
verordnete Union von Protestanten und Katholiken in Preussen forderte, scharf
ab, s. Friedrich, Dollinger 11, 140, 142-144. 1841 stellte er am Beginn der Kirchen-
rechtsvorlesung fest: «Die Kirche hat als eine eigene, unabhingige Gesellschaft
ihre eigenen Gesetze.» Finsterholzl, Kirche, 106, s.a. ebd. 155-157, wo Dollinger
den Protestanten die Vollkommenheit und Unveridnderlichkeit der Kirchenver-
fassung entgegenhilt (dhnlich wie nach 1870 dem Papst) und ebd. 262 iiber ver-
schiedene Arten des Ultramontanismus.

2 8. dazu Neuner, Stationen, 56-62.

* Friedrich, Dollinger 11, 30; s.a. Neuner, Stationen, 59-61, Finsterhélzl, Kir-
che, 358.

» Friedrich Thiersch (1784-1860), Philologe und Pddagoge in Miinchen.

* Friedrich, Dollinger 11, 37, s.a. III, 80, s.a. Spindler, Handbuch, Bd.1V/I,
S.195-197.

" Huber, Verwaltung, 38, s.a. Finsterholzl, Kirche, 27, Anm. 50.



gelrechten «Protestantenhetze» von den Kanzeln. Diese Haltung fiihrte
zum Skandal, als die evangelische Stiefmutter von Konig Ludwig 1., die
Konigin Karoline, von der katholischen Geistlichkeit in der Hofkirche
St. Cajetan — deren Stiftspropst Dollinger war — nicht in liturgischer Klei-
dung, sondern in einfachem schwarzem Anzug zum Grab geleitet wurde.
Gegen die daraus entstandene Missstimmung des Konigs und der Of-
fentlichkeit «vermochte auch eine ausfiihrliche Verteidigung des Verhal-
tens der katholischen Geistlichen durch Déllinger in den Historisch-poli-
tischen Bldttern nichts mehr»?,

Eine weitere unerfreuliche Polemik entwickelte sich zwischen Dollin-
ger und dem Erlanger Theologieprofessor und Landtagsabgeordneten
Harless?” um die Frage, ob protestantische Soldaten bei militdrischen
Ehrenbezeigungen vor dem Sanktissimum das Knie beugen sollten
(Kniebeugungsstreit). Die Schirfe des Streits ist aus Dollingers Bemer-
kung zu ermessen, er habe sich «nun zwar auch mit den Schriften des Wit-
tenberger Reformators und den iibrigen Erzeugnissen der auf diesem
Boden erwachsenen Literatur vielfach beschiftigt, doch niemals, ohne
jene geistigen Verwahrungs- und Absperrungsmittel vorzukehren, wie
wir sie korperlich anzuwenden pflegen, wenn wir unsern Weg durch ei-
nen unsaubern Ort oder eine stinkende Pfiitze nehmen miissen» *. Damit
erscheint fiir Dollinger der Scheitelpunkt der Polemik erreicht?. Eine

® Friedrich, Dollinger 11, 178; Hist.-pol. Bl., 1842, X, 385—400 Erbetene Beleh-
rung, s.a. Stephan Losch, Dollinger und Frankreich, Miinchen 1955, 524 und
Spindler, Handbuch, Bd.IV/1, 201. Diesen Aufsatz libergeht Neuner, Stationen,
62.

* Adolf Gottfried Christoph von Harless (1806-1897), Studium in Erlangen
und Halle, beeinflusst von Schelling, Spinoza, Hegel und Tholuck, 1830 Privatdo-
zent und 1836 ord. Prof. fiir systematische Theologie in Erlangen. Er rief 1837 die
«Zeitschrift fiir Protestantismus und Kirche» ins Leben. Wegen des Kniebeu-
gungsstreites verlor er seine Professur und wurde 1845 Konsistorialrat in Bay-
reuth und Professor in Leipzig, wo er 1848/49 als politischer Prediger eine Rolle
spielte. 1852 wurde er Prisident des Oberkonsistoriums in Miinchen. Hier wirkte
er in der neulutherisch-apostolischen Richtung von W. Lohe.

% Friedrich, Dollinger 11, 202; Finsterholzl, Kirche, 363f. Andererseits war es
Dollinger, der geschrieben hatte «und vor dem Konige es miindlich aussprach,
dass die Verordnung zu weichen habe, wenn die Protestanten in der Kniebeugung
eine religiose Ceremonie erblicken, so dass eigentlich er die Verordnung zu Fall
brachte». Friedrich, Dollinger (1879), 316, s.a. Spindler, Handbuch, Bd.1V/1,
201 f. und Gerhard Hirschmann, ebd., Bd.1V/2, 8901f.

' Er bekannte spiter: «Die Kampfe, die ich gefiihrt habe, sind nicht gerade die-
jenigen Partieen und Momente meines Lebens, auf die ich mit besonderer Befrie-
digung zuriickblicke — auch darum nicht, weil man doch stets auch mehr oder we-

7



Artikelserie iber «Die katholische Bewegung in der protestantisch-bi-
schoflichen Kirche in England» 3 hatte er schon frither abgebrochen, als
er von Pusey?® einen Brief mit Klagen iiber den Proselytismus der romi-
schen Kirche erhielt*. Er begann am Protestantismus einzelne positive
Ziige zu sehen und musste beim Katholizismus unzeitgemésse restaura-
tive Tendenzen und Intrigen zur Kenntnis nehmen®. Auch betonte er bei
aller Polemik immer wieder das Ziel der Wiedervereinigung*. Anderer-
seits glaubte man damals auf katholischer Seite, dass der deutsche Prote-
stantismus an seiner inneren Zerrissenheit und Substanzlosigkeit einge-
hen werde.

Als 1839 die ersten Béande von Rankes* «Deutsche Geschichte im
Zeitalter der Reformation»* erschienen waren, entschloss sich Dollin-

niger eigenen Irrthum mit einmischt», Brief an Charlotte Leyden 5. Okt. 1866,
Dollinger, Briefe, Bd. 1V, 162f.

2 Hist.-pol. Bl., 1841 und 1842; s. Losch, Dollinger und Frankreich, 5221. und
Ewald Kessler, Ergidnzungen und Berichtigungen zur Dollinger-Bibliographie
von Stephan Losch, in: IKZ 1990, 145.

3 Edward Bouvery Pusey (1800-1882), bis 1824 Studium in Oxford, dann in
Gottingen, Berlin und Bonn, wo er von der «Erweckungstheologie» (Ewald, Tho-
luck, Schleiermacher, Eichhorn) beeindruckt wurde, 1829 Prof. fiir Hebréisch in
Oxford. Er schloss sich 1834 der Oxfordbewegung an, der er durch seine patristi-
schen Kenntnisse und den Nachweis ihrer Anschauungen in den «Caroline Divi-
nes» wissenschaftlichen Glanz verlieh.

3 Friedrich, Dollinger I1, 218; der Briefwechsel mit Pusey ebd. 214-217. S.a.
Finsterhdolzl, Kirche, 378, wo allerdings «the Catholic Church in general» etwas
verengend mit «der katholischen Kirche im allgemeinen» iibersetzt ist. Es ist wohl
die katholische Kirche im Sinn der ganzen, wiederzuvereinigenden Christenheit
gemeint, also etwa «die allumfassende, katholische Kirche», zu der er sich spiter
auch als Altkatholik zihlte. Nach dem Erscheinen von Puseys Buch «The Church
of England a portion of Christ’s one holy catholic church, and a means of restoring
visible unity. An Eirenicon», schrieb Déllinger am 30.Mai 1866 an ihn, «that in-
wardly we are united in our religious convictions, although externally we belong
to two separated Churches». (Friedrich, Dollinger 111, 413). Gleichzeitig lobte er
in einem Brief an Oxenham den verstorbenen Kardinal Melchior von Diepen-
brock, Fiirstbischof von Breslau. Er sei «der einsichtigste, billigst denkende, und
den Protestantismus auch in seiner relativen Berechtigung wiirdigende Priilat»
(ebd. 415).

S, Neuner, Stationen, 78-80. Den Auftrag, eine «katholische» Geschichte fiir
hohere Lehranstalten zu schreiben, gab er an das Ministerium Abel zuriick
(Friedrich, Dollinger 111, 644-648, insbesondere 646f.).

% Finsterhélzl, Kirche, 375f.

7 Leopold v. Ranke (1795-1886), stammt aus einer lutherischen Pastorenfami-
lie, Studium in Leipzig, 1818 Gymnasiallehrer in Frankfurt/O., 1825 a.o., 1834
o.Prof. der Geschichte in Berlin, sein Hauptinteresse galt dem Geschichtsprozess

8



ger, «eine Ergidnzung dazu zu schreiben», sein dreibindiges Werk «Die
Reformation, ihre innere Entwicklung und ihre Wirkungen im Umfange
des lutherischen Bekenntnisses»*. Sein Kunstgriff dabei war, aus Urtei-
len von Anhidngern oder Sympathisanten der Reformation ein Bild der
Reformation nach seiner Sichtweise herzustellen. Auch wenn die Zitate
richtig sind, so ist das Werk doch einseitig, weil «nur abfillige Urteile zu-
sammengehduft und dadurch ein ungemein diisteres Gemilde voll
Schatten ohne Licht erhalten wird, — eine Methode, welche Dollinger
sich als die zweckmaissigste in der Polemik gegen die Protestanten
dachte»*. Er warf den Protestanten vor, «dass die Reformatoren sich
selbst verkiinden, dass sie ihre Lehrvoraussetzungen in die Schrift als
Auslegungsprinzip hineinlegen»*. Infolge der politischen Ereignisse
1848 wurde das dreibdndige Werk ein buchhéndlerischer Misserfolg®,
und Déollinger vollendete es nicht, weil er als Abgeordneter in Frankfurt

vom sechzehnten bis zum achtzehnten Jahrhundert. Durch die Forderung Metter-
nichs und seines Beraters Gentz erhielt er 1827 bis 1831 Zutritt zu den Staatsakten
der Archive in Wien und Venedig. Unter Konig Friedrich Wilhelm IV. 1841
«Preussischer Historiograph». Er sah die Geschichte als eine «Hieroglyphe Got-
tes». Die Rankeschule vertrat die Meinung, «dass die preussische Geschichte die
eigentliche Basis des modernen Deutschland sei, nicht mehr aber die des tausend-
Jdhrigen alten Reiches» (Karl Buchheim, Deutsche Kultur zwischen 1830 und
1870, Frankfurt/M. 1966, 50).

*® Dollinger rezensierte das Werk in HPBI1 4 (1839 II), 540-557.

¥ Friedrich, Dollinger 11, 241.

0 Regensburg 1846-1848. Das Buch wirkte im katholischen Raum «wie ¢ine
Befreiungsthat» (Albert Ehrhard, Der Katholizismus und das zwanzigste Jahr-
hundert, 241, zitiert nach: Bischof, Theologie, 36).

4 Friedrich, Dollinger 11,244 f., s. aber dort und ebd. 349 das selbstkritische Ur-
teil Friedrich Nippolds iiber dieses Werk Dollingers. S.a. Werner, Geschichte,
613.

“ Déllinger, Die Reformation, Bd. I, S.44; s.a. Finsterholzl, Kirche, 367.

“ Friedrich, Dollinger I1, 511. Das Werk wurde «eher der Tendenz als dem In-
halt nach bekannt» (Neuner, Stationen, 64). Carl Jentsch,Christentum und Kirche
in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, Leipzig 1909, 363 schreibt, Dollinger
«erbittert die Gegner einmal durch die ... klare und logische Darstellung der ka-
tholischen Lehren ..., sodann durch seinen beissenden Sarkasmus und die aus dem
Bewusstsein der Uberlegenheit entspringende kiihle Ruhe seiner Polemik. Sein
dreibdndiges Werk iiber die Reformation verbreitete Entsetzen.» Ebd. 715,
Anm. 121 wird berichtet, Dollinger habe den ersten Band des Werkes dem Maler
Kaulbach gegeben. Als er spiter nach dessen Urteil fragte, war die Antwort: «dJa,
sagen kann ich das nicht gut, aber ich wills Ihnen zeigen.» Er entwarf rasch eine
Bleistiftskizze und iiberreichte sie Dollinger, der sie lachend beschaute: Luther
auf einem Esel reitend, Dollinger hinterdrein, mit einer Schaufel die Brocken auf-
lesend, die der Esel fallen liess.»



keine Zeit mehr dafiir hatte*. «Auf der anderen Seite sollte [urspriing-
lich] noch ein Seitenstiick, eine Schilderung der Zustéinde in der réomisch-
katholischen Kirche auf Grund eines gleich reichen Materials hinzukom-
men. Es hitte», wie Dollinger meinte, «sowohl eine versohnende Wir-
kung auf die Protestanten hervorgebracht, als den Katholiken einen un-
begriindeten Jubel verleidet, hitte aber beide Teile zu einer aufrichtigen
Selbsterkenntnis aufgefordert»®.

1.3 Paulskirche

In der Debatte des Paulskirchenparlaments am 22. Aug. 1848 iiber die
Trennung von Kirche und Staat frug er: «K6nnen wir uns dariiber tau-
schen, dass die bisherige Entfremdung, dass die Erbitterung, die leider
zwischen Katholiken und Protestanten in Deutschland stattgefunden, ih-
ren Hauptgrund in der Einmischung der Staatsgewalt hat?»% Und er
sagte, dass die beiden grossen Kirchengesellschaften «einander doch
nach und nach ndher kommen werden, die Hoffnung, dass Deutschland
noch einmal wieder vereinigt werde, welches seit drei Jahrhunderten zer-
rissen gewesen ist, lasst sich doch kein Deutscher ginzlich rauben, jeder
Deutscher trégt sie in der einen oder andren Weise»*’. Das Bild der Ein-
heit, das ithn nun bestimmte, war «nicht eine Fiille von Einzelkonversio-

“ Victor Conzemius, Ignaz von Dollinger: the development of a XIXth century
Ecumenist, in: IKZ 1974, 110-127, hier 117.

* Friedrich, Dollinger 11, 349. Finsterholzl, Kirche, 347, Anm.2 macht beson-
ders darauf aufmerksam, dass Dollinger schon 1843/44 in dem Aufsatz «Kirche
und Kirchen» und wieder 1861 in dem gleichnamigen Buch «die getrennten Ge-
meinschaften als <Kirchen> bezeichnet — wie es das Vatikanum II tut».

% Friedrich, Dollinger 11, 404; Laetitia Boehm, in: Spindler, Handbuch, Bd.I1V/
2, 1020 tiibergeht Dollingers Mitgliedschaft im Paulskirchenparlament.

4 Friedrich, Dollinger (1879), 301 und ders., Dollinger 11, 405; s.a. Bischof,
Theologie, 384-385, der vor allem die «Beurteilung der gewandelten gesellschaft-
lichen Verhiltnisse» und den Eindruck «den die im Frankfurter Parlament auftre-
tende Linke auf ihn machte» hervorhebt und dazu den Bericht Dollingers an Ko-
nig Max II. vom 6. Nov. 1848 zitiert, in dem es heisst: «Beide Kirchen haben jetzt
einen michtigen Feind in der radikalen, anarchisch-republikanischen Partei, wel-
che mittels der demokratischen Vereine, und der vielleicht noch verderblicheren
die ganze mannliche Jugend umstrickenden Turngemeinden zu einer riesenhaf-
ten Macht heranzuwachsen droht.» Katholiken und Protestanten miissten «mit
Beseitigung alles konfessionellen Haders sich zur Vertheidigung der theuersten
Giiter gegen den gemeinsamen Feind verbinden» (ebd. 385).

10



nen, sondern eine korporative Einigung der bestehenden Kirchen in ge-
genseitiger Anerkennung»*.

Die Zeit in Frankfurt stellt eine wichtige Zdsur in Ddllingers Leben
dar. Die Fronten waren nach 1848 nicht mehr so klar wie zuvor. Er
konnte nicht mehr alle Extrempositionen seiner Gesinnungsgenossen
bedingungslos mittragen®, «die Gorres (11848), Phillips, Moy, Hofler
etc. waren sammtlich verschwunden und der Sitz der Bewegung nun-
mehr nach Mainz iibertragen»*". Der Miinchner Erzbischof Reisach be-
gann gegen ihn in Rom zu intrigieren®'. 1849 setzte sich Dollinger auf
dem Katholikentag in Regensburg fiir die Griindung des Bonifatiusver-
eins ein, der «arme katholische Gemeinden in protestantischen und ge-
mischten Stadten und Dorfern» unterstiitzen sollte. Er entwarf die Statu-
ten fiir den Verein, der aber wegen des Widerstands, den vor allem Erzbi-
schof Reisach leistete, in Bayern damals nicht eingefiihrt wurde.® Bei
der Vorbereitung des Syllabus, die 1852 begann, wollte zwar der feder-
fiihrende romische Kardinal Raffaele Fornari noch ein Gutachten von
Déllinger erbitten, doch der Miinchener Nuntius Sacconi wusste das zu
verhindern®.

In einer Rede {iber die Judenemanzipation in der bayerischen II. Kam-
mer sagte Dollinger 1849, er miisse zugeben, dass nach der Emanzipation
der Juden —die er als einer der ersten Theologen in einem deutschen Par-
lament unterstiitzte -~ «der kiinftighin christliche Staat in seinen offentli-
chen Funktionen auch durch solche vertreten werde, die nicht Christen
sind»*. Er wollte zwar den christlichen Staat erhalten, doch sollte kein
Biirger durch sein religioses Bekenntnis benachteiligt sein, und der Staat
sollte sich nicht in kirchliche Angelegenheiten einmischen: «freie Kirche

* Neuner, Stationen, 94.

“ Otto Weiss, Dollinger, Rom und Italien, in: Denzler-Grasmiick, Geschicht-
lichkeit, 221 f. und 237.

% Friedrich, Dollinger (1879), 302.

U Finsterholzl, Kirche, 31 mit Anm.83 und 241-243, s.a. Bischof, Theologie,
455, Friedrich, Dollinger (1879), 316.

2 Hans Georg Aschoff, in: Erwin Gatz (Hg.), Geschichte des kirchlichen Le-
bens, Bd.III, Katholiken in der Minderheit, Freiburg Basel Wien 1994, 881f.

> Carlo Sacconi (1808-1889), in Miinchen 1847-1853. Hermann H.Schwed!,
Vom ultramontanen zum liberalen Dollinger, in: Denzler-Grasmiick,Geschicht-
lichkeit, 130-144; s.a. Bischof, Theologie, 40-41.

** Bischof, Theologie, 474-475.

% Finsterholzl, Kirche, 87-92, insbesondere 90, Friedrich,Dollinger 111, 40 und
42, s.a. die positive Reaktion des jiidischen Buchhéndlers Veit darauf im Brief
vom 31.Dez. 1849, ebd. S.48f.

11



im freien Staat» war seine Devise. Schon 1842 hatte Dollinger die Tren-
nung zwischen Katholiken und Protestanten parallelisiert mit dem Ver-
hiltnis zwischen Juden und Christen bei Paulus im Rém. 9-11 und an das
Wort «Nicht mitzuhassen, mitzulieben bin ich da» erinnert’®, das er fast
40 Jahre spéter in seiner Akademierede iiber «die Juden in Europa» wie-
derholte?’.

Auf der anderen Seite erinnerte sich Lord Acton an den Geist des
Gorres-Kreises, als er Mitte 1850 nach Miinchen zu Déllinger kam: «Man
kampfte mit den Wolfen ausserhalb. Der Gegensatz gegen den Prote-
stantismus — als Ursprung des Unglaubens und folglich der Revolution -
enklysierte alle anderen Gegensitze.»>* Eine Frucht dieses Geistes war
der Artikel iiber Luther fiir Wetzer-Welte’s Kirchenlexikon, fiir den D6l-
linger neben seinem Werk liber die Reformation vor allem die «Studien
und Skizzen zur Geschichte der Reformation» von Jarcke, die 1846 er-
schienen waren, beniitzt hatte. Als dieser Artikel anlisslich von Déllin-
gers Tod 1890 wieder aufgelegt wurde, urteilte Prof. Kolde>® in Erlangen,
das kleine Schriftchen sei «fiir die romische Reformationsgeschichts-
schreibung der Neuzeit geradezu epochemachend» gewesen, «und alle
die spateren Karikaturmaler bis auf Janssen und Evers fussen auf ihm,
wenn sie ihn nicht geradezu abgeschrieben haben» %,

1.4 Okumenischer Aufbruch

Fir Dollinger begann nach einer Zeit heftiger Polemiken in der Mitte
des 19.Jhs. «der 6kumenische Aufbruch»®. So lehnte die Miinchener

% Finsterholzl, Kirche, 362.

7 Déllinger, Akademische Vortrige I, 241.

* Friedrich, Dollinger 111, 72£., doch blieb Dollinger seit dem Winter 1850/51
dem Gorreskreis fern, ebd. 103.

* Theodor Kolde gab 1890 in zweiter, unverinderter Auflage heraus: J. Chr. K.
Hofmann, Paulus, eine Déllingersche Skizze, mit einer Vorrede an Dr. Déllinger
..., Erlangen 1851. Die Skizze fiihrte Dollingers Artikel ad absurdum.

% Friedrich, Dollinger 111, 101f. Der Artikel wurde noch 1893 unverindert in
die zweite Auflage des Lexikons iibernommen, s. Neuner, Stationen, 65, Jedin,
Wandlungen, 88.

' Wolfgang Klausnitzer, Déllingers Theologierede vom 28. September 1863 in
ihrem theologischen Kontext, in: Denzler-Grasmiick,Geschichtlichkeit, 427; s. a.
Bischof, Theologie, 407-409 und Friedrich, Déllinger 111, 360f. und 363, wo Dél-
linger am 1. Mai 1864 beklagt, «dass, was ich in der Trauerrede auf den Konig tiber
die Paritdt und in der zweiten iiber die Hoffnungen und Wiinsche des Konigs be-

12



theologische Fakultidt 1850 die Dogmatisierung der Immaculata Concep-
tio ab, weil dieses Dogma «die gutgesinnten Protestanten in Deutsch-
land» abstosse, unter denen sich «hervorragende Gelehrte» finden, «die
auf Grund ihrer theologischen Forschungen ernsthaft iiber eine Riick-
kehr in die (katholische) Kirche nachdédchten»®. Anlésslich der Erfurter
Konferenz® vom September 1860 schrieb Déllinger, eine Kirchenverei-
nigung koénne man nicht machen, «aber was wir konnten, das wire: uns
einander ndhern als Christen, als SOhne eines Vaterlands, das Einende
hoher stellen als das Trennende, einander zu verstehen suchen, das Gute
auf jeder Seite anerkennen und hervorheben, von einander lernen und
ruhig erwégen, was geschehen kann und soll, um die Dornen allméhlich
auszubrechen, an denen jeder bis jetzt sich blutig ritzt, der in Deutsch-
land eine das konfessionelle Gebiet berithrende Frage nur anfasst».* In
der Einleitung zu «Kirche und Kirchen» nahm er ausfiihrlich zur Frage
der «Wiedervereinigung der katholischen und protestantischen Konfes-
sionen in Deutschland» Stellung und schrieb, sie wiirde «in religioser, po-
litischer und sozialer Beziehung das heilbringendste Ereignis fiir
Deutschland, fiir Europa sein».® Auch konnte er beim Protestantismus
feststellen, «dass, besonders seit 1846, ein sehr reges Leben und ein
Drang des kirchlichen Gestaltens und Verbesserns unter den Geistlichen
und einigen ihnen befreundeten Laien erwacht ist»%. Luther nennt er

ziiglich einer kiinftigen kirchlichen Wiedervereinigung Deutschlands gesagt
habe, grossen Unwillen» in der Miinchener Nuntiatur erregt habe. S. zu der verin-
derten Situation Déllingers nach der Jahrhundertmitte auch Friedrich, Dollinger
(1879), 302.

% Manfred Weitlauff, Die Dogmatisierung der Immaculata Conceptio (1854),
in: Georg Schwaiger (Hg.), Konzil und Papst, Festgabe fiir Hermann Tiichle,
Miinchen 1975, 469 und 500, s. a. Schwedt, Dollinger, 133-135. Das Gutachten war
von Max von Stadlbauer verfasst und wurde von der Fakultét gebilligt. Auch der
Breslauer Fiirstbischof Melchior von Diepenbrock nahm eine dhnliche Haltung
ein, s. ebd. 4571.

'S, Dollinger, Kirche und Kirchen, S. XXI; Finsterholzl, 208.

* Dollinger an V. A. Huber, zitiert nach: Friedrich, Dollinger 111, 228. S. a. Fin-
sterholzl, Dollinger, 24, Bischof, Theologie, 385-386. Gleichzeitig hatte der Buch-
handler Herder die Herausgabe einer «Gallerie von Konvertiten» angeregt. Doch
dazu wollte Déllinger nur mehr sein frither gesammeltes Material beisteuern und
die Bearbeitung anderen iiberlassen, Friedrich, Dollinger I11, 232, s.a. ebd., 314
316 und 164: Déllinger scheint Anfang der 50er Jahre «der Polemik mit einzelnen
satt geworden zu sein».

 Déllinger, Kirche und Kirchen, S. XXI, s.a. Finsterholzl, Kirche, 35t., Hirsch-
mann in: Spindler, Handbuch Bd.IV/2., 888-893.

“ Dollinger, Kirche und Kirchen, 414. Er lobt die Konferenzen und Kirchen-

13



nun den «grossten unter den Deutschen seines Zeitalters»®. Er urteilte
iiber die Reformationszeit, das deutsche Volk «hatte ein tiefer Unwille
iiber das damalige Papstthum und eine nicht ungerechte Entriistung iiber
die Missbrduche in der Kirche» erfasst®,

Neben Beitrigen zu einzelnen Spezialfragen, mit denen Dollinger am
wissenschaftlichen Leben seiner Zeit als ebenbiirtiger Partner teilneh-
men wollte, «der ein historisches Gewissen hat und weiss, dass er dem
iiberméchtigen Protestantismus keine wissenschaftlichen Blossen geben
darf»®, ging Dollinger mit den ab 1862 erscheinenden «Beitridgen zur po-
litischen, kirchlichen und Culturgeschichte der sechs letzten Jahrhun-

tage und die Innere Mission, um dann fortzufahren: «Aber alle grossen und ei-
gentlich kirchlichen Probleme harren noch einer Losung.» Friedrich, Dollinger
(1879), 305 berichtet iiber das Werk, «seine Schilderung des neueren Protestantis-
mus verstimmte die Protestanten, wenn auch Viele derselben ihm dafiir dankbar
waren, die Ultramontanen vermochte er aber ebenfalls nicht wieder mit sich zu
versohnen».

7 Déllinger, Kirche und Kirchen, 386, dhnlich ebd. 10. Doch bleibt hier die Kri-
tik am Protestantismus sehr scharf. In einem weitgespannten Rundblick iiber den
zeitgenossischen Protestantismus werden wie in einer Gebetsmiihle immer wie-
der die negativen Seiten dargestellt, wie Rationalismus, Sektenwesen, staatlicher
Zwang und der Schaden verheirateter Geistlicher, die sich mehr um ihre Familie
kiimmern als um ihre Gemeinde. Vor diesem dunklen Hintergrund wird die
grosse Gestalt Luthers gezeichnet. Aber S. 469 heisst es dann, «dass Luthers Bibel
nicht blos von groben, sinnentstellenden Fehlern wimmelt, sondern dass er auch
mehrmals absichtlich im Interesse seiner Lehre die apostolischen Worte entstellt
hat, dass gerade die Paulinischen Briefe vorzugsweise von ihm misshandelt wor-
den sind». Erst auf S.490 endet dieser Abschnitt mit einem Aufruf zur Verstindi-
gungsbereitschaft. S.a. Friedrich, Dollinger 111, 664-666.

® Ddllinger, Kirche und Kirchen, 10 Dollinger gab allerdings zu, in dieser
Schrift komme «gar Vieles.vor, was mir bei eifrigen Protestanten grosses Missfal-
len zuziehen wird». (Brief an Anna Gramich, 10.Juni 1861, in: Heinrich Schrors,
Déllingers Briefe an eine junge Freundin, Miinchen 1914, 81); aus dieser Zeit sind
auch Nachschriften einer Symbolikvorlesung Dollingers vorhanden, in der das
Bedauern iiber die Lehrdifferenzen zwischen den Konfessionen die Polemik
tiberwiegt, s. Finsterholzl, Kirche, 123-125.

* Dollinger an Theiner, 14. Okt. 1861, zitiert nach: Bischof, Theologie, 58; Dol-
linger musste sich gegen die von Konig Max I1. «personlich besonders geforderte
Geschichtswissenschaft der Ranke-Schule» (L. Boehm in: Spindler, Handbuch,
Bd.1V/2, 1020) behaupten; noch 1863, bei der Wahl in die Historische Kommis-
sion bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, stimmte deren Sekretir,
der protestantische Historiker Heinrich v. Sybel, gegen Dollinger, ebd. 81; s.a.
Jentsch, Christentum, 414f. iiber das Verhiltnis zu Sybel und den «Nordlichtern»,
die damals die Akademie beherrschten.

14



derte» dazu iiber, Quellen zu edieren™. 1863 wagte er dann die Aussage,
in der Reformationszeit lernte die katholische Theologie von der prote-
stantischen, «reinigte, orientierte sich an ihr, und im ganzen und grossen
miissen wir doch bekennen, dass, wenn wir die Interessen der Wissen-
schaft zum Massstabe nehmen, die Trennung der Christenheit weit eher
als ein Gewinn und grossartiger Fortschritt denn als eine Schiadigung sich
erwiesen hat»’'. Hier wird sichtbar, dass Dollinger seit der Beschéftigung
mit der Reformation zuriickging auf die Quellen, erst die gedruckten,
spater auch die handschriftlichen, und die ausgetretenen Pfade der bis-
herigen Polemik verliess. Mit dem Buch iiber Hippolyt und Callist er-
schien sein erstes Werk, das eine historische Frage anhand neuer Quellen
neu beantwortete .

Einer der vielen Pline Dollingers war damals ein «Deutscher Plu-
tarch»”, der schliesslich als «Allgemeine Deutsche Biographie» verwirk-
licht wurde™. Er schrieb dazu: «Deutschland vor 1517 hatte eine reiche
katholische Geschichte, grosse Manner in Fiille, eine lange Periode des
Glanzes — aber alles diess ist noch verhiltnismaissig verdunkelt, weil es in
der Tendenz des Protestantismus liegt, Deutschlands Grosse und Bedeu-
tung erst mit der Reformation beginnen zu lassen, und der Protestantis-
mus unsere ganze Literatur beherrscht.»Auf der Gelehrtenversamm-
lung 1863 stellte er fest: «Deutsche Theologen sind es gewesen, welche
die Spaltung begannen, welche das Feuer der Zwietracht entziindet und
es seitdem, emsig Holz zutragend, genédhrt haben. Deutsche vor allem

" Werner, Geschichte, 616; auch die spiater mit Reusch herausgegebenen
Werke wurden damals begonnen.

" Dollinger, Vergangenheit und Gegenwart der kath. Theologie, zitiert nach
Finsterhélzl, Dollinger, 236, dhnlich 1872 in den Vortrigen iiber Wiedervereini-
gung: die Kirchen sollen in eine «Giitergemeinschaft» treten und das beiderseits
ererbte hoher stellen, als das, was sie jetzt noch trennt, ebd. 347.

2 Lv. Déllinger, Hippolytus und Callistus oder die romische Kirche in der er-
sten Hiilfte des 3. Jahrhunderts, Regensburg 1853;s.a Conzemius, Dollinger Ecu-
menist, 112.

7 Plutarch (ca.50-125 n.Chr.) schrieb neben moralphilosophischen Traktaten
vor allem «Vitae parallelae» von Griechen und Romern, mit denen er den Aus-
gleich zwischen beiden Kulturen forderte. Er «ist der historische Lieblingsschrift-
steller der frithen Neuzeit geworden bis auf Schiller» (R. Diichting in: Lexikon des
Mittelalters, Bd. VII, Miinchen 1995, Sp.25). Schiller plante um 1787 einen «Deut-
schen Plutarch» (Nachrichten von Schillers Leben, in: Schillers simmtliche
Werke, Bd. XII, Stuttgart und Tiibingen 1836, 488).

™ Friedrich, Dollinger 111, 371 1.

5 Déllinger an den Verleger Herder, 26. Dez. 1861, s. Friedrich, Dollinger 111,
2801,

15



haben die Lehre, an der die Einheit der Kirche sich verblutet hat, mit al-
len Mitteln des Geistes ausgebildet, mit wissenschaftlichen Bollwerken
umgeben und befestigt. So hat denn auch die deutsche Theologie den Be-
ruf, die getrennten Konfessionen einmal wieder in hoherer Einheit zu
versohnen.»’ Nun ist es «nicht mehr der alte herbe, sondern ein durch
und durch irenischer Ton, welcher sich durch seine Worte hindurch
zieht»77,

L.5. Zeit vor dem Vatikanum I

In den folgenden Jahren der innerkatholischen Auseinandersetzungen,
in denen Doéllinger mit seinen Ausserungen vorsichtig wurde™, trat die
Uberwindung der Konfessionsgrenzen in den Hintergrund, auch weil ne-
ben der Tagespolitik zu wenig Zeit fiir Quellenstudien blieb, die er z. B.
zu den Unionsversuchen in Siebenbiirgen anstellen wollte™. Zu den
Griinden fiir den Widerstand gegen die neuen Papstdogmen gehorte fiir
Déllinger auch seine Uberzeugung, dass eine Definition der Unfehlbar-
keit ein Triumph des Protestantismus sei® und «dem Einheitsgedanken

" Wolfgang Klausnitzer, Dollingers Theologenrede vom 28. September 1863 in
threm geschichtlichen Kontext, in: Denzler-Grasmiick,Geschichtlichkeit, 427, zi-
tiert in: Finsterhélzl, Dollinger, 249; es folgen darauf die drei Bedingungen fiir die
Versohnung: Ausscheiden des Trennenden und Unkatholischen, Unterscheidung
des Wesentlichen vom Zufilligen und Akzeptierung alles Wahren bei den ge-
trennten Konfessionen, denn «der Irrtum lebt ja nur von den Wahrheitskornchen,
die er in sich trigt», weiter ein Hinweis auf die Bedeutung der «gesunden 6ffentli-
chen Meinung» und auf «die beiden Augen der Theologie, Geschichte und Philo-
sophie». Eine Wiirdigung der 6kumenischen Haltung dieser Rede in: Finsterholzl,
Kirche, 395-398.

7 Friedrich, Dollinger (1879), 308f.

* Einen Wendepunkt markieren die Odeonsvortrige von 1861. Schon die Ein-
berufung der Gelehrtenversammlung betrieb Dollinger sehr zogerlich. Er schrieb
am 29.Miirz 1862 an Fr. Michelis: «<Méchte doch ein anderer sich voranstellen»
und er miisse besorgen, «dass eine gute, reine Sache schon dadurch, dass gerade
ich sie in die Hand nehme, geschidigt werden wiirde.» (Friedrich, Dollinger 11,
277). Dollinger verfasste keinen Nachruf auf seinen Freund Deutinger, weil er
furchtete, damitin Rom Anstoss zu erregen ( Friedrich, Dollinger 111, 372-374; Bi-
schof, Theologie, 106-107) und er hatte spiter die Sorge, er konne dem Theologi-
schen Literaturblatt schaden, wenn er hier eine kritische Ausserung veroffent-
lichte, s. Dollinger an Reusch, 23.Juli 1866 und 3. Dez. 1867.

" Friedrich, Dollinger 111, 411.

* Dollinger an Cesare Cantu, 12. Aug. 1869, s. Orto Weiss, Dollinger, Rom und
[talien, 220 mit Anm. 58. Bisher hatte Dollinger dem Protestantismus immer wie-
der vorgeworfen, er habe neue Dogmen gemacht, die weder in der Schrift noch in

16



der christlichen Kirchen schwersten Schaden zufiigen wiirde»®'. Unmit-
telbar vor den Wirren um das Vatikanum I plante Dollinger ein grosses
Werk iber die «Geschichte des Pontifikats als kirchlicher Institution»,
daran anschliessend — einer vagen Anregung Actons folgend® — die «Ge-
schichte der Vereinigungsversuche» und die «Geschichte der kirchlichen
Biicherzensur»®. Das erste Thema wurde im «Janus» behandelt, das
zweite® in den sieben Vortrigen iiber die Wiedervereinigung vom Friih-

der Tradition einen «Keim» fiir ihre Entwicklung hatten. Nun machte Rom 1854
und 1870 neue Dogmen. Das ist gegen Finsterholzl, Kirche, 452-454 festzuhalten,
der gegen Friedrich, Dollinger I, 133 behauptet, Dollinger habe in der «Bliitezeit»
seiner Theologie die Mdoglichkeit bejaht, dass sich in der Kirche neue Dogmen
entwickeln konnten. Im Gegenteil, die Miinchener theologische Fakultit hat in
einem Gutachten das geplante Dogma von 1854 einstimmig abgelehnt mit dem
Argument, es gebe fiir die Lehre von der unbefleckten Empfingnis Mariens keine
Grundlage in der Tradition der Kirche. Ob und wie die Dogmatisierung von 1854
Déllingers Haltung vor 1870 beeinflusst hat, wire noch zu untersuchen.

8! Neuner, Stationen, 94, dhnlich Finsterholzl, Dollinger, 32 und Déllinger an
Oxenham Juli 1869 (Friedrich, Dollinger 111, 485-487): s. a. Conzemius, Dollinger
Ecumenist, 124.

¥ Bischof, Theologie, 133, der die zitierten Briefe vom Dez. 1868 eher iiberin-
terpretiert.

¥ Friedrich, Dollinger 111, 458, s.a. Werner, Geschichte, 608.

% S.a. das Programm des ersten Altkatholikenkongresses mit der Erwartung
einer «Verstindigung mit den protestantischen und bischéflichen Kirchen»
(U. Kiiry, Die Altkatholische Kirche, Die Kirchen der Welt, Bd.IIl, hg.v.
Chr. Oeyen, Stuttgart 21978, 451; Neuner, Stationen, 150f.). Es ist aber unrichtig,
wenn Neuner, 219 schreibt: «Diese Initiative war nicht einfachhin die Ausfiihrung
des Beschlusses des Zweiten Altkatholikenkongresses, sondern sie entsprang
Déllingers eigenem Antrieb, sie war sein ureigenstes Werk.» Die Vortrige vom
31.Jan. bis 20. Mirz 1872 waren zusammen mit Reinkens geplant worden (Fried-
rich, Dollinger IT1, 631-635, s.a. meine Rezension in IKZ 3 (1990) 249 und
E. Kessler, Die Dollingeriana in der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen, in
Denzler-Grasmiick, Geschichtlichkeit, 84 mit Anm.8 zu dem russischen General
Kirejeff, der am 10./22.Juli 1872 an Déllinger geschrieben hatte:

«Hochgeehrter Herr! Es ist Ihnen vielleicht bekannt geworden, dass sich in St. Pe-
tersburg eine Gesellschaft der Freunde geistlicher Aufkliarung gebildet hat, wel-
che unter anderem das Ziel hat: «mit den Vorkdmpfern der rechtgliubigen Wahr-
heit im Ausland Bezichungen zu unterhalten, ihnen einen moralischen Halt zu
bieten und zur Lauterung der Ansichten iiber die orthodoxe Kirche im Auslande
mitzuwirken.» Dem Entschlusse des Concils der Gesellschaft gemadss, habe ich die
Ehre Thnen die Protocolle unserer drei ersten Sitzungen zuzusenden. Falls es Ih-
nen wiinschenswerth erschiene in ein ndheres Verhiltniss zu unserer Gesellschaft
zu treten, ersuche ich Sie, uns Ihre Briefe unter folgender Adresse zugehen zu las-
sen. Hochachtungsvoll A.Kirejeff. Adresse. Russland. St. Petersburg. Palais des
Grossfiirsten Constantin — Dem Herrn A. Kirejeff. Secretir der Gesellschaft der

17



jahr 1872% und in den Bonner Unionskonferenzen, an denen zu Dollin-
gers Enttauschung allerdings keine namhaften evangelischen Theologen
teilnahmen®. 1872 stellte er das Ideal der vershnten Verschiedenheit in
den Vordergrund, das sich am Leitbild der alten, apostolischen Kirche
orientieren miisse. Hier miissten sich vor allem die Protestanten wan-
deln, bei denen Dollinger die Glaubenskontinuitdt unterbrochen sah.
Das galt zwar nicht fiir Luther und Melanchthon, aber fiir Calvin und die
zweite Generation?. «Das Augsburger Bekenntnis erachtete er als Do-

Freunde der Geistlichen Aufklarung». (Dollingeriana II, Kirejeff) S. a. Dollinger-
Reusch, Brief 60, Anm.7; Vitalij Borovoj, Zum 100-Jahr-Jubildum der Rotterda-
mer und Petersburger Kommission, in: IKZ 1997, 141f. und 148-151).

Reinkens beantragte dann im Herbst dieses Jahres auf dem Kongress die Kom-
mission, die aber in Joh. Friedrich, den man offenbar wihlte, weil er bei Dollinger
in Miinchen wohnte, einen Sekretédr bekam, der nicht Englisch sprach, sich in der
Seelsorge engagierte und dann auch bald sich um die Errichtung der Berner Fa-
kultat kiimmern musste (s. Kessler, Johann Friedrich, Miinchen 1975, 374-379;
Friedrich, Dollinger 111, 616). Der Anstoss zu den Unionskonferenzen kam tibri-
gens von Michelis, s. Dollinger an Reusch, 1.Mai 1874. Eine einseitige Darstel-
lung, die Dollinger von den iibrigen Altkatholiken trennen will, gibt Bischof,
Theologie, 404-411.

% Wenn Bischof, Theologie, 401 zu diesen Vortragen schreibt: «Dollinger sel-
ber — und dies ist eines der ganz wenigen Kirchenbekenntnisse des spaten Dollin-
ger — bekannte sich in seinen Vortrigen als ein Mitglied eben dieser romisch-ka-
tholischen Kirche», dann besagt das nichts fiir die tiberall in diesem Buch spiir-
bare Tendenz, Dollinger vom Altkatholizismus zu trennen, da damals noch kein
Bischof gewihlt war und auch die alt-kath. Seelsorge noch nicht organisiert war.
Im folgenden Jahr setzte sich Dollinger fiir die Ausbildung alt-kath. Theologen
ein und erreichte einen entsprechenden Beschluss des Konstanzer Kongresses.
Wohl aus Anlass von Déllingers achtzigstem Geburtstag schrieb Friedrich unwi-
dersprochen: «Den Altkatholiken, denen er das geistige Haupt war und noch ist,
steht er stets rathend zur Seite, wenn er auch manche Schritte, welche im Laufe
der Jahre geschahen, nicht billigte. In ihrem Kreise hielt er bekanntlich die Mu-
seums-Vortriage iiber Wiedervereinigung der christlichen Kirche, wodurch er
auch viele Protestanten mit sich verséhnte; im Verein mit ihnen fanden auch die
Unionsconferenzen in Bonn statt.» Friedrich, Dollinger (1879), 314.

% Bischof, Theologie, 414.

¥ Bis weit in das 19. Jahrhundert hinein war es bei filhrenden protestantischen
Theologen iiblich, sich nur auf das Beispiel Luthers und seine Um- und Neuinter-
pretation der bisherigen Lehre zu beziehen und sich nicht auf die Inhalte seiner
Theologie zu berufen. So bewundert zwar Richard Rothe (1799-1867) den Refor-
mator, stellt aber fest, «er sei ein altkatholischer Mann». Es hiess, die «katholi-
schen Reste» miisse man weglassen. Erst Albrecht Ritschl (1829-1889) «hat sein
theologisches System, ganz anders als Schleiermacher, in bewusstem Riickgriff
auf Luther gestaltet». (Walther von Loewenich, Wandlungen des evangelischen

18



kument, auf das sich eine Kircheneinigung griinden konnte.»% Auf der
anderen Seite hatte im Protestantismus eine Riickbesinnung auf die ei-
gene Geschichte begonnen. Hier konnte Déllinger mit seinem «histori-
schen Auge der Theologie» fruchtbare Anregungen geben® und auch
empfangen®. Hatte Dollinger bisher dem Protestantismus gegeniiber
immer wieder die Vollkommenheit und Unverénderlichkeit der katholi-
schen Kirchenverfassung betont®', so musste er nach 1863, als die Aus-
gabe der pseudoisidorischen Dekretalen von Hinschius® erschienen war,
sehen, dass ein grosser Teil der Herrschaftsanspriiche des Papsttums auf
gefalschten Quellen beruhte®. Das ist um so bedeutsamer, da seine Dar-

Lutherbildes im 19. und 20.Jahrhundert, in: Karl Forster, Wandlungen des Lu-
therbildes, Wiirzburg 1966, 58f.).

® Neuner, Stationen, 159. Schon 1828 hatte Déollinger das Augsburger Be-
kenntnis als mogliche Grundlage einer Wiedervereinigung namhaft gemacht,
aber gleichzeitig seine Geltung innerhalb des Protestantismus angezweifelt (Fin-
sterholzl, Kirche, 345 mit Hinweis auf Dollinger, Handbuch der Kirchenge-
schichte 11/2, 442, dhnlich Déllinger, Kirche und Kirchen, S. XXIV{.).

% Es ist aber verfehlt, fiir die Zeit nach 1870 bei Déllinger von einer «Flucht in
die Geschichte» zu sprechen, wie Finsterholzl, Kirche, 43 das tut, s. a. ebd. 77. Dol-
linger hat immer mit der Geschichte argumentiert. Er versuchte damit «die Theo-
logie seiner Zeit glaubwiirdig zu machen» (ebd. 57). Auch seine Akademievor-
trige, die ja keine theologischen Vorlesungen sein konnten, haben immer ein
theologisches «ceterum censeo», s. Friedrich, Dollinger III, 641f. An anderer
Stelle schreibt Finsterhdolzl, man miisse sich «hiiten, Dollingers letzte Periode als
eine Zeit allgemeiner theologischer Dekadenz zu erachten, vielmehr ist zuzuge-
ben, dass auch echt katholisches, auf biblischen Gegebenheiten fussendes und vor
1870 nur angedeutetes Gedankengut erst in dieser spdten Zeit in und trotz der
Trennung zur Reife gelangte.» (Finsterholzl, Kirche, 189, zur Theologie der Cha-
rismen)

* Zu einem Skandal fiihrte dies, als Dollinger seine Kollegmappe nach einer
Vorlesung im Horsaal liegen liess und festgestellt wurde, dass er das Werk eines
Protestanten fiir seine Vorlesung beniitzt hatte, s. Kessler, Friedrich, 153, Anm. 4,
Finsterholzl, Kirche, 38, Anm. 124. — Das dritte Thema, die Biicherzensur, hat
Franz Heinrich Reusch mit seinem Werk iiber den Index aufgearbeitet, zu dem
Dollinger «alles was er selbst dariiber gesammelt hatte, beisteuerte» (Friedrich,
Déllinger I1I, 667).

'S, Finsterholzl, Kirche, 1481f., 155-159.

2 P.Hinschius, Decretales Pseudo-Isidorianae et capitula Angilramni, Leipzig
1863; dagegen hat E.Dumont die Echtheit der pseudoisidorischen Dekretalen
noch 1867 behauptet, s. Ignaz v. Déllinger, Das Papsttum, Hg. J. Friedrich, Miin-
chen 1892, 375, Anm.6.

* Dollinger hat das in der zweiten Auflage 1868 von Christentum und Kirche in
der Zeit der Grundlegung noch kaum beriicksichtigt. Er tat das erst im Janus, wo
er dann auch seine eigenen Werke kritisierte. Den Zusammenhang mit Hinschius
sieht Finsterhélzl, Kirche, 160 nicht. Schon in Kirche und Kirchen, S. XXX hatte

19



stellung «ihre Kraft aus der Dokumentation und Analyse der geschichtli-
chen Prozesse» schopft, «um so zu einem Votum» zu werden®. Auf pro-
testantischer Seite wurde er nun auch als Ireniker wahrgenommen®.

1.6 Gespriche und Verhandlungen

In der Debatte um die Organisation einer altkatholischen Seelsorge 1871
ging Dollinger noch weiter: Er stellte die Trennung an sich als Ubel dar,
das allen Beteiligten Schaden zugefiigt habe, und meinte, dass sich zwi-
schen der katholischen und protestantischen Kirche ein «feindseliges
Verhaltnis» bildete, das «keiner von ihnen gestattete, an den Giitern und
Errungenschaften der anderen offen teilzunehmen, und wirksame Anre-
gungen von ihr zu empfangen. Die katholische Kirche ist ihre eigenen
Wege gegangen, nicht immer gerade gute Wege», und die «protestanti-
sche Kirche ist ebenfalls ihre eigenen Wege gegangen, und wohin diese
gefiihrt haben, wie stark man dort die nachteiligen Folgen der Trennung
empfindet, ist bekannt»*. Dabei beurteilte er die Trennung historisch als
unnotig und vermeidbar?”. Doch es gibt noch ein alle Christen umfassen-
des Band: die Taufe. «Da die Taufe nie verloren gehen kann, daher auch
nicht wiederholt werden darf, so bleibt jeder einmal Getaufte ein fiir alle-

Dollinger geschrieben: «jeder unter den hervorragenden deutschen katholischen
Theologen wird gerne bekennen, dass er den Schriften protestantischer Gelehrter
viel verdanke.»

% Manfred Gorg, Dollingers Stellung zum Judentum, in: Denzler-Grasmiick,
Geschichtlichkeit, 449. Diese Aussage gilt nicht nur fiir den Akademievortrag
iiber die Juden in Europa, sondern fiir alle historischen Darstellungen Dollingers.
Es ging ihm immer wieder um ein Votum fiir die theologische Wahrheit. Nicht um-
sonst wurde auf den Unionskonferenzen die historische Methode gewiihlt.

% 8. Hans-Jiirgen Vogels, Zum Briefwechsel zwischen Ignaz von Déllinger und
Franz Heinrich Reusch, in: Denzler-Grasmiick, Geschichtlichkeit, 399 mit
Anm.45. Dabei blieb Déllinger in seiner Polemik gegen den Irrtum so scharf wie
chedem. Hatte er 1838 den Protestantismus mit dem Islam in eine Reihe gestellt,
so meinte er 1874, der Islam habe «das mit dem Papstthum gemeinsam, dass jede
religivse oder theologische Frage sofort zur Machtfrage, jede Abweichung in der
Lehre zu einem Attentat gegen den Nachfolger des Propheten und Herrscher der
Glédubigen wird, sobald dieser gesprochen hat». (Déllinger, Uber die Leistungen
der Akademie im Gebiete der orientalischen Studien, in: Déllinger, Akademische
Vortrige, Bd.11, 352, zitiert nach: Bobzin, Islam, 469) |

% Zitiert nach Neuner, Stationen, 131f.

7S. Bischof, Theologie, 429, Anm. 123, Bericht von A.Plummer tiber die Bon-
ner Unionskonferenz 1875.

20



mal Mitglied der einen Kirche.»* Dollingers Blick richtete sich in die Zu-
kunft, zu der «zu verwirklichenden <grossen katholischen Kirche> in die
hinein sich die Kirchen vereinigen sollten».” Er wollte «das Katholische
(das Umgreifende) als Basis der Einheit in allen Kirchen aufspiiren»!®
und sprach von der «petrinischen» katholischen und der «paulinischen»
protestantischen Kirche, die sich zur «johanneischen» Kirche vereinigen
miissten. «M.a. W.: Er hilt die katholische und die evangelische Kirche
fiir berechtigte Zweige der allgemeinen, die sich einseitig entwickelt ha-
ben und beide ihre Einseitigkeiten ablegen miissen.»' Ahnlich wie
Dante trug er «in tiefbewegter Seele die Sorge um die ganze Christen-
heit» 102,

In einem Vortrag 1882 bekennt er zur Reformation, es sei ihm «eine
lange Zeit meines Lebens das, was in Deutschland von 1517-1552 sich
begeben, ein unverstandenes Ritsel gewesen, und zugleich ein Gegen-
stand der Trauer und des Schmerzes; ich sah nur das Ergebnis der Tren-
nung ... Seit ich die Geschichte Roms und Deutschlands im Mittelalter
genauer erforscht und betrachtet habe, und seit die Ereignisse der letzten
Jahre das Ergebnis meines Forschens so einleuchtend mir bestétigt ha-
ben, glaube ich auch das, was mir vorher ratselhaft war, zu verstehen, und
bete die Wege der Vorsehung an, in deren allwaltender Hand die deut-
sche Nation ein Werkzeug, ein Gefidss im Hause Gottes, und kein unedles
geworden ist.» ' Er fand, dass «jede der grossen Abteilungen der Kirche
ein reiches Erbteil von Wahrheit, aber auch ein mehr oder minder be-
trdchtliches Mass von ihr beigemischtem Irrtum hat»'®,

Bis zu diesen Aussagen war es fiir Dollinger ein weiter Weg gewesen.
Im konfessionalistischen Milieu seiner ersten Lebenshilfte konnte er

% Dollinger, Uber die Wiedervereinigung, 128, zitiert nach Finsterholzl, Kir-
che, 529.

* Finsterhélzl, Dollinger, 32. In den Vortréagen iiber die Wiedervereinigung be-
tonte er, die Wiedervereinigung ist «Pflicht», die Trennung «Schuld», denn Chri-
stus wollte die Einheit, die Reformation war notig, aber sie hitte ohne Trennung
geschehen konnen (ebd. 347; dhnlich auch schon in Kirche und Kirchen,
S.XXIIf., Punkt 12).

% Orto Weiss, Dollinger, Rom und Italien, 293, Anm. 147.

" So eine Rezension nach dem Druck der Vortrige iiber die Wiedervereini-
gung 1888, zitiert bei Vogels, Dollinger-Reusch, 411, Anm. 48.

2 Carl Adolph Cornelius in seiner Gedichtnisrede auf Dollinger in der Akade-
mie, zitiert nach: Franz Buchta, Ignaz von Déllinger, in: Okumenische Profile, I, 2,
Berlin 0.]., 15.

' Déllinger, Akademische Vortrige I, 76.

"% Friedrich, Déllinger 111, 662, Brief an Oxenham um 1886.

21



«Wahrheit» und «Irrtum» nicht nebeneinander stehen lassen. Von sei-
nem Werk iiber die Reformation erschien nur der antiprotestantische
Teil, die katholische Selbstkritik blieb unbearbeitet. Die Dialogpartner
auf der anderen Seite mussten gegeniiber Dollinger und den Altkatholi-
ken ebenfalls eine gewisse innere Offenheit beweisen. So gehort es zu
dem Bild der «Beziehungen zwischen den Alt-Katholiken und den Evan-
gelischen Kirchen, dass hier Gruppen, die dogmatisch am weitesten vom
katholischen Standpunkt entfernt waren, wie der liberale <Protestanten-
verein> und die pietistisch gesinnte <Evangelische Allianz> am warmher-
zigsten ihre Anteilnahme am Schicksal der Alt-Katholiken bekundeten,
wihrend andere Gruppierungen, die thnen naturgemiss viel ndher stan-
den, wie z. B. die lutherische Orthodoxie, die grosste Zuriickhaltung iib-
teni»10,

(Schluss folgt) Ewald Kessler

"5 Christian Qeyen, Der dritte Altkatholiken-Kongress im Jahre 1873, in: Ge-
denkschrift zum hundertjdhrigen Bestehen ..., hg. vom Altkatholischen Stadt-
pfarramt Konstanz 1973, 64f., zitiert nach: Angela Berlis, Frauen im Prozess der
Kirchwerdung, Frankfurt usw. 1998, 201, Anm. 823.

22



	Döllinger und der Protestantismus

