
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Dominik Burkard: «Oase in einer
aufklärungssüchtigen Zeit»? Die
Katholisch-Theologische Fakultät
der Universität Heidelberg
zwischen verspäteter Gegenreformation,

Aufklärung und Kirchenreform.

Contubernium - Tübinger
Beiträge zur Universitäts- und

Wissenschaftsgeschichte, Bd. 42, Sigmaringen

1995, 245 S.

Heidelberg als Ort theologischer
Wissenschaft - damit verbindet man vor
allem den Heidelberger Katechismus,
die Bekenntnisschrift der Reformierten.

Doch an der ältesten Universität
im heutigen Deutschland spielte die

Theologie von Anfang an eine bedeutende

Rolle. Schon die Gründung
durch die Witteisbacher nach den
Universitäten in Prag durch die Luxemburger

und in Wien durch die
Habsburger, wäre ohne das grosse
abendländische Schisma kaum denkbar
gewesen. Es folgten die Beteiligung am

Konstanzer Konzil, auf dem das

Schisma geheilt wurde, das Konzil in
Basel und weitere Kirchenreform-
pläne, die im Sande verliefen. Von der
Mitte des 15. Jahrhunderts, als neben

der bisher in Heidelberg vorherrschenden

via moderna (Nominalismus) auch

die via antiqua (Realismus) hier
Existenzrecht erhielt, bis weit in die
Reformationszeit hinein spielte Heidelberg

eine vermittelnde Rolle in der
Theologie.

Die pfälzischen Kurfürstpn sammelten

die berühmte «Bibliotheca Palatina»

und dienten damit der Wissenschaft.

Als endlich eine Entscheidung

im konfessionellen Konflikt gefallen
war, schloss man sich aber nicht dem im
Reich vorherrschenden Luthertum an,
sondern der reformierten Richtung des

Protestantismus. Trotzdem spielten die

pfälzischen Witteisbacher beim
Beginn des Dreissigjährigen Krieges die
aktivste Rolle auf der Seite der
deutschen Protestanten, ähnlich wie die

bayerischen Witteisbacher auf katholischer

Seite.
Nach dem grossen Krieg versuchte

der reformierte Karl I. Ludwig, Sohn
und Erbe Friedrichs V, des Winterkönigs,

wieder eine vermittelnde Position
einzunehmen: In Mannheim baute er
eine Kirche für alle drei Konfessionen
seines Territoriums, Reformierte,
Lutheraner und Katholiken. Doch diese

Ansätze gingen bald in den Erbfolgekriegen

der Folgezeit unter. Erst als die
katholischen Witteisbacher die Pfalz

geerbt hatten, konnte Johann Wilhelm
zu Beginn des 18. Jahrhunderts wieder
an einen Aufbau der Universität denken.

Hier setzt die Darstellung Bur-
kards ein, die das ganze 18. Jahrhundert

einschliesslich der napoleonischen
Zeit bis zur Verlegung der Fakultät an
die nun zweite badische Landesuniversität

in Freiburg/Br. umfasst.
in der Einleitung wird der bisherige

Forschungsstand referiert, der
geprägt ist vom sattsam bekannten
Vorherrschen preussisch-protestanti-
scher Gesichtspunkte mit abwertender

Verständnislosigkeit für den
barocken Katholizismus, was bis in die
Darstellungen zur Sechshundertjahrfeier

der Universität 1986 verfolgt

60



wird. Es ist auch bezeichnend, dass

nicht ein Heidelberger oder Freiburger

Historiker sich dieses Gegenstandes

angenommen hat, sondern ein

Tübinger Kirchengeschichtler, der
damit die besondere Tradition dieser

katholisch-theologischen Fakultät
mit der Betonung deutscher Eigenheiten

fortführt.
Die Darstellung beschränkt sich auf

die Geschichte der Heidelberger
katholisch-theologischen Teilfakultät. So

wird das Jesuitenkolleg, dessen 1712

gedruckte «Fata» als Faksimile-Ausgabe

für 1996 angekündigt sind, nur
sehr am Rand erwähnt. Auch die
Protestanten oder die Katholiken an den
anderen Fakultäten kommen nur selten

in das Blickfeld.
Die Fakultät war anfangs stark

geprägt vom gegenreformatorischen Eifer

der Jesuiten, die auch andere kath.
Orden, wie die Dominikaner, nicht
zum Zug kommen liessen. Hier nützten

auch die Hinweise der Zisterzienser

auf ihre Verdienste um die Heidelberger

Universität in früherer Zeit
nichts (S.45, Anm. 18). Um die Mitte
des 18. Jahrhunderts sind dann kir-
chenreformerische, jansenistische und

episkopalistische Einflüsse feststellbar,
die aber von kurfürstlicher Seite in

engen Grenzen gehalten wurden. Ein

Träger dieser Ideen war Christoph Wilkin

aus Ladenburg. Er war selbst Schüler

der Heidelberger Jesuiten und

strebte eine Professur in Heidelberg
an, scheiterte aber, ähnlich wie die an

ihn anknüpfenden Reformversuche
der Regierung (S. 55-61). Übrigens

war Ladenburg ein Jahrhundert später
mit Josef Scola ein Zentrum der
altkatholischen Bewegung. Eher zögerlich
reagierte der Kurfürst auch auf die

Aufhebung des Jesuitenordens 1773.

Galt hier für die Pfalz und Bayern, was

auch sonst oft gilt, dass der Feind der
Nachbarn - hier Österreichs und
Frankreichs - zum Freund wird?

Diese an der klassischen Frontstellung

der Jesuiten orientierte Politik
fand ihre Fortsetzung im Schicksal von
Johann Jung, dessen Dissertation
«Acta Academiae Heidelbergensis ad

Conciliorum Constant., Basil.. Florentini

historiam», Heidelberg 1772, in der

Bibliothek von J.J. J. v. Döllinger unter
Nr. 5640 steht. Jung hatte sich im Streit
um Johann Lorenz Isenbiehl auf den
Konsens der Kirchenväter als Regel
bei der Schriftauslegung berufen
(S.87), ähnlich die Fakultät, die 1781

feststellte, dass die «wahre Catholische
Theologie an keines einzigen
Privatmenschen Meinung, und Ansehen,
nicht einmal eines einzelnen H.Vat-
ters», sondern «auf das alleinige Wort
Gottes, doch nach der Auslegung der
Kirche, und Meinung der einstimmigen

HH. Vätter müsse gegründet
seyn» (S. 99-100). Jung wurde 1783

nach Mainz berufen, wo er sich weiter
zum Episkopalisten entwickelte. «In
Heidelberg hatte sich Jung zurückhalten

müssen. Kurfürst Karl Theodor
regierte - auch in kirchlichen Angelegenheiten

- äusserst souverän», was
schliesslich zur Errichtung der
Münchener Nuntiatur mit einem «Quasi-
Oberbischof» führte (S. 110-111).

Als bekanntester Name der Heidelberger

katholisch-theologischen
Fakultät darf wohl Thaddäus Dereser
gelten, der 1797 als Dozent und nach
dem Tod Karl Theodors als Ordinarius
berufen wurde (S.137-158). Er war
nicht beglückt von der Verlegung der
Fakultät nach Freiburg: Er fand dort
keinen guten Buchhändler und die
Studenten hatten wenig Interesse am
Studium der biblischen Sprachen. Dazu
fehlte ihm «der freundschaftliche und

61



lehrreiche Umgang mit den protestantischen

Kollegen» (S. 184). Auch die

Berufung Joh. Mich. Sailers wurde in

Heidelberg mehrmals versucht. So

schreibt Burkard zu Recht «Das Zitat
im Titel der vorliegenden Arbeit
wurde bewusst mit einem Fragezeichen

versehen. Eine genauere Kenntnis

der Quellen verbietet das bisher so

oft tradierte Pauschalurteil über die

Heidelberger katholisch-theologische
Fakultät» (S. 192). Die katholische

Theologie hat auch in Heidelberg an
der Entwicklung der zeitgenössischen
Wissenschaft teilgenommen. Es hat
hier Fortschritt und Pluralität gegeben,
an die auch moderne Theologen wieder

anknüpfen können. Es ist damit
das Verdienst dieses Buches, die
Legitimität einer «nichtultramontanen»,
altkatholischen Theologie im 18.

Jahrhundert zu zeigen.
Eine Bemerkung noch zum Schluss:

Ein grosser Teil der verwendeten
Archivsignaturen für das Heidelberger
Universitätsarchiv ist infolge der
neuerlichen Umordnung und Neusignierung

von Beständen dieses Archivs
inzwischen nicht mehr gültig. Immerhin
ist zu hoffen, dass mit Hilfe der modernen

Datenverarbeitung wenigstens
eine Konkordanz zwischen den
mittlerweile fünf Signaturschichten aus

dem 17., 18. und 19. Jahrhundert
zusammengestellt wird.

Ewald Kessler

Das Grossherzogtum Baden in der

politischen Berichterstattung der
preussischen Gesandten 1871-
1918, Erster Teil 1871-1899, Bearb.

von Hans-Jürgen Kremer, Veröff. d.

Komm. f. Gesch. Landeskunde
in Baden-Württemberg, Reihe A,
Quellen, 42. Bd., Stuttgart 1990.

Die Geschichtsforschung widmet sich

immer mehr kleinräumigen und lokalen

Fragen. So werden nun auch die

politischen Berichte des preussischen
Gesandten in Baden 1859-1883 Albert
Georg Friedrich Graf von Flemming
und seines Nachfolgers ab 1884 Karl
Johann Georg v. Eisendecher an die
Berliner Regierung interessant (S.36).
«Einen Schwerpunkt in Flemmings
Berichterstattung bildete der Höhepunkt

des badischen Kulturkampfes
bis zur Mitte der 1870er Jahre Da der

Kampf zwischen dem liberalen Staat
und der katholischen Kirche in Baden
schon eher begann und sich unmittelbar

nach der Reichsgründung auch
in Preussen eine ähnliche
Auseinandersetzung anbahnte, wies Bismarck
den preussischen Gesandten in Karlsruhe

zu aufmerksamer Beobachtung
der kirchen- und kulturpolitischen
Lage an. Wie wertvoll die Berichte für
die preussische Politik in diesen Fragen

waren, bezeugt das Interesse
Bismarcks für das badische Altkatholikengesetz,

das der preussischen
Gesetzgebung als Vorlage diente.»
(S.16-17)
Allerdings umfasst das Verzeichnis
der «gedruckten Quellen und Literatur»

mit über 120 Einträgen kein einziges

altkatholisches Werk, weder
Joh. Riecks «Altkatholizismus in
Baden», noch Joh.Friedr. v.Schultes'
«Altkatholizismus», noch den «Deutschen

Merkur» (Vorgänger von Christen

heute), den «Altkatholischen Bo-

62



ten» (Heidelberg) oder die Badische

Landeszeitung (Karlsruhe, sie wird
allerdings in den Berichten, vor allem
von Eisendecher, häufig zitiert).
Über den Beginn des Streites zwischen

Regierung und erzbischöflicher Kurie
berichtete der preussische
Gesandtschaftsattache Friedrich Wilhelm
v.Neumann am 3. August 1871, der
Erzbischof habe sich 1864 gegen die

Errichtung der Ortsschulräte und
Kreisschulvisitatoren gewandt, mit der
Folge, «dass der gesamte katholische
Klerus der Leitung der Schule
fernblieb», doch müsste die Kurie dieses

Verbot schliesslich «ohne jede
Gegenleistung der Regierung» zurücknehmen

(S.57), als die vorhergesagte
«Entchristlichung» der Schule nicht
eintrat und die Mehrheit der Katholiken

die neue Schulgesetzgebung
akzeptierte. Von der Agitation für und

gegen die Schulgesetze und die auch

damit zusammenhängende altkatholische

Bewegung und ihren Führer
Amtsrichter Beck, ebenso über den

erfolgreichen Kampf der Liberalen unter
Strohmeyer (Konstanz) gegen die
klerikale Adress- und Versammlungsbewegung,

ist in diesen Berichten nicht
die Rede: damit entfiel für die preussische

Regierung eine wichtige Information

über die Möglichkeiten und
Erfordernisse des heraufziehenden
Kulturkampfes.

Als in der Zweiten Badischen Kammer
der Abgeordnete Eckard am 9. Mär/.
1872 eine Interpellation über die
«Vatikanischen Konzilsdekrete»
einbrachte, antwortete Staatsminister

Jolly, dass die Regierung Priester und

Laien in ihren Rechten als Katholiken
schützen werde, wenn sie die Zustimmung

zu diesen Dekreten verweigerten

und dass sie sich «etwa bildenden
altkatholischen Gemeinden ihren

Rechtsschutz, z.B. durch Überlassung
von Kirchen, angedeihen» lasse.

Religionsschüler sollten nicht gezwungen
werden, den Unterricht eines Anhängers

der neuen Papstdogmen zu besuchen

(S.63).
Es folgten dann im Februar 1873 die

Organisation einer altkatholischen
Gemeinde in Konstanz (S. 73-76), die

Anerkennung von Prof.Dr. Jos.Hub.
Reinkens als «katholischer Bischof»
(S. 79-80) und das badische Altkatholikengesetz

vom 15. Juni 1874 (S. 86-93).
Einen ausführlichen Bericht über die

Auswirkungen des badischen

Altkatholikengesetzes gab die Gesandtschaft

am 14.Januar 1875 (S. 96-99),
nachdem ein ähnliches Gesetz im
Preussischen Landtag eingebracht
worden war. Hier ergeben sich natürlich

Vergleichsmöglichkeiten zwischen
badischer und preussischer Kirchenpolitik,

auf die hier aber nicht eingegangen

werden soll.
Bei den Anmerkungen zu diesen
Vorgängen wirkt sich die mangelnde
Beschäftigung des Herausgebers mit dem
Altkatholizismus aus. So wird der spätere

Bischof Reinkens S.67, Anm.4,
übertrieben als «Mitverfasser der
Nürnberger Erklärung» vom August
1870 bezeichnet: Die Erklärung war
von Schulte entworfen worden und
wurde in Nürnberg unter Mitwirkung
Döllingers und der übrigen dort
Anwesenden - unter denen sich auch Reinkens

befand - endgültig redigiert.
Veröffentlicht wurde sie inoffiziell in der
oben genannten Badischen Landeszeitung.

In der folgenden Anm. 5 wird
F. R Knoodt sehr ungenau als
«Generalvikar der altkatholischen Kirche»
bezeichnet. S.74, Anm. 1 heisst es,

Friedrich Michelis habe «1870 aus Protest

gegen das Unfehlbarkeitsdogma
seine Lehrtätigkeit» eingestellt. Als

63



Druckfehler ist hier Abbachten in
Albachten zu berichtigen. In der nächsten

Anm. 2 zu Johann Friedrich heisst

es nur «1872 Wechsel auf Veranlassung
der bayer. Regierung von der theolog.
in die philosophische Fakultät». Von
den Protesten der Universität gegen
diese «Veranlassung» der Regierung
ist hier nichts zu finden. Ausserdem

war Friedrich natürlich nicht erst seit
seiner förmlichen Exkommunikation
am 17. April 1871 Altkatholik, auch

war er nicht «Begleiter» des Kardinals
Hohenlohe auf dem vatikanischem
Konzil, sondern dessen Konzilstheologe.

S.90, Anm. 3 heisst es zu Josef Dilger,
seit 1872 Pfarrer in Überlingen: «verliess

1874 aus Protest gegen das Infalli-
bilitätsdogma den Kirchendienst»,
während auf S.73 Flemming an
Bismarck berichtete, Dilger habe «eine
Pfarrstelle in einer altkatholischen
Gemeinde übernommen» und Dekan
Joseph Anton Feig zu Mahlberg sei

seinem Beispiel gefolgt (in der Anm. 3

dazu steht: «1874 Übertritt zum
Altkatholizismus»).

Als 1887 der Kulturkampf zu Ende

ging, berichtete Eisenlohr am 22. Ok¬

tober, das gute Abschneiden der
Nationalliberalen bei den Wahlen zeige,
«dass in einem grossen Teile der
katholischen Bevölkerung eine friedliche
Stimmung vorherrscht» und «die

Grossherzogliche Regierung ist nicht
abgeneigt, vernünftigen und massvollen

Wünschen der katholischen Kirche
Rechnung zu tragen» (S.338). Dagegen

fand er, «im nationalliberalen Lager

hat man leider für dieses meines
Dafürhaltens sehr richtige Raisonnement

der Regierung kein rechtes
Verständnis, namentlich die altkatholischen

Elemente der Partei eifern in
fast fanatischer Weise gegen jede
Konzession an die Kirche» (S.343 vom
27. November 1887), und ein Jahr später

klagt er: «Es fehlt der Partei an
ruhiger, staatskluger Führung und an
einer vernünftigen, massvollen Presse

(S.378, 8.November 1888).
Der Band bildet eine interessante
Quelle zur Geschichte des Altkatholizismus

in Baden. Leider hat der
Herausgeber diesem Aspekt nicht durch
entsprechend sorgfältige und ausführliche

Bearbeitung der auch sonst
manchmal nichtssagenden Anmerkungen

Rechnung getragen.
H. Ewald Kessler

64


	Bibliographie

