
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 88 (1998)

Heft: 3

Artikel: Lebenserinnerungen des Historikers Moriz Ritter [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404894

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lebenserinnerungen
des Historikers Moriz Ritter *

(Fortsetzung)

Den einen Vorteil indess hatte meine genaue Zeiteinteilung sofort, dass

ich, sobald ich nach überstandener Krankheit wenigstens leichtere
Arbeiten vornehmen konnte, meine Habilitationsschrift"\ indem ich sie
abschreiben liess, einer letzten Durchsicht unterzog und sie dann zu erneuter

Prüfung an Cornelius sandte. Pünktlich, wie gewöhnlich, antwortete
mir darauf Cornelius schon am 30. Mai 1866, dass er jetzt die Veröffentlichung

nicht mehr widerrate: «wenn auch das Buch noch den Anfänger
verraten wird, so wird doch niemand verkennen, dass es ein tüchtiger und

zuverlässiger Anfänger ist.» So konnte ich denn, nach München
zurückgekehrt, mich den vorgeschriebenen Leistungen für die Habilitation
unterziehen. Im Mai 1867 wurde ich als Privatdozent für Geschichte in die

philosophische Fakultät aufgenommen. Als Vorlesungsgebiet erwählte
ich mir einerseits die alte Geschichte, zunächst die römische, anderseits
die neuere Zeit, zunächst die Epoche der Reformation und des Dreissigjährigen

Kriegs. Mit Rücksicht auf meine Gesundheit aber und die
Arbeiten für die historische Kommission schob ich den Anfang meiner
Vorlesungen hinaus. Erst im Winter 1867/68 las ich ein einstündiges Publikum,

dann im Sommer 1868 das erste Privatkolleg.
So allmählich indess mein Übergang in die akademische Tätigkeit war,

es war doch eine neue Aufgabe und ein neuer Wirkungskreis, in die ich

mich hineinarbeiten müsste. Aber was wollten diese aus einem vereinzelten

Lebensgang hervorgehenden Anforderungen besagen gegenüber
den unabsehbaren Veränderungen und Aufgaben, die jetzt über ganz
Deutschland und nicht zum wenigsten über Baiern hereinbrachen! Während

ich in Bonn meiner Erholung lebte, war über Deutschland der

Kriegssturm dahingegangen, der Österreich aus dem Deutschen Bunde
trieb und dem übrigen Deutschland den Aufbau eines fest geschlossenen
Staatswesens auferlegte. Als ich nach München kam, lebte die
Bevölkerung noch unter den Eindrücken der erlittenen Niederlage. Eine

* Vgl. den ersten Teil dieses Artikels in IKZ 86/1996, Heft 3, S. 161-189 und
den zweiten Teil in IKZ 87/1997, Heft 4, S.277-291.

83 M. Riller. Geschichte der deutschen Union. Bd. 1, München 1867. s. Anm. 58.

403



kleine Minderheit, zu der an der Universität z. B. Paul Roth86 und
Windscheid87 gehörten, freute sich rückhaltlos, dass die Bahn für eine einheitliche

Verfassung unter preussischer Führung frei gemacht sei, eine grosse
Zahl der bisherigen Liberalen zeigte sich bereit, die neu geschaffenen,

von ihnen ursprünglich bekämpften Voraussetzungen für den Neubau
Deutschlands anzunehmen, während Klerikale und unerbittliche
Grossdeutsche fortfuhren, diese Voraussetzungen abzulehnen. Zu den
unerbittlichen Grossdeutschen gehörte Cornelius, der bis zum Jahr 1870 den

Erfolgen der preussischen Politik mit leidenschaftlicher Erbitterung
gegenüberstand. Das Staatswesen, wie es aus dieser Politik hervorgehe, so

führte er einmal in einer Vorlesung über das neunzehnte Jahrhundert
aus88, suche seine einzige Stütze in einer erdrückenden militärischen
Organisation und nötige so die andern Mächte zu Gegenrüstungen, bis sich

eine europäische Coalition erheben werde, um - das waren die Worte,
die er brauchte - «das Scheusal zu erdrücken.»

Zu dieser politischen Bewegung gesellte sich auch jetzt wider die

wachsende kirchliche Erregung. Als Pius IX. am 26. Juni 1867 der
staunenden Welt seine Absicht kund tat, demnächst ein allgemeines Concil
zu versammeln, müsste man sich sofort sagen, dass diese grossartige, seit

dreihundert Jahren nicht mehr gesehene Veranstaltung den Zweck
haben müsse, die tiefen Eingriffe der letzten Päpste in den Gang der kirchlichen

Entwicklung zu einem entscheidenden Abschluss zu führen. Worin
sollte dieser Abschluss bestehen? Der Mann, der unter den Gegnern des

kurialistischen Systems am tiefsten sah, nämlich Döllinger, hatte die Ant-

86 Paul Rudolf v. Roth (1820-1892), Rechtsstudium in München 1836-1840,
Promotion in Erlangen und Habilitation in München 1848,1850 a. o. Prof. in
Marburg, 1853 o.Prof. in Rostock, 1857 in Kiel, 1863 als Nachfolger Bluntschlis in
München; 1852 korr. Mitglied, 1863 o. Mitglied der Bayer. Akademie der
Wissenschaften, 1866 auch Oberbibliothekar der Bayer. Staatsbibliothek.

87 Bernhard Windscheid 1817-1892), Jurist, Studium in Bonn und Berlin, 1838

Promotion und 1840 Habilitation in Bonn, 1847 o.Prof. in Basel, 1852 in Greifswald,

1857 in München, 1871 in Heidelberg (s. E. Kessler, Hg., Bernhard
Windscheid an Franz Peter Knoodt, Briefe 1872-1874, in: IKZ 1986, S. 42-54), 1874 in
Leipzig.

88 Anmerkung von Moriz Ritter: Nach sofort gemachter Mitteilung eines Zuhörers.

Cornelius las 1866 aus politischen Gründen Geschichte des 19. Jahrhunderts und
überflügelte damals Giesebrecht zu dessen Leidwesen in der Zuhörerzahl
(Goetz, Historiker, S. 157, nach mündlichen Mitteilungen Ritters).

404



wort im allgemeinen schon kurz vor jener Ankündigung gegeben89: die
Ratgeber Pius IX., in erster Linie also die Jesuiten, verlangen, so sagte er,
eine Entscheidung, welche jeden Katholiken zur Unterwerfung unter die

gegen die Grundlagen des modernen Staates und der modernen Wissenschaft

gerichteten Verdammungsurteile der letzten Päpste im Gewissen
verpflichtet. Diese Entscheidung soll erfolgen durch die Erhebung der
Theorie von der päpstlichen Unfehlbarkeit zum Glaubensartikel, weil
damit die in der bezeichneten Richtung sich bewegenden Erlasse der
Päpste vom 13. Jahrhundert bis zur Gegenwart, schliesslich der sie alle
bekräftigende Syllabus vom 8. Dez. 1864 die Kraft irrtumsloser Glaubens-

und Sittenlehren gewinnen. Das kommende Concil also, so müsste
man schliessen, wird im Zeichen des Kampfes um die Unfehlbarkeit
stehen, und dass in diesem Kampf die äussere Überlegenheit auf der Seite
der päpstlichen Partei sein werde, liess sich kaum bestreiten.

Mehr noch als früher griffen somit auch jetzt grosse Bewegungen des

staatlichen und kirchlichen Lebens in die eng gezogenen Kreise meiner
wissenschaftlichen Arbeit hinein. Meine Stellung zu ihnen wurde insofern

fester, als ich das durch die preussischen Siege gelegte Fundament,
auf dem fortan die staatliche Einigung Deutschlands zu errichten war,
vorbehaltlos anerkannte, anderseits meinen in den kirchlichen Fragen
gewählten Standpunkt stetig zu befestigen und zu vertiefen suchte. Aber
von einer unmittelbaren Beteiligung an den Kämpfen des öffentlichen
Lebens hielt mich schon mein schonungsbedürftiger Gesundheitszustand

zurück; vorwiegend war es doch, neben allgemein menschlichen

Beziehungen wissenschaftlicher Austausch und Anregung, den ich auch

jetzt wider in meinem Umgang suchte und fand, dies freilich in langsam
wachsendem Masse. Zunächst war es natürlich wider der treue Freund
Druffel, der mich bei meiner Rückkehr nach München empfing; uns beiden

war der tägliche Verkehr ja längst zum Bedürfniss geworden. Durch
Druffeis Vermittlung kam ich dann auch in eine allabendlich im Gasthof
zum goldenen Bären vereinigte Gesellschaft, zu der u.a. der Theologe

"'' Anmerkung von Moriz Ritter: Anonyme Artikel in der Allgem. Zeitung über
die Broschüre «zur Belehrung für Könige» vom März 1867 (Döllinger, Kleinere
Schriften, herausg. von Reusch, S. 264-85). Vgl. den damals ungedruckten
Art. über «Die Speyerische Seminarfrage[»], Jan. 1865 (a.a.o. S. 197).
Eine Ergänzung dazu über Bischof Ketteier in: E. Kessler, Die Döllingeriana in
der Bayerischen Staatsbibliothek in München, in: G. Denzler und E. L. Grasmück
(Hg.), Geschichtlichkeit und Glaube, München 1990, S. 83-91, hier S.87f.

405



Friedrich1"1, ein Schüler Döllingers, gehörte, ferner in freundschaftliche

Beziehungen zu dem Philologieprofessor Christ'" und zu dem Bildhauer
Zumbusch''2. Besonders wichtig waren für uns beide die jetzt näher sich

gestaltenden Beziehungen zu den Mitgliedern der Historischen
Kommission. Der Sekretär der Kommission, Prof. Giesebrecht'", hatte mich,
wie andre junge Historiker mit ungemein entgegenkommender Gastlichkeit

aufgenommen; seit dem Herbst 1867 zog er auch Druffel und mich

zu dem Abendessen, das er den Mitgliedern der Kommission bei

Gelegenheit der jährlichen Plenarversammlung gab. Nun kamen diese Herrn
von vornherein in einer Art von Feiertagsstimmung zusammen, die dann

einen Höhepunkt eben in jenem Festmahl erreichte und sich bald in

einem Strom von gegenseitig ausgebrachten Toasten entlud. Den Ton dabei

gab Ranke"4 an, der Vorsitzende der Kommission, mit einer von Geist
und Liebenswürdigkeit sprudelnden Beredsamkeit, die oft von naiver

Offenherzigkeit, wie von Überhebung oder verletzendem Spott erfüllt
war. Uns Jüngern trat in diesen Reden die Auslese deutscher Historiker
in etwas idealisirter, aber desto lebensvollerer Charakteristik entgegen;
es bot sich auch manche Gelegenheit, Einzelnen menschlich näher zu

treten: so vor allem auch mir im Verhältniss zu Ranke. Ich hatte bei meinem

frühern Studiensemester in Berlin von seiner Vorlesung über
Geschichte des Mittelalters und den damals nur noch obenhin behandelten
historischen Übungen keinen tiefern Eindruck davongetragen; erst als

ich im Sommer 1864 als Mitarbeiter der historischen Kommission ihn in
Berlin besuchte, wurde es mir klar, dass eine Unterredung mit ihm ein

'"'Johann Friedrich (1836-1917), kam nach Studium und Priesterweihe in Bamberg

1859 zur Vorbereitung auf das höhere Lehramt nach München als bevorzugter

Schüler und vertrauter Gehilfe Döllingers, 1862 Habilitation, 1865 a.o. Prof.,
1869/70 als Berater des Kardinals Hohenlohe beim Vatikanum I, 1872 o.Prof. für
die historischen Nebenfächer der Theologie, 1874/75 als Gründungsdekan der
christkatholischen Fakultät in Bern, 1886 gegen seinen Willen in die Philosophische

Fakultät versetzt, s. E. Kessler, Johann Friedrich, München 1975.

" Wilhelm v. Christ (1831-1906), 1854 Lehrer am Maximilians-Gymnasium in
München, 1860 o.Prof. der klassischen Philologie an der Universität München.

,;: Julius Zumbusch (1832-1908), schuf Bildnisse und Denkmäler in München.
93 Friedrich Wilhelm Benjamin v. Giesebrecht (1814-1889), Historiker, 1838-

1857 Gymnasiallehrer in Berlin, 1857 Prof. in Königsberg, 1862-1885 in München.
"4 Leopold v. Ranke (1795-1886), Theologie- und Philologiestudium 1814-1818

in Leipzig, 1817 Promotion zum Dr.phil, ab 1818 Gymnasiallehrer in Frankfurt
(O), 1825 a.o., 1834-1871 o.Prof. der Geschichte in Berlin, 1841 Historiograph
des preussischen Staates, 1858 Präsident der neu gegründeten «Historischen
Kommission bei der Akademie der Wissenschaften» in München, zu deren
Jahresversammlungen er bis 1873 nach München kam.

406



geistiger Gewinn sei: er verstand sich auf die Kunst, geistreiche Gedanken

nicht nur selber auszustreuen, sondern auch in seinem Partner zu
wecken, sodass man sich am Schluss der Besprechung über sich selber
wundern konnte, dass man so klug geredet hatte. Jetzt, im Herbst 1867,
als er mit seiner Abhandlung über die Zeiten Rudolfs IL und Matthias'
beschäftigt war''\ liess er mich, bei Gelegenheit seiner Anwesenheit in
München, um die Mitteilung der für den Abschluss der Union von 1608
in Betracht kommenden Akten ersuchen. Unverzüglich suchte ich die
betreffenden Schriftstücke heraus und begab mich zur bestimmten
Stunde in seinen Gasthof, wo er dann sofort an die Arbeit ging, indem er
sich die zunächst von mir ausgewählten Stücke vorlesen liess. Überraschend

war es, wie schnell er nun einen bestimmten Gang der Verhandlung

und die dazu gehörigen Schriftstücke erfasste und das nicht
Hineinpassende zur Seite schob. Nach längerem, mit gespannter Aufmerksamkeit

verfolgtem Lesen machte er Schluss und, indem er mich halb freundlich

halb verlegen ansah, fragte er, ob ich wol etwas schreiben wolle.
Natürlich war ich dazu bereit, und nun, nachdem er sich eine kurze Weile
besonnen hatte, diktirte er mir langsam, aber ohne Widerholung und
ohne Korrektur den Abschnitt über den Abschluss der Union im wesentlichen

in der Form, wie er dann in der nachher erschienenen Abhandlung
(Werke Vil S. 171 Z. 3 v. u. - 173 unten) auf zwei Seiten gedruckt ist. Der
ganze Vorgang zeigte mir in anschaulicher Weise, wie rasch der grosse
Geschichtsschreiber aus den Akten heraus einen geschichtlichen Verlauf
zu erfassen und zu formen verstand. Als er sich dann zum Schluss direkt
an mich wandte und mir zur Aufmunterung auf meinem eingeschlagenen
Wege ein sehr anerkennendes Urteil über den ersten Band meiner
Geschichte der Union96 aussprach, war es vor allem der gütige, ich möchte

sagen väterliche Ton seiner Worte, der mich warm berührte. Ich konnte

von da ab seiner freundlichen Teilnahme sicher sein.

Während so meine Beziehungen zu den Historikern sich ausgiebiger

gestalteten, hielt sich mein Verhältniss zum Münchener Kunstleben,

wenn es auch nicht vernachlässigt wurde, doch in bescheidenen Grenzen.

Den schon in meiner Studentenzeit begonnenen planmässigen Besuch

der Museen und einen, wenn nicht sehr häufigen, doch auf die Kenntniss
der bedeutendsten Schauspiele und Opern gerichteten Theaterbesuch

95 L. v. Ranke, Zur deutschen Geschichte. Vom Religionsfrieden bis zum
Dreissigjährigen Krieg (in: ders.. Sämtliche Werke, Bd.7), 1868, dritte Aufl. 1888. S.a.

M-Ritter, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Gegenreformation und des

Dreissigjährigen Krieges, Bd. 2, 1895, Nachdruck 1974.

* Die Habilitationsschrift, s.o. Anm.85.

407



setzte ich stetig fort, wobei ich freilich, was die Wagner'schen Opern
anging, mich von der damals noch vorherrschenden Ablehnung derselben
bestimmen liess'7. Wertvoll für die künstlerische Orientirung waren mir
auch zwei persönliche Bekanntschaften, die eine schon erwähnte mit
Zumbusch, die andre mit dem Maler Seibertz98. In Zumbuschs Atelier
konnte ich die Entstehung einiger seiner Schöpfungen verfolgen und dabei

die Erläuterungen des ungemein liebenswürdigen und mitteilsamen
Künstlers entgegennehmen. Seibertz, von dem Kaulbach99 einmal sagte,

er könne zwar selber nichts Rechtes machen, aber gut über die Arbeiten
anderer urteilen, war eine lebendige Chronik des Münchener Künstlerlebens

seit den Tagen Ludwigs I.100, und da er gern und gut erzählte, so

empfing ich von ihm über die führenden Münchener Künstler ebenso

scharfe, wie lebendige Charakteristiken.

Unterdessen gingen meine Arbeiten, teils in München, teils auf
wissenschaftlichen Reisen geführt, ihren stetigen Gang weiter, und der
Zeitpunkt, da ich die von mir gesammelten Akten in wol überdachter
Verarbeitung zu veröffentlichen beginnen würde, rückte langsam näher.

Gleichzeitig aber nahmen mich auch zwei andre Fragen in zunehmendem

Masse in Anspruch: ich wünschte meinem einsamen Leben durch
eine glückliche Ehe ein Ende zu machen, und um eine feste Stellung im
Leben zu gewinnen, strebte ich nicht ohne Ungeduld nach der Gewinnung

einer Professur. Die Jahre 1870-73 brachten mir die Erfüllung die-

1,7 Richard Wagner (1813-1883) war 1864 von König Ludwig II. nach München
berufen worden, wo am 10. Juni 1865 «Tristan und Isolde» aufgeführt wurde, doch
schon Ende dieses Jahres müsste er Bayern wieder verlassen. Nach der Rückberufung

wurden am 28. Juni 1868 die «Meistersinger von Nürnberg» gespielt. Ab 1872

erfolgte der Bau des Festspielhauses in Bayreuth, wo 1876 unter grosser Beteiligung

«Der Ring des Nibelungen» gezeigt wurde.
98 Engelbert Seibertz (geb. 1813) Zeichner und Maler, besuchte die Akademien

in Düsseldorf und München, dann in Österreich, illustrierte 1848-1852 die Cotta-
sche Ausgabe von Goethes Faust und lebte dann in München als Porträt- und
Wandmaler.

"" Wilhelm v. Kaulbach (1805-1874), seit 1821 Besuch der Kunstakademie
Düsseldorf, von wo er 1825 seinem Lehrer Peter Cornelius nach München folgte.
Seine Illustrationen zu Goethes Reineke Fuchs, in denen er soziale, politische und
kirchliche Zustände verspottete, brachten ihm die Feindschaft der Ultramontanen

ein. 1847 Direktor der Münchener Kunstakademie. In einer Darstellung des
Ketzerrichters Pedro Arbues, die in München Sensation machte, liess er seiner
Erbitterung über dessen Heiligsprechung 1867 durch Pius IX. freien Lauf. S.a.
Eberhard Zirngiebl, Peter Arbues, 3. Aufl. München 1872.

1IH' Ludwig I. (1786-1868), König von Bayern 1825-1848, liberaler Romantiker,
verfassungsfreundlich.

408



ser Wünsche. - Indem ich aber so zu einem neuen Abschnitt meines
Lebens gelange, breche ich den Faden zusammenhängender Erzählung ab.
Ich möchte weder das Innere meines häuslichen Lebens aufdecken, noch
die Erfahrungen meines schliesslich doch ziemlich bescheidenen beruflichen

Lebens im einzelnen vorbringen. Ich werde mich also begnügen,
nur einige kirchliche und wissenschaftliche Erlebnisse, die über den
Kreis meiner bloss persönlichen Interessen hinausgehen, in Erinnerung
zu bringen.

Zunächst ein Wort über mein Verhältniss zu der fortgehenden kirchlichen

Bewegung, die ja am 8. Dezember 1869 mit der Eröffnung des
vatikanischen Konzils in ihr entscheidendes Stadium eintrat. Die Entscheidung,

die das Konzil bringen müsste, bestand in der Annahme oder
Nichtannahme des Glaubenssatzes der päpstlichen Unfehlbarkeit, und
da es sich hier um eine in ihrem eigentlichen Kern theologische Frage
handelte, mussten die Gründe für die Bejahung oder Verneinung aus
wissenschaftlicher Erforschung der Lehre und Wirksamkeit der Kirche

gewonnen werden. Hier nun, da ein literarischer Kampf als Vorbereitung
des Konzils sich erhob, trat unter den Bestreitern der Unfehlbarkeit als

der führende Geist unser Münchener Theologe Döllinger hervor, der

grösste Kenner sowol der Geschichte der Vergangenheit der Kirche, als

ihrer Zustände in der Gegenwart. Auf Döllinger als ihren Vorkämpfer""
blickten denn auch vor und während des Konzils in Deutschland alle

Gegner der Unfehlbarkeit, und als am 18. Juli 1870 auf Mehrheitsbe-
schluss der Konzilsväter das verhängnissvolle Dogma verkündet war,
Döllinger aber seine Unterwerfung verweigerte, und darauf am 17. April
1871 von seinem Erzbischof"12 gebannt wurde, galt es für diejenigen, die
sich zu gleichem Widerstand verpflichtet fühlten, durch Erklärung ihrer

Zustimmung sich unter Döllingers Führung zusammenzuscharen1"1. Unter

verschiedenen zu diesem Zweck veranstalteten Erklärungen war die

wichtigste eine Kundgebung, die von einer am Pfingstfest, dem 28. Mai

"" Otto Weiss, Der Ultramontanismus, S.865, Anm. 151a schreibt kritisch.
Dölhnger sei «einer der schlimmsten Ultramontanen» gewesen. Er «war ein - von
Arroganz nicht freier - Intellektueller, der je länger je mehr an dem Widerspruch
zwischen der kirchlichen Lehre und der Wahrheit litt». Doch «seine Stellung
gegen die Infallibilität ist zweifellos ein Sieg der intellektuellen Redlichkeit» und

«nicht haltbar dürfte die These sein, Döllinger habe im Grunde gegen ein Zerrbild
der Infallibilität gekämpft».

1,12 Gregor Scherr 1804-1877), seit 1856 Erzbischofvon München und Freising.
"" Mit Döllinger «löste sich dann eine ganze Generation geistig bedeutsamer

Köpfe von der alten Kirche los» (Goetz, Historiker, S.159). Lothar Kettemann
weist auf den «intellektuellen Substanzverlust» hin, «mit dem die Kirche ihren er-

409



1871, auf Döllingers Anregung zusammentretenden Versammlung104
einheimischer und auswärtiger Gelehrter ausging. Es erschienen von
Prag Schulte105, von Breslau Reinkens, von Bonn Knoodt, von Braunsberg

Michelis1"6, von Koblenz Stumpf107; unter den Münchenern war
auch ich, als einer der jüngsten, zugezogen. Die Besprechungen begannen

in der Weise, dass Stumpf zuerst das Wort ergriff, indem er eine bei

einer Versammlung in Bonn am 15. April beschlossene Zustimmungsadresse

rheinischer Katholiken an Döllinger verlas. Hierauf eröffnete

Döllinger die Verhandlung. Er wies darauf hin, dass sich in unsere kirchliche

Bewegung «Elemente» einmischten, die ganz andre Zwecke, als die
der kirchlichen Gläubigkeit verfolgten; es empfehle sich also etwa eine

Beratung, ob und wie unsere Sache aus dieser Verbindung zu lösen sei108.

Sofort erhob sich darauf aus dem Kreise der Münchener Mitglieder der
Graf Moy109, der sich den Gelehrten gegenüber als Hofmann und Mann
der Praxis bezeichnete, um nachdrücklichen Widerspruch einzulegen;
seine Ansicht fasste er in dem Schlusswort zusammen: «wir brauchen

neuten Einfluss beim geistigen Fussvolk erkauft hat» (L. Kettemann, Lord Acton:
Wegbereiter der deutschen historischen Schule und Kritiker des Historismus, in:

Kirche, Staat und Gesellschaft im 19. Jahrhundert, Hg. Adolf M. Birke und Kurt
Kluxen, München 1984, S. 100).

1IUS. Schulte, Altkatholizismus, S. 338-339; Döllinger-Reusch, Briefwechsel,
Brief 48, Anm.7; Peter Neuner, Stationen einer Kirchenspaltung, Frankfurt (M)
1990, S. 122-124.

""Johann Friedrich Ritter v. Schulte (1827-1914), 1853 Privatdozent in Bonn,
1854 a.o., 1855 o.Prof. für Kirchenrecht in Prag, daneben Berater der deutschen
Bischöfe, 1873-1906 Prof. in Bonn und über vier Jahrzehnte Mitglied der alt-kath.
Synodalrepräsentanz in Deutschland.

""' Friedrich Michelis (1815-1886), Theologe und Philosoph, 1849 Prof. in
Paderborn, 1854 Konviktsdirektor in Münster, 1855 Pfarrer in Albachten, 1864 Prof.
in Braunsberg, 1874 alt-kath. Pfarrer in Freiburg/Br.; 1866 Mitglied des Preussischen

Abgeordnetenhauses. 1867 des Norddeutschen Reichstags.
11,7 Theodor Stumpf (1831-1873), ab 1854 Lehrer in Koblenz, schrieb für die

«Kölnischen Blätter» Leitartikel im grossdeutschen und liberal-katholischen Sinn
undvonJan. 1861 bis Juli 1865 eine wöchentliche «Rundschau», ab 1870 schrieber
im Rheinischen (Deutschen) Merkur. Er entwarf eine Synodal- und Gemeindeordnung

für die deutschen Alt-Katholiken (s. E. Kessler, Aus den Anfängen des
deutschen alt-katholischen Bistums, in: IKZ 1982, S.46-54).

108S.a. Döllinger-Acton, Briefwechsel, Bd.III, S.36-37, wo Döllinger am
19. Sept. 1871 schreibt, er müsse «thun was ich kann um die Bewegung nicht ausarten

und verwildern zu lassen» und er dürfe und wolle «mich den Männern in
Bonn, Breslau u.s.w. nicht entziehen, die von Anfang an mir treu zur Seite gestanden

sind».
[m Karl Graf Moy de Sons (1827-1894), kgl. bayer. Obersthofzeremonienmei-

ster, 1886/87 ausserordentlicher Gesandter in Rom.

410



diese Elemente.» So nahe nun die Einwendung gelegen hätte, dass
vielmehr wir in Gefahr seien, von jenen Elementen gebraucht und
missbraucht zu werden, so wurde doch weder sie, noch ein andres Argument
zur Verteidigung des Döllinger'schen Vorschlags geltend gemacht, und
Döllinger selber liess ihn darauf lautlos fallen. Hätte er ihn kräftig
verfochten, wer weiss, ob er damit nicht den damals in den Anfängen befindlichen

Altkatholizismus auf eine zwar bescheidenere, aber gerade Bahn
geführt hätte. Wie nun aber die Besprechung weiter ging, kam man
schliesslich überein, dass die Ablehnung des Unfehlbarkeitsdekretes in
einer ausführlichen Erklärung begründet werden solle. Eine solche
Erklärung war, wenn Friedrich '"' recht berichtet, von Döllinger bereits
entworfen, jedenfalls wurde sie jetzt von einem Ausschuss durchgesehen
und der nächsten Sitzung am folgenden Tag vorgelegt. Sie entsprach der
nachher veröffentlichten Fassung, nur dass gerade der Satz1", welcher
für die Konzilsgegner angesichts der namentlichen und nicht namentlichen

Exkommunikation das Recht der Geistlichen auf fortgesetzte
Spendung, der Laien auf Empfang der Sakramente vorbehält, fehlte. Bei
der nun folgenden Debatte hob denn auch Cornelius scharf hervor, dass

diese theoretisch gehaltene Erklärung nur «ein Schlag in's Wasser», wie
er sich ausdrückte, sein würde. Während aber er sich mit der negativen
Einwendung begnügte, forderte das jüngste Mitglied der Versammlung,
Dr. Zirngiebl112, mit grosser Lebhaftigkeit positive Beschlüsse von
praktischer Tragweite; ohne freilich den Inhalt solcher Beschlüsse näher

anzugeben. Bei dieser schwankenden Lage überwand ich meine Zurückhaltung

und führte in kurzer Rede aus: praktisch notwendig seien

Vorkehrungen, welche den Altgläubigen, die man aus der Kirche herauszudrängen

suche, die Fortdauer der kirchlichen Funktionen sichern. Solche

Vorkehrungen könne die Versammlung nicht ohne weiteres treffen, aber
sie möge in ihrer Erklärung den Entschluss aussprechen, für dieselben

einzutreten, sobald die Stunde es verlange. Die lebhafte Zustimmung,
welche meine Worte fanden, zeigte, dass ich das, was die Versammlung

"" Anmerkung von Moriz Ritter: Leben Döllingers III S.608fg.
111

Anmerkung von Moriz Ritter: In Friedrichs Widergabe ist es Art.4.
Vollständiger Abdruck in: Küry. U.. Oeyen, Ch., Der Altkatholizismus. Stuttgart
1978, S. 445^*50.

112 Eberhard Zirngiebl 1831-1901 Archivar, Sekretär des von den bayerischen
Delegierten im unmittelbaren Anschluss an den Alt-Katholiken-Kongress 1871

gegründeten Landesvereins zur Unterstützung der katholischen Reformbewegung.

Erster Vorsitzender dieses Vereins war Senatspräsident Adolf v. Wolf (gest.

1895).

411



eigentlich wollte, getroffen hatte. Auch Döllinger verhielt sich nicht
ablehnend, wenn er auch darauf hinwies, dass er als Propst von St. Cajetan
in der dortigen Kirche den Gottesdienst nicht aufnehmen könne"3. Das

Ergebniss war, dass die Verfasser der Erklärung sie am folgenden Tag in

einer Fassung vorlegten, in welcher der erwähnte Satz aufgenommen,
und damit der Weg zur Aufrichtung eines eignen Kirchenwesens eröffnet
wurde. Mit Befriedigung sagte mir Stumpf nach der Sitzung, dass jetzt die

Erklärung «eine praktische Spitze» erhalten habe"4.

Ich bin auf diese Dinge näher eingegangen, weil es der einzige Fall war,
dass ich an den Verhandlungen, die schliesslich zur Aufrichtung eines
altkatholischen Kirchenwesens führten, einen wirksamen Anteil nahm, und

weil auch die sachlichen Mitteilungen, die ich dabei vorbringe, ihren
Wert haben. Im übrigen kann ich aber nur noch sagen: so unabweisbar
mir immer wider der Gedanke vor die Seele trat, dass das offene Be-

kenntniss eines Widerspruchs gegen das Unfehlbarkeitsdogma und die

weitern Konzilsdekrete über die päpstliche Allgewalt eine Pflicht sei, der
ich mich nicht entziehen durfte, so nahm in mir doch, je weiter die
altkatholische Bewegung voranging, um so mehr das Misstrauen zu gegen die

von Döllinger sofort erkannte Verbindung kirchlicher und unkirchlicher
Elemente. Es ist der im öffentlichen Leben sich so oft widerholende

Konflikt, dass man für eine an sich gute Sache einstehen muss, der man
sich wegen ihrer vielfachen Trübung durch unreine Elemente aus Gründen

persönlicher Bequemlichkeit lieber entzöge.

111 Döllinger war als Propst von St. Cajetan oberster Hofgeistlicher. Da König
Ludwig II. seiner Überzeugung entsprechend sich von einem Besuch eines
Gottesdienstes von Döllinger nicht hätte abhalten lassen, wären damit die Exkommunikation

des Königs und das Schisma provoziert worden. Das wollte Döllinger
vermeiden. Er wollte, wenn auch als kleine Gruppe, in der allgemeinen Kirche
weiter wirken. Aus diesem Grund lehnte er auch ein Disestablishment der
anglikanischen Kirche ab. Eine ähnliche Auseinandersetzung ergab sich auf dem
1. Alt-Katholiken-Kongress, als sich Döllinger gegen die Bildung eigener
Gemeinden aussprach und die Vereinsstruktur beibehalten wollte, wie es dann in

Bayern bis nach seinem Tod auch geschah. Hier stimmten ihm Stumpf und Cornelius

zu, zwei wichtige Vertreter der altkatholischen Bewegung (anders: P. Neuner,
Stationen, S. 130).

114 Skalweit, Ritter, S.215, schreibt, Ritter habe den Konflikt um das Vatikanum
1 «tiefer erfasst und schwerer darunter gelitten als manche andere, die gleich ihm
mit der alten Kirche brachen». Von einem «Bruch» mit der alten Kirche kann für
die Altkatholiken keine Rede sein. Ritters Ziel war nicht «der neuen innerkatholischen

Bewegung gegen die päpstliche Infallibilität ein eigenes Kirchenwesen zu
schaffen» (ebd. S.215), er wollte vielmehr den Altkatholiken nur Gottesdienst
und Seelsorge erhalten (s.a. Kessler, Friedrich, S.348-350).

412



Wie sich nun aber mein Verhältniss zum Altkatholizismus weiter
entwickelte, möchte ich in aller Kürze mehr andeuten, als ausführen. Ich
wollte und will den kirchlichen Formen, in denen mein religiöses Leben
sich ausgebildet hat, und deren tieferen Sinn ich in freiem Denken mir
anzueignen suchte, nicht entsagen. Solange ich nun in München wohnte,
wurde mir in dieser Hinsicht in meiner Pfarrkirche bei St. Bonifaz, dank
der versöhnlichen Haltung der dort amtirenden Benediktiner nichts in
den Weg gelegt. Als ich aber im Oktober 1873 nach Bonn übersiedelte,
um die durch den Tod Kampschultes erledigte Professur für Geschichte
anzutreten, fand ich hierein seit dem vorausgehenden Juni durchgeführtes

altkatholisches Kirchenwesen "s vor: einen Bischof in der Person von
Jos. Reinkens"6, als seinen Generalvikar und Pfarrverweserin Bonn den
Prof. Reusch, als massgebenden Berater in allen juristischen Fragen den
seit dem vorhergehenden Semester an die Bonner Universität versetzten
Friedrich von Schulte und als Reuschs freiwillige Beistände in Gottesdienst

und Seelsorge die Professoren Langen und Knoodt. Zwischen der
mit diesen Männern zusammengehenden Gemeinschaft und der vatikanisch

gesinnten Hierarchie war der Gegensatz bereits so scharf geworden,

dass ich nur die Wahl zwischen der Unterwerfung unter das Konzil
oder dem Eintritt in die altkatholische Gemeinde hatte. Die Entscheidung

für den letztern Weg war für mich nicht erfreulich, aber unumgänglich,

sie wurde mir auch um so näher gelegt, da ich zu den Häuptern des

altkatholischen Kirchenwesens in nahen persönlichen Beziehungen
stand. Am wichtigsten und vertrautesten gestalteten sich diese

Beziehungen zu Joseph Langen. Von Natur zu einer pessimistischen Ansicht
der Dinge geneigt, bestärkte er mich in der Meinung von der verhältnismässig

geringen geistigen Kraft, die dem Altkatholizismus innewohne,
und von der daraus hervorgehenden Folgerung, dass er nur dann wachsen

könne, wenn es ihm gelinge, die besten Kräfte aus der römischen Kirche

zu sich herüber zu ziehen. Dazu aber sahen wir als erforderlich an,
dass man sich nicht an solchen Einrichtungen vergriff, die mit den religiö-

113 In Bonn wurde seit Mitte Jan. 1873 in der evang. Schlosskirche alt-kath.
Gottesdienst gehalten, die Gemeinde wurde im Nov. 1874 staatlich anerkannt, einen
katholischen Gottesdienstraum bekam sie erst im Juli 1877, als ihr die Gymnasialkirche

übergeben wurde (Schulte, Altkatholizismus, S.357 und 404-405). Bonn
war damals noch nicht zum «organisatorischen Zentrum der altkatholischen

Bewegung» geworden (so Skalweit. Ritter. S.216); die drei «Organisationskomitees»
Waren in München. Köln und Heidelberg.

""Reinkens wurde am 11.Aug. 1873 in Rotterdam zum Bischof geweiht
(Schulte, Altkatholizismus, S.383).

413



sen und sittlichen Gefühlen der Katholiken eng verbunden waren.
Bedenklich erschien mir daher schon die von der ersten altkatholischen
Synode (1874) vollzogene Aufhebung der Pflicht der österlichen
Beichte, die ja auch in der Folge eine zwar nicht grundsätzliche, aber
tatsächliche Abschaffung der Beichte nach sich gezogen hat. Als aber unter
Führung Schultes der Kampf um die Aufhebung der Cölibatpflicht der
Geistlichen begann und bei der Synode von 1878 in der Tat den Sieg

errang, glaubte ich in diesem Vorgang eine unwiderbringliche Scheidung
der altkatholischen von der neukatholischen Kirchengemeinschaft
erkennen zu müssen. Nach dem Beispiel von Reusch und Langen vollzog
ich daher meinen Austritt aus der altkatholischen Gemeinde. Hätte nun
inzwischen in der neukatholischen Kirche eine vermittelnde Richtung in
dem Sinn die Oberhand gewonnen, dass den altkatholischen Laien der
Rücktritt ohne irgend eine sei es direkte, sei es indirekte Verleugnung
ihres Widerspruchs gegen das Konzil ermöglicht wäre, so würde ich mich
zu diesem Rücktritt nach einer gewissen Zwischenzeit wahrscheinlich
entschlossen haben. Aber von jener Voraussetzung traf eher das Gegenteil

ein, und so entschloss ich mich nach einem mehr als zwanzigjährigen
Zwischenzustand, um nicht jeder äussern Kirchengemeinschaft zu
entbehren, zum Widereintritt in die altkatholische Gemeinde. Erfreuliche
Erfahrungen habe ich dabei weder erwartet noch gemacht. Die Gründer
und Leiter des altkatholischen Kirchenwesens schieden einer nach dem
andern aus dem Leben, und ihre Nachfolger waren meist brave, aber

keineswegs hervorragende Männer, die Beteiligung am sonntäglichen
Gottesdienst in Bonn ist bis zu dem Zeitpunkt, an dem ich dies schreibe

(Sommer 1920) auf eine klägliche Ziffer herabgesunken, und das theologische

Studium ist, nachdem die noch vorhandenen Theologen geweiht
sind, zeitweilig ganz eingestellt. Das ganze Kirchenwesen droht also an

Entkräftung zugrunde zu gehen. Immer wider kommt einem da die

Frage: hätte man nicht besser den Widerspruch gegen die vatikanische
Doktrin im stillen gepflegt? Aber die Antwort muss lauten: nein, denn in

grossen Lebensfragen der Christenheit darf man weder lügen noch
heucheln, wenigstens dann nicht, wenn man zu einer öffentlichen Wirksamkeit

berufen ist.

(Schluss folgt)

414


	Lebenserinnerungen des Historikers Moriz Ritter [Fortsetzung]

